
Zeitschrift: Jahresbericht des Bündnerischen Lehrervereins

Herausgeber: Bündnerischer Lehrerverein

Band: 52 (1934)

Artikel: Vom Wesen kritischer Pädagogik : (zu einem Vortrag)

Autor: Heuss, Eugen

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-146895

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-146895
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Vom Wesen kritischer Pädagogik

(Zu einem Vortrag)

Die «Kommission für Pädagogische Abende» der
Gemeinnützigen Gesellschaft in Chur, die unter der Leitung von
Professor Gartmann steht, ließ es sich schon in früheren Jahren
angelegen sein, den geistig interessierten Kreisen Churs d i e
Männer vorzustellen, die kraft ihrer geistigen Position im
Kulturleben der Gegenwart eine Rolle spielen. Ihrer Aufgabe
bewußt weiter lebend, gelang es ihr im März dieses Jahres
den Ordinarius für Philosophie an der Universität Zürich,
Professor E. G r i s e b a c h, für einen Vortrag zu gewinnen, der
«Das Erziehungsproblem im Lichte der Gegenwart» zu seinem
Thema hatte. Manchem Leser dieses Jahresberichtes wird es
darum nicht unwillkommen sein, einen Bericht über diesen
Vortrag zu vernehmen. Da aber der große Abstand, der
zwischen dem Vortrag und der Berichterstattung liegt, ein bloßes
Nachskizzieren des Referates nicht mehr verlohnt, die
wertvollen Ausführungen ein besinnliches Eingehen auf sie jedoch
nahelegen, so sei es uns erlaubt, die grundsätzliche, k r i-
tische Einstellung des Referenten zum pädagogischen
Problem in freier Weise zu entwickeln. Dazu mögen folgende
Überlegungen dienen.

In seiner «Erziehlehre» läßt Jean Paul einen einer
Erziehungsanstalt neu beitretenden Lehrer seine Antrittsrede an
Rektor und Kollaboratoren folgendermaßen beginnen: «Ich
drücke mein Vergnügen nach meinen Kräften aus, wenn ich
meinen Ehrenposten mit dem Erweise antrete, daß
Schulerziehung so wie Hauserziehung weder üble Folgen habe,
noch andere. Bin ich so glücklich, daß ich uns allen eine
ruhige Überzeugung von dieser Folgenlosigkeit zuführe, so
trage ich vielleicht dazu bei, daß wir alle unsere schweren
Ämter leicht und heiter bekleiden — ohne Aufblähen —, mit
einer gewissen Zuversicht, die nichts zu befürchten braucht;
täglich gehen wir hinter den Zöglingen ein und aus und sitzen

136



auf dem Lehrstuhl als unserem Sorgenstuhl, und jede Sache
geht ihren Gang.»

Man könnte den, der so spricht, in den Verdacht bringen,
er nehme das schwere Amt der Erziehung leichtsinnig-spöt-
telnd, entwerte es gleichsam. Wer jedoch bei ihm weiterliest,

weiß, daß hier allein der spricht, dem die Grenzen seiner
Wirksamkeit bewußt geworden sind. Nicht der Wert, die
Bedeutung der Erziehung wird in Frage gestellt, wohl aber soll
die Überschätzung ihrer Bedeutung, ihres Wertes für den Aufbau

einer ethischen Wirklichkeit getroffen werden. Kurz, dieser

Jean Paulsche Lehrer tritt ein in sein Amt als k r i t i s c h e r
Pädagoge.

Was das nun deutlicher heißt, kritischer Pädagoge zu sein,
darüber hat uns Professor Grisebach in eigenartiger Weise
Aufschluß gegeben. Will man den Punkt bezeichnen, wo sein
kritisch-pädagogisches Unternehmen einhakt, so tut man
zunächst gut, an das des kritischen Philosophen zu
erinnern, d. h. an Kant. Hier aber wird die Vernunft in ihrem
Vermögen, Seiendes zu erkennen, nicht angezweifelt. Wohl aber
wird «kritisiert», was ihr dogmatische Philosophen zumuteten.
Das nämlich, daß ihren Prinzipien und Begriffen Geltung
zukomme, auch ohne daß die Gültigkeit derselben an der
Erfahrung erwiesen wird. In ganz ähnlicher Weise verfährt aber
die kritische Pädagogik. Auch sie tritt dem gemeinsamen
Anspruch all der vielen Pädagogiken, menschliches Sein
bilden zu wollen, nicht skeptisch gegenüber. Aber sie wendet
sich gegen die Zumutungen derer, die das Heil der Erziehung
ganz allein schon in den Grundsätzen, den Methoden, den
weltanschaulichen Zielen der pädagogischen Systeme zu
finden glauben. Gegen sie richtet sich das kritische Bedenken,
daß alle diese Grundsätze und Methoden niemals absolu-
t e n Wert beanspruchen können und dürfen, daß sie nicht
gelten wie ewige Naturgesetze gelten; nicht absolute
Maßstäbe, an die man sich unter allen Umständen halten könnte,
sind, sondern daß ihnen allein der Charakter von
«Hypothesen», von Regulativen zukommt. So aber gilt: Grundsätzlich

hat keine Erziehlehre recht; sie hat nur recht in Hinsicht
auf eine bestimmte Wirklichkeitsgegebenheit. Und ebenso:
Grundsätzlich kann keine Erziehlehre das Recht erheben, d i e
Erziehlehre zu sein. Denn wenn auch eine Erziehlehre mit
ästhetischem Ziel verlockend sein mag, die Unmöglichkeit,

137



alle unsere Kinder dahin zu bringen, schränkt doch ihren
Anspruch, absolut gelten zu wollen, mit Entschiedenheit ein. Und
so in jedem Falle.

Allen also, die dem Glauben frönen, es gebe wahre
Regeln der Erziehung, die, wenn sie noch nicht gefunden sein
sollten, dann eben zu suchen seien, antwortet die kritische
Pädagogik damit, daß es keine schlechthin wahren Regeln
geben könne. Gegen die rationalistische, ja mechanistische

Tendenz der Systeme, das Leben, die «Gegenwart»
von und nach Begriffen beherrschen, leiten und gestalten zu
wollen, richtet sich ihre These, daß das Leben allein vom
Leben aus zu erfassen und zu gestalten sei, daß jedes starre
Verfolgen einer Idee — mit Jean Paul zu sprechen — «den
Menschen (in diesem Falle den Pädagogen) von Tisch und
Bett der Erde, von ihren Hundsgrotten, Stechdornen und
Teufelsmauern scheide». Darum aber wird ihr der Ausgang
von der Gegenwart selbst zur Pflicht. Und da sie erkennt und
mit Nachdruck betont, daß jedes Land, ja jeder Ort sein
eigenes Schicksal, seine besondern Sitten und Verhältnisse,
sein eigenes Stadium im Werden hat, kann ihr das nur
bedeuten, sich die Aufgabe zu stellen, die jeweilige konkrete
Situation in Hinsicht auf das pädagogische Problem
abzutasten. Kurz, Aufgabe muß ihr sein, die für die Erziehungsinstanzen

in Betracht fallenden «Faktoren» der jeweiligen
konkreten Situation in ihrem existentiellen Sein wie in ihrem
Verhältnis zueinander vorzustellen. Ihr Amt besteht erstlich
und hauptsächlich in der Schau und damit im Aufzeigen der
Wirklichkeitsproblematik. Erst nach solch gegenständlichem

Denken kann sie das Amt des Ratens sich beilegen.

Solche für das Problem wesentliche Faktoren sind aber in
jedem Lebensraum die Familie, die Schule, die Kirche, der
Staat, erstere den privaten, ungeschichtlichen, letzterer den
öffentlichen, geschichtlichen Raum darstellend. Zwischen sie
stellt sich vermittelnd die Schule. Und da, aus dem Erkunden
des existentiellen Seins eines jeden dieser Gebilde wie
seiner Stellung zum andern, ergeben sich dem kritischen
Pädagogen Fragen, die das Erziehungsproblem ganz eigentlich
zum Gegenwartsproblem machen. Denn so sieht es nun aus:
in jedem dieser Gebilde herrscht Zwiespalt, Zwietracht,
Widerspruch einerseits, kreuzen sich die verschiedensten
Interessen, einseitig wuchernd, sich übereinanderlegend, ja

138



verdrängend andererseits. Da ist einmal die Familie, gedacht
als Einheit, sich gliedernd zum natürlichen, ökonomischen,
geistigen, rechtlichen Verband. Mann und Frau sind sich die
Nächsten, die Kinder blutsverwandt; man ringt gemeinsam
um die Existenz, ist verbunden durch gemeinsame Sitte und
stellt eine rechtlich geregelte Einheit vor. Und doch herrscht
der Egoismus, der Gegensatz natürlicher Triebkräfte, die
Fremdheit, das Trennende. Da aber ist die Gemeinschaft, die
als Inbegriff von Volk, Nation, Staat im Interesse der Familien
Entscheidungen völkischer, nationaler, rechtlicher Art trifft.
Und doch! Was auch die Familien zum Volk (gemeinsame
Interessen), zur Nation (Tradition, Sitte, Kultur), zum Staat
(Recht) eint, so bleibt doch die Einheit nur Idee. In Wirklichkeit

waltet eine rücksichtslose Konkurrenz. Da aber ist
schließlich, sich zwischen Staat und Familie stellend und von
ihnen die Aufgaben empfangend, die Schule. In ihr zeigt sich
die Gegensätzlichkeit, die Realistik in ganz besonderer
Schärfe.* Einmal ist da eine gewisse gedachte Gleichartigkeit
der Begabung unter den Zöglingen, ergeben sich gewisse
Voraussetzungen, die Zusammengehörigkeit bedingen; doch
dieser Einheit widerstreitet die Verschiedenheit der
Begabung, die Blutsfremdheit. Dann aber werden an sie von
zwei Seiten Ansprüche gestellt. Der Staat will von der Schule,
daß das Kind für das Gemeinschaftsleben, als künftiger
Staatsbürger ausgebildet werde, die Familie andererseits,
daß ihre Erfordernisse im Auge behalten werden. Denn mag
auch die Schule daraufhin arbeiten, daß ihre Zöglinge im
öffentlichen Raum Entscheidungen treffen: die private Sphäre
mit ihren Feldern des Unfriedens, ihren Konflikten wird damit
nicht berührt. Und das eben läßt nun eine Frage stellen, die
ganz eigentlich ein Gegenwartsproblem in sich schließt und
so lautet: Soll dann, wenn Volk in Not gerät und Tradition
wie Sitte vergißt, die Politik den Primat erhalten? Dürfen
wir das Interesse des privaten Raumes zugunsten des öffentlichen

Raumes aufgeben und ganz nur den Akzent auf das
Politische, Völkische, die Verfassung verlegen? Oder bleibt
nicht doch auch dem Lehrer eine spezielle Aufgabe der
Familie gegenüber zu erfüllen, die eines Freundes der Familie?

* Eingehend schildert diesen pädagogischen Konflikt das 6. Kapitel
(Die Schule und die ethische Wirklichkeit) von Grisebachs «Gegenwart»
(1928).

139



Solches Eingehen auf die Wirklichkeitsproblematik führt
schließlich den kritischen Pädagogen dahin, zu fragen, was
denen zu raten sei die das Amt der Erziehung ausüben. Hier
aber kann er nicht mit Rezepten aufwarten, die verraten, wie
Gemeinschaft gemacht werden soll; er kann nur im Sinne
seines kritischen Unternehmens die Forderung zu erfüllen
suchen. Wenn aber zu seinen Haupteinsichten diese gehört,
daß allein schon damit vieles erreicht ist, wenn eine konkrete
Situation klar gesehen wird, so folgt als Wesentliches, daß
jeder Eingriff in ein Werden mit Erkenntnis in die Lage eines
«Raumes» vollzogen werden möge, daß Orientierung in der
Gesamtlage zur Aufgabe werde. Statt Herrschsucht möge
aber das «Schweigen» walten. Eugen Heuß.

140


	Vom Wesen kritischer Pädagogik : (zu einem Vortrag)

