
Zeitschrift: Jahresbericht des Bündnerischen Lehrervereins

Herausgeber: Bündnerischer Lehrerverein

Band: 50 (1932)

Artikel: Goethes Erziehungsideen

Autor: Schmid, M.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-146822

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-146822
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Goethes Erziehungsideen
Von Dr. M. Scßmid

Den Ausführungen mögen hier Goethes „Urworte" vorausgehen.

Urworte (Orphisch) von Goethe

Daimon

Wie an dem Tag, der dich der Welt verliehen,
Die Sonne stand Hum Grufje der Planeten,
Bist alsobald und fort und fort gediehen
Nach dem Geset?, wonach du angetreten.
So mufct du sein, dir bannst du nicht entfliehen,
So sagten schon SibYÜen, so Propheten,
Und beine Zeit und keine Macht zerstückelt
Geprägte Form, die lebend sich entwickelt.

T$cße, das Zufällige

Die strenge Grenze doch umgeht gefällig
Ein Wandelndes, das mit und um uns wandelt,
Nicht einsam bleibst du, bildest dich gesellig,
Und handelst wohl, so wie ein andrer handelt.
Im Leben ists bald hin- bald wiederfällig,
Es ist ein Tand und wird so durchgetandelt.
Schon hat sich still der Jahre Kreis gerundet,
Die Lampe harrt der Flamme, die entzündet.

* Die folgenden Ausführungen sind ein Vortrag, gehalten in Lusern am
Ostermontag 1952 in der Sektion Lu=ern des S. L. V. Abgeändert wurde hier
nur der Schluß.

1



Eros

Die bleibt nicht aus! Er stürzt vom Himmel nieder
Wohin er sich aus alter Ode schwang,
Er schwebt heran auf luftigem Gefieder
Um Stirn und Brust den Frühlingstag entlang,
Scheint jetjt zu fliehn, vom Fliehen kehrt er wieder,
Da wird ein Wohl im Weh, so sü(? und bang.
Gar manches Herz verschwebt im allgemeinen,
Doch widmet sich das edelste dem Einen.

Ananke, Nötigung

Da ist's denn wieder, wie die Sterne wollten:
Bedingung und Geset? und aller Wille
Ist nur ein Wollen, weil wir eben sollten,
Und vor dem Willen schweigt die Willkür stille,
Das Liebste wird vom Herzen weggescholten,
Dem harten Mu|? bequemt sich Will' und Grille.
So sind wir, scheinfrei, denn nach manchen Jahren
Nur enger dran, als wir am Anfang waren.

Elpis, Hoffnung

Dodi soldrer Grenze, solcher ehr'nen Mauer
Höchst widerwärt'ge Pforte wird entriegelt,
Sie stehe nur mit alter Felsendauer!
Ein Wesen regt sich leicht und ungezügelt:
Aus Wolkendecke, Nebel, Regenschauer
Erhebt sie uns, mit ihr, durch sie beflügelt
(Ihr kennt sie wohl, sie schwärmt durch alle Zonen)
Ein Flügelschlag — und hinter uns Äonen!

2



Wenn Faust den Ostergang tut, löst sioh das Dunkel seiner
durchwachten Nächte. Heiterkeit der Fluren, bunte lustige
Volksmenge, Natur, „die lebendige Natur, da Gott den Menschen
schuf hinein," strömt uns aus der unvergleichlichen Szene
entgegen, in der der ganze grofse Dichter lebt.

Unser Osterspaziergang führt in die pädagogische Provinz,
das Wort weiter als in dem mit Goethes Werk verbundenen
Sinne gefaxt. Aber auch unser Osterspaziergang soll, so hoffe
ich, uns nicht ganz von Faust entfernen. Auch er möchte zum
ganzen lebendigen Goethe führen. Darum verzichte ich darauf,
alle Worte und Sprüche zu sammeln, die Goethe über Erziehung
und Bildung geprägt. Ich botanisiere nicht in den Werken das
„einschlägige Material", um Vergleiche zu ziehen, Nutjanwendungen

zu säuseln, Parallelen zu konstruieren. Idi möchte
versuchen nicht zusammenzuflicken, und ich bemühe mich, nicht in
„Worten zu kramen".

Goethes Erziehungsideen sind ein geschlossenes Gebäude,
seine Erziehungslehre nicht einfach Späne aus der Dichterwerkstätte,

sondern Ausdruck seiner ganzen Persönlichkeit. Es ist
m. E. auch nicht einfach so, dafr erst der erfahrene Goethe, der
Weise, zum Lehrer, im engern Sinne des Wortes, wird. Der Alte
sammelt und spricht Erfahrungen seines ganzen Lebens aus.

Zeichnen wir den Schattenrif* des Kinderfreundes. Matthisson
hat Goethe bei einem seiner beliebten Kinderfeste beobachtet
und schreibt darüber: „Ich lernte Goethe zuerst an einem Tage
(1785) persönlich kennen, wo seine Menschlichkeit sich ganz heilig
und rein offenbarte. Er gab ein Kinderfest in einem Garten.
Es galt, Ostereier aufzuwittern. Die muntere Jugend, worunter
auch kleine Herder und Wielande waren, zerschlug sich durch
den Garten und balgte sich bei dem Entdecken der schlau
versteckten Schätze mitunter nicht wenig. Ich erblicke Goethe noch

vor mir. Der stattliche Mann im goldverbrämten blauen
Reitkleide erschien mitten in dieser mutwilligen Quecksilbergruppe
und gab ihnen am Ende nodi eine Naschpvramide preis."
(gekürzt).

Ja, schon der 16 jährige Student, der neben seinen Studien
eifrig zeichnet, malt und radiert, ist den Kindern seines Meisters,

3



des Kupferstechers Stock, ein vergnügter Spielgenosse. Er ärgert
.sich über den vertrockneten Magister der Kleinen, der sie ganz
ungeeignete Stücke aus der Bibel lesen lä(5t, er wählt bessere,
liest vor und erklärt.

Später kommt er in den Kreis des Buffsdien Hauses in
Wetzlar, und manche Szenen des „Werther" haben sich fast
genau wie die geschilderten abgespielt. Die Augen von ganz
Wetzlar waren auf den jungen schönen Mann gerichtet, wenn
er an Markttagen alle Kirschen aufkaufte und die Kinder zum
Schmause zusammentrommelte.

Begreiflich, da(? Goethe die „Grasaffen" und „Wasseraffen"
seiner Freundin, Frau von Stein, geliebt hat. Mit ihnen und
den Kindern Herders unternimmt er grofie Touren und eigentliche,

belehrende Exkursionen. Abends erzählt er ihnen Märchen

und wei(? ihnen die lösdipapiernen Volksbücher seiner
Vaterstadt: Die vier Haimonskinder, den gehörnten Siegfried,
die heilige Genovefa lieb zu machen. Frit? von Stein nimmt
er dann ganz in sein Haus auf und wird ihm Vater und
Erzieher. Im 12. Buche von „Wahrheit und Dichtung" bezeichnet

er es als eine seiner Eigenheiten, die ihm in seinem Leben so
viel gekostet habe, da (9 er gerne sehe, wenn jüngere Wesen
sich um ihn versammeln und an ihn knüpfen, wodurch er dann
freilich mit ihrem Schicksal belastet werde. Eine unangenehme
Erfahrung nach der andern habe ihn nicht von dem angeborenen

Triebe zurückbringen können, der ihn noch jeijt bei der
deutlichsten Überzeugung von Zeit zu Zeit irre zu führen drohe.
Er erzählt dann im Anschluß an dieses Selbstbekenntnis die
Geschichte von dem Harfe spielenden Knaben, den er auf der
Rückreise von seinem Strafcburger Aufenthalt in Mainz findet
und mit nach Frankfurt ins väterliche Haus nimmt, zur Freude
der Mutter, zur kleinen Freude des Vaters.

Erwähnt sei auch ein Schweizer - Sdiütjling. Auf seiner
Schweizerreise war Goethe mit einem jungen Hannoveraner,
Baron von Lindau, bekannt geworden. Diesem hatte ein Hirtenknabe

von Meiringen, Peter im Baumgarten, das Leben gerettet-
Von Lindau nahm den Waisenknaben als Pflegling an und gab
ihn ins Philanthropin Marschlins. Vor seiner Abreise nach Amerika

4



vermachte er ihm 2000 Taler und überlief? Goethe die Vormundschaft.

Nach dem Tode von Lindaus lief? Goethe den Jungen
in sein Haus kommen. Er hatte viel Sorge und Ärger mit ihm,
denn der „Hirtenknabe" war zu allerlei Streichen aufgelegt. (So
strich er einmal die gro|?e Lavaterbüste mit Tusch an und lief?

nur Augen und Mundpartie, d. h. einen Schnurrbart, weif?.)
Natürlich nicht deswegen erwähne ich ihn und auch nicht der
Landsmannschaft wegen. Vielmehr weil m. E. durch ihn Goethe
bestimmte Kenntnis von Marschlins gehabt haben muf?. Bekanntlich

hat Karl Jungmann den Nadiweis versucht, daf? der Tempelbezirk

des Philanthropins Marschlins Modell sei für die „Galerien"
der pädagogischen Provinz, und er hat für seine Hypothese
einleuchtende und sorgfältige Begründungen gebracht. Doch,
lassen wir Seitenwege! Aus Peter ist dann dodi noch ein
Forstmann geworden. (Audi hier, in dieser Berufswahl, eine
Erziehersweisheit Goethes.)

Damit sind die Kindergestalten, die um ihn waren, die ihn
beglückten, die er sorgend beglückte, noch lange nicht aufgezählt.

Sie kennen die Namen: Felix Mendelssohn, Karl Eckert
und Klara Wieck, sie erinnern sich der fürstlichen Schüblinge.

Man ist also nicht überrascht, daf? der gro|?e Dichter ein
ängstlich besorgter Vater war, dem nichts vergleichbar

dem Gefühl des Vaters, der entzückt,
In heiigem Anschaun stille hingegeben,
Sich an Entwicklung wunderbarer Kräfte,
Sich an der Bildung Riesenschritten freut,

dem es in der Fremde zu einsam wird, in dessen Briefen nach
Hause immer der Gedanke wiederkehrt: „Wäret Ihr doch bei mir".

Bekanntlich ist der Sohn vor dem Vater ins Grab gesunken.
Die Tragik des Genies schattet hier: daf? sich mit ihm die Kraft
erschöpft; alles was nach ihm kommt, ist Stern ohne Eigenlicht,
ist Maske ohne Leben. Doch haben immerhin wohlgeratene
Enkelkinder Freude in seine alternden Tage gebracht. Auf seinem
letzten Ausfluge nach Ilmenau, dem Ort so vieler Erinnerungen,
begleiten sie ihn.

5



Es soll uns nicht lange aufhalten, wie Goethe seine Schüblinge

unterrichtete. Um geschlossenen Unterricht handelt es sich

dabei nicht, vielmehr um freien Verkehr, um Anleitung zu
eigenen Arbeiten und deren Überwachung und Korrektur. Frit?

von Stein war manchmal sein Sekretär. Er diktierte ihm Teile
des „Meister", lief? ihn Briefe auswärtiger Freunde abschreiben,
botanisierte mit ihm. veranlagte ihn Mineralien zu sammeln u.s.f.
Goethe sagt einmal mit Bedauern, wie mangelhaft aller Unterricht

sein müsse, „der nicht durch Leute vom Metier erteilt wird".
Eine technologische Pädagogik ist hier also nicht zu holen.
Wenn wir das Medaillon „Goethe als Kinderfreund" betrachten,
so legen wir den Finger auf eine ganz andere Stelle, auf die
Aussage, daf? es zu seinen Eigenheiten gehöre, Kinder um sich

zu haben, ja, sich mit deren Schicksal zu belasten. Erziehen ist
ihm ein Forschungs- und Formungsbedürfnis, eine Strahlung
seiner Schöpfernatur.

Das Kind ist immer ein Anfang, von tausend Rätseln
umspielt, von verborgenen Kräften getragen, von bunten Möglichkeiten

gelockt. Goethe schreibt im „Meister" : „So manches er
(der Held) auch in seinem Leben schon gesehen hatte, so schien

ihm doch die menschliche Natur erst durch die Beobachtung"
des Kindes deutlich zu werden."

Also auch hier braust uns der Begriff Natur wie Orgelmusik

in mächtigen Akkorden entgegen. Natur Es gilt zunächst
den Gefühlston zu erlauschen, der auf dem Worte liegt. Für
Luther bedeutet Natur das Böse. Der „natürliche Mensch" ist
der Mensch, der unter der Macht des Bösen, der im Banne der
Sünde steht. Erlöst wird er erst durch die Gnade. Im 18.
Jahrhundert sieht es anders aus. Das Wort hat positiven Gefühlswert,

man spricht es mit, man darf wohl sagen, religiöser
Begeisterung aus. Rousseau war nicht der erste und nicht der
einzige, der das Wort Natur in diesem neuen Sinne gebrauchte.
Aber er tat es mit jener Begeisterung und Gestaltungskraft,
welche zündeten. Von nun an bedeutet das Leben im
Zusammenhang mit der Natur, das Übereinstimmen der Natur in der
eigenen Seele mit dem Makrokosmus fast das gleiche wie das
Leben unter der Gnade. Die Natur ist gut, die Gesellschaft,

6



die Kultur verdirbt den Menschen. Wie dieser Bedeutungswandel

vor sich ging, zeigt Delekat sehr schön im I. Kapitel seines
Pestalozzibuches.

Aber für Goethe ist der Begriff nicht einfach ein unbestimmtes

Gefühlserlebnis, das zu neuen Robinsonaden lookt. Es ist

Erfassung eines gesetzmäßigen Wandels: Einzigkeit und Allheit,
Beharrung und Veränderung, Ruhe und Fluf?. Das alles schaut

er darin. Auch er kennt und betrachtet den Gang der Natur,
um Pestalozzi aufzurufen. Dieser Gang der Natur ist für ihn
Wandlung, Metamorphose. Alle Teile der einzelnen Pflanze
erklärt er sich aus der Modifikation eines einzigen Organes, des

Blattes. Alle Pflanzenarten aus einer Urpflanze. Und dasselbe
Gesef?, so sagt er, „wird sich auf alles übrige Lebendige
anwenden lassen." ..Ohne meine Bemühungen in den Naturwissenschaften

hätte ich die Menschen nie kennen gelernt." Das ist
deutlich.

Auch seine Dichtergabe bezeichnet er in diesem Sinne als
Natur. Es ist nicht Zeit, auf alle die Metamorphosen
hinzuweisen, die Goethes Leben und Werke spiegeln, wie er etwa
in seinen dichterischen Gestalten eigene Züge verstärkt, verfolgt
und in ihren Konsequenzen zeigt, oder wie er den Reigen der
Frauen in den „Lehr- und Wanderjahren" in verbindenden
Variationen schließt. Also jedes menschliche Leben begriff er
als Metamorphose. Es besteht im Suchen und Finden, im
Festhalten und Umbilden eines innersten Wesenskernes, den er nach
Aristoteles als Entelechie bezeichnet. Diese Entelechìe ist Formund

Entwicklungsprinzip, sich in polaren Spannungen verwirklichend.

Ein Stirb und Werde, für das alles Wort nur Gleichnis

sein kann. Bald spricht er gleichnishaft von Einatmen und
Ausatmen, bald von Leiden und Tun, bald von Aktion und
Reaktion, von Genießen und Entsagen. In „Wahrheit und Dichtung"

heißt es: „Genug, wenn nur anerkannt wird, daf? wir
uns in einem Zustande befinden, der Gelegenheit gibt, ja zur
Pflicht macht, uns zu erheben und die Absichten der Gottheit
dadurch zu erfüllen, daf? wir, indem wir von einer Seite uns
zu verselbsten genötigt sind, von der andern in regelmäßigen
Pulsen uns zu entselbstigen nicht versäumen."

7



Äußerlich spiegelt sich diese Metamorphose des Menschen
in den Lebensstufen und Lebensaltern, von der sonnigen Frühzeit

bis an die graue Küste der Entsagenden, wo die Abendschleier

des Mystischen uns einhüllen. „Das hohe Alter beruhigt
sich in dem, der da ist, der da war, der da sein wird."

Es ist also klar, daß die Goethesdie Auffassung nicht
rationalistischer Art ist. Nichts von jenem Bildungsoptimismus, der
an die Allmacht vernünftigen Erkennens glaubend, alles „machen"
zu können meint. Ebensowenig ist aber die Auffassung mit
dem Begriff Romantik erfasst. Wenn wir die Charakteristik
Ernst Kriecks für diese gegensätzlichen Begriffe Rationalismus
und Romantik braudien, so haben wir den in Hell und Dunkel
geteilten Kreis; im dunkeln Halbkreis die Romantik: Nadit, Tod,
Grab, Dämon, Schicksal, Blut, die Allmutter Erde; im hellen
Halbkreis den Rationalismus : Tag, Licht, Ratio, Gesetz, Bewußtheit,

Gestalt, Zweck, Bildung. Aber eben so richtig ist Kriecks
Behauptung, daß in diesen Begriffen keine der großen schöpferischen

Persönlichkeiten aufgeht. Alle Ströme geistigen Lebens
treffen und vereinigen sich in ihnen.

Natur und Gott ist Goethe ein dunkelwogendes Einzelnes,
eine Urmadit, aus unergründlichen Quellen gespeist. Eine Kraft,
die sich in Gegensähen auswirkt. Sie erinnern sich, mit welchem
Nachdruck Thomas Mann in seinem Aufsah über Goethe und
Tolstoi die Problematik der Naturkinder betont. Darum
bekämpft Goethe Newton, darum die mathematische Optik. Man
hat folgende Stelle aus dem „Werther" als Rousseauschen
Naturalismus bezeichnet: „Meinem Herzen sind die Kinder am nächsten

auf der Erde" „Wenn ich ihnen zusehe und in dem
kleinen Dinge die Keime aller Tugenden, aller Kräfte sehe, die
sie einmal so nötig braudien werden, wenn idi in dem Eigensinne

künftige Standhaftigkeit und Festigkeit des Charakters, in
dem Mutwillen guten Humor und Fröhlichkeit über die Gefahren
der Welt hinwegzuschlüpfen erbliche, alles so unverdorben, so

ganz; immer und immer wiederhole ich dann die goldenen
Worte des Lehrers der Menschen: Wenn Ihr nicht werdet wie
eines von diesen Und nun mein Bester, sie, die unsersgleidien
sind, behandeln wir als Untertanen. Sie sollen keinen Willen

8



haben? Haben wir denn keinen? Und wo liegt das Vorrecht?
Weil wir älter sind und gescheidter? Guter Gott in Deinem
Himmel! Alte Kinder siehst Du und junge Kinder und nichts

weiter, und an welchen Du mehr Freude hast, das hat Dein
Sohn schon lange verkündet!"

Diese Worte sind nicht Naturalismus, sondern das Staunen
und die Ehrfurcht des schöpferischen Menschen, der im Kinde
das Wachstum verborgener Kräfte belauscht. Noch der 60
jährige spricht ja in „Wahrheit und Dichtung" ähnlich.

„Das Kind an und für sich betraditet, mit Seinesgleichen
und in Beziehungen, die seinen Kräften angemessen sind, scheint

so verständig, so vernünftig, daß nichts darüber geht, und
zugleich so bequem, so heiter und gewandt, daß man keine weitere

Bildung für dasselbe wünschen möchte. Wüchsen die Kinder
in der Art fort, wie sie sich andeuten, so hätten wir lauter Genies."

„Kindßaft" bedeutet Goethe geradezu das Reine und Edle,
wie die Marienbader Elegie zeigt.

Aber schon in diesen Anfang des Werdens, in das verzückt
aufhorchende Kind spielt ein Unerklärliches hinein: das Dämonische.

„Das Dämonische ist dasjenige, was durch Vernunft und
Verstand nicht aufzulösen ist," das geheimnisvoll Göttliche. Die
Mutter „Hermanns" weiß das. Und wo die natürliche Metamorphose

abgewandelt ist, da taudien Liebe und Hoffnung auf.
Den alternden Faust hauchen nicht nur Not und Sorgen an;
auch die Hoffnung berührt ihn mit blanken Schwingen. Der
Tod hat nicht das let?te Wort.

Es handelt sich bei Goethe nirgends um konstruierte
Erziehungslehre, sondern um Schau, um schöpferische Gestaltung.
Wir haben schon angedeutet, daß mit der natürlichen Metamorphose

des Menschen eine sittliche verschlungen ist. Die ganze
gesehmäßige Reifung nun geschieht unter dem Einfluß polarer
Bildungskräfte. Gundolf hat sie, dem Dichter folgend, für Goethe

selber mit Urerlebnis, Daimon, und Bildungserlebnis, Tvche,
bezeichnet. Wenn wir es modern und prosaisch als
Anlage-Umwelt-Problem bezeichnen, so haben wir einen allerdings hinkenden
Vergleich.

9



Nehmen wir das viel zitierte:

„Es bildet ein Talent sich in der Stille,
Sich ein Charakter nur im Strom der Welt"

so haben wir gleich eine Gegenüberstellung, welche die Polarität
spiegelt. Talent, Anlage zur Eigenart, Induvidualität, bedarf der
Konzentration, des Auf-sidiselbst-gestelltseins, des ungestörten
Wachstums; Charakter, „als etwas den Handlungen und
Verhaltungsweisen eines Menschen Gemeinsames," (um Rudolf Allers
Formulierung zu folgen), „als grundsätzlich wandelbar betrachtet,
ist Maxime des Handelns, und Handlung ist eine Relation
zwischen Ich und Welt, vom Ich zur Welt."

Tydie, das Zufällige, wie es Goethe selbst überseht, die
zufällige Umwelt, in die der Mensch hinein geboren wird, das
Milieu, wirkt auf Dämon ein und beeinflußt ihn. Unter Tyches
Einfluß kann er zum Eros werden, indem er das Du an sich

reißt und in der Vereinigung mit dem Du Vervollkommnung,
Ganzheit erlebt. Aber der reine, ungehemmte Eros würde das
Ich auflösen, verströmen, wenn nicht wieder eine Gegenkraft
der Tyche sich entgegenstellte. Es ist Ananke, nicht der gezwungene

Zwang Spittelers, aber das Geset? der Gesellschaft, des
Staates, die Nötigung, wie es der Dichter selbst überseht.

„So sind wir scheinfrei denn nach manchen Jahren
Nur enger dran, als wir am Anfang waren."

Ist nun Dämon aufgelöst, erloschen, nachdem Ananke den Eros
gebändigt? Ist mit der Gefangenschaft in der Gegenwart das
Menschenherz zur Ruhe gekommen? Siehe da, noch ein Fünklein
sieht es glimmend stehn; das bliht auf und wirft einen großen
Glanz von innen: Elpis, die Hoffnung. Goethe schließt seinen
1820 zu den „Urworten" veröffentlichten Kommentar: „Wie froh
eilen wir daher zu den letzten Zeilen, zu denen jedes feine Gemüt

sich gern den Kommentar sittlich und religiös zu bilden
übernehmen wird." Diese letzten Zeilen aber sind der Hoffnung,
dem unentwegten Glauben, der vorwärts und aufwärts schaut,
gewidmet.

10



Haben wir so den Weg der menschlichen Wanderschaft
bezeichnet, so ist noch zu sagen, wie und wo der Wanderer zu
Einsicht und Fernsicht kommt.

Durch die innere Stimme und durch die Tat, und da wenden
wir uns denn den Wer-ken zu, die in dichterischer Form Erziehung
nicht nur darstellen, sondern auch bezwecken. Die Beziehungen
zwischen „Meisters theateralischer Sendung", den spätem
„Lehrjahren" mit den „Wanderjahren" herzustellen, wäre eine Arbeit
literarischen Charakters, die uns nicht über Gundolfs Ausführungen

hinausbrächte. Es sei darum nur soviel herausgehoben, als
es unsere bisherige Darstellung festigt und beglaubigt.

Während Goethes Werk der Sturm- und Drangzeit die
Behauptung des gärenden Ichs in der Welt, g.eg.en die Welt
darstellt, heißt das Problem für den Dichter nach dem mäßigenden
Einfluß der Weimarer Zeit nun folgendermaßen: Wie wirkt die
gesellschaftliche Welt auf einen allseitig bildungsfähigen Menschen?
Wachsen und Streben werden dargestellt. Werther leidet an
der Welt, darum Werthers Leiden, Wilhelm Meister strebt zur
Welt, darum Meisters Sendung. Die Welt zerbricht den Menschen
nicht mehr, sie fördert ihn.

Die „Lehrjahre" (der Titel ist bezeichnend) verlegen den
Schwerpunkt vom Theater, (einem Lieblingsgebiet Goethes fürs
ganze Leben, man denke nur an die Vorrede im Faust) auf die
Bildung überhaupt. Durch verschiedene soziale und Bildungsschichten

geht der Held hindurch und mündet in einen Kreis
freier Menschen ein. Jede Bildungsschicht hat ihre Funktion;
Trieb und Charakter beherrscht die eine, Schicksal die andere,
Vernunft die dritte. Jede gibt ihm die Geliebte, die der Stufe
entspricht, bis hinauf zu Natalie. Schicksalsmädite, der Hafner
und Mignon umwittern ihn. Mancherlei Bildner und Erzieher:
der Abbé, der Marchese, Lothario, Jarno, alle Allegorien menschlicher

Kräfte, fördern ihn. Planvoll lenkt ihn die Vernunft durch
einen Geheimbund, für den das Freimaurertum die äußere Analogie

gab.
In den „Wanderjahren" ist die Romanhandlung nur noch

Rahmen, das Ziel ist Belehrung. So und so muß der Mensch

nach bestimmten Gesetzen sein, um als brauchbares Glied des

11



Gemeinwesens zu wirken. Der alte Goethe spielt nicht, träumt
nicht; er lockt nicht wie im zweiten Teil des Faust den ganzen
klagenden Zug der Erinnerungen und Dämonen aus sich heraus,
wie Keller sagen würde, er will weise belehren wie der Plato
der Politeia. Man kann sich allerdings fragen, wo Goethe mehr
von seinen pädagogischen Ideen vermittle, in den „Lehrjahren"
oder in den „Wanderjahren". Jedenfalls in der „pädagogischen
Provinz" allein dürfen sie nicht gesucht werden. Lassen wir
alles Literarische und Stilkritische und beschränken wir uns der
Zeit zuliebe darauf, wenige Grundgedanken herauszuheben,
ohne streng „Lehr-" und „Wanderjahre" zu scheiden.

Der Roman „Wanderjahre" hat den Untertitel „Die
Entsagenden". Schon Johann Vceste hat in einem schönen Aufsah

mit vollem Recht darauf hingewiesen, daß das Wort
Entsagende kein negatives Vorzeichen sei. Es hat keinen elegischen
Unterton. Über alles Geschehen ist vielmehr heiter Lust
ausgebreitet; es fehlt nicht an lieblichen ©rtlidikeiten, nicht an artig
gedeckten Tafeln „mit feinem Nachtisch und Zuckerzierlichkeiten
zwischen blinkenden Leuchtern und Blumen." Die Bezeichnung
bedeutet einfach Selbstbegrenzung auf die eigene Rolle, die nun
jeder in der Gemeinschaft spielt. Auf die Gemeinschaft aber
ist das Schwergewicht gelegt. Nicht etwa so, daß darüber die
Individualität zu kurz käme. Darin besteht ja vor allem die
Erzieherweisheit des Abbé, des geheimen Erziehers von Wilhelm
Meister, daß er die Eigenart, den Wesenskern, die Entelechie,
des Aufblühenden zu erfassen sucht. Darum läßt er seiner
natürlichen Vielseitigkeit allen Raum. Sein Grundsah lautet: „Nicht
vor Irrtum zu bewahren ist die Pflicht des Menschenerziehers,
sondern den Irrenden zu leiten, ja, ihn seinen Irrtum aus vollen
Bechern ausschöpfen zu lassen." Es ist eine der wichtigsten
Aufgaben der pädagogischen Provinz, die Induvidualität der
Zöglinge, ihre Wünsche und Neigungen, festzustellen. Die Zöglinge
tragen denn auch keine Uniform, „denn die Uniform verdeckt
den Charakter und entzieht die Eigenheiten der Kinder." Sie

dürfen Farbe und Schnitt der Kleidung wählen und die Wahl
wird genau beobachtet, weil die Farbe die Sinnesweise, der
Schnitt die Lebensweise des Menschen erkennen läßt.

12



Der Induvidualität ist natürlich auch die Beschäftigung
angepaßt. Mit dem eher rohen Beruf des Pferdehütens ist das
zarteste der Welt verknüpft: Sprachübung und Sprachbildung
und zwar so, daß Jünglinge verschiedener Weltgegenden
miteinander handeln und feilschen, jeden Monat in einer bestimmten

andern Sprache. Begabte erhalten überdies private
Förderung. Vor allem wird das Handwerk gepflegt. „Allem Leben,
allem Tun, aller Kunst muß das Handwerk vorausgehen, welches
nur in der Beschränkung erworben wird. Eines recht wissen
und ausüben gibt höhere Bildung, als Halbheit im Hundertfältigen.

Da wo idi Sie hinweise, hat man alle Tätigkeiten
gesondert, geprüft werden die Zöglinge auf jedem Schritt, dabei
erkennt man, wo seine Natur eigentlich hinstrebt, ob er sich gleich
mit zerstreuten Wünschen bald da, bald dorthin hinwendet
Weise Männer lassen den Knaben unter der Hand dasjenige
finden was ihm gemäß ist, sie verkürzen die Umwege, durch
welche der Mensch von seiner Bestimmung nur allzugefällig
abirren mag". Der Sah der Montessori: „Die auf Beobachtung
sich gründende pädagogische Methode muß die Freiheit des
Kindes zur Voraussehung haben, und Freiheit ist Tätigkeit",
dieser Sah ist also keineswegs so neu, wie mancher gesdiwähige
Polonius meint.

Der sichern Führung, den weisen Lenkern und praktischen
Pädagogen wird mehr als einmal hoher Wert zubemessen. Da
klingt es anders als gelegentlich bei heutigen Schriftstellern, die
für das Schul- und Erziehungswesen nichts übrig haben, als
hätte es ihre genialische Veranlagung verkannt und gehemmt.
Denn auch der Unterricht in den „Wanderjahren" ist bis ins
einzelne überlegt. Sämtliche Tätigkeiten werden unterrichtlich
gesondert, in die Elemente zurückgeführt. Nur was der
Fassungskraft entspricht, wird vermittelt. Allerdings hat Goethe
hier nicht alles romanfertig eingefügt. Manches ist, kaum mit
der Handlung verbunden, bloße, ja trockene Beschreibung:
verschiedene Handwerke und ihre Bedeutung, Spinnen und Weben,
Bedeutung des Milieus, einzelne Charakterzüge und ihre
Auswirkungen sind dann freilich im Märchen, in Erzählung und
Fabel dargelegt.

13



Da der Gemeinschaft so große Bedeutung für das Leben
zugeschrieben wird, muß schon das Kind zur Gemeinschaft
erzogen werden. Gemeinsame Arbeit, Sammlung unter bestimmten

Aufsehern, die immer nahe sind, Chorgesang, Feste, Rhythmik,

das alles gibt dem Ganzen ein bestimmtes geschlossenes
Gepräge. Man erinnere sich übrigens, welche Bedeutung dem
Rhythmus in der Erziehung zur Gemeinschaft besonders heute
wieder zugeschrieben wird, nach den Experimenten des Jesuiten
Jousse selbst für die Gedächtnisbildung.

Gemeinschaft und Gesellschaft sind in unserm Roman
entscheidender für die Erziehung als die Familie. Das Preislied
für die Mütter ist nicht, so laut wie bei Pestalozzi, wenn an einer
Stelle der Häuslichkeit auch schöne Worte gewidmet sind. Und
der Vater? „Midi dünkt", versehte Wilhelm, „der Sohn entwik-
kele sich nirgends besser als in der Gegenwart des Vaters."
„Keineswegs!" erwiderte Leonardo, „dies ist ein holder
elterlicher Irrtum : der Vater behält immer eine Art von despotischem
Verhältnis zu dem Sohn, dessen Tugenden er nicht anerkennt und
an dessen Fehlern er sich freut, deswegen die Alten schon zu
sagen pflegten, des Helden Söhne werden Taugenichtse, und idi
habe midi weit genug in der Welt umgesehen, um hierüber ins
Klare zu kommen."

Gemeinsam ist sodann allen Zöglingen die Stufung des
Bildeganges: Lehrling, Geselle, Meister, eine Stufung, wie sie sich
überall entwickelt, wo die Gemeinschaft gesteigerte Leistungen
verlangt. Sehr deutlich heißt es ferner: Wer sich den Gesehen
nicht fügt, ist entlassen. Denn Maximen müssen sein. Natalie,
die Erzieherin junger Mädchen betont einmal, daß es nötig sei,
gewisse Gesehe auszusprechen und den Kindern einzuschärfen,
damit sie dem Leben einen gewissen Halt geben. Ja, es sei
besser nach Regeln zu irren, als zu irren, wenn uns die Willkür
unserer Natur hin und her treibe.

Nun ist mit all dem Gesagten schon angedeutet, daß es
sich troh all der Gliederung, Spezialisierung und trot? des
Eingestelltseins auf das Praktisdie hier nicht um bloß utilitarische
Erziehung handelt. Wir sind auch in den „Wanderjahren" nicht
in einer nüchternen Gegenwartswelt. Der Name Wanderjahre

14



sagt es eigentlich schon. Ueber dem säuberlich in Gemüse-,
Obst- und Heilkräutergebiet geteilten Fruchtgarten liegt Stille
und Glanz reicher Kultur. Lob des Herkommens, Adel der
Tradition klingen immer wieder und überall an. Muthesius
berichtet, daß Goethe gerade das an Pestalozzi und vor allem an
dessen Jüngern verdrossen habe, daß sie der Geschichte und
Tradition so wenig Bedeutung beigemessen

Der ganze Bildungsgang findet überdies seine Weihe im Kult.
Weise und Sänger lehren mit priesterlicher Feierlichkeit. Fest

und Tafelrunde umrahmen Gesänge und Musik, als wäre man
bei Wagner. Und in dreifach gestufter Ehrfurcht lernt der Zögling

Achtung vor allem, was Odem hat. Weit läßt sich der
Dichter über Religion und die Religionen aus, führt uns durch
Hallen voller Schilderein, welche die verschiedenen Religionen
charakterisieren. Was die „Wanderjahre" Fellenberg und somit
auch Pestalozzi, was sie Marschlins verdanken ist m. W. nicht
restlos entschieden. Berichtet wird uns, die Grundzüge des
Goethesdien Programmes für die Erziehung zur Ehrfurcht stammten

z. B. von Fellenberg. Dieser hätte, von Herbart angeregt,
einen Gedanken verwirklicht, den schon Lessing und Herder
pflegten: nämlich die Entwicklungsgeschichte der Religion nach
der Entwicklung des Kindes unterrichtlich einzustellen. Dogmen
der Kirche und Mysterien unserer Religion sollten nicht eher
behandelt werden, als bis die Schüler genügend vorbereitet
wären, „mit einem einfältigen Glauben das zu erfassen, was
sich Unerklärliches darin findet."

Nicht gemeinschaftszerstörender Individualismus, nicht
individualismusknechtender Mechanismus, sondern organisches
Verbundensein, das schildert dieser Roman. Es handelt sich denn
auch um einen Bund, den die Personen dieser Erzählung bilden
und den die Liebe kettet. Jeder ist Organ dieses Bundes, und
sein Streben ist die Tat.

„Von dem Berge zu den Hügeln
Niederab das Tal entlang
Da erklingt es wie von Flügeln
Da bewegt sich's wie Gesang,

lö



Und dem unbedingten Triebe
Folget Freude, folget Rat:
Und dein Sreben sei's in Liebe
Und dein Leben sei die Tat."

„Denken und Tun, Tun und Denken, das ist die Summe
aller Weisheit, von jeher anerkannt, von jeher geübt, nicht
eingesehen von einem jeden. Beides muß wie Aus- und Einatmen
sich im Leben ewi§ fort hin und wieder bewegen." Keiner hat
denn auch Anspruch auf Mitgenossensdiaft, der nicht in irgend
einem Fach vollkommen ist. Jarno wird Bergmann, Friedrich Schreiber,

Felix Stallmeister, Philine, „das unnützeste Geschöpf in der
Welt" Schneiderin, Lydie Nähterin, Wilhelm Meister Wundarzt.
Zwar ist die höchste Stufe der Ehrfurcht die Ehrfurcht vor sich

selbst; aber das bedeutet nicht Vergottung des Individuums; das
heißt einfach Ehrfurcht vor dem Göttlichen in uns, wodurch das
Menschenleben erst Sinn erhält.

Es ist also ganz selbverständlidi, daß der so gegründete,
so verkettete Arbeitsbund für die Gemeinschaft wirkt. Der
Gedanke des Zivildienstes ist hier vorweggenommen. Der Bund
baut ein niedergebranntes Städtchen wieder auf, er kolonisiert,
er urbarisiert Ödland. Jeder Teilnehmer hat gleiches Recht:
der Handwerker wie der Fabrikleiter. Wer im Licht höherer
Gesellschaftsschichten steht, führt und zieht empor. Um komu-
nistische Gleichmacherei handelt es sich nicht. Gut und Besitz

wird nicht den Armen gegeben, sondern für sie verwaltet.
Weltfrömmigkeit segnet das Tun, sodaß am Ende jeder seine volle
Garbe hat.

Schließlich umfaßt der Bund die Welt. Ein Teil der Bundesglieder

wandert nadi Amerika aus. Ja, durch Makarie gehen
Zusammenhänge in überirdische Welten, wohin unser blödes

Auge nicht mehr reicht.

Gottfried Keller hat seinen „Grünen Heinrich" ins Vaterland
zurückgeführt und durch den Dienst im und am Staat verwurzelt,

im Staate, den er durch einen unverwelklichen Kranz
herrlicher Lieder gepriesen hat. Goethe kannte die Blüte des
Nationalismus, hier im guten Sinne, nicht. Er spricht an anderer

16



Stelle vom Weltbürger, und Gemeinschaft ist ihm wohl eine
Wirklichkeit, die aber ohne Grenzen und harte Gestalt zwischen
den Gegensähen des Einzelmenschen und der Menschheit fließt.
Zwar spridit auch er von Volk, und jedes Volk hat seinen
Lebensstil, sein Individuelles, wie durch Stellen aus den „Wanderjahren"

belegt werden könnte. Aber jedes Volk stellt in seinen
Urfunktionen und Urformen die gesamte Mensdiheit dar, wie
in allen und den versdiiedensten Volkszugehörigen das allgemein

Menschliche überwiegt.
Und das Genie, das in der Sturm- und Drangzeit eine so

große Rolle spielt? Es wird in den „Wanderjahren" besonders
gern gesehen, weil es zum Respekt bequemt, „sogar vor dem
was man konventionell nennen könnte: denn was ist dieses
anders, als daß die vorzüglichsten Menschen übereinkamen, das
Notwendige, das Unerläßliche für das Beste zu halten, und
gereicht es nicht überall zum Glück?" Also auch das Genie ist
nicht mehr um seiner selbst willen da. Ein Genie mit gestutzten

Flügeln? Jedenfalls, der etwas pedantische Herr Rath, der
Vater Goethes, würde sich an dieser Auffassung des Sohnes
freuen, und Pestalozzi darf seinen Klageruf an das Genie in
seiner Hohheit, das in die Irre zu gehen droht, verstummen
lassen. Übrigens erinnern manche Szenen aus dem Institut zu
Iferten, von Zander vorzüglich geschildert, an die „Wanderjahre",
wie die Erziehungsideen Goethes an die des alten Pestalozzi.
Vom Nützlichen durchs Wahre zum Schönen, das steht über
dieser Welt Goethes. Ein Utopien? Ein Idealbild, gewiß, wie
es Plato, Fourier, Saint-Simon und andere geschaut. Die Schau
eines Dichters und eines Weisen. Vielleicht aber sind Utopien,
nach jenem bekannten Wort, Wahrheiten vor der Zeit.

Ermatinger hat irgendwo gesagt, Goethe offenbare die
allgemeine Tragik des deutschen Volkes: die Ohnmacht, Wissen
und Tat miteinander zu verbinden, die Erkenntnis in wirkendes
Leben zu leiten. Nur des deutschen Volkes? Erleben wir nicht
alle heute den qualvoll schweren Versuch aus den Nationalismen
herauszukommen zu größern Völkergemeinschaften? Tun wir
nicht alle den Blick ins Chaos? Es ist gar nicht ohne weiteres
zu sagen, wie viel östliches Denken in unsere Weltanschauung

2 17



und damit in unsere Erziehung hineingeflossen ist, wie viel
Urständliches, Anarchisches unsere klassisch-humanistischen Ideale
durchbrochen hat. Die Parallele, besser Gegensätzlichkeit, Gcethe-
Tolstoi beleuchtet das grell genug, eine Gegensätzlichkeit, schon
verschiedentlich angeführt, am tiefsten gesehen, am geistreichsten
gedeutet, am glänzendsten formuliert von Thomas Mann. Man
gehe an diesem Buche nicht vorüber!

Überlieferung, Ehrfurcht, welche „die Menschen untereinander

zu Menschen macht" Unterordnung des Ich unter eine
edle Gemeinschaft, so etwa heißt es bei Goethe. „Die Schule,
in der weniger Zwang ist. ist besser als die, in der mehr
Zwang ist. Die Methode, die zu ihrer Einführung keiner
Anstrengungen der Disziplin bedarf, ist gut; die, welche mehr
Strenge braucht, ist sicherlich schlecht. Nehmen wir eine Schule

wie die meine und versuchen wir dort Gesprädie über Tische

und Zimmerchen zu führen oder kleine Würfel hin und her zu
schieben. In der Schule wird eine entsetzliche Unordnung
entstehen, und es wird unbedingt nötig werden, die Schüler durch
Strenge zur Ruhe zu bringen. Aber versuchen wir, ihnen eine
interessante Geschichte zu erzählen oder Aufgaben zu stellen,
oder lassen wir einen an der Tafel schreiben und die andern
korrigieren, und lassen wir alle aus den Bänken heraus.. ."

So Tolstoi.
Nicht was methodisch besser oder schlechter sei, ist hier die

Frage. Die beiden Stellen möchten Gegensähe beleuchten oder
wenigstens andeuten. Oder das andere! Die Jasnajer Kinder
balgen mit ihrem weißen, weisen Lehrer herum. Der Wanderer
in der „pädagogischen Provinz" findet überall Abstand,
Gesehmäßigkeit, Weihe, von zarter Musik übergössen. Der Geist der
Musik, der Kultur, des feierlich gesehmäßigen Zusammenwirkens
waltet hier.

Wo wir stehen, möge jeder selber entscheiden. Hier taucht
eine große, nicht leicht zu beantwortende Frage auf. Jedenfalls,

so scheint mir, ist es eindrucksam aus der Wirrnis unserer Tage
in die Gcethesche Welt der Klarheit und unverrückbaren Verpflichtung

emporzuschauen, weit hin über Gipfel und Gräte, „ewigen
Geistes ahndevoll." Und sollten uns Kleinern nicht wie Faust

18



die englischen Chöre erschallen, so mögen wir schlicht das weise
Wort bewahren:

„Bleibt uns nur das Ewige jeden Augenblick gegenwärtig.,
so leiden wir nicht an der vergänglichen Zeit."

Gundolf: Goethe. Spranger: Goethe und die Metam. des Menschen (in
..Kultur und Erziehung"). Muthesius: Goethe, ein Kinderfreund. Muthesius:
Goethe und Pestalozzi. Kriech: Erziehungs-Philosophie. Yceste: Goethes
soziale und pädagogische Ideen (Die Arve 1928, Heft 5). Thomas Mann: Goethe
und Tolstoi, zum Problem der Humanität. Eine neue Quelle der „pädag.
Provins*', Jungmann in „Schweizerische pädagogische Zeitschrift", 33. Jahrgang, 1923,

Heft 4 und Antwort von Muthesius im Feuilleton der N. Z. Z. 1923, Nr. 1102

und Nr. 1107.

19


	Goethes Erziehungsideen

