
Zeitschrift: Jahresbericht des Bündnerischen Lehrervereins

Herausgeber: Bündnerischer Lehrerverein

Band: 42 (1924)

Artikel: Neue Wege in Psychologie und Pädagogik : Versuch ihrer Darstellung
aus dem Werke Prof. Paul Häberlins

Autor: Schweizer, J. / Häberlins, Paul

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-146601

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-146601
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


e

Neue Wege
in Psychologie und Pädagogik
Versuch ihrer Darstellung aus dem Werke Prof. Paul Häberlins

Von Dr. J. Schweizer

Einleitende Vorbemerkungen

Das Werk Paul Häberlins ist noch im Entstehen begrif*
fen, keineswegs abgeschlossen. Und doch läßt sein bisheriges
Schaffen schon die Grundzüge desselben erkennen und deren
große Bedeutung ahnen. Unser Jahrhundert muß sich auf*
raffen, das Umlernen zu lernen. Und zwar ist dies ja wohl
in allen Lebensgebieten notwendig. Im Gebiete der Erziehung
aber vor allem. Das Erziehungsproblem ist gerade durch
Paul Häberlin so klar und eindringlich ins Zentrum aller Le*
bensgestaltung gerückt worden, daß es einfach eine unum*
gängliche Notwendigkeit ist, hier die Neuorientierung vor
allem zu betonen.

Um die zentrale Bedeutung der Erziehungsfrage für das
gesamte Verhalten des Menschen dem Menschen gegenüber
hervorzuheben, versuchte ich, die Kernpunkte der Erzie*
hungslehre Häberlins als in seinem ganzen bisherigen Schaf*
fen verankert zu zeigen, soweit die Raumverhältnisse es ge*
statteten. Auf jegliche Vergleichung und Wertung wurde
selbstverständlich verzichtet, als nicht in diesen Rahmen
gehörend.

Zitate sind jeweils dem als Randtitel vermerkten Buch
entnommen, sofern ich nicht eine andere Quelle ausdrück*
lieh angegeben habe.



12

Daß ich das Ganze gerade unter diese zwei Haupttitel
brachte, wird der Leser nach der Durchgehung der Arbeit
ohne weiteres verstehen.

Ein Verzeichnis der bisher erschienenen Werke Prof.
Dr. Paul Häberlins findet sich am Schluß angefügt.

Die Einheit

Nicht in jedem Menschen wird die Welt und das Dasein
zum Problem. Oder wollen wir sagen, dauernd zum Problem!
Es ist doch wohl möglich, daß den weitaus meisten Menschen
die Frage nach dem Sinn der Welt, des persönlichen Lebens
wenigstens einmal sich vor ihnen einfindet. Vielleicht nur
flüchtig, schattenhaft tauchen Zweifel auf. Vielleicht aber
stellen sich diese Urfragen immer und immer wieder ein. Sie
lassen den Menschen nicht mehr los. Er muß sich mit ihnen
beschäftigen. Stets führt eine halbwegs gelöste Frage zu
einer andern: Eine ununterbrochene Kette von Zweifeln,
Fragen, relativ befriedigenden Antworten, die wieder eine
Frage in sich schließen! Der Mensch ist zum Sucher gewor*
den. Er sucht nach einem Verstehen der Welt, nach einer
tieferen Einsicht ins unendlich*mannigfaltige Getriebe des
individuellen und kosmischen Seins, nach einer eindeutigen
Antwort auf die Frage nach dem Sinn all dieses unüberseh*
baren Geschehens in ihm und um ihn. Das Wissen um das
Wissen wird zum unbegreiflichen Rätsel. Mit einem Wort:
Er sucht nach Weltanschauung. Die unendliche Mannigfal*
tigkeit ist für das menschliche Erkennen unfaßbar, verwir*
rend! Aber: Warum ist es nicht möglich, daß der Mensch
diesen pulsierenden Lebensstrom einfach als solchen hin*
nimmt, ja sich dessen gar nicht bewußt wird? Daß er in
diesem unübersehbaren Strom einfach mitschwimmt, ohne
sich des Mitschwimmens bewußt zu werden? Gewiß, gerade
weil in der Unendlichkeit alles Einzelgeschehens doch ein
Einigendes, Zusammenhaltendes sich kundgibt, gerade
darum wird die Unendlichkeit zum Problem. Wir selbst, je*
der Einzelne, ist in diesem Einigenden, Einheitlichen inbe*
griffen, und im Namen der Einheitlichkeit wird die Vielheit



13

zum Problem. Damit stehen wir schon vor einem Grund*
stein des Weltanschauungsgebäudes Paul Häberlins. Diese
Einheitlichkeit fordert die Problemstellung sogar. Es ist ein
immanenter Drang im suchenden Menschen, alles in eine
Einheit zu bringen, die Disharmonie, die in der verwirrenden
Vielheit liegt, in Harmonie aufzulösen. Häberlin nennt dies
den mystischen Zug des philosophischen Typus. Es ist das
Streben nach Universalität in seinem Weltbild. Aber nicht
nur dies! Wir stehen dem Kosmos nicht bloß beschauend
gegenüber. In jedem Atemzug, in jedem Erleben eines
Teiles, eines Einzelnen dieser unserer Welt müssen wir uns
mit ihr auseinandersetzen. Solche Auseinandersetzung zeigt
stets eine passive und eine aktive Seite. Wir werden von je*
dem außer uns Liegenden beeinflußt und beeinflussen jeg*
liches Objekt, das in unsere Einflußsphäre gelangt. Und dies
erfährt ja jeder in jedem Augenblick: Es genügt nicht, daß
der Mensch einfach in irgend einer Weise mitmacht, daß er
bloß ziellos sich irgendwie verhält seiner Umwelt gegenüber,
sondern er sucht ein ganz bestimmtes Verhalten. Die philo*
sophische Persönlichkeit, wie Häberlin diesen Suchenden
nennt, weiß um den Unterschied zwischen richtigem und un*
richtigem Verhalten, zwischen Gut und Böse. Sagen wir kurz:
Das Gewissen ist der Maßstab, nach welchem wir unser Ver*
halten in jedem einzelnen Fall richten können, unser Ver*
halten zum rechten Verhalten gestalten können. Diese EthU
zität ist der zweite Grundzug des philosophischen Typus.
Die ethische Einstellung verlangt von uns, daß wir alles in
ihrem Sinne und in ihrem Namen werten. Alles Einzelne ist
im universalen Ganzen inbegriffen. Jedes Einzeldasein ver*
vollständigt das Ganze erst zum Ganzen. Es ist für dieses
notwendiger, integrierender Bestandteil. Es hat nur im Hin*
bück auf das universale Ganze seinen bestimmten Wert. Die*
sem Wert jedes Einzelobjekts gegenüber müssen wir uns so
verhalten, daß diese Wertzuerkennung im Verhalten zum
Ausdruck kommt, und nicht bloß dem Menschen, sondern
jeglichem Objekt gegenüber. Die normative Gestaltung des
Menschen samt seiner ganzen Umwelt zu dem, wie es sein
sollte, wenn alles im Allganzen inbegriffen sein sollte, ist die



14

Idee der Philosophie. Sie soll verwirklicht werden. Damit
wird die philosophische Frage zur Kulturfrage. Denn als
Kulturfrage im weitesten Sinne bezeichnet Häberlin „die Er*
hebung des Daseins zu der ihm durch inneres Gesetz vorge*
schriebenen Gestaltung". Diese Zielsetzung allem Seienden
gegenüber ist Metaphysik. Diese Metaphysik hat gewiß
nichts Gespensterhaftes an sich. Sondern sie enthält einen
wohl von jedem schon geahnten Grundkern: Die Erhebung
des Endlichen zum Unendlichen.

Die Frage nach dem Weg zu diesem Ziel ist eine metho*
dische Frage, letzten Endes eine pädagogische Frage. Wir
erkennen das Ziel nicht ohne weiteres und erkennen auch
den Weg nicht, ohne darauf hingewiesen zu werden. Das
Seiende, die Welt wie sie ist, soll zu dem Seinsollenden umge*
staltet werden. „In dieser universalen Höherbildung liegt
nichts anderes als die Tatsache, daß die Philosophie als

ganze, als universale Pädagogik bezeichnet werden kann."
„In der Tat ist das, was wir gewöhnlich Pädagogik nennen,
nichts anderes als Philosophie in Anwendung auf den wen
denden Menschen, den Zögling." Wir werden diese hohe
Auffassung aller Erziehung später schon besser zu verstehen
vermögen. In der Tatsache, daß im Menschen jene univer*
sale Norm, jener Zug zur einheitlichen Höhergestaltung des
Daseins einfach gegeben ist, liegt die Möglichkeit aller Er*
ziehung. Nun ist aber leicht einzusehen: Wenn dieses hohe
Ziel des Soseins alles Daseins gefordert ist, so muß die Reali*
tat, an welcher dies Ziel verwirklicht werden soll, die Wirk*
lichkeit wie sie ist, zuerst erkannt werden. Dieses Erkennen
des Gegebenen ist die Aufgabe der Wissenschaft. Wissen
ist also nicht Weltanschauung im Sinne der philo*
sophischen Persönlichkeit, sondern dieses Wissen wird erst
zur Weisheit, wenn man ihm einen Wert im Gesamtplan des

nsdiaft Universums anzuweisen vermag. Dem Verhältnis der Wis*
Philo^ ****

sophic senschaft zur Philosophie ist Häberlins großes Erstlingswerk
gewidmet (Wissenschaft und Philosophie, 2 Bände, Basel
1912). In diesem Werk sind die Grundzüge des ganzen
Schaffens Häberlins, wie es sich jetzt entwickelt, in ein Gan*
zes gebracht. Was ist Wissenschaft? Was ist Philosophie?



15

Welche Beziehungen bestehen zwischen den beiden? Wis*
senschaft schafft erst ein theoretisches, sinnliches Weltbild.
Sie ist allein nicht imstande, ein harmonisches Weltbild zu
geben. Sie stellt Tatsachen fest. Aber sie bewertet diese
Tatsachen nicht in bezug auf das Daseinsproblem. Sie ist aus*
drücklich keine Wertwissenschaft. (1. Band „Wissenschaft".)
Die Form des Lebens und der Inhalt desselben sind (im 2.

Band) schon in elementarer, prächtig klarer Darstellung auf*
gezeigt. Hier wird gefragt nach dem, was sein soll, nicht
mehr nur die wissenschaftliche Frage wird gestellt, nach
dem was ist.

Wie lange haben wir schon auf diese ganz eindeutige
Klarstellung des Verhältnisses zwischen Wissenschaft und
Weltanschauung, wollen wir einmal sagen, gewartet! Und
es gibt hier keine Kompromisse. Alle die „Wissenschaften",
welche sich aus falscher Auffassung des philosophischen
Problems berufen oder doch sich berechtigt glaubten, Welt«
anschauung vermitteln, erarbeiten zu können, sehen sich
endlich in die Schranken ihrer einseitigen Empirizität zu*
rückgewiesen. Das tiefe Faustproblem, die Einsicht darin,
„daß wir nichts wissen können", existiert noch, ist von keiner
Wissenschaft in keiner Beziehung gelöst worden. Noch im*
mer kann man die Notwendigkeit des Wissens nicht wissen,
sondern „nur" verstehen aus einem universalen Seinsollen*
den, in das wir alles Gewußte einreihen müssen. Und dies
universale Einbeziehen jeder Tatsache selbst, ist eine Mani*
festation der Universalität selbst. Nein! Im Gegenteil: Wir
verstehen jetzt im Beginn des 20. Jahrhunderts jene stets
wieder erschütternde Einsamkeit im alten, gotischen Studier*
zimmer Faust's erst recht wieder. Hätte das letzte Jahr*
hundert Goethe wenigstens dort ernst genommen, wo er am
tiefsten schürfte, wir hätten an unserer Kultur nicht so zu
zweifeln gebraucht am Anfang des neuen Jahrhunderts, 150

Jahre nach Kant und 100 Jahre nach Goethe.
Auf den Inhalt des ganzen Werkes einzugehen, wäre sehr

verlockend. Wir haben aber hier nicht Raum dazu. Die
Andeutungen müssen genügen, um wenigstens zu zeigen,
wie Häberlin das Erziehungsproblem als Ganzes in den hoch*



16

sten Fragen verankert. Und um anzudeuten, daß das so maß*
los überschätzte wissenschaftliche „Weltbild" zwar notwen*
diger Bestandteil, aber eben nur Teil einer harmonischen
Weltanschauung bildet. „Es gibt in der Welt noch andere
Aufgaben als die Wissenschaft, und andere Aufgaben erfor*
dem andere Wege. Es gibt auch andere Wahrheiten als
empirisch*wissenschaftliche, und diese Wahrheiten sollen
und wollen gefunden sein, so gut wie die wissenschaftlichen.
Wenn wir uns über eine Gemeinheit entrüsten, so urteilen
wir nicht wissenschaftlich, und es steht dahinter keine wis*
senschaftliche Wahrheit. Hat darum die Anerkennung
keinen Sinn? Dürfen wir darum, ja sollen wir nicht unter*
scheiden zwischen Gut und Böse, Schön und Häßlich, weil
solcherlei Urteile nicht empirisch und wissenschaftlich ge*
funden oder begründet werden können? Wo bliebe dann
das, was wir Kultur heißen, — ja wo bliebe das Größte und
Schönste in der menschlichen Geschichte?" (Grundfrage
der Philosophie.)

Es ist aber durchaus so gemeint: Ohne Wissenschaft gibt
es kein harmonisches Weltbild. „Wir müssen die Welt wie
sie ist, kennen, bevor wir wissen können, was zu tun ist, da*
mit sie wird, wie sie sein soll." Das Seinsollende kann nur
an dieser durch Wissen festgestellten Wirklichkeit sich dar*
stellen. Es fragt sich jetzt eben nur, wie diese Wirklichkeit
aussehe, an der wir das Seinsollende gestalten sollen. Wir
stehen hier vor der Frage nach dem Wesen der empirischen
Wissenschaft. Und hier treffen wir nun auf einen zweiten
Grundstein: Der Begriff der Wirklichkeit.

DestMdgdcr Man nennt ja die Naturwissenschaft (Biologie, Medizin,
Psychologie Physik und ihre Hilfsdisziplinen) die empirische, eben Er*

fahrungswissenschaft. Nun aber: Was heißt erfahren?
Wenn ich über einen Stein stolpere, dann habe ich diesen
Stein „erfahren", ich habe ihn dann empirisch festgestellt.
Treten wir etwas näher an diesen „Stein" heran. Was ist es,
das mich darüber stolpern ließ? Doch der Stein! Ja, aber
hinter diesem Begriff muß doch ein Etwas sein, das ich mir
vorstellen kann. Und hinter der Vorstellung muß der Inhalt
derselben liegen. Ich muß etwas wahrnehmen, auf Grund



17

dessen ich dann die Vorstellung bilden kann, denn den
„Stein" selbst habe ich ja nicht im Kopf. Es war ein Un*
durchdringliches, das mich hinderte, meine Aktion, meine
Bewegung auszuführen. Die Undurchdringlichkeit (natürlich
nur relative) ist eine Wirkung des Steines, ist seine Aktivität,
seine Funktion. Und dies ist mir passiert: Meiner Funktio*
nalität, die sich dem Stein gegenüber auch in relativer Ein*
durchdringlichkeit äußerte, stellte sich eine fremde Funktio*
nalität gegenüber. Und in diesem Sinne reden wir dann
von einem Wirklichen. Und alle Wirkung geht auf Funktion
zurück. Und dieser bestimmte Wirklichkeitscharakter (im
Fall des Zusammentreffens mit dem Stein die Undurch*
dringlichkeit) ist potentiell stets vorhanden, und wird aktiv
jeweils in der Begegnung mit einem andern Wirkenden, mit
einer andern Wirklichkeit. Er ist nichts anderes als die
Eigenschaft der betreffenden Wirklichkeit, des Objekts.

Die direkte Bekanntschaft mit dem Stein war aber nicht
eine Erfahrung, sondern: Spontan war's ein Wahrnehmen
von einer Wirkung, resp. Gegenwirkung eines Wirklichen,
ohne daß an Undurchdringlichkeit oder etwas anderes „ge*
dacht" worden wäre. Ursprünglichst war's nur ein Wahr*
nehmen einer Wirkung, eines Wirklichen. Erst hinterher in
der Besinnung, in der Reflexion, der denkenden Ueberlegung
über das soeben Wahrgenommene mache ich die bewußte
Feststellung von etwas Undurchdringlichem, das in seiner
spezifischen Weise mir entgegenwirkte. Und erst jetzt
stelle ich die Wirkungsweise als „Undurchdringlichkeit" vor
mich. Diese Vorstellung „Undurchdringlichkeit" ist ein
wesentlicher Bestandteil des Begriffes „Stein".

Wir verstehen jetzt: Wahr—nehmen heißt eben, etwas
als wahr, als daseiend anerkennen. Was ich für wahr nehme,
dem anerkenne ich Wirklichkeitscharakter. Dadurch, daß
ich einem Daseienden Wirklichkeitscharakter zuerkenne,
gebe ich ihm einen gewissen Wert, es hat für mich Reali*
tätswert, Wirklichkeitswert: Es ist eine Zugehörigkeit fest'
gestellt zu etwas, das aber schon vorausgesetzt wird, sonst
gebe es ja die Zugehörigkeit nicht. Sondern das Einzelne
stünde isoliert, nur für sich bestehend da. Wie es ja die ur*

2



18

sprüngliche Wahrnehmung wirklich ist. Aber die bewußte
Feststellung einer Einzelwirklichkeit ist schon ein Einreihen
des Einzelnen in die Gesamtwirklichkeit. Diese letztere wird
so zum Maßstab, zur Norm der Wertzuerkennung für alles
Einzelwirkliche. Der Wahrnehmende fühlt sogar die Auf*
forderung, die Verpflichtung, einem Wahrgenommenen
Wirklichkeitszugehörigkeit anzuerkennen. Es kann gewiß
niemandem möglich sein, ein Wirkliches als nicht Daseiend
zu beurteilen. Denn diese Norm steht außerhalb meines Be*
Hebens. Ich bin selbst ein Wirkendes, vom nämlichen Maß*
stab als Teilwirklichkeit anerkannt. Die gleiche Norm der
Wertzuerkennung gilt für mich, als selbstwahrgenommenes
„Ich", und für das Objekt. Nur insofern ich von der glei*
chen Wirklichkeitsnorm Wirklichkeitswert erhalte, kann ich
ein außer mir liegendes Objekt der Beurteilung als unter die
gleiche Norm fallend beurteilen. Und insofern fällt Subjekt
und Objekt des Urteils zusammen. Sie sind identisch in be*

zug auf die Wirklichkeitszugehörigkeit. Wahrnehmen ist
also vor allem zunächst Selbstwahrnehmung, Selbstwirk*
lichsetzung. „Ich" ist der Inbegriff des Wirklichen schlecht*
hin. „In der Wahrnehmung, die ja vorerst Selbstwahrneh*
mung ist, ist jeder Zweifel an der eigenen Wirklichkeit aus*
geschlossen." „Jeder Urteilende ist sich seiner eigenen, aber
auch nur dieser seiner eigenen Existenz gewiß."

Und doch anerkennen wir außer unserer eigenen Wirk*
lichkeit auch noch außer uns Seiendes als Wirklich! Der
Widerspruch löst sich relativ leicht: „Für die Antwort auf
diese Frage muß stets daran festgehalten werden, daß Urteil
überhaupt nur möglich ist durch Identifikation des Urteils*
Subjekts mit dem Urteilsobjekt." Wir setzen das Objekt,
das beurteilt werden soll, als ein Auchwirkliches uns gleich,
wir identifizieren es mit unserer Eigenwirklichkeit. Wir an*
erkennen es als ein Auch—Ich. Aber dieses Auch—Ich mußte
eben durch die Identifikationsstufe hindurch, es wurde nur
mittelbar unter die (ich—hafte) WirkHchkeitsnorm gestellt,
und diese Mittelbarkeit gibt ihm den Charakter des Frem*
den. Es ist ein Fremdwirkliches. „Damit ist eine Dualität
alles empirischen Materials gegeben: Ich und Nicht—Ich."



19

Es ist Ich in Fremdform, das aber doch als Auch—Ich Wirk*
lichkeitscharakter zeigt. Es ist auch ein Ich in Funktion.
Somit ist alles Wahrnehmungswirkliche Ich—Funktion. Das
Wahrnehmungsmaterial der empirischen Wissenschaft ent*
hält also Inhalte mit reinem Wirklichkeitscharakter und
solche mit Fremdwirklichkeitscharakter.

Die reine Wirklichkeitsform nennen wir psychisch. „Psy*
chisch heißt dasselbe wie ich—haft." „Der Inhalt jeder
Selbstwahrnehmung ist ein psychisches Subjekt in psychi*
scher Funktion." Statt „psychische Funktion" ist der Aus*
druck Handlung der treffendste. Als Seele bezeichnet Häber*
Im allen Inhalt jeder Selbstwahrnehmung, also alles unmitteb
bar Wirkliche. Die Fremdform, in der das Fremdwirkliche
erscheint, bezeichnet man als physisch, körperlich. Und da
alle Fremdform der Wirklichkeit durch die Sinne vermittelt
wird, heißt sie auch die sinnliche Form. Damit ist der
psychophysische Doppelcharakter alles Fremdwirklichen
aufgezeigt. Und zugleich ist die Art und Weise gegeben, wie
diese psychophysische Dualität vom Standpunkt der dyna*
mischen Psychologie Häberlins verstanden sein will. Wer
von der alten Auffassung der Wirklichkeit noch eingespon*
nen ist, hat ja wohl etwas Mühe, zu erkennen, daß erst hinter
dem „Handgreiflichen" die Wirklichkeit, das Wirkende liegt,
und daß das, was bis jetzt als Wirklich angeschaut wurde,
nur Erscheinung dessen ist, was als Funktion, als Auch—Ich
uns sich offenbaren will. Dieser Wirklichkeitsbegriff hat ja
schon stets in den Weltanschauungen vergangener Jahrtau*
sende und Jahrhunderte existiert. Aber mit dieser zwingen*
den Logik ist er hier erstmals als psychologischer Begriff er*
faßt worden. Doch wir haben nicht zu vergleichen.

Wie manchmal schon ist das Problem Körper und Seele.
Stoff und Kraft „gelöst" worden. Die Doppelspurigkeit aller
Erscheinung ist schon von je als philosophisches Problem
aufgetaucht. Jedes philosophische System, die Jahrtausende
überdauernden und die kurzlebigen mußten sich mit dieser
Dualität auseinandersetzen. Für den Menschen speziell for*
muliert heißt dies Problem Leib und Seele.



20

Der Leib Häberlin widmet diesem Problem eine besondere Schrift,
die Seele der wir erst etwas folgen müssen: Die Wirklichkeit besteht

aus Einzelwahrnehmungen. Jede derselben steht ganz iso*
liert da, sie haben ursprünglich keine Beziehung zueinander,
sie allein ergeben kein einheitliches Weltbild. Erst der
menschliche Geist, aus der Einheit geboren, will Einheitlich*
keit in die zusammenhanglose Vielheit bringen. Alle Wahr*
nehmungen zusammen ergeben ein eindeutiges (*wider*
spruchloses) und allumfassendes, universales Weltbild. Jede
Einzelwahrnehmung ist wahr, wenn sie sich in den eindeu*
tigen, universalen Wahrheitszusammenhang einfügen läßt.
Eindeutigkeit und Universalität ist die Form der Wahrheit.
Wissenschaft sucht die Wahrheit in diesem Sinn, somit ist
Eindeutigkeit und Universalität das formale Prinzip aller
Wissenschaft. Aus diesem Prinzip holt sie das Kriterium
für Wahr oder Falsch jeder Wahrnehmung. Aufgabe der
Wissenschaft ist es, aus dem intuitiven, eben unmittelbaren
Wahrnehmungsmaterial das Wahre auszuwählen und syn*
thetisch zu einem Gesamt=Weltbild zu formen. Die Wissen*
schaft glaubt grundsätzlich an die Möglichkeit, wahrneh*
mend die Wirklichkeitselemente zu erfassen, in den Wahr*
nehmungen die Bausteine für das Weltbild der Wirklichkeit
zu finden. Dieser Glaube an den Wirklichkeitscharakter der
Wahrnehmung ist das materiale Prinzip der Wissenschaft.

Von zwei Wahrnehmungen, die subjektiv eben immer
wahr sind, aber einander in objektiver Betrachtung, eben mit
Rücksicht auf die Einfügbarkeit in den universaleindeutigen
Zusammenhang sich widersprechen, muß eine falsch sein.

Aller Wirklichkeit, also allem Wahrnehmungswirklichen,
liegt Funktion zugrunde, ein Wirkendes, ob wir es mit einer
sinnlichen (Fremd*) Wahrnehmung oder mit einer Selbst*
Wahrnehmung zu tun haben. Der Begriff des Physischen
fällt nicht innerhalb den Wirklichkeitsbegriff. Wissenschaft
darf niemals Körperlichkeit und Seelenhaftigkeit gleich*
setzen. Die Körperlichkeit als Wirklich gesetzt und die See*

lenhaftigkeit als Wirklich gesetzt, sind zwei Wahrnehmun*
gen, die sich widersprechen. Damit ist die prinzipielle For*
derung der Eindeutigkeit und Einheitlichkeit verletzt. Unsere



21

Urteilsnorm, die eine einzige und unteilbare ist, duldet nicht,
daß diese zwei sich total widersprechenden Wahrnehmungs*
wirkliche als gleichbedeutend nebeneinander bestehen kön*
nen. Eines von beiden muß falsch sein. Das materiale
Prinzip der Wissenschaft, das noch von jeher zu Recht be*
stand, schließt die Körperlichkeit als eines Wirklichen, als
einer Wirklichkeit, aus. Es mögen noch so oft Theorien über
das so viel diskutierte Körper*Seelen*Problem aufgestellt
werden, im Namen der Wissenschaft, in sog. Wissenschaft*
lichem Kleide, immer huldigen diese Vertreter der Wissen*
schaft einer völlig unzulässigen Auffassung. Es fehlt dann
eben an der Präzision der Begriffsaufstellung und der Be*
griffsanwendung. „Sie sind Vertreter'eines unvollkommenen
Zustandes der wissenschaftlichen Selbstbesinnung, und nicht
konsequente Vertreter der wissenschaftlichen Grundsätze."
„Sie haben in der Körper*Seelenfrage den kopernikanisehen
Weg noch nicht beschritten."

Die verschiedenen Theorien, welche über das Problem
aufgestellt wurden, lassen sich in zwei Gruppen unter*
bringen:

1. Die Parallelitätstheorien. Bald wird die Parallelität so
aufgefaßt, daß das körperliche ganz unabhängig vom seeli*
sehen Geschehen neben diesem hergehe. Bald werden die
beiden Reihen in Parallele gesetzt, aber mit gewissen gegen*
seitigen Beziehungen gedacht, also nicht Zufallsreihen, son*
dem aufeinander bezogene Zweckreihen.

2. Die Wechselwirkungstheorien. Hier ist bald das phy*
sische Geschehen die Ursache alles Psychischen oder umge*
kehrt: Alles Seelische ruft einem adaequaten physischen
Ausdruck. Denken wir hier an die nicht sehr geistreiche
Auffassung, daß Gedanken und alle andern seelischen Phae*
nomene wie Gefühle, Willensimpulse, Absonderungen der
Gehirnmasse seien. Wir können hier auf die klare, einge*
hende Diskussion all der Argumente dieser Theorien nicht
eingehen.

Nur der eine Hinweis bringt uns ja ganz nahe an die Lö*
sung des Dualitätsproblems heran. Warum wird die Zwei*
deutigkeit zum Problem? Eben weil unser Denken durch*



22

aus ein einheitliches, eindeutiges Weltbild verlangt. „Im
Namen der Eindeutigkeit wird alle Zweideutigkeit zum
Problem." Das schon erwähnte formale Prinzip macht ja
die Wissenschaft erst zur Wissenschaft. Oder will eine der
vielen „Wissenschaften" behaupten, daß sie nicht einen ein*
deutigen Zusammenhang zwischen den einzelnen Erschei*
nungen suche? Der heutige wissenschaftliche Betrieb sieht
allerdings einer solchen Auffassung oft verzweifelt ähnlich.
Aber daran ist ja nicht das wissenschaftliche Prinzip schuld,
sondern ihr jeweiliger Vertreter. „Das Verhältnis der Kör*
perlichkeit zur seelischen Wirklichkeit ist allerdings in ge*
wissem Sinne ein Parallelverhältnis, nur nicht eine Paralleli*
tat zwischen zwei Gebieten der Wirklichkeit, sondern eine
Parallelität zwischen der Wirklichkeit (es gibt nur eine) und
ihrer Erscheinung für den fremden Beobachter, welche Er*
scheinung die ganze Körperlichkeit ausmacht." Von diesem
klaren, eindeutigen Standpunkt aus haben die übrigen Theo*
rien nicht mehr viel Bestechendes an sich.

Die metaphysischen Theorien suchen das eigentlich
Wirkliche hinter dem Seelischen und Körperlichen. Ein un*
bekanntes Drittes, das die verschiedensten Bezeichnungen
erhält, soll erst die Wirklichkeit darstellen.

Die beiden monistischen Theorien des Materialismus und
des Spiritualismus erfahren ebenfalls ihre Beleuchtung. Die
Erstere hält die Körperlichkeit für den alleinigen Wirklich*
keitscharakter. Die Seelenhaftigkeit, das Funktionelle, sei

nur Schein, Illusion oder so etwas, mindestens aber nur „sub*
jektive Erscheinungsform des eigentlich Wirküchen, des
Körperlichen." „Man kennt ja diese Auffassung als Ver*
mächtnis einer kürzlich vergangenen Epoche zur Genüge
Mit dem Schwinden der Mode wird die Absurdität dieser
Theorie wohl ziemlich allgemein eingesehen werden." Der
Spiritualismus aber behauptet, alles Wirkliche sei psychisch,
und nur psychisch. Diese Lehre fällt tatsächlich zusammen
mit derjenigen Häberlins. Intuitiv hat der Spiritualismus
das Richtige erfaßt, aber mehr nur als Dogma verkündet.
Erst jetzt gibt der eindeutige Standpunkt Häberlins dieser
Wirklichkeitslehre die zureichende Grundlage.



23

Damit kehren wir wieder zum Verhältnis der Wissen*
schaft und der Psychologie zurück. Alles unmittelbar Wahr*
genommene, nicht durch die Sinne Vermittelte, alles Ichhafte
ist psychisch. Alles Duhafte ist auch psychisch. Aber_dies
Fremdwirkliche wird erst wahrgenommen, wenn es sich mit*
tels der körperlichen Erscheinungsform unsern Sinnen wahr*
nehmbar macht. Es ist weder nur Psychisch noch bloß Phy*
sisch, es ist Psychisches in körperlicher Erscheinungsform.
Es ist psychophysisch.

Nun aber: Das Lachen eines Menschen kann ich unwill*
kürlich als mit gleichem Erleben identifizieren. Diese fremde
Funktionswahrnehmung wird unmittelbar als eine Ich*
Gleiche festgestellt, nicht als eigene Funktion, aber wie eine
eigene anerkannt. Ich finde mich als Wahrnehmung sSubjekt
in der fremden Funktion wieder. „Die Fremdfunktion erhält
die gleiche funktionelle Bestimmtheit, wie die Inhalte der
Selbstwahrnehmung." Die Identifikation mit dem fremden
Geschehen erreicht den höchstmöglichen Grad. Solche
durch maximale Identifikation vermittelte Wahrnehmung
heißt das Verstehen.

Die freudigen Sprünge und das muntere Gebell eines Hun*
des glauben wir auch noch zu verstehen, aber vielleicht doch
nicht mit der gleichen Sicherheit, Bestimmtheit, wie wir es den
Freudenäußerungen eines Menschen gegenüber imstande sind.
Diese Identifikation der Wahrnehmungen des Hundegebells
ist nicht mehr maximal, sondern graduell etwas schwächer.
Wir haben nur noch Ich:Aehnlichkeit: Nur ist der Grad
der Aehnlichkeit noch ein hoher. Beobachten wir eine Cro*
cusflur nach einer Regennacht, wenn die Sonne auf die Wiese
herunter lacht! Die Kelche öffnen sich weit. Bleibt man
nicht unwillkürlich stehen vor diesen Blumengesichtern. Et*
was klingt in uns mit! Wras ist's? Gewiß nicht der physikali*
seheVorgang der Ausbreitung der Kronblätter. Wir vermuten,
ahnen noch die Vorgänge in den Pflänzchen, ein deutliches
Zusammenklingen von gleichem Erleben ertönt, aber doch
etwas unsicher, unbestimmt. So ließen sich viele Abstufun*
gen des Verstehens feststellen. Die Amöbe im Wasser*
tropfen, die „gierig" nach eßbaren Bakterien umher*



24

schwimmt! Kurz: Wir haben solchen Vorgängen gegenüber
nur noch unbestimmtes Verständnis, mittlere Identifikation.

Und erst jener Stein, an den wir schon einmal stießen!
Verstehen wir jene (relative) Undurchdringlichkeit, mit wel*
eher er sich mir als einem auch (relativ) Undurchdringlichen
gegenüber stellte? Nein, wir verstehen seine Wirklichkeit
nicht mehr. Wir anerkennen hier einfach noch ein Wirk*
liches, Wirkendes, Funktionelles. Wir haben hier nur noch
minimales Verstehen.

Diese drei Stufen der Identifikation sind also nur
graduell, nicht prinzipiell voneinander verschieden. Es sind
die drei Reiche:
1. des bestimmt Seelischen, od. Persönlichen, der Personen;
2. des nicht mehr bestimmt Seelischen, des Psychoiden, des

Organischen, der Organismen;
3. des unverstanden Funktionellen. Wir haben nur noch

ein Es, ein Etwas, ein Ding vor uns, Anorganisches.
Der Mensch steht dem Menschen als wohlverstandene

Persönlichkeit gegenüber, Tiere und Pflanzen bilden die
mittlere Gruppe, ohne scharfe Grenze zwischen Person*
Iichem und Organischem. Der Uebergang wird durch Zwi*
schenstufen allmählich vermittelt. Es gibt persönliche
Funktionen, die wir weniger verstehen, als manche Aeuße*
rungen eines Tieres. Auch das Organische geht durch Ueber*
gänge ins Reich des Anorganischen über. Aber durch die ge*
samte Umwelt gilt: Wahrnehmungswirklichkeit ist nur psy*
chisch. Fremdpsychisches erscheint in physischer Form. Das
Körperliche ist gewissermaßen das Substrat, mittels dessen
das Funktionswirkliche, die Funktion, sich manifestiert. Es
wird ja wohl noch einige Zeit vergehen, bis die zünftigen
Wissenschaften aller Schattierungen voll verstanden Psychi*
sches nicht mehr mit Psychisch überhaupt verwechseln. Das
Suchen nach verständnisvollerem Erfassen der Wirklichkeit
(wir verstehen jetzt diesen Ausdruck) ist gewiß schon vor*
handen und hebt sich gegenüber den mechanisch*physikali*
sehen Theorien der Wirklichkeit wohltuend ab. Ich meine
hauptsächlich die Richtung des Vitalismus innerhalb der
Biologie und die Tierpsychologie. Nur ist dieses Suchen



25

noch ohne sichere Führung, ohne klare Problemstellung. Die
ungemein vertiefende Erfassung der Wirklichkeit als eines
Wirkenden, als der Wirkung eines Psychischen, vermag
wohl die nötige Klarheit ins wissenschaftliche Denken zu
bringen. Aber vorderhand wird es an gewichtigen Wider*
Sprüchen nicht fehlen. Und Häberlin erledigt auch gleich
zwei der bedeutendsten:

„Es gibt nun aber außer dieser wahrnehmungsanalyti*
sehen noch zwei notwendige Fragestellungen: die wissen*
schaftskritische und die erkenntniskritische, welche sich mit
jeder meinungshaften Einstellung, so auch mit der rein wahr*
nehmungsmäßigen ,Auffassung' der psychophysischen Dua*
lität zu befassen haben."

Wie muß sich die wissenschaftliche Kritik zu der psycho*
physischen Doppelspur alles Fremd*Wahrgenommenen stel*
len? Nun, alle Wissenschaft geht auf Wahrnehmung zu*
rück, ihr Material der Untersuchung sind nur unreflektierte
Wahrnehmungsinhalte, arbeite sie am Mikroskop, oder am
Teleskop, am Hebelapparat, am Seziertisch oder in der che*
mischen Küche, oder grabe sie in Archiven nach Jahrtau*
sendschätzen. „Das materiale Prinzip, das sie hierbei an*
wendet, ist dann doch nichts anderes als ihr Bekenntnis zu
diesem empirischen Material als ihrem einzigen Material."
Damit ist dann gesagt, daß sie in diesem Wahmehmungs*
material das Wahre grundsätzlich zu finden glaubt. Als
Wahr wird anerkannt, was dem Streben nach einem einheit*
liehen, widerspruchslosen Weltbild sich eindeutig fügt, in
diesem formalen Prinzip ist das Kriterium für Wahr und
Falsch gegeben. „Und der allgemeine Charakter jedes Wahr*
nehmungsinhal te s besteht eben darin, daß dieser Inhalt wirk*
lieh ist, und damit ist dann unlösbar verbunden, daß diese
Wirklichkeit psychisch gedacht ist." Wahrnehmen können
wir nur ein Psychisches in Funktion. Das Physische hat für
die Wissenschaft eine gewisse Bedeutung, nicht indem sie
ein psychophysisches Problem konstruiert. Sondern das Phy*
sische als Phaenomen an und für sich ist eine Wissenschaft*
liehe Frage: „Warum erscheint Fremdphysisches gerade in
dieser Form?"



26

Die Erkenntniskritik dagegen fragt darnach, ob dasWahr*
nehmungswirkliche zulänglich sei zur'Erkenntnis: Ist der
Wirklichkeitsbegriff der Wahrnehmung zur Bildung von Er*
kenntnis genügend. Die Erkenntniskritik fragt nicht, ob
psychisch oder physisch, sondern darnach, ob auch das
Psychische als Wirklichkeit bloß eine subjektiv bedingte Er*
scheinungsform sei wie das Physische. „Du gleichst dem
Geist, den du begreifst, nicht mir", ist ein erkenntniskriti*
scher Satz! Wird er uns auch von der Einheit alles Wirkli*
chen zugerufen, und nicht bloß vom Erdgeist? Das würde
also heißen: „Ist die empirische (psychische) Wirklichkeit
ihrerseits die wahre Wirklichkeit?" Häberlin bejaht die
Frage, ohne an dieser Stelle auf ihre letzte Begründung ein*
zutreten.

Es steht also fest: Das Material der empirischen Wissen*
schaft besteht aus Verstanden*Psychischem (maximal Ver*
standenem) und Unverstanden*Psychischem (minimal Ver*
standenem). „Um das Körperliche kümmert sich empirische
Wissenschaft nicht." „Denn prüfbar ist nur, was von vorn*
herein als wahrheitsmöglich in Betracht kommt, was Wirk*
lichkeitscharakter trägt." Wenn alle möglichen, für immer
möglichen, Wahrnehmungsinhalte voll verstanden wären, so
wäre die Schaffung eines bestimmten, verstandenen Weltbil*
des möglich. Dies wäre die Aufgabe der ideellen Psycho?
logie. Die Lösung dieser Aufgabe ist aus zwei Gründen nicht
möglich: Einmal ist nie die Totalität aller Wahmehmungs*
inhalte gegeben, denn jeder zukünftige Moment schafft wie*
der neue. Und ferner sind ja ein großer Teil der Wahrneh*
mungsinhalte nur minimal verstanden. Um nun doch einen
einheitlichen, universalen Wahrheitszusammenhang schaffen
zu können, kann das minimal verstandene Wahmehmungs*
material durch psychologische Deutung voll zu verstehen ge*
sucht werden. Solches Verstehen ist dann natürlich nur
hypothetisch, und das Weltbild, das daraus gebildet werden
kann, ist mit dem Charakter des Vorläufigen behaftet. Die
psychologische Forschung hätte dann die Aufgabe, mehr und
mehr das hypothetisch Verstandene zum maximal Verstan*
denen zu erheben. Dieser universale, bestimmt psychische



27

Zusammenhang, also ein durchwegs verstandenes Weltbild,
ist eben der Gegenstand der Psychologie, er ist vollständig
gekennzeichnet durch das formale und das materiale Prin*
zip. Die ideelle Psychologie ist somit die empirische Wissen*
schaft.

Nun kann man aber auch den umgekehrten Weg einschla*
gen, um wenigstens zu einem einheitlichen, gleichartig be*
schaffenen Wahrnehmungsmaterial zu gelangen. Man kann
alles Wahrnehmungswirkliche als unverstanden erklären,
also auch dem Verstanden*Psychischen gegenüber auf den
Persönlichkeitscharakter verzichten. So erhält man das Bild
einer unpersönlichen Dingwelt. Solche Wissenschaft hat es
dann nur noch mit Dingen zu tun, auf Verstehen derselben
wird verzichtet. Diese Dingwelt fassen wir ja zusammen als
„Natur". Diesen Weg der Schaffung eines entpersönlichten
Weltbildes geht die Naturwissenschaft. Der Unterschied
gegenüber der Psychologie ist darin zu suchen, „daß Natur*
Wissenschaft die Natur haben will, die Psychologie will sie
verstehen". Das Weltbild der Naturwissenschaft ist nicht
falsch, nur unbestimmt, unpersönlich, starr, irreal, unwirk*
lieh. Und doch: Trotz aller Entpersönlichung des Wahr*
nehmungswirklichen, trotz aller Mühe, den psychischen Ge*
halt daraus zu eliminieren, ist es eben doch nicht möglich,
nur reine Körperlichkeit sich vorzustellen, ohne jedes Psy*
chische, das mitgedacht wird. Ja es ist schon so! Selbst die
exakteste der naturwissenschaftlichen Disziplinen, die Phy*
sik, denkt sich die Wirklichkeit halt doch funktionell, man
muß sich ja nur ihre Terminologie darauf hin ansehen: Ener*
gien, Kräfte, Bewegungen, Funktionen, Valenzen usw. Be*
sinnen wir uns nur noch einen Augenblick bei jenem Stein,
bei dem wir uns schon einmal aufhielten. Gewiß, jene Un*
durchdringlichkeit bleibt uns zum größten Teil unverstan*
den. Und fast scheint es, als ob die Gesetze der Erschei*
nungswelt, in denen er seine Wirkungsweise zeigt, zur Kon*
struktion des Weltbildes, eines starren allerdings, genügten.
Aber können wir uns begnügen damit, daß wir von allem
Wirklichen, Funktionellen des Begriffes „Stein" absehen?
Undurchdringlichkeit! Sucht nicht doch der forschende



28

Geist noch immer weiter? Auch wenn's ein wirklichkeits*
fremder Physiker wäre? Vermeinend, das Unbefriedigende
im erstarrten Weltbilde liege in der noch mangelnden
„Gründlichkeit" der Forschung. Er fängt an zu zerlegen.
Aber ist mit dem Begriff Atom der Wirklichkeitscharakter
als eines Funktionellen entfernt? Liegt nicht in der modern*
sten Theorie vom Bau der Atome erst recht wieder der Sinn
eines Wirkungsmöglichen! Das Atom, ein mikrokosmisches
Planetensystem mit Zentralkern und kreisenden Elektronen!
Welches System so prächtig die Ableitung der Quanten*
théorie gestattet. Damit ist die Physik dem erstarrten Welt*
bild entschieden ferner gerückt. Taucht nicht in jeder Hand
voll Staubpartikelchen, vor jedem Stein, die Wirklichkeit als
einer Psychisch*Funktionellen vor unserem Geiste auf! Das
Einzelne ist als solches nicht mehr ein nur Einzelnes, Zufäl*
liges, Zusammenhangloses, sondern Auswirkung, Teilver*
wirklichung des Universalwirklichen, alle Einzelfunktion ist
Funktion der Gesamtseele.

' ?"!* Nun ist aber Funktion, eben eine Aktion eines Funktions*
[nd die
Triebe Subjektes, psychologisch betrachtet nichts anderes als Hand:

lung. Alle Handlungen jedes Einzelwirklichen bilden einen
einheitlichen Zusammenhang, den Handlungszusammenhang.
Der einzelne Handelnde, „das Handlungssubjekt, ist keine
eigentliche Persönlichkeit, sondern nur Teilpersönlichkeit,
Teil der Gesamtpersönlichkeit, des Universums als des
Handlungssubjektes". Im Einzelnen handelt das Universum
oder wir können auch sagen: Die Universalhandlung ist auf*
geteilt in die ganze Mannigfaltigkeit der Einzelhandlungen.

Der Mensch ist in ununterbrochener Handlung, Aktivi*
tat, begriffen. Handlung ist die Form des Lebens. Was in
der Handlung jeweils die Form, die Gestalt bekommt, das
ist der Inhalt der Handlung, und damit der Inhalt des Let
bens. Damit stehen wir schon vor jener eigenschönen, le*
bendurchströmten Elementarpsychologie Häberlins, „Der
Geist und die Triebe". Wer zwar von der sog. Schulpsycho*
logie herkommt, und dann dieses Buch in die Hand nimmt,
der wird etwas erstaunt sein ob dem, was hier alles als Eie*
mente der Psychologie aufgefaßt wird. Kennt man aber die



29

Fundamentalbegriffe der empirischen Wissenschaft Häber*
lins einigermaßen, dann wird einem dieses Buch zu einem
klaren, wunderbar einheitlichen Ganzen, zu einem empi*
risch*wissenschaftlichen Bau reinsten harmonischen Stils,
in dem kein Stein entbehrt werden kann. Wir können kaum
skizzenhaft den ganzen Band von 500 Seiten durchwandern.
Aber wenigstens wollen wir zu zeigen versuchen, wie Form
und Inhalt des menschlichen Lebens im universalen Sinn ver*
ankert ist. Schopenhauer hat einmal gesagt, daß ein System
um so mehr an innerem Wahrheitswert gewinne je einheit*
licher, einfacher, klarer dieses System erfaßt und dargestellt
sei. Er wollte natürlich diesen gewiß nicht anzuzweifelnden
Satz vorerst auf sich selbst angewendet wissen. Und wohl
mit einigem Recht. Aber noch treffender zeigt sich die
Wahrheit jenes Satzes dem Schaffen Häberlins gegenüber.
" Jedes Einzelwirkliche ist j-ederzeit ein Gebilde der Ge*

samtwirklichkeit. Gebilde ist Gebildetes, Gewordenes. Je*
des Einzelwirkliche, jedes vor uns liegende Objekt ist nur in*
sofern ein Wirkliches, als es wirkt, sich ändert, verändert,
handelt. Denn alle Wirkung ist immerwährendes Anders*
sein. Wenn wir sagen, es sei fortwährende Zustandsände*
rung, so verbinden wir schon Zuständlichkeit mit Dauer des
Zustandes. Zustand ist aber dauerlos! Zustand ist ein Ver*
wirklichtsein einer Veränderung, in diesem Zustand ist aber
schon wieder potentiell eine neue Zustandsänderung vorge*
bildet. Alle Einzelzustände bilden in jedem Moment den
Gesamtzustand des universalen Ganzen. Diese kontinuier*
liehe Kette von Einzelzuständen bildet den Werdenszusam*
menhang. „Leben ist so die nimmerruhende, alles ergreifende
Veränderung, aufgefaßt als autonome Veränderung, d. h. ak*
tive, funktionelle Selbstveränderung", und auch der Mensch
ist ein in seiner Totaütät sich stets veränderndes Gebilde.

Nun ist aber für unser Erkennen diese stete Aenderung,
Veränderung, nicht absolut, sonst kämen wir ja gar nicht
zum Begriff des individuellen Lebens. Denn mit Leben
verbinden wir die Vorstellung von etwas Vorübergehendem,
das aber doch eine relative Konstanz aufweist, eine gewisse
Dauer zeigt. Im Grunde genommen aber hebt jedes kleinste



30

Teilgeschehen den ganzen Zustand auf zugunsten des
Neuen, und im nächsten Moment ist auch dieser Verande*
rungsverlauf schon wieder vom nächstfolgenden aufgehoben.
Wir sind ganz in der Nähe der Frage nach dem ersten Zu*
stand, oder besser der ersten Zustandsänderung, welche dann
die kontinuierliche Kette von Veränderungen ausgelöst hätte.
Für unser Denken gibt es keinen Anfang und kein Ende
des Geschehens, damit auch nicht des individuellen Lebens.
Jede Entstehung ist immer mit dem vorausgegangenen Welt*
zustand in genetischem Zusammenhang, im Werdens*Zu*
sammenhang. Entstehung, Vererbung, Fortpflanzung,
WTachstum, Krankheit, Tod, alle diese genetischen Lebensbe*
griffe werden nur begriffen aus diesem ganzen, dynamisch*
psychologischen Wirklichkeitszusammenhang. Es sind nicht
mehr aus dem einheitlichen Geschehenszusammenhang her*
ausgelöste, isolierte mechanisch*physikalische Begriffe, wie
wir sie ja zur Genüge kennen. Sie sind psychologische, eben
empirisch*wissenschaftliche Begriffe, und als solche in den
unbegrenzten Strom des Werdens einbezogen und damit
hineingestellt in das in seiner universalen Einheitlichkeit
in sich ruhende Sein.

Werden, Aenderung, Veränderung, Aktivität, Funktion,
in psychologischer Betrachtung Handlung, ist stes ein Ver*
halten eines Ich, dem außer dem Ich Liegenden gegenüber.
Jedes solche Verhalten ist bestimmt gerichtet, ist nicht ein*
fach irgend ein Verhalten. Jede Handlung hat eine bestimmte
Richtung! Der Ausgangszustand einer Handlung verändert
sich in den Endzustand in einem bestimmten Sinne. Im Ver*
hältnis des Ausgangszustandes zum Endzustand ist die Rieh*
tung der Handlung enthalten.

Was durch die Handlung erreicht werden soll, also eine
entsprechende Veränderung des Objekts, ist das Ziel der
Handlung. Die Disposition ist die Summe der hierzu nötigen
Eigenschaften. In diesen Eigenschaften, die die Handlung
ermöglichen, ist das Ziel der Handlung so eine Art wie vor*
gebildet, potentiell vorhanden. Ich kann mir nichts als
Ziel der Handlung setzen, für dessen Erreichung die Eigen*
Schäften nicht vorhanden sind. Ein auf ein spezielles Objekt



31

gerichtetes Ziel heißt die Absicht. Zwischen der beabsich*
tigten Objektveränderung und dem Ausgangszustand besteht
eine Spannung, es ist das Interesse. Im Interesse ist die ganze
neue, zu bildende Zuständlichkeit potentiell vorhanden. Die
Verfolgung eines Interesses wird mit einer gewissen Energie
durchgeführt. Was heißt das aber, daß Energie nötig ist?
Mit Energie überwindet man ja Widerstände. Jede Bearbei*
tung, Veränderung eines Handlungsobjektes fordert Energie.
Jedes Objekt, auf das ich mein Interesse richte, leistet einen
Widerstand. Es stellt meinem Interesse sein Interesse ge*
genüber. Jede Einzelwirklichkeit, jede Besonderung be*
deutet eben eine Verschiedenheit des Interesses. Und weil
doch im Grunde alles Einzelwirkliche in einheitlichem Zu*
sammenhang steht, müssen diese Einzelinteressen aufeinan*
der stoßen. „In einer Welt funktionell verbundener Einzelwe*
sen steht Interesse gegen Interesse." Alles Handeln ist Aus*
einandersetzung zwischen zwei verschiedenen Interessen.
Auch der eigene „Zustand" des Handlungssubjektes kann
zum Ziel einer Veränderung werden. Dies geschieht stets in
der innern Handlung. Ja, jede Handlung ist zugleich auch in*
nere Handlung, denn jedes Zusammentreffen mit einem Ob*
jekt schafft eine neue Zuständlichkeit auch des Subjekts.

Psychologisch gefaßt, sind folgende Etappen, Phasen
einer Handlung festzustellen: Erlebnisphase, Gefühlsphase,
Wissensphase und Tatphase. Häberlin zeigt sie ganz instruk*
tiv am Beispiel einer ganz einfachen Handlung: Ein Bleistift
rollt über die Schreibpultplatte herunter! Zwei differierende
Interessen treffen zusammen. Das Interesse des Handlungs*
Subjektes differiert von demjenigen des Handlungsobjektes.
Das Interesse des ersteren, nehmen wir an im indifferenten
Zustand sich befindend, wird durch den rollenden Stift alte*
riert, erregt, nicht etwa nur ein Sinnesorgan. Sondern im
Moment, wo der rollende Stift in die Sphäre des Subjekt*
intéresses springt, ist dieses aus seinem Gesamtgleichgewicht
gebracht, es wendet sich ganz intensiv dem Stifte zu. Dieser
letztere absorbiert für eine gewisse Zeit den größten Teil
des Gesamtinteresses. Das Zentrum verliert die Führung,
diese geht an die Peripherie über. In den meisten Fällen wird



32

aber diese Exzentrizität wieder korrigiert. Das Zentralinter*
esse gewinnt die Führung wieder zurück. Aber es ist natürlich
Jetzt nicht mehr dasselbe, wie am Anfang. Denn es hat in*
zwischen das Objektinteresse rezipiert. Zwischen dem alten
Interesse und dem nunmehrigen neuen besteht eine Span*

nung, die nichts anderes ist als das Gefühl. Dies Gefühl ist
eine Zuständlichkeit des Gesamtindividuums. Wir kennen
positive und negative Gefühle. In einer Gefühlsphase einer
Handlung sind stets beide Komponenten vorhanden, nur
herrsch entweder das positive (das „Lustgefühl") oder
das negative vor (das „Unlustgefühl"), und je dar*
nach wird dann der Gefühlszustand bezeichnet. In un*
serm Falle des rollenden Stiftes besteht jedenfalls ein nega*
tives Gefühl, die positive Komponente kommt nicht zur Gel*
tung. Die dominierende Gefühlsqualität bestimmt nun die
Richtung des weitern Verlaufes der Handlung. „Im Gefühl
konzentriert sich die Absicht der Handlung, die bestimmte
Richtung des weitern Verlaufes, es ist der weitertreibende
Faktor und heißt insofern das Motiv der Handlung." Die
Absicht nimmt bestimmte Gestalt an, wird zum Plane der
Objektgestaltung. Was vorher im Gefühl potentiell vorhan*
den war, wird nun aktiv, „das Plangebilde trägt die Form des
Wissens". „Dieses Wissen ist die Form, in welcher auf der
Stufe des Planes der Inhalt des Gefühls dem Individuum ge*
genwärtig wird. Man hat sich daran gewöhnt, diese Funktion
als das Organ des Bewußtseins zu bezeichnen." Das Objekt
ist jetzt in seiner Interessenbeschaffenheit gewußt. Es han*
delt sich also durchaus nicht um die körperliche Gestalt.
Wenn das Handlungsobjekt um diese Interessen weiß, dann
versteht es das Objekt. Das Verstehen*Wollen, die gewollte
Schaffung dieses Verständnisses ist das Urteil. Das Ziel der
Handlung ist aber noch kein Wirkliches, sondern erst ein zu
Verwirklichendes, eine Aufgabe. Die Beschaffenheit des Ob*
jekts wie es sein sollte, wird in der Form des Wissens die
Phantasie genannt. Es ist intuitive, nicht reflektierte, Phanta*
sie. Das Wissen um das Objekt in seiner Eigenschaftlichkeit
ist der erste Schritt zur Behandlung des Objekts. Das nega*
tive Gefühl des Mißfallens am rollenden Stift geht über in



33

das Wissen darüber, wie das Objekt sein sollte, damit das
zentralisierte Interesse des Handlungssubjektes nicht mehr
differiert mit dem Objektinteresse (des Stiftes). Das zentra*
lisierte Interesse wird wieder mehr peripher bestimmt, die
Peripherie erlangt wieder mehr Führungscharakter. Aber
nicht so, daß das Zentralinteresse als Ganzes ausgeschaltet
wäre. Nein! Die peripheren Interessentendenzen sind nur
mehr eine Modifikation des Zentralinteresses in dem Sinne,
daß sie im Dienste der günstigsten Objektbearbeitung, im
Hinblick auf das Zentralinteresse also zweckmäßig
„handeln". Es ist nicht richtig, einfach von einer motorischen
Reizleitung zu reden. Wenn auch der Abschluß der Hand*
lung jetzt noch „einfach" darin besteht, daß das Objekt er*
griffen und ihm eine stabilere Ruhelage gegeben wird. Das
anfänglich negative Gefühl geht damit über in ein partiell
hauptsächlich positives.

Es ist etwas Eigenartiges um diese Psychologie der Hand*
lung. Und für Manchen wird diese Auffassung wohl fast zu
neu sein, zu dynamisch. Alles Tun und Lassen als ein vom
Zentraünteresse erfaßtes Geschehen aufgefaßt, der gesamte
Organismus eine einheitliche dynamische Wirklichkeit, die
stets als Ganzheit jedes außer ihm Liegende erlebt. Die bis*
herigen Begriffe von Sinnesorganen, die, wenn ein Reiz
„kommt", ihn ins Gehirn leiten und nach seiner Umwand*
lung in der Umschaltzentrale wieder durch die motorischen
Bahnen an die motorische Peripherie weitergeben, Reizaper*
zeption, Reizleitung usw., sind in dieser Psychologie der
Handlung umgegossen in eine Serie von Handlungsphasen,
die aber ganz und gar nur im Dienste des in sich geschlos*
senen Individualinteresses stehen.

Es will uns auch nicht mehr zusagen, wenn dieser Mecha*
nismus der Kathederpsychologie in einen elektro*dynami*
sehen Vorgang umgewandelt wird: Auf einen aufgenomme*
nen Reiz soll ein Elektronenhagel ins Gehirn jagen, hier
einen Elektronenaufstand erzeugend und als ein Elektronen*
gewitter wieder an die Peripherie wettern. Damit ist das

ganze Geschehen nur etwas anders, aber immer noch theo*
retisch sinnlich erfaßt. Erinnern wir uns doch daran, daß die

3



34

Elektronen schließlich doch die Vehikel der Funktion sind.
Im übrigen bekommt man erst einen tieferen Einblick in
diese dynamisch*psychische Auffassung der Lebensform,
wenn man bedenkt, daß solche einfache „Normal"=Hand*
lungen (Beispiel des Bleistiftes), wohl selten vorkommen. In
der Regel ist das ganze Geschehen einer Handlung selbst
komplexer Natur. Innere wie äußere Handlung zeigen wohl
im Typus stets die gleiche Phasenfolge. Aber es können alle
Handlungen in ihrem Verlauf gestört, unterbrochen, durch*
kreuzt (von einem stärkeren Motiv einer andern Handlung)
abgebrochen werden. So können Handlungen verzögert,
aufgeschoben, event. später wieder aufgenommen werden
oder auch nicht. Die Form des Lebens als ein Handlungs*
ganzes ist ein unendlich mannigfaltig verschlungenes Ge*
¦webe von innern und äußern Einzelhandlungen.

Bildet eine Wahrnehmungstäuschung den Ausgangspunkt
der Handlung, so entstehen die abnormen Handlungen: Hai*
luzination, Illusion, Traum, Suggestionsgebilde, hypnotische
und hypnoide Vorgänge. Während Fehlhandlung, Zwangs*
handlung und Handlung mit pathologischem Einschlag unter
den Begriff der neurotischen Handlung fallen.

In jeder Handlung können einzelne Phasen ausfallen, wo*
von uns hier namentlich das Ausfallen der Wissensphase
noch etwas interessieren soll. Wir haben dann nämlich die
sogen, unbewußte Handlung. Bewußtsein! Unbewußtsein!

Die Ausführungen Häberlins über das Problem des Be*
wußtseins mögen diejenigen etwas überraschen, die mit den
„Begriffen" der Schulpsychologie arbeiten. In dieser ist Be*
wußtsein bald so eine Art Schubfach, in dem alle möglichen
Inhalte placiert werden können, bald wird es definiert als
„lebendiges Sein", das Bewußtsein als die Form des Lebens
betrachtend. Häberlin dagegen faßt es als ein Teil, eine
Phase des lebendigen Geschehens, Handlung genannt, auf.
Bewußtsein ist nun mehr ein Organ des Gesamtinteresses,
mittels dessen die Handlung einen bestimmten Charakter
erhält. Bewußtsein ist ein Funktionsmodus, dessen Fehlen
aber die Handlung, den Werdensgang des Ganzen nicht un*



35

möglich macht. Unbewußte Handlungen sind ja sogar sehr
häufig.

Hier stoßen wir auf einen Denkfehler, der der analyti*
sehen Psychologie passierte: Auch das „Unbewußte" ist na*
türlich nicht eine Art Schublade, in welche alles Mögliche
hineingestopft werden kann, was im Bewußtsein nicht Platz
hat. Nichtbewußtsein, Unbewußtsein ist eine Ausfaller*
scheinung, ein Negatives. „Jede Spaltung des Menschen
oder seines Lebens in ein Bewußtsein und ein Unbewußtsein
ist Mythologie." Es gibt unbewußte Handlung ja! Aber
dann ist eben Bewußtheit nicht da. Uebrigens faßt Häber*
lin die Bewußtheit als ein Phaenomen auf, das in allen mög*
liehen Intensitätsgraden vorhanden sein kann. „Gänzlich"
unbewußte Handlung ist immer noch minimal bewußt, und
bis zum maximalbewußten Handeln sind alle Uebergangs*
stufen festzustellen.

Vergessen ist ein Unbewußt*werden bewußt*gewesener
Vorgänge. Totales Vergessen liegt dann vor, wenn das Ob*
jekt aus allen Phasen der betreffenden Handlung, auch aus
der Erlebens* und der ihr folgenden Gefühlsphase verschwin*
det. Solche Objekte können dann auch nicht mehr erinnert
werden. Erinnerungsinhalte sind also aus der Wissensphase
verschwunden, können aber wieder hervorgeholt werden.
„Wo Erinnerung vorliegt, war Unbewußt=gewordenes vor*
handen." Wir können auf die scharfsinnige Auseinanderset*
zung über die Bewußtseinsphaenomene, die eine wohltätige
Klärung in den heillosen Wirrwarr hineinbringen, nicht
näher eintreten.

„Das Sein der Wirklichkeit ist ewiges Werden." Werden
ist eine ununterbrochene Kette von Handlungen. Alle Hand*
lungen eines Individuums geschehen in und als Auseinander*
setzung mit der Umwelt, wobei zu dieser Umwelt auch sub*
jektive Zustände gehören (innere Handlung). Jedes Hand*
lungssubjekt ist zugleich auch Handlungsobjekt, d. h. bear*
beitetes Objekt eines Fremdinteresses. Jedes Einzeigesche*
hen kann nur begriffen werden im Zusammenhang des Ge*
samtgeschehens. Die Form des Einzellebens hat nur einen
Sinn als Inbegriff einer Universalform. Nichts was ge*



36

schieht, geschieht aus sich selbst, ohne ein Eingereihtsein
in ein Totalgeschehen. Und wie die Form des Lebens, so ist
auch das, was zum Formen, Gestalten treibt, das Interesse je*
der Handlung, nicht etwas, das im Individuum selbst seinen
Anfang und sein Ende hätte. Sondern auch dies Einzel*
interesse ist nur verständlich, wenn es als Ausfluß eines
universalen Gesamtinteresses erfaßt wird. „So wie Physik
das Bewegende im einzelnen Körper sich als universale Ener*
giequalität denkt, und so den einzelnen Vorgang nach seiner
Tendenz aus dem Ganzen erklärt, so muß auch die Psycho*
logie, soll sie den Namen der Wissenschaft verdienen, jedes
Einzelinteresse in seiner universalen Bedeutung zu erfassen
suchen und alles Handeln des Einzelwesens aus der Moti*
vation des Gesamtlebens zu verstehen trachten." Alles
Werden ist Handeln, autogene, aus sich selbst gewollte
Selbstveränderung. Aber diese Veränderung ist nicht eine ab*
solute, sonst würden wir ja nie einen Zustand feststellen
können. Gewordenes hat eine relative Dauer, wenn auch
die Form nur relativ konstant ist. „Es ist ein Anderswerden,
das gebändigt ist von relativer Konstanz, ein Kontinuum all*
mählichen Vergehens und allmählicher Erneuerung, dies ist
gerade der Begriff des Lebens." Alles Einzelinteresse ist
dauernd nicht befriedigt. Kaum scheint ein „Wollen" erfüllt
zu sein, ist es schon von einem nächsten Streben überholt.
Eine Form ist geschaffen, sofort wendet sich das Interesse
über sie hinaus, einem andern zu Gestaltenden zu. Verän*
derung und Konstanz halten sich gewissermaßen das Gleich*
gewicht. Wenn ja ein Interesse absolut befriedigt würde,
hörte die Wirkung auf, und nur Wirklichkeit ist Leben, wie
Leben sich nur in Wirklichkeit, in Funktionalität manifestie*
ren kann.

Das Lebensinteresse zeigt also zwei Komponenten: Die
Veränderung und die Konstanz, beide relativ, indem keine
von beiden je absolut verwirklicht sein wird. Dies ist das
Gesetz des Tendenzgegensatzes. Die beiden Komponenten
sind in einem dauernden, aber variablen Verhältnis. Häber*
lin weist hier auf die konsequenteste der „Wissenschaften"
hin, auf die Physik: Sie kennt als treibende Kraft die „Ener*



37

gie", und als Beschränkung dieser die Trägheit. Nur faßt
sie diese letztere inkonsequenterweise nicht als gerichtete
Tendenz auf, sondern bloß als Schranke der Energietendenz.

Aber jetzt taucht nach und nach eine Frage auf: Jede der
beiden Tendenzen führt zu Nicht*leben, absolut genommen.
Erhält die Beharrungstendenz das absolute Uebergewicht
über die andere, so tritt absolute Ruhe, Konstanz ein. Be*
käme die Tendenz der Veränderung absolutes Uebergewicht,
so wäre absolute Veränderung das Ergebnis, das totale
Chaos. Auch das quantitative Gleichgewicht führt zum ab*
soluten Stillstand. Das Verhältnis zwischen beiden Tenden*
zen muß also wohl reguliert, geregelt werden. Es greift hier
ein Faktor ein, der den beiden entgegenstrebenden Tenden*
zen eine Richtung ihres Verhältnisses anweist, die weder
zum absoluten Stillstand, noch zum absoluten Chaos führt,
sondern zum Sein. Sein als das eine, in sich selbst ruhende,
universale Sein aufgefaßt. „So stellt sich uns das Lebens*
interesse dar als ein System. Denn die Tendenzen und der
regulierende Faktor, das Einheitsstreben, der Einheitsfaktor,
gehören notwendig zusammen." „Das zu Regulierende ist
für die Regulation ebenso notwendig wie das regulierende
Prinzip." „Dieser Seinsfaktor, das Universum, will das
Sein des Ganzen, und vermittelst der beiden Tendenzen das
Nichtsein des Einzelnen, dafür das Werden des Einzelnen."
Das universale Ganze ist in sich selbst ruhendes Sein. Der
regulative Faktor ist das Prinzip der Harmonie. Das Ge*
samtinteresse, welches im universalen Sein erfüllt ist, ist
aufgeteilt in die Einzelinteressen.

So steht jedes Einzelne in einer doppelten Disharmonie.
Der Tendenzgegensatz in ihm selbst, der Interessengegen*
satz zu allen andern Einzelinteressen. Jede Tendenz hat
die ausgesprochene Neigung zur Exzentrizität, jede hat die
Nichtseinskonsequenz in sich. In dieser Zwiespältigkeit des
Lebens, dieser Tendenz zum Nichtsein einerseits und den
Zug zum harmonischen Sein anderseits liegt die Antinomie
des individuellen Lebens verwurzelt.

Die beiden Tendenzen, speziell im Menschen betrachtet,
sind nichts anderes, als die zwei Elementartriebe. Und zwar



38

die zwei einzigen Triebe. Denn was man sonst noch alles
als Triebe aufzufassen sich gewohnt war, sind nur Modifika*
tionen dieser zwei Urtriebe. Damit erreicht die Triebpsy*
chologie Häberlins eine Klarheit und Einheitlichkeit, die
kaum hoch genug eingeschätzt werden kann.

Der Veränderungstrieb ist die treibende Kraft zum Han*
dein in der Richtung des Andersseins. Sie findet ihre Be*

schränkung in der Tendenz zur Behauptung des Soseins, im
Beharrungstrieb. Es gibt Individuen, in welchen einer der
beiden Triebe mehr oder weniger scharf heraustreten kann,
so daß dann die eine oder andere Tendenz dem ganzen indi*
viduellen Dasein das Gepräge gibt. Ausgeprägte Beharrungs*
tendenz läßt eine starke Bestimmtheit des Charakters erken*
nen: Selbstbehauptung, Verteidigung, Widerstand, Macht*
tendenz sind markante Züge dieser Trägheitstendenz. Der
Veränderungstrieb dagegen zeigt ausgeprägte Neigung zum
Anderssein, strebt nach Aufhebung des Soseins, sie sucht
stets wieder neue Individualisierung. Solche Individuen sind
daher unzuverlässig, überraschend, unbeständig, ohne festen
„Charakter". Die beiden Tendenzen können auch im selben
Individuum mit ihren Extremen näher beisammen liegen
oder aber weite Abstände aufweisen. „Die Weite des Spiel*
raums ist individuell verschieden. Es gibt unter Menschen
weitere und engere Naturen; die ersteren sind solche, deren
Triebmöglichkeiten größer sind, so daß ihre einzelnen
Handlungen sich nach ihrer vorwiegenden Triebqualität ver*
hältnismäßig stark voneinander unterscheiden können. Sie
sind energischer Selbstbehauptung, aber auch energischer
Selbstaufgabe fähig, während die TriebSchwankungen an*
derer sich in einem engern Kreise bewegen."

So strömen, aus der einheitlich dynamisch*seelischen Auf*
fassung der Wirklichkeit klar und selbstverständlich abge*
leitet, die Grundzüge der Triebpsychologie. Alle die man*
nigfaltigen charakteriellen Ausprägungen des Menschen sind
nur Modifikationen dieser beiden Urtriebe. „Dieses Durch*
schauen, durch die Auswirkungen hindurch bis zu den Ur*
motiven, ist ja das Hauptstück aller Menschenkenntnis, d. h.
alles Interessenverständnisses." Der Beharrungstrieb bildet

/



39

die tiefere Ursache des Konservativismus. Selbstbehaup*
tung als ganzes betrachtet ist der Egoismus. Die so hoch ge*
priesene Zweckmäßigkeit ist Egoismus, d. h. eine im Dienste
der Selbstbehauptung stehende Triebmodifikation. Gewiß
ist Zweckmäßigkeit festzustellen als Selbsterhaltungsten*
denz, aber ebenso gut auch für die andere Tendenz der im*
merwährenden Andersgestaltung. Keine der beiden Ten*
denzen kann aber je Selbstzweck sein. Es öffnen sich von
hier aus Betrachtungsstandpunkte der Natur gegenüber, die
wie ein Morgenleuchten anmuten.

Wohl mannigfaltiger in ihren verschiedenen Modifikatio*
nen ist die Veränderungstendenz. Sie kann mangels fakti*
scher Veränderung in Bildern der Veränderung sich er*
schöpfen. Der Phantast, der Träumer, die Imitationssucht
gehören hierher. Der Veränderungstrieb ist Tendenz zum
Anderssein schlechthin. Gilt die Tendenz einem bestimm*
ten Objekt, so heißt sie die Identifikationstendenz. Das In*
dividuum will sich bald mit einer Einzelpersönlichkeit identi*
fizieren, in ihr aufgehen; bald in einer Gruppe von Indivi*
duen (Staat, Gesellschaft, Klasse, Berufsgruppe), bald gilt
die Identifikation einer Idee, oder deren Verkörperung, wo*
bei alles mögliche als Symbol dienen kann. Diesen Identifi*
kationstrieb nennt man, im weitesten Sinne gefaßt, Erotik.
Sie wendet sich wirklichen Objekten zu. Innerhalb der Per*
soneneçotik ist die Geschlechtserotik eine tiefgreifende Mo*
difikation. Die Freundschaft stellt die geschlechtsindifferente
Form dar. Wir kommen ja später noch zu den verschieden*
sten Triebmodifikationen. Hier sollte nur gezeigt werden,
wie in einer einheitlich gefaßten, tiefgründigen Psychologie
alle seelischen Phaenomene ihre systematische Einreihung
finden. Was die Schulpsychologen einmal zu dieser empi*
rischen (im Sinne Häberlins) Seelenlehre sagen werden, läßt
sich ungefähr ahnen. Gewiß gehören Ermüdungskurven,
assoziationsexperimentelle Untersuchungen, Reizschwellen*
gesetz und dergl. auch dazu. Aber die Psychophysik ist nur
eine spezielle Arbeitsmethode der Psychologie.

Ein sehr sublimes Kapitel ist dasjenige über den mensch*
liehen Geist. Es hat ja wohl etwas Ueberraschendes, im



40

Rahmen der empirischen Wissenschaft, der Psychologie, vom
Geist sprechen zu wollen. Aber wir Menschen des 20. Jahr*
hunderts sind doch wohl bald so weit, daß wir das Umlernen
etwas gelernt haben. Der Mensch bloß als Zufall in die
Welt geworfen, aus Zufall ein Mechanismus wie jeder andere
„Mechanismus", wie wenn es überhaupt einen Nur*Mecha*
nismus gäbe?! Geist! Ach, das sind jene unpraktischen
Schwärmereien. Wir brauchen Menschen der Tat! Man
meint natürlich die Tat der Technik, des „Erfolgs". „Herr*
schaft gewinn ich, Eigentum, die Tat ist alles, nichts der
Ruhm", wettert der alte Johann Wolfgang Faust. Das Ur*
teil über die Tat ist gleichgültig! Wir begreifen ja heute erst
recht, wieso dieser „Faust" des 19. Jahrhunderts in seinem
Beginne geboren wurde. Aber hat nicht gerade jene Auf*
fassung der Tat jenes Jahrhundert zu einem der unheilvoll*
sten gemacht? Rettet uns diese Art von Tat allein? Oder
vermögen wir uns noch einmal auf den Geist zu besinnen?
Ja, was ist Geist?!

Wir haben ja schon gehört, daß starke Triebbestimmtheit
nicht in der Richtung des Seins, der Harmonie hege. Trieb*
bestimmtheit weist stets in die Richtung des Nichtseins.

Das Einheitsprinzip repräsentiert das ideelleZiel, die Rieh*
tung der Interessen zur Gleichgewichtslage. Wer hat es
nicht schon wahrgenommen: Ein ausgesprochen triebbe*
stimmtes Verhalten ist nachher bedauert, korrigiert worden.
Dies geschieht immer in der sekundären, innern Handlung.
„Wird das Individuum dieses Prozesses sich bewußt, dann
weiß es, daß in dem Ideal der relativen Freiheit von extre*
mer Triebherrschaft die Idee der Freiheit von der Triebbe*
stimmtheit überhaupt steckt, also die Idee der reinen Ueber*
Subjektivität, des reinen Seins." „Diese Sehnsucht nach
Freiheit von der Subjektivität, also die Sehnsucht nach dem
Sein schlechthin ist das, was schon immer der Geist des
Menschen genannt wurde." „Alles Geistige stammt aus jet
ner Sehnsucht." Damit ist nicht eine transcendente Position
geschaffen, wie Mancher wohl meinen könnte. Diese geistige
Kraft, als regulierende Größe den Trieben gegenüber ge*
stellt, kann ja in Selbstwahrnehmung festgestellt werden.



41

Stets dann, wenn ein Verhalten zu stark vom einen oder an*
dem Trieb „geleitet" wurde. Wir nehmen die Zensur deut*
Hch wahr als eine Forderung nach mehr Ausgeglichenheit
der Triebhaftigkeit. Diese Sehnsucht, das Ringen nach Nicht*
Exzentrizität erzeugt in und um jeden Menschen, der diese
Geistigkeit sich errungen hat, eine Sphäre von Harmonie,
von Ausgeglichenheit, die nur dem ungeübtesten Beobachter
entgehen kann. Und welchen Zauber übt eine solche har*
monische Persönlichkeit aus auf ihre ganze LTmgebung!
Spricht man umsonst vom Adel des Geistes? Dichter und
Volksmund finden ja oft den treffendsten Ausdruck.

Aber wir dürfen den Geist nicht verwechseln mit dem
Einheitsfaktor, dem Harmonieprinzip. Ungeistigkeit ist die
Solidarisierung des Menschen mit der Maßlosigkeit aller
Triebhaftigkeit. Geist ist ewig unerfüllte Sehnsucht. Das
Einheitsprinzip aber ist die Erfüllung als Ganzes, als univer*
sale Einheit, ist Harmonie im Sein. Die geistige Sehnsucht
ist subjektiv, ans Individuum als integrierender Teil des AU*
ganzen gebunden. „Im Geist erklärt sich das Individuum
solidarisch, gerade als Einzelnes, mit dem Einheitsprinzip."

Im geistigen Erlebnis erkennt der Mensch die Idee des
Seins, die Idee der Erfülltheit, der Harmonie. Freilich geht
ihm auch die Idee der absoluten Exzentrizität auf. Nur erhält
diese nicht die Bedeutung eines objektiven Anspruches, wie
die Idee des Seins es tut. Der Geist macht den Menschen
unruhig, unglücklich, wenn er gegen diesen fordernden An*
spruch der Ausgeglichenheit handelt. Gelingt ihm aber ein
Verhalten, das Triebbeherrschtheit zeigt, so fühlt er, wenn
er den geistigen Anspruch erlebt, gewiß weder Anklage noch
Vorwurf, sondern Ruhe, Befriedigung. Diese Idee der Erfüllt:
heit, des Seins, wird zum Maßstab für alles Tun, zur Norm.
Die Tatsache des erlebten Anspruches der Forderung eines
außer uns Liegenden, und doch in uns Wirkenden, aber nie
uns ganz Gehörenden ist ja, wie der Leser schon erraten hat,
nichts anderes als das Gewissen.

Die geistige Idee will nicht das Isolierende im extremen
Triebverhalten, sie will also nicht die Subjektivität betonen,
das Subjekt also solches, als Einzelnes, sie will gerade „das



42

Aufgehobensein in der Ausgeglichenheit". Die geistige Idee
will nicht Exzentrizität, sondern sie strebt zum Zentrum, sie
verkörpert das Seinprinzip, die Zentrizität. Nur dürfen wir
Geist nicht mit mystischer Liebe verwechseln. Mystische
Liebe gilt dem All selbst in jener Ganzheit, der Erfülltheit
schlechthin. Geistige Liebe dagegen dem Prinzip der Ganz*
heit, der Harmonie, sie gilt dem Streben darnach, sie will in
möglichster Ausgeglichenheit die Harmonie im Individuum
zu verwirklichen suchen. Das gesamte menschliche Ver*
halten wird vom geistigen Streben beeinflußt. Die einzelnen
Phasen jeder Handlung erhalten ihr geistiges Gepräge. Alles
innere Handeln geht dann auf die Gestaltung der Persönlich*
keit des Handelnden. In jedes Tun strömt die Anerkennung
einer übersubjektiven Autorität. Diese ständige Vergeistfc
gung ist nichts anderes als die so notwendige Selbsterzie:
hung." Nur ist Geist natürlich nicht Ausgeglichenheit selbst,
sondern Drang, Wille zu ihr. Restlose Verwirklichung ist
nie möglich, Geistigkeit ist nur Richtung, Aktivität, nicht
Ziel und Ende. Das geistbestimmte Verhalten eines Men*
sehen kann stets daran erkannt werden, daß triebmäßige
Wünsche ja wohl noch vorhanden sind, sich aber nicht
durchzusetzen vermögen.

Der bald als selbstverständlich betrachtete, bald resig*
niert hingenommene Kompromiß kommt eben dadurch zu*
stände, daß geistige Interessen sich geltend machen, aber im*
mer wieder nicht rein durchzudringen vermögen. Immer
noch und immer wieder suchen sich Triebwünsche, bald
egoistische, bald erotische, zu verwirklichen. Die äußerst
schöne und reichhaltige Psychologie der mannigfaltigen
Kompromißbildungen müssen wir hier übergehen. Nur noch
einen kleinen Schritt über das Einzelindividuum hinaus müs*
sen wir tun: Dieses Individuum wird gerade dadurch zum
Besondern, zum Subjekt, daß die beiden Urtriebe den Ge*
gensatz zum Geist bilden. Die beiden Triebkräfte führen in
ihrer Tendenz das Individuum vom Geist, von der Einheit
alles Seins, weg, sie isolieren es gegenüber der geistigen Idee.
Gerade die Triebe betonen das Abgesonderte, das Einzelne,
das Subjekt. Dies ist jedoch das besondere Merkmal der



43

Beharrungstendenz, des egoistischen Triebes. Die Verande*
rungstendenz, der erotische Trieb will allerdings das Indi*
viduum aufheben, stets wieder in irgend einem Anderen sich
auflösen, verlieren. Aber diese Tendenz ist doch auch Be*
friedigung dieser subjektiven Wünsche. Bei allem Aufgehen*
wollen eines Menschen in einem andern, sei es in einem Ein*
zelnen oder einer Klasse, oder einem Volk usw., ist es doch
nur ein unruhiges, stets unbefriedigtes Anderswollen. Ein*
heit selbst zwischen dem Subjekt und seiner Umwelt wird
nicht geschaffen, durch keine Form der Erotik. „Erst die
Geistigkeit im Menschen, dieser Vertreter des Harmonie*
Prinzips im Einzelnen, ist die gemeinschaftsbildende Kraft."
Dieses Anstreben von Einheit, von Harmonie des Strebens
innerhalb seines eigenen Selbst, oder innerhalb eines größern
oder kleinern Kreises, in der geistigen Zusammengehörig:
keit, ist Kultur. Sie ist ein geistiger Begriff, denn Geist ist
der Wille zur Harmonie, zur Interesseneinheit." So stehen
auch die eigentlichen Wahrzeichen der Kultur, Religiosität,
Sittlichkeit, Aesthetik im lebendigsten, unmittelbarsten Zu*
sammenhang mit den Urphaenomen alles Wirklichen: Geist
und Triebe, als dem Inhalt des Lebens. Dieser Inhalt findet
seinen Ausdruck, seine Form im Verhalten des Menschen
seiner gesamten Umwelt gegenüber, eben in der Handlung.
Die Form des Lebens ist eine religiöse, wenn in ihr die reine
Hingabe an das Sein als Unbedingtes, unabhängig von jedem
Ding, das nur Symbolwert haben kann, zum Ausdruck
kommt. Jegliches Geschöpf (Mensch, Tier, Pflanze, „Unbe*
lebtes") ist Hinleitung zu jenem Sein; religiöses Erleben ist
Offenbarung. In dieser echten Religiosität wurzeln die bei*
den andern Ausdrucksformen des Geistes: Sittlichkeit ist die
Aufforderung an den Handelnden, die Realität, sich selbst
und seine ganze Umwelt im Sinne jener geistigen Tendenz,
des Seins umzugestalten, jedem Objekt zu jener geistigen
Form zu verhelfen. Der echt religiöse Mensch sieht in jedem
Geschöpf ein werdendes Sein. Aesthetisch ist ein Verhal*
ten des Menschen dann, wenn es im Objekt jenes höchste
Prinzip der Einheit, der Harmonie findet. Aesthetik ist ein
Schauen. Schön ist ein Objekt, wenn es die Harmonie in



44

seiner Form zum Ausdruck bringt. Schönheit hat Symbol*
wert; Güte ist ein Verwirklichtes, hat Realitätswert.

Nun, dies alles ist nur ein schwacher Versuch auf die tief*
sinnige Darstellung der Zusammenhänge zwischen der Form
des menschlichen Lebens, der Handlung und dem zu gestal*
tenden Inhalt hinzuweisen.

Der freie Mensen

Ausgeglichenheit, Harmonie atmet das ganze Buch Hä*
berlins über Form und Inhalt des Lebens, ja das ganze Schaf*
fen des Verfassers. Eine reine, hohe Auffassung des Men*
sehen vor allem, der ganzen Schöpfung leuchtet uns entge*
gen. Der Mensch stammt aus der Einheit. Ein Körnchen,
das er auf den Daseinsweg mitbekommt, läßt ihn mit nim*
merruhender Sehnsucht wieder nach jener Einheit suchen.
Unausweichlich treibt es ihn, stets in sich und an seiner Um*
und Mitwelt diese harmonische Ganzheit zu verwirklichen.
Die Energien, die er zu diesem Zweck einzusetzen hat, trei*
ben ihn bald in dieser, bald in entgegengesetzter Richtung,
sein Sehnen zu befriedigen. Sich selbst, sein Beharrendes in
ihm, will er stets jener Einheit entgegentragen, sein Ich in ihr
aufgehen lassen. Und wie alles aus der Einheit stammt, jeg*
liches Objekt, trägt er sein Selbst jeglichem Daseienden ent*
gegen. Von irgend welchem Objekt zurückgewiesen, da es
in gleichem Streben dem Subjekt entgegentritt, Widerstand
leistet, werden jene Energien zu heftigerem Drängen ange*
regt. Die kräftiger betonten Energien werden zu treiben*
den, antreibenden Kräften, Triebkräfte nennen wir sie jetzt.
Diese Triebkräfte sind weder gut noch böse, sie sind
schlechthin notwendig. Und ihrer Tendenz des Sichverlie*
rens in der Beharrung oder in der Veränderung ist eine
Schranke gesetzt, es ist den Triebtendenzen stets die rieh*
tende Kraft beigegeben. Sie tendieren notwendig in ihrem
ungerichteten Streben ins Ungleichgewicht, ins Disharmo*
nische, ins Nichtsein. Ausgeglichenes Verhältnis zwischen
beiden Tendenzen zugunsten des geistbestimmten Seins ist
die stets neu zu suchende Harmonie.



45

Wenn diese tiefgründige Psychologie Häberlins nur we*
nigstens einmal das Dogma von der Verwerflichkeit der
Triebe, von der urtümlichen Verderbtheit des Menschen von
„Natur" aus, als vom bösen Prinzip geboren, zu zerstören
vermag, dann ist für das Verhältnis von Mensch zu Mensch
schon unendlich viel gewonnen. Wenn der Mensch nur wie*
der einmal an die geistige Bestimmung des Menschen glau*
ben lernt, dieser Bestimmung sein Vertrauen entgegen*
bringen kann, wenn er im andern Menschen wieder den
Menschen achten lernt! Es liegt etwas unendlich Versöhnen*
des in diesem Glauben an die Geistbestimmtheit des Men*
sehen, ja jedes Objektes, dem der Einzelne begegnet.

Ein schöner Traum! sagt der Zweifler. Eine Utopie! meint
der moderne, ausgetrocknete Schablonen* und Rubriken*
mensch.

Ja gewiß, von selbst findet der werdende, vorab der junge
Mensch, den Weg zum Guten nicht. Es handelt sich da um
eine zielbewußte Führung. Harmonische Lebensgestaltung,
ausgeglichene Weltanschauung, ist, wie wir ja schon am An*
fang betonen mußten, eine Frage der Erziehung. Solche
Weltanschauung ist ja nur möglich als ein bestimmtes Ver*
halten, es ist Handeln, Verwirklichung dessen, was sein soll.
So wird Weltanschauung zur Lebensauffassung, die innerlich
reicher macht, befriedigt. Befriedigung fließt immer aus dem
Bewußtsein sittlicher Zulänglichkeit. Befriedigung! Sehen
wir uns dasWort etwas näher an. Sein tieferer Kern ist Friede!
Friede ist ein Endzustand, dem offenbar ein Kampf voraus*
ging, ein Ringen zwischen sich widerstrebenden Kräften.
Friede ist dann eingetreten, wenn ein harmonischer Aus*
gleich, statt eine extreme Auswirkung errungen wurde. Dies
Ringen gilt natürlich stets nur für eine einzelne Aktivierung
der treibenden und lenkenden Kräfte. Die nächste Ausein*
andersetzung muß wieder im Zeichen des Seinsollenden ge*
führt werden. Die Sehnsucht des Menschen nach geistiger
Gestaltung seines Daseins, diese Verkörperung des Einheits*
prinzipes, findet seinen psychologischen (empirischen) Aus*
druck im Gewissen. Besinnen wir uns doch ein wenig bei
der Feststellung, daß wieder ein Gewissen die Grundlage al*



46

1er Lebensauffassung, Lebensgestaltung sein soll. Wir ste*
hen damit im zentralen Punkt, aus dem die Psychologie und
die Pädagogik Häberlins sich entwickeln. Gewissen, autori*
tative Forderung, unabweisbare Scheidung von Recht und
Unrecht, Gut und Böse! In logischer Folgerichtigkeit aus
dem Erfassen des universalen Seins als einer harmonischen
Wirklichkeit entwickelt sich die tiefe Erfassung des ganzen
Erziehungsproblems aus der Tiefe des menschlichens Seins,,

aus dem Gewissen. Es gibt manches Stirnrunzeln und manch
spöttisches Lächeln ob dieser Erhebung der Gewissensfrage
zur Grundlage aller Erziehung. Denn es galt weder als klug
noch als nötig, vom Gewissen zu reden. Und doch hat Prof.
Häberlin schon vor zehn Jahren sein Büchlein „Ueber das
Gewissen" herausgegeben. Man ging über das unbequeme
Ding stillschweigend hinweg. Ja, als ein Aufsatz von Freud,
dem „Erfinder" der analytischen Psychotherapie erschien
(1921), in welchem er sich zu der von Häberlin Jahre vorher
festgestellten Tatsache bekannte, daß die tiefste Wurzel al»
1er psychogenen Störungen (Neurose, Psychose, Hysterie
usw.) im Gewissenskonflikt zu suchen sei, durfte ein Kritiker
dieser Freud'schen Arbeit mit zynischem, geistverlassenem
Spott über dieses Gewissensproblem herfahren. Aber auch
sonst: Wieviel ungläubiger Ablehnung, falscher, oft absieht*
lieh verdrehter Auffassung der Gewissensfrage begegnet man
nicht durchwegs. „Man muß fast um Entschuldigung bit*
ten, wenn man über das Gewissen reden will." „Ueber das Ge*
wissen" ist die erste in einer Reihe von pädagogischen Schrif*
ten, die Häberlin innerhalb weniger Jahre veröffentlichte.
Ist in dieser Frage ein klarer Standpunkt gewonnen, dann
sind die andern Erziehungsfragen nur noch eine selbstver*
ständliche Folgerung.

Beweisen wird sich Gewissen im Sinne des empirisch*
wissenschaftlichen Beweises nicht lassen. Gewissen ist ein
Postulat des praktischen Erlebens, ein Problem der wertwis*
senschaftlichen Untersuchung.

Wenn der Einzelne sich etwas genau behorcht, so kann er
dreierlei Urteile feststellen: Das was er ist, das was er sein
möchte, und das was er sein sollte. Oder wollen wir mit



47

ernsthafter Miene behaupten, daß der Mensch zufrieden sei
damit, wie er grad ist! Doch wohl kaum, sonst gebe es nicht
soviel Unruhe und Unzufriedenheit, soviel Suchen und Hof*
fen, soviel Enttäuschung. Bald ist das, was wir sein möch*
ten, romanhaft begierig, bald heroenhaft begeistert, bald re*
signiert sich nach „Ruhe" sehnend, und so fort die lange
Reihe. Es sind Triebwünsche, Einflüsterungen einer der bei*
den Grundtendenzen. Sie verschaffen darum auch keine in*
nere Befriedigung, es ist ein unstetes Ergreifen und Fahren*
lassen. „Es ist wohl gut, daß man's einma*l probiert, dann
aber wieder zu was Neuem", meint mit listig*schlauem Au*
genzwinkern Mephisto. Und hinter all diesem triebhaftem
Wünschen, Hoffen, Wollen steht ernst und schlicht, den
Blick fest und unverwandt auf den Suchenden geheftet, das
was wir sein sollten. Bei jedem einzelnen Tun steht vor uns
das unzweideutige Urteil, ob recht oder unrecht. Der Wert
jedes Tuns mißt sich an diesem Urteil. Wir spüren stets und
immer wieder jene Notwendigkeit, die mit immer gleicher
Eindringlichkeit mahnt und fordert. Es ist jenes Wissen
darum, „daß wir mehr sind als unser Verhalten". Und wir
sind gewiß nicht zufrieden, wenn „wir nur nach dem beur*
teilt werden, was wir tatsächlich sind, wir machen den An*
spruch mehr zu gelten." Die Idee des Seinsollenden ist der
Maßstab, an dem unser Verhalten fortwährend geprüft wird,
es ist die Gewissensnorm. „Dieses Ideal des Gewissens ist
nicht Ruhe, sondern es ist Sein, Persönlichkeit, Handeln,
Kämpfen, Leisten." Die Idee dieses Seinsollenden gibt un*
serm Dasein den einzig möglichen Halt, erst im Erstreben
dieser Idee bekommt unser Wesen einen Sinn. „Wir haben
gar nichts anderes zu tun, als dieser Idee gleich zu werden,
das ist unsere einzige Aufgabe im Leben." Und im Hinblick
auf die Notwendigkeit ist diese Aufgabe eine Pflicht, die
Pflicht. Die Erfüllung von Triebwünschen mag ja oft als
Lebenszweck erscheinen. Aber haben solche Wunscherfül»
lungen je schon innere Befriedigung verschafft? Triebhafte
Zweckbestimmungen sind schwankend, ihre Erfolge ver*
gänglich, unbeständig, enttäuschend. „Die Idee unseres
Seins hat ihre Heimat in einer andern Welt als in derjenigen,



48

in welcher wir uns bewegen, sie ist in diesem Sinne trans*
zendent."

Schon längst ist in manchem der Unwille aufgestiegen.
Gewissen?! Ein ganzes Bündel von Gegenbeweisen steht
bereit, um das Gewissen samt seinen Bejahern gründlich un*
ter den Tisch zu wischen. Sicher und scharf faßt Häberlin
die Gegner ins Auge, läßt sie auf gehörige Distanz heran*
kommen, um dann in glänzendem Vortrag die Gegengründe
zu prüfen. Auch in ganz ernsthaften Auseinandersetzungen
kommt jene schöne, wohltuende Ausgeglichenheit des Stiles
so recht zum Ausdruck. Sie geht durch das ganze Schaffen
Häberlins hindurch. Kaum noch irgendwo wie hier klingen
Form und Inhalt in reinster Kongenialität zusammen. Wenn
Schopenhauer so recht schön sagt, daß der Stil die Physio*
gnomie des Geistes sei, so meinte er aus nicht gerade geringer
Selbsteinschätzung sich selbst vor allem. Aber so ganz klar
wird einem jene tiefe Wahrheit, daß Stil eine innere Not*
wendigkeit sei, erst den Werken Häberlins gegenüber.

Doch die Gegengründe! Wir können nicht ganz unver*
merkt an ihnen vorbeigehen. Eine Gruppe von Gewissen*
losen, oder sollen wir sagen Gewissenfreien, bezweifelt die
Einheitlichkeit, die Konstanz der Gewissensnorm, werfen ihr
Schwankungen und Vieldeutigkeit vor. Die Inkonstanz ist
in einem gewissen Sinne feststellbar. Geht man aber diesen
Schwankungen auf den Grund, so kann man feststellen, daß
man eben das empirische Gewissen mit dem idealen ver*
wechselt hat. Wir sind empirische Persönlichkeiten, wir
verkörpern die Idee nicht vollständig. Für empirische We*
sen ist es leicht möglich, daß das ideale Gewissen mit dem
verwechselt wird, wie wir jenes auffassen, verstehen. Die
empirische Gebundenheit schleicht sich auch in die Art der
Erfassung der absoluten Idee ein. Eine hochentwickelte Per*
sönlichkeit kann diese Idee rein erfassen, und dann deckt sich
das empirische Gewissen mit dem idealen. In subjektiver
und als solcher ungenügenden Erfassung der Idee Hegen die
Schwankungen begründet. Aber dies ist kein Beweis gegen
das Gewissen als Tatsache. Die vorgeworfene Uneinheitlich*
keit hat ihre Wurzeln ebenfalls in ungenügender Vertiefung



49

ins ganze Problem. Wirkliche Gewissensurteile widerspre*
chen sich nie, weder innerhalb des einzelnen Individuums
noch innerhalb der Urteile verschiedener Individuen. „Alle
persönlichen Aufgaben der verschiedensten Individuen strö*
men aus einem Grund und dienen einer universalen Idee."
Jedes Einzelne ist ein Teil des einheitüchen Ganzen. Das
geistige Streben im Einzelnen ist nur eine Ausstrahlung aus
der Einheitsidee. Teile, die aus der Einheit stammen, bil*
den erst in ihrer Zusammengehörigkeit wieder die Einheit,
können sich niemals widersprechen. Die Ideen*Gemein*
schaft verbindet alle Gesondertheit.

Eine zweite Gruppe von Gegenargumenten gegen die Ge*
Wissensforderung will bloß die Relativität des Gewissens gel*
ten lassen. Sie erklären das Gewissen als biologische Not*
wendigkeit: Das Individuum muß das für es Zweckmäßige
erkennen können. Es sei etwas vererbungsgemäß Gewor*
denes. Die Erfahrungen vieler Generationen seien Erbgut
geworden und erscheinen jetzt als etwas absolut Gewisses.
Wir sehen, daß jene nicht sehr ansprechende „Entwicklungs*
mechanik" auch hier ihren Ableger gemacht hat. Alles Wer*
den ein blinder, zufälliger Mechanismus, sogar in den
sublimsten Tatsachen des Seelenlebens! Diese Argumen*
tation kann einem empirischen Phaenomen mehr oder weni*
ger gerecht werden. Aber Gewissen ist ein praktisches, kein
empirisches Phaenomen. Und es gibt als Aufgabe des Ge*
wissens keine Zweckmäßigkeit im Sinne von Selbsterhal*
tung des empirischen Selbst. „Allerdings dringen auch die
Gebote des Gewissens auf eine Art von Selbsterhaltung, aber
nicht auf Erhaltung des empirischen, sondern auf Gewin*
nung und Durchsetzung des idealen, des seinsollenden Selbst,
das ist der Idee." Unser empirisches Sein entspricht ja eben
nicht der Idee, es soll erst mehr und mehr dieser Idee sich
nähern. Unser empirisches Sein muß Stufe um Stufe über*
wunden werden im Sinne einer Annäherung.

Eine andere kühne Behauptung will die Relativität des
Gewissens darin erblicken, daß sie dieses nur als Dressur,
gezwungene oder freiwillige Identifikation mit dem Willen
einer übergeordneten Persönlichkeit oder Tradition erklärt.



50

Also Anlehnung an irgend eine Autorität. Aber recht ver*
standene sittliche Leistung ist autonome Leistung. Gerade
darin Hegt ja ihr ethischer Charakter, daß das Individuum
aus eigener Willenskraft das Gute schafft. Oder soll etwa
derartiges sittliches Verhalten nicht vorkommen? Es gibt
gewiß häufig unselbständige Individuen, die sich an irgend
eine Autorität anlehnen, ohne weiter zur Prüfung imstande
zu sein, ob diese Autorität derjenigen des Seinsollenden ent*
spreche. Gewiß gibt es Bindungen, Unfreiheiten, aus denen
dann ein Verhalten resultiert, das einem autonomen Gewis*
sen zu entspringen scheint. Es kann leicht passieren, daß
ein Individuum seine persönhche Bestimmung verwechselt
mit irgend einem autoritativ sich gebärdenden Willen. Solche
Bindungen haben ihre Entstehung meist in der jugendHchen
Entwicklungszeit, es sind ja die sattsam bekannten infantilen
Bindungen. Der Mensch vermochte sich nicht ' rechtzeitig
und genügend freizumachen. Das aUes sagt nichts gegen
die Gewissenstatsache. Und zudem: WTas wissen jene un*
psychologischen Verfechter der Gewissenlosigkeit von der
Psychologie der Unfreiheit des Kindes, der Bindungen des

jungen Menschen an Eltern und andere Autoritäten. Seht
etwas näher hinzu, gebt euch die Mühe, ein Kind in seinem
unendlich reichen Innenleben psychologisch zu erfassen, um
es einigermaßen verstehen zu lernen. Die Leiden, Nöte der
Kinder, die sich in allen möglichen Formen zum Ausdruck
bringen können, haben ihre Ursache sehr oft, viel häufiger
als Eltern und Lehrer ahnen, in dem Widerspruch zwischen
Autorität der Erzieher und seiner eigenen Gewissensüber*
zeugung. „Wie wären solche Konflikte möglich, wenn es
nicht ein ideelles, absolutes Gewissen gäbe." Oder existie*
ren diese Konflikte in der kindlichen Seele etwa nicht, weil
die Verneiner diese nicht zu erkennen vermögen?

Nein, es ist nicht möghch, daß man das Gewissen auf die
zwei Grundtriebe zurückführen kann. Es ist ja gerade um*
gekehrt. Das Gewissen ist dort verankert, wo die beiden
Triebe ihre Ausgleichung erfahren, im geistigen Streben.
Hier gerade, in der Beherrschtheit der Triebtendenzen liegt
die Verpflichtung, die wir als Forderung Gewissen nennen.



51

Hier im vergeistigten Verhalten des Einzelnen der Welt, dem
Menschen gegenüber, liegt jene Harmonie, das seelische
Gleichgewicht. Aber daraus ist nicht jenes scheinbar be*
rechtigte Argument abzuleiten, als ob Gewissen ein Trieb*
begleiter wäre, ein Gefühl. Nein! Gefühl begleitet jede
Handlung, wie wir ja oben gesehen haben. Auch die geistige
Aktivität wird von Gefühlen begleitet. Aber Gefühl ist nicht
die Bedingung des Gewissens.

Aber jene Fälle, die ein Fehlen des Gewissens erkennen
lassen! Wir müssen noch kurz auf diese Erscheinungen ein*
gehen. Wir finden da nämlich eine ganze Reihe alltäglicher
typischer Erscheinungen.

Da ist vorerst einmal die Ueberwucheiung der innern
Zensur durch das Triebleben. Diese Uebertönung der Ge*
wissenskritik kann natürlich bald durch den Ich—trieb, bald
durch den Identifikationstrieb geschehen. „Unruhe, zeit*
weilige Verzweiflung, Unsicherheit, Notwendigkeit häufiger
Betäubung", sind einige der häufigsten Anzeichen. Es kann
dann allerdings, ganz charakteristischerweise, der bis da*
hin vernachlässigte sittliche Anspruch plötzhch sich Gel*
tung verschaffen, durchbrechen: Wir haben dann jene FäUe

plötzlicher Bekehrungen. Harter Zwang, Dressur erzeugt
auch eine Art Anerkennung einer Autorität, aber eben nur
erzwungene. Die Reaktion im so Vergewaltigten zeigt sich
dann in der Ablehnung jeder Autorität, auch die. sitthche
wird verneint. Die Gewissenlosigkeit ist auch hier nur eine
scheinbare. Der jeder sittlichen Einstellung entblößte Re*
volutionär, der Anarchist, Umstürzler jeder Schattierung
sind Früchte solcher Behandlung.

Die Leugnung des Gewissens, der Spott hierüber, sind
auch nicht ganz ernst zu nehmen. BHckt man solchen Indi*
viduen in die Karten, was oft nicht einmal sehr schwer ist,
so kommt man bald auf den Grund dieser Art Ablehnung:
Furcht vor dem Urteil der eigenen Gewissensinstanz aus ir*
gend einem Grunde zwingt solche Individuen, ihre eigene
Stimme zu verneinen. Eigene Schwächen, Mängel werden
von ihr verurteilt, aber das Urteil wird als peinlich empfun*
den und folglich lieber negiert, wenigstens nach außen.



I

52

Billiger suchen die Deterministen wegzukommen: Jeder
handelt, wie er eben muß. Er steht unter zwangsläufigen Ge*

setzen, die er nicht beherrscht, die er nicht ändern kann.
Eine Verantwortung ist ausgeschlossen. Denn die Kausali*
tat, die in allem Geschehen herrscht, zwingt den Menschen
zu irgend einem Verhalten, fast mit wissenschaftUcher Ge*

nauigkeit wird so das Gewissen verneint. Nun, die gewis*
senhafteste Logik kann zu einem falschen Resultat führen,
wenn die Prämissen, die Bedingungen, von denen man aus*
geht, falsch sind. Wie will man Gewissenhaftigkeit bekämp*
fen, wenn die Art und Weise der Bekämpfung Anspruch auf

— Gewissenhaftigkeit macht. „So sonderbar es khngt: Man
kann das Gewissen als verpflichtende Notwendigkeit leug*
nen oder bekämpfen aus Gewissenhaftigkeit." In solchen
Fällen ist dann eben nur eine Seite der Gewissenhaftigkeit
entwickelt. In diesem Fall dann eben das logische Gewis*
sen. „Logik ist ja ein Spezialfall der Ethik." Solche extrem
einseitige Ausbildung irgend einer Seite des Gewissens ist ja
häufig zu finden. Denken wir an Typen wie die unmorali*
sehen Künstler, oder den unaesthetischen Moralischen. Un*
ruhe, Gequältheit, Unsicherheit sind auch hier dann Erschei*
nungen, die eben gar nicht entstünden, wenn nicht das
Gewissen, die Einsicht ins SeinsoUende doch im Menschen
arbeiten würde. Solche Bedrängnis kann so weit gehen, daß
die Flucht in die Krankheit, seeHsche und sogar körperliche
Krankheit, der letzte Ausweg bildet: Hysterie und Schizzo*
phrenie, zwei häufige Erscheinungen der Psychopathologie,
gehören hierher. Es ist wirkHch so: Gerade die Konstanz
und die Eindeutigkeit der sittlichen Urteilskraft ist es,
welche am unerbittHchsten und durchgehendsten ihre Forde*
rung an den Menschen geltend macht. Und fügt sich der
Mensch ihr nicht, so beugt sie ihn. Denn diese Psychopathen
des Alltags sind oft genug Individuen von ausgeprägter Ethi*
zität, die fruchtbar geworden wäre, wenn sie rechtzeitig die
richtige Weckung und Führung erhalten hätten. Aber Ge*
wissen ist nichts Gewordenes. Das Wahrheitskriterium für
Recht und Unrecht, Gut und Bös ist im Menschen ur*
sprünglich vorhanden. Was sich entwickeln kann und muß,



53

„ist die Art, wie die Seienden ihre Bestimmung auffassen und
verstehen, erkennen lernen. Dieses rechte Verständnis
muß erst erworben werden, oft durch Generationen hin:
durch." Gewissen, Einsichtsfähigkeit ins Seinsollende ist so*
mit eine Erziehungsfrage. Wir sind hier im Kernpunkt des
ganzen Erziehungsproblems. Und wie Häberlin die ganze
Psychologie und auch die Philosophie von einem zentralen *°as,fie

der Er*
Standpunkt aus erfaßt, so geht er auch in der Pädagogik vom Ziehung

einen zentralen Gedanken aus. Der Mensch, jedes Einzel*
wirkliche ist nicht ein absolutes in sich bestehendes Wesen.
Sondern jedes „Ding" ist nur ein Teil einer Gesamtwirklich*
keit, ist einbezogen ins einheitliche, alles umspannende
Ganze. Jedes individuelle Dasein hat in dieser Einbezogen*
heit seinen Sinn. „Wesen ist sinnvolles Wesen." In diesem
sinnvollen Wesen liegt es begründet, daß jedem Einzelwirk*
liehen ein bestimmter Wert zuerkannt wird. Es ist ein not*
wendiger Teil des universalen Ganzen, erst durch diese Ein*
beziehung wird dieses Ganze zum Ganzen. Der Wert je*
des Daseins liegt hier im zentralen Ganzen begründet,
„Wert" ist nicht eine subjektive Wertzuerkennung, nicht
vom einzelnen Subjekt, von der Meinung Einzelner abhängig.
Diese Grundfrage, ob es objektiven Wert gebe, behandelt
Häberlin in meisterhafter Weise: Schon daß wir überhaupt
nach dem objektiven Wert fragen, zeigt schon, daß und in
welchem Sinne eine Entscheidung gewoUt ist. Nach etwas,
von dem man zum vornherein überzeugt ist, daß es nicht vor*
handen ist, sucht man gar nicht. Die Entscheidung ist be«

reits vollzogen, sobald der Gegensatz Subjektiv*Objektiv zum
Problem wird. Der absolut negative Standpunkt kommt gar
nicht zur ProblemsteUung.

Der sogen. Relativismus behauptet allerdings doch, daß
es nur subjektive Entscheidungen, folglich auch nur subjek*
tiven Wert gebe. Der Skeptizismus lehnt eine Antwort auf
diese Frage ab, weil eine objektive Antwort nach dieser oder
jener Seite nicht möglich sei. Aber eines übersehen beide:
daß ihnen das Problem eben doch zum Problem geworden
ist. Sie geben eine Antwort, welcher sie objektiven Charak*
ter zusprechen, sonst hätten ja ihre Aussagen zum vornher*



54

ein nur subjektiven Wert. Im Namen der verneinten Ob*
jektivität wird ihre Behauptung ins Gegenteil verkehrt.
Man muß die kristallklare Logik Häberlins schon im Original
genießen, um begreifen zu können, wie selbstverständlich
einem hinterher die Entscheidungen des Verfassers er*
scheinen. „Wer je Wahrheit schlechthin gesucht hat, wer je
logische Gesetze anerkannt, sich auf sie berufen oder ihre
Anerkennung verlangt hat, wer je in seinen Ueberlegungen
Unlogisches, Widersprechendes, Inkonsequenz verworfen
und Richtiges vom Unrichtigen grundsätzlich geschieden hat,
— der hat damit objektiven Wert anerkannt."

Läßt sich objektiver Wert beweisen? Logisch nicht, und
auch aus einem Begriff des Wertes als objektiver Größe ist
kein Beweis möglich. Objektiver Wert läßt sich nur erleben.
Denn in jeder logischen Ueberzeugung liegt ja schon die An*
erkennung des überzeugenden Charakters. „Ueberzeugung
hat Erlebnischarakter im Ursinn, ist unmittelbares Erleb«
nis." „Solche Ueberzeugungserlebnisse sind immer von der
Art, daß sie als objektiv richtig erlebt werden." Aber was
heißt richtig? Richtig ist doch wohl ein Erleben, wenn es in
bestimmter Richtung erfolgt. Es muß einem Etwas, das dann
eben schon zum vornherein vorhanden sein muß, genau ent*
sprechen. Der Begriff „Richtig" hat Vergleichscharakter.
Das, womit wir vergleichen, liegt außer uns, hat objektiven
Wert. Wir messen das zu Vergleichende an diesem Wert,
der dann als Maßstab dient. Wenn das Verglichene diesem
Maßstab genügt, dann ist es richtig. Ein Erlebnis hat dann
Ueberzeugungscharakter, wenn es dem Maßstab, der als das
Normale anerkannt ist, als das, was sein soll, entspricht.
Das Erlebnis entspricht der Norm. „Jedes Ueberzeugungs*
erlebnis ist ein Normerlebnis. Die allgemeinste Bezeich*
nung für die Normgemäßheit überhaupt ist .Richtigkeit'".
Die verschiedensten Normerlebnisse lassen sich in drei ver*
schiedene Gruppen unterbringen: ethische, ästhetische,
logische.

Alles normative Erleben ist Verhalten unserer Umwelt
und auch uns selbst gegenüber, wir wissen ja schon, es ist
äußeres und inneres Handeln. An der Norm als Maßstab



55

des Seinsollenden beurteilen wir unser Verhalten, unser Tun.
Entspricht es dem Maßstab, dann sind wir befriedigt. Ge*
nügt unser Handeln dem Normanspruch nicht, dann erfolgt
ein mißbilHgendes Urteil, wir verurteilen unser Verhalten,
das „schlechte Gewissen" regt sich. Dieser Vulgärausdruck
ist natürlich irreführend, denn es ist nur nicht zufrieden mit
uns. Aber die Norm wartet nicht auf uns, bis wir uns in
unserm Tun ihr anpassen. Sie ist eine Forderung, ein unum:
gängliches Wollen. Oder versuchen wir einmal, uns im Ver*
halten einem Andern gegenüber triebmäßig, z. B. egoistisch.
zu verhalten oder eine harmonisch ausgeglichene Form als
unschön, unästhetisch zu taxieren oder einen daherfhegen*
den Stein als nicht ursächHch verknüpft mit seinem vorher*
gegangenen Zustand zu beurteilen, versuchen wir es gegen
die ethische oder ästhetische oder logische Norm zu handeln,
ohne jene konsequente Aufforderung zur Korrektur solchen
Verhaltens zu spüren.

Keine Einzelnorm, kein Maßstab jedes Einzelverhaltens
widerspricht einer andern Norm. Alle Einzelnormen fließen
aus einer Norm, der Norm schlechthin, die Idee genannt.

Wie nun diese Idee ein Forderndes, ein WoUendes ist,
und jedes WoUen einem Wesen, nicht einer Sache, entstam=
men muß, und dieses Wesen eben Persönlichkeitscharakter
haben muß, darauf können wir hier nicht eingehen. Eine
ganz dankbare Aufgabe wäre es, zu zeigen, wie dieses ideelle
Wesen ein Ueber«Menschliche s Wesen ist, eben ein außer,
über uns stehendes Normprinzip. Und die grundsätzHche
Hingabe an dieses Wesen ist ja nichts geringeres als Fröm:
migkeit. Diese Zusammenhänge sowie diejenigen der an*
dem religionspsychologischen Begriffe wie Liebe, Heil,
Glück, Lohnprinzip, Sünde, Buße, Gnade, müssen wir hier
übergehen.

Die Erfüllung dieser normativen Forderung, dieses gött*
liehen Willens, ist die einzige Aufgabe alles Daseins, ist seine
Bestimmung. Diese Aufgabe speziell für den Menschen
heißt Kultur. „Der Mensch hat Kultur, sofern er diese Auf*
gäbe erfüllt." „Kultur ist einfach der Inbegriff des mensch*
Hchen, eben richtigen, Verhaltens. Es ist damit ohne wei*

»



56

teres gegeben, daß es eine andere als religiöse Kultur nicht
gibt. Denn alle Kultur setzt Hingabe an den göttHchen Willen

voraus, die wir Frömmigkeit nennen."
Jeder trägt zur Erfüllung der menschlichen Kulturauf*

gäbe bei, indem er seine individuelle Bestimmung erfüllt.
Und Bestimmung jedes Einzelnen heißt also Erfüllung des
Seinsollenden, die Verwirklichung der Idee. Diese Verwirk*
lichung ist gegeben im richtigen Verhalten. Dieses Verhal*
ten kann nur der WirkHchkeit gegenüber stattfinden. Der
Mensch handelt in und mit der Wirklichkeit, seiner Wirk*
lichkeit, jeder Einzelne begegnet nur einem Teil davon. Jede
unserer Handlungen schafft ein neues Wirkliche, das vorher
nicht war, sie gestaltet die Wirklichkeit. Dieses Gestalten ist
ideegemäß, d. h. ist von der Idee gefordert. Jedes Indivi*
duum hat seine Kulturaufgabe, die es aber selber erfüllen
muß. Niemand kann einem andern seine Pflicht abnehmen.
Jedes Einzelne ist in der Gesamtkultur inbegriffen. Indem
jeder in der Verwirklichung seiner Aufgabe seine PfHcht er*
füllt, greifen die Wirkungskreise der Individuen ineinander
über. Jeder ist Mitumwelt des andern. Damit jeder seine
Aufgabe erfüUen kann, muß er dem andern in der Lösung
seiner Aufgabe behilflich sein. Jeder ist des andern Ver*
wirklichungsobjekt. „Kultur ist gegenseitige Hilfe." SoU ich
hier diese eigenartig tiefe Auffassung des Verhältnisses von
Mensch zu Mensch, des Kulturproblems, gegenüberstellen
dem Kulturbegriff unseres Alltags?! Nein, mag jeder selber
ganz im stillen sich Rechenschaft darüber geben.

Die gegenseitige Hilfe hat zwei MögHchkeiten, sich zu
äußern: Entweder indem der Einzelne des andern Umwelt,
auch sich selbst so gestaltet, daß sie dem Nebenmenschen
die Erfüllung seiner Aufgabe ermögHcht, oder doch erleich*
tert. Oder aber indem der Andere selbst so gestaltet wird,
daß er seine Bestimmung besser oder überhaupt erst erfül*
len kann. Im ersten Fall werden äußere Hemmungen besei*
tigt, im letztern dagegen werden die innern MögHchkeiten
entwickelt, gefördert. „Diese innere Förderung des Andern
auf dem Wege zur Erfüllung seiner Bestimmung wollen wir
Erziehung nennen."

*



57

Darin ist zugleich gegeben, daß es ein sinnvoUes Ziel der
Erziehung gibt. Und zwar gilt dieses Ziel allgemein, für alle
möglichen Fälle von Verhalten zwischen Mensch und
Mensch, nur muß jeweils dies allgemeine Ziel für den ein*
zelnen Fall besonders formuliert werden. Aber um dies Ziel
erreichen zu können, müssen verschiedene Bedingungen er*
füllt sein. Es sind Teilziele zu verwirklichen.

Der Zöghng muß überhaupt erst unter die bestimmungs*
gemäße Forderung sich fügen können. Er muß bereit sein
und die Energie dazu haben, dem Seinsollenden, der Idee
sich hinzugeben, er muß diese Hingabe wollen aus innerer
Bereitschaft. Wenn dieser Wille vorhanden ist, dann han*
delt es sich darum, zu erkennen, wem diese Hingabe gelten
soll. Das Verständnis für die Aufgabe des Menschen über*
haupt und für den Einzelnen im besondern muß geweckt,
gebildet werden. Er muß auf die Gewissensstimme horchen
lernen. Diese zwei Teilziele, Willens: und Gewissensbildung,
faßt HäberHn zusammen als die Absicht der Erziehung.
Deretwegen fängt man überhaupt mit der Erziehung als Auf*
gäbe an. Dazu ist dann noch notwendig, daß man die Wirk*
lichkeit, an der die Absicht, die Lebensaufgabe verwirklicht
werden soll, kennt, richtig einschätzt. Der Zöghng muß Un
teilsfähigkeit erlangen. Und wenn auch diese Einsicht in
die Beschaffenheit der Wirklichkeit vorhanden ist, so muß
noch das Umgestaltenkönnen dazu kommen, die Tüchtig:
keit. Es ist ja klar, daß diese vier Teilziele, wie wir sie jetzt
aufgezeigt haben, nicht so aufgefaßt werden dürfen, daß je*
des einzelne für sich zur Entwicklung gebracht wer*
den könnte. Das ist durchaus nicht möglich. Die ein«
zelnen Ziele bedingen sich gegenseitig, sie sind korrelativ an*
einander gekettet. Was nützt ein gutentwickelter Wille,
wenn er sich nicht auf das notwendige Obj ekt zu konzentrie*
ren vermag! Was nützt die sublimste Einsicht ins Wesen
der Idee, ein fein empfindendes Gewissen, wenn der Wille
nicht fähig ist, der erkannten Pflicht zum Durchbruch zu
verhelfen.

Diese vier Teilforderungen aller Erziehung müssen jeder
Lebensaufgabe gegenüber erfüllt sein. Vor allem aber auch



58

der Erzieheraufgabe gegenüber. Der Erzieher sollte vor al*

lem eine vollständig erzogene Persönhchkeit sein. Offenbar
muß man zuerst bei dieser Erzieherpersönlichkeit einsetzen.
Der aufnahmefähige und arbeitsfreudige Erwachsene hat
hier eine nicht zu umgehende Pflicht vor sich. Der Erzieher*
beruf muß tiefer, ernster erfaßt werden. Vor allem muß
eine tiefere, psychologische Auffassung vom Wesen des
Menschen erarbeitet werden. Häberlin hat seine Erziehungs*
bûcher geschrieben aus der gewiß begründeten Einsicht in
die Unzulänglichkeit unserer heutigen Auffassung der Er*

-Wege und zieheraufgäbe. Speziell das Buch „Wege und Irrwege der Er*

der Er- ziehung" soll kein Lehrbuch sein. Es ist aus der pädagogi*
Ziehung sehen Praxis entstanden und um der pädagogischen Not wil*

len geschrieben, in der sich Eltern und Kinder, Lehrer und
Schüler sozusagen jeden Tag neu befinden (Vorwort). Es

gilt umzulernen. Was bis heute als Erziehung angesehen
wird, ist mehr nur eine einseitige Großziehung triebhafter
Neigungen, sowie eine maßlose Ueberschätzung des Intellek*
tes. Wir müssen lernen, das Kind als eine seehsche Größe
mit ganz ausgeprägter Eigenstruktur aufzufassen, nicht bloß
als triebhaften Mechanismus, der in einer bestimmten Weise
mit einigen Federn und Rädchen versehen und aufgezogen
werden müsse, um ihn dann ein Leben lang abschnurren zu
lassen. Wie weit wir mit der bisherigen Einstellung zu kom»
men vermögen, erfährt ja jeder in seiner nächsten Gegen*
wart. Wieviel Unzulänglichkeit, Verkehrtheit, wieviel ent*
täuschte Hoffnung, falsch verstandenes Erwarten findet man
nicht alltäglich.

Erziehung muß wieder ausgehen lernen von dem einen
hohen Ziel, wie es Häberlin so schön darstellt. Der Mensch
muß wieder aufgefaßt werden als ein Seelisch*PersönHches.
In der ideellen Erfassung alles Seins liegt das eine große
Ziel, und nach diesem muß sich auch der Weg richten. Es
nützt nichts, alle möglichen Wege und Methoden der Er*
ziehung aufzustellen, wenn das Ziel unklar, ungenügend,
vieldeutig vorschwebt.

Schon von aUem Anfang eines Menschen an muß tiefere
Einsicht in seine seelische Struktur mitarbeiten. Das Kind



59

ist nicht jene tabula rasa des Arnos Comenius. Im Gegen*
teil: es ist schon eine beschriebene Tafel, welche die Erzie«
her, Eltern vor allem und Lehrer im besondern recht ein*
dringHch zu studieren haben, um das was vorhanden ist, zu
richtiger Entwicklung zu bringen. Vor allem: wir legen
nichts in das Kind, und holen nichts aus ihm heraus, was
nicht schon als Keim in ihm sich vorfindet.

Die Willenserziehung zeigt dies schon deutlich genug.
Wollen tut das Wickelkind schon. Es handelt sich also nur
um die Bildung des Willens zum rechten Willen. Das Kind
vermag selbstverständlich das Wesen der Idee noch nicht
zu erkennen, um von ihm schon als einzige Autorität aner*
kannt werden zu können. Darum muß das Kind erst lernen,
menschliche Autorität zu achten. Der Drang, anzuerkennen,
zu verehren, ist zum vornherein im jungen Menschen. Aber
es ist ja selbstverständHch, daß dieses Anlehnungsbedürfnis
sich den Objekten zuwendet, die ihm am nächsten liegen,
seinen Erziehern. Die Kräfte liegen erst latent in ihm, sie
sind noch nicht entwickelt. Deshalb ist ein Hauptgrundsatz
aller Erziehung: Das Kind verlangt Führung, und ganz spe«
ziell in der Willensbildung. Es gibt wohl wenige Eltern und
Lehrer, die nicht überzeugt sind davon, daß sie ihr Kind ge*
führt hätten. Und doch kommt es eben nicht nur darauf
an, daß man führt, leitet, es ist die rechte Führung notwen*
dig, sonst gehen beide auf Irrwegen. Es sind hauptsächlich
zwei solche Irrwege, die gerade in der Willensbildung immer
und immer wieder gegangen werden. Der Wille wird gar
nicht entwickelt, gestärkt. Vom ersten Lebenstag an wird
den triebhaften Wünschen des Kindes nachgegeben. LJnd
bald genug lernt es seine Triebwünsche, die sich rasch zu
Begierden steigern, mit allen möglichen Mitteln durchzu*
setzen. Der zwängende Schreihals ist ja eine außerordent«
lieh häufige Erscheinung. Natürlich nützt dann alles Jam*

mern, Klagen, Schimpfen über die Unarten des Kindes
nichts. Die andere falsche Richtung ist die unsachliche
Strenge. Mit Kommando, absichthehem hartem Zwang
werden unangebrachte Leistungen ertrotzt. Der autonome
Wille wird ausgeschaltet, gebeugt, ja gebrochen. Auch so



60

wird die grundsätzliche Anerkennung des sittlichen Willens
verunmöglicht. In beiden Fällen dem der erstgenannten
Verwöhnung, Verhätschelung und der unsachlichen Strenge
fehlt eben die pädagogische Strenge: Strenge Unnachgiebig*
keit im Verlangen der Achtung vor der richtigen Forderung.
Mit aller ruhigen, sachlichen Konsequenz muß stets Gehör*
sam verlangt werden. An Aufgaben, kleinen und größern
Pflichten, die ja für jede Altersstufe in Arbeit und Spiel
möglich sind, lernt der Zögling seine Energie stärken, lernt
seinen mehr triebbedingten Willen dem Willen des über ihm
Stehenden unterordnen. Aber dies alles verlangt natürHch
Aufsicht, Kontrolle dem Kinde gegenüber. Solange eben die
Selbstdisziplinierung nicht entwickelt ist, um sich selbst
einer gegebenen Pflicht gegenüber gebunden zu fühlen. Diese
Willensstärkung im Dienste der Pflichterfüllung ist die beste
Vorbereitung zur spätem Anerkennung der sittlichen Au*
torität. Denn diese Anerkennung muß natürHch geleistet
werden. Die Autorität des Erziehers muß nach und nach
zugunsten der höhern Autorität zurücktreten. Es ist eine
nicht genug zu betonende Notwendigkeit, diese Loslösung
von den Eltern, vom Lehrer. Solche Bindungen sind sehr
häufig und spielen eine oft verhängnisvolle Rolle. Denken
wir nur an das Muttersöhnchen; für die ebenso charakteristi*
sehe Bindung der Tochter an den Vater fehlt ein ebenso
treffender Ausdruck. Solche Bindungen zeichnen sich spä*
ter aus durch innere Unselbständigkeit; es fehlt an der nöti*
gen Besinnung auf die individuelle Lebensaufgabe. Die Ge«
bundenheit zieht sich wie ein fesselnder Faden durchs ganze
Leben des innerlich unfreien Menschen hindurch. Der Feh*
1er liegt stets in der Erziehung. Es fehlt die rechtzeitige Hin*
Weisung auf die persönliche Bestimmung, Angewöhnung an
eigene Verantwortung. Freilich gibt es eine Loslösung von
den Eltern, die die Frucht jener unsachlichen, despotischen
Strenge ist. Aber in diesem Sichlosreißen von der gehaß*
ten Autorität Hegt schon ein verhängnisvolles Extrem: Die
Verwerfung jeglicher Autorität.

Neben der konsequenten Angewöhnung an PfHchterfül*
lung, Erledigung von Arbeiten, auch im Kampf mit sich



61

selbst, als bestes Mittel zur Willensbildung kommt dann auch
die Strafe als sekundäres Mittel in Betracht. Es ist nicht
leicht, richtig zu strafen. Die pädagogische Strafe verlangt
viel Takt und Besonnenheit, Sicherheit in der Beurteilung
des Kindes und — des strafenden Erziehers. Vor allem darf
nicht im Affekt gestraft werden. Im Affekt nimmt der „Er*
zieher" sich selber wichtig. Affekt ist stets eine persönliche
Schwäche. Eine Strafe darf auch nicht Vergeltungscharak«
ter haben, sonst lernt das Kind der Strafe ausweichen. Wer
die Kinderseele nur etwas kennt, nur ein wenig hineinzu*
schauen weiß in jene reiche Welt, der weiß, daß im Kinde
selbst schon eine Reaktion gegen eine Verfehlung statt*
findet. Wenn irgend ein Triebwunsch in extremer Stärke
über ein Kind Meister wurde, so regen sich, ihm wohl noch
meist unbewußt, die normativen Kräfte. Es fühlt die Schuld,
wird unruhig. Sehr feinsinnig weist Häberlin darauf hin, daß
die echte Erziehung nun eben hier einzusetzen hat. Das
Kind merkt ganz wohl, daß ein Opfer von seiner Triebhaf*
tigkeit verlangt wird, und darauf muß alle pädagogische
Strafe aufbauen. Es muß dem Kinde Gelegenheit geboten
werden, das Opfer nachzuholen, in einer Strafleistung, wol*
len wir einmal sagen. Dadurch wird erstens einmal die ver*
letzte Pflichtforderung nachgeholt, das Gewissen beruhigt,
und zugleich die wohltuende Einsicht erarbeitet, daß man
zur Leistung, deren Forderung man vorher auswich, fähig ist.
Damit ist viel, sehr viel, je nach der Verfehlung, gewonnen:
Beherrschtheit bald dieser Neigung, bald jener Begier, bald
einem andern Wunsch gegenüber ist möglich! Achtung vor
der Gewissensforderung, Bewußtheit der eigenen WTerthaf*
'tigkeit ist das Ergebnis der — pädagogischen Strafe.

Nur ja das Kind mit seiner Schuldhaftigkeit nicht allein
lassen. Schuld ist nichts anderes als Straferwartung. Das
Opfer an Triebhaftigkeit ist vom eigenen Gewissen gefor*
dert. Es läßt das Kind nicht mehr los. Diese Unfreiheit
lähmt, bindet Energien, die für positive Arbeit nötig wären.
Eine große Erleichterung liegt allein schon im Bekenntnis, im
freien tapferen Bekennen der Verfehlung. Und ein unver*
dorbenes Kind nimmt eine Strafe als Sühne gerne auf sich.



*62

Ja, wenn der Erzieher versagt und seinem Schuldbewußtsein
nicht entgegenzukommen vermag, so begeht es selbst Straf*
handlungen. Diese sind allerdings in der Regel nicht zweck*
mäßig. Solche Straf=Ersatzhandlungen, die mehr Symbol*
wert haben, gehen meist am wirkHchen Opfer vorbei. Die
Handlung ist wieder nicht das Triebopfer. Es häuft sich
im Gegenteil neue Schuld auf die noch nicht gesühnte. „Das
ungesühnte Böse schafft wieder Böses." „Das ist der Fluch
der bösen Tat, daß sie, fortzeugend, Böses muß gebähren."
Dies Dichterwort erhält in dieser psychologischen Beleuch*
tung einen tiefen Sinn.

Noch ein Wort zur Körperstrafe: Sie muß als roh, ver*
rohend abgelehnt werden. Sie demütigt, verletzt. Sie schafft
nichts Positives, ist Bankrott*Pädagogik. Sie ist ja in man*
chen Fällen nicht zu umgehen, namentlich dann, wenn die
vorhergegangene Erziehung schon verfehlt, mangelhaft war.
Von hier aus verstehen wir jetzt auch, wie Pestalozzi schrei*
ben konnte, daß ihm oft ein dankbarer Blick aus Kindesauge
begegnete für eine Ohrfeige zur rechten Zeit. Denn in die*
ser Strafe erblickt das schuldbeladene Kind die Sühne, im
Aufsichnehmen des Schmerzes oder mehr noch der Demü*
tigung erbhckt es die Gutmachung. Aber eine positive Be*
reitschaft zur Leistung ist damit nicht erreicht. Furcht?
Sie ist keine sittliche Leistung, sondern stark triebbehaftet.
Im Ganzen: Körperstrafe ist ein brutales, Menschen unwür*
diges Erziehungsmittel.

Fast so verwerflich wie die Körperstrafe ist die Angst*
strafe. Das Drohen mit allen möglichen schreckhaften Vor*
Stellungen ist gefährlich. Solche Schreckmittel reizen die oft
schon aufgeregte Phantasie des Kindes, statt zu beruhigen.
Willensbildung verlangt sorgfältige Führung, und dazu ist
nötig, die psychische Struktur des Zöglings genau zu kennen.
Alle triebhaften Regungen müssen auf jene zwei Grund*
triebe zurückgeführt werden können. Und wenn die Trieb*
quellen erkannt sind, ist ja die Auffindung des Weges zu
ihrer Lenkung nicht mehr schwer. Vor aUem ist wieder zu
betonen, daß die Triebkräfte notwendig sind, sie sind nicht
etwas das bekämpft, unterdrückt werden müßte. Nur in die



63

rechte Bahn der Ausgeglichenheit müssen sie geführt wer*
den.

Der egoistische Trieb ist der Erhalter des Individuums in
der Selbstbehauptung. Maßlos ist er erst, wenn er in den For*
men von Neid, Herrschsucht, Gewalttätigkeit, Unterdrük*
kung auftritt. Hier wie überall ist Verhütung des Fehlers
besser als nachherige Verbesserung. In allen Bedürfnissen
des Kleinkindes schon darf man es nie übersättigen, weil es
so ja nie lernt, weise Mäßigung, rechtzeitige Beschränkung
der Ansprüche auf sich zu nehmen. Daß ein zu Knapphalten
in allen wenigstens mehr oder weniger nötigen Dingen nicht
imstande ist, Mäßigung und Disziplinierung zu pflegen, ist ja
selbstverständhch. In ähnlicher Weise die Gier aufstachelnd,
den Neid erweckend, wirkt die Bevorzugung des einen Kin*
des den Geschwistern gegenüber. Schaut nur etwas in die
Familien hinein und ihr versteht manche Geschwisterquäle*
rei und Zank in Spiel und Arbeit ganz gut.

Der erotische Trieb, die Identifikationstendenz, ist in
seinen Aeußerungen mannigfaltig. Neben der sozialen, der
ästhetischen, der kosmischen Erotik spielt die Individuai*
erotik eine sehr wichtige Rolle. Sehr wichtig, weil in den
Folgen oft verhängnisvoll ist die Berührungserotik, die
Sexualerotik. Diese strebt nach körperlicher Vereinigung,
körperlicher Identifikation. Körperliche Berührungsempfin*
düngen des Kindes sind stets dazu angetan, die Sexualität in
ungünstiger Weise zu beeinflussen. Es werden hierin ganz
unglaubliche Dummheiten als Selbstverständlichkeiten ange*
sehen, denken wir bloß an Schaukeln, Streicheln, Küssen, ja
sogar absichtliches Kitzeln werden als Beruhigungs* oder als
irgend eine Betätigung angewendet. Der Weg zu sexueller
Selbstbefriedigung fängt sehr oft mit solchen Körpersensa*
tionen an. Unkenntnis, Gleichgültigkeit, eigene Sensations*
lust der „Erzieher" haben schon mehr sexuelle und andere
erotische Verirrungen auf dem Gewissen, als man gemein*
hin annimmt. Diese ganze Trieb*Psychologie ist von so gro*
ßer Bedeutung, daß davon nicht mehr loskommt, wer einmal
einen Einblick gewonnen hat. Denn das wichtigste für Eltern
und Lehrer ist doch die Seele des anvertrauten Kindes. Noch



64

eindringlicher wird die Aufforderung zum psychologischen
Verstehenwollen des Kindes, wenn die verhängnisvollen
Folgen falscher und ungenügender erzieherischer Behand*
lung aufgezeigt werden. Ist aber einmal eine erotische
Ueberwucherung vorhanden, so gilt es, den Fehler nicht noch
durch Verurteilung, unsachliche Aufbauschung oder weg«
werfenden Spott zu vergrößern. Auch angesichts solcher
Verfehlungen gilt es, zu berücksichtigen, daß im Zögling
selbst schon kraft seiner normativen Tendenz eine Verurtei*
lung stattfindet. Hier gilt es einzusetzen. Der ZögHng er*
strebt die Ueberwindung. Aber sie gelingt nicht ganz, bald
weil der Trieb zu stark ist, im Verhältnis zum
entgegentretenden Willen. Oder weil in den schon bestehenden
Zwiespalt die auch triebhafte Selbstbehauptung sich ein*
mischt. Diese widersetzt sich der Unterordnung unter die
Gewissensforderung. Was folgt? RückfäUe in die erotische
Triebhaftigkeit, neue Selbstverurteilung, ein „ewiges Hin
und Her von Sünde und Verurteilung ist die Situation in sol«
ehern jungen Menschen". Häufig werden Scheinlösungen
versucht. Sie schaffen aber den ungelösten Zwiespalt nicht
beiseite, sondern „verbergen" ihn nur mehr oder weniger.
Auf irgend eine Art wird ein Kompromiß gebildet, welcher
dann „die Wurzel der meisten Konflikte der kindlichen Seele
bildet, die oft genug ins spätere Leben hinüber genommen
werden und das eigene Gemütsleben und die Beziehungen
von Mensch zu Mensch beschweren". Warum? Gewiß
nicht deshalb, weil das junge Menschlein an sich ein schuld*
beladenes Geschöpf ist. Im Gegenteil! Gerade der Um*
stand, daß der Kompromiß gebildet wurde, weil die sittlichen
Kräfte in ihm die unmäßige Auswirkung der Triebtendenz
nicht gestatten, beweist ja, daß das Gute im Menschen ur:
sprünglichst vorhanden ist. Es sind ja gerade sittlich wert*
volle, vielversprechende Individuen, die mit sich selbst in
solch schwere Konflikte hineingeraten. Wie oft wissen El*
tern und Lehrer für solche Kinder keinen Rat. Mit dem Ur*
teil, daß es eben etwas „nervös" sei, geht man daran vorbei.
Nur ein wenig Einsicht in die seeHsche Beschaffenheit des
„Nervösen" ließe den Verantwortlichen keine Ruhe mehr,



65

der Wille zu helfen würde stark genug. Eingehende psycho*
logische Kenntnis weiß auf die verschiedensten Anzeichen
zu achten: Grundlose Verstimmung, Mißvergnügtheit, Lau*
nenhaftigkeit, und namenthch AengstHchkeit; positive An«
zeichen liegen auch in Träumen, Einfällen, Phantasiegebil*
den, symbolischen Betätigungen in Spiel und Arbeit. An al*
len solchen Aeußerungen kann und darf der Erzieher nicht
vorbeigehen. Weil diese Konflikte meist der sexualerotischen
Sphäre entstammen, tauchen auch schon in der ersten
erotischen Entwicklungszeit des 4.—7. Lebensjahres Fragen
sexueller Natur auf. Hier ist dann jene taktvolle sachliche
Aufklärung nötig und oft sehr heilsam. Die Regel könnte
etwa so lauten: Wenn ein richtiges Vertrauensverhältnis be*
steht zwischen Eltern und Kind (am berufensten ist wohl die
Mutter, jedenfalls die Eltern!), dann soll mit sicherem, ruhi«
gern Takt, ohne Affekt, ohne verdächtige Unsicherheit nur
so weit geantwortet werden, als das Kind fragt.

Wenn die richtige Hilfe dem Zögling nicht zuteil wird,
wenn die Erzieher aus eigener Unzulänglichkeit versagen?
Dann erfolgt die Flucht vor dem bedrängenden Schuldgefühl.
Dieses Fliehen vor der eigenen Schuldhaftigkeit ist in ver*
schiedener Art möglich und die Anzeichen sind mannigfal*
tig. Die Hauptformen sind die Verdrängung und die Ver:
Stellung.

In der Verdrängung werden die unbotmäßigen Trieb*
Tegungen ins Unbewußte verdrängt. Man will sie absieht*
lieh vergessen. Aber solche nur verdrängte Undiszipliniert*
heit beeinflußt doch stets wieder das Bewußtsein, und die un«
beherrschten Triebe sind immer noch da. Es ist eine Selbst*
lüge, ein Sichvormachen des Nichtvorhandenseins. Und
darin liegt der Keim der Unehrlichkeit, Verlogenheit. Ist das
Kind dann „schuld", oder ist es verdorben? Und doch, wie
fährt man über einen notorischen Lügner her. Und weil die*
ser Wurm der Unehrlichkeit nagt grad am sittheh wertvol*
len Kinde, flieht es in die Verstellung. Es gibt der über*
triebenen erotischen Einstellung ein geborgtes Mäntelchen.
Die erotischen Triebregungen oder «Verfehlungen werden
verdreht, pervertiert, in Ruppigkeit, Quälsucht, Tieren und

5



66

Menschen gegenüber, Zerstörungssucht, dies sind typische
Anzeichen solcher Perversionen. Was wissen die „Erzieher"
aller Schattierungen mit einem ertappten Tierquäler anzu*
fangen?! Und wie mißverstehen die Eltern die Ruppigkeit
ihres Buben oder Mädchens.

Alle solche Kompromisse haben ihre Entstehung wohl
durchwegs in jenen wichtigen 4.—7. Jahren. Wenn keine
Korrektur erfolgt in jenen Jahren oder später, namentlich in
der zweiten Pubertätsentwicklung, dann bleiben diese trieb*
haften Einstellungen sich selbst und der Umwelt gegenüber
bestehen. Dann redet man von Infantilismus. Die psycho*
logische Entstehung ist aber noch etwas mannigfaltiger: In*
fantilismus kann auch sich bilden aus der Verwöhnung. Der
Wille zur Ueberwindung von Widerständen mit triebhaftem
Einschlag fehlt, scheu vor Verantwortung, vor opfervoller
Leistung, auch Verträumtheit, Weltfremdheit sind typische
Symptome des Verwöhnungsinfantilismus.

Die Kompromißbildungen haben noch andere alltägliche
Erscheinungen im Gefolge. Die ungetilgte Schuld fesselt den
Erwachsenen an die Vergangenheit. Die Energien sind nicht
frei. Die Einstellung auf sich selbst bleibt. Daher dann die
partielle Unfähigkeit, das Interesse seiner ganzen Lebensauf*
gäbe voll zuwenden zu können. Solche auf sich selbst einge*
stellte Individuen nehmen sich selbst wichtig, sie kommen
von sich selbst nicht los, stellen sich selbst immer und über*
all in den Mittelpunkt. Es sind nicht gerade die Ange»
nehmen im Verkehr zwischen Mensch und Mensch.

Diesen Kompromißbindungen im Kinde ist große Auf*
merksamkeit zu schenken. Täuschungsmanöver müssen als
solche erkannt, jede Unehrlichkeit, Unaufrichtigkeit muß
durchschaut und als solche aufgedeckt werden. WesentHche
Korrekturen sind namentlich in der zweiten Pubertätszeit
anzubringen. Hier können dann die unterbewußten Zustände
und tieferen Gründe der Unehrlichkeiten und Verdeckungs*
manöver zum Bewußtsein gebracht werden. Diese Zeit ist
sowieso auch günstig für die definitive Regelung der Indivi*
dualerotik, weil in diesen Jahren auch die andern Formen der
Erotik, soziale, ästhetische, kosmische, sich geltend machen.



67

Was in jenen ersten erotisch bedeutungsvollen Entwick*
lungsjahren (4.—7.) noch nicht der Fall ist. Die große Emp»
fänghchkeit für alles Hohe, Gute, Edle, aber auch oft nur
für deren triebgetrübte Surrogate, ist ja für jene Jahre charak*
teristisch. „Gewiß ist alles noch unreif, romantisch, senti*
mental, es ist eben die Gärung." Wer kennt sie nicht, jene
jugendliche Empörung gegen alles Philisterhafte. Und wer
hat nicht schon selbstgefällig darüber gelächelt, sich gar ge*
ärgert. Aber „wenn sich der Most auch ganz absurd ge*
bärdet, es gibt zuletzt doch noch 'nen Wein". Wenn man
jene Himmel und HöUe stürmende Begeisterung aus ihren
psychologischen Motiven versteht, ihr geistige Nahrung,
Führung zu bieten weiß, wird man sie als eine jener Notwen*
digkeiten einschätzen, ohne die der Mensch innerHch ver*
kümmerte. Doch dies wäre ein Kapitelchen für sich. Zum
Mindesten: Nur keine Pedanterie! „Man soll den Flegel*
jahren ihr Recht und ihre Mission lassen." „Es ist immer ein
böses Zeichen, wenn junge Leute zu brav sind, dann sind sie

sicher infantil zu stark gebunden." Nur muß man die suchen*
den, unruhigen, gärenden Kräfte nicht sich selbst oder an*
dem undisziplinierten Elementen überlassen. Sie müssen sich
an Arbeit und Pflichterfüllung geistiger, intellektueller und
physischer Art kräftigen, Diszipliniertheit der gärenden
Triebkräfte, Zielsicherheit überhaupt erwerben. Sport! Als
Ablenkung der Triebkräfte ja! Aber eben: Der psycholo*
gisch Einsichtige sieht sofort, daß nur Ablenkung keine Be*

herrschung ist. Darin eben liegt es auch, daß in den Sport*
„Betrieb" hinein ein starker Einschlag erotischer und auch
egoistischer Leidenschaft kommt. Es ist so oft nur eine Er*
satzhandlung aus erotischem Drang. Also doch ein Nach«
geben gegenüber dem Trieb, nicht bewußte Disziplinierung.
Daher das für feinere Naturen oft so WiderHche, Absto*
ßende am Sport. Zur Erholung, Auffrischung, Kräftigung!
Gewiß! Nur nicht die Sportleistung verwechseln mit sittli«
eher Leistung!

Diese eigentliche Pubertätszeit ist auch die Zeit der gro*
ßen Empfänglichkeit für Kulturprobleme, Menschheitsfragen
im allgemeinen. Die jugendHchen Probleme sind nicht reif,



68

gewiß! Aber darüber zu spotten, oder gering und verächt*
lieh sie einzuschätzen, ist ganz unpsychologisch und unpäda*
gogisch. „Reife Probleme zu haben gehört zu den größten
Leistungen des erwachsenen Menschen. Junge Leute müs*
sen unreif sein." Diese Zeit ist jene notwendige Uebergangs*
zeit. Sie muß überwunden werden. Die Einsicht in die
Triebhaftigkeit alles Tuns und Einsicht ins Maß des Zulässi*
gen muß erreicht werden. Innere Festigkeit diesen Kräften
gegenüber gibt erst die nötige Sicherheit. Bleibt der junge
Mensch auch hier noch einmal stecken, und werden die frü*
her gebildeten Kompromisse nicht aufgelöst, so bleibt dann
auch im Erwachsenen die gleiche Undiszipliniertheit beste*
hen. Alles Tun bekommt dann den typisch erotischen,
triebhaften Einschlag, Neigung zur Sentimentalisierung im*
mer gerade dort, wo es sich darum handeln würde, entschlos*
sen, zielsicher alle nur triebhafte EinsteUung abzulehnen.
Wir haben Juvenilismus vor uns. Die Entwicklung des Wil*
lens zum wahrhaft sittlichen WoUen ist auf halbem Wege
stehen gebheben. Das einzige große Ziel der Willensbildung
aller Erziehung überhaupt, die Erziehung zur rechten Fröm«
migkeit, ist nicht erreicht. Denn Frömmigkeit ist ja mit rech*
tem Willen, Willen zur unbedingten Hingabe an den göttli*
chen Willen, an das SeinsoUende identisch. Auf das schöne
Kapitelchen über Moralerziehung und religiöse Erziehung
wollen wir hier nicht mehr eingehen. Es muß an dieser Skiz*
zierung genügen. Ich wollte nur einen Hinweis geben auf
die vielen grundlegenden Probleme, die am Wege zur voll*
gültigen Willenserziehung Hegen. Aber der Inhalt dieses
Wollens? Der Mensch muß doch wissen, was er wollen soll.
Die erfahrungsgemäße, empirische Form des Seinsollenden
ist das Gewissen. Das Wissen um diese objektive, außer un*
serer Willkür liegenden Norm. Es handelt sich folgHch um

Die Erziehung des Gewissens. Natürlich müssen wir die
Einsicht ins Seinsollende erst wollen. Willensbildung und
Gewissenserzichung greifen ineinander über, bedingen ein«
ander. Aber Gewissenserziehung ist notwendig. „Zwar die
Idee selbst, die Wahrheit ist nie schwankend, frei von Wi«
dersprüchen." Aber die Einsicht in diese sittliche Pflicht



69

ist erst unvollkommen, unsicher. Und eben um die Heran*
bildung dieser Fähigkeit zur richtigen Einsicht handelt es
sich. Und nicht um fertige Entscheidungen für alle mögli«
chen individuellen Situationen des spätem Lebens! Es soll
dem Einzelnen nicht „ein Gewissen, das mich lehre ,Heit'
und ,Keit' und jegliches gerechte Wesen", mitgegeben wer*
den, um das Epimethus flehte. Nein, jenes Gewissen soll
Eigentum des jungen Menschen werden, das in jedem Le*
bensmoment als freier eigenstarker Wille zum unzweideuti»
gen Seinsollenden sich zeigt, als Entscheidung zum Guten,
weil wir diese Güte in uns selbst als freies Wollen spüren,
als die „freie Seele" des Prometheus. „Ein Gott der Güte bist
du, meine Seele, reich an Gnade." Wir ahnen ja jetzt wohl
den Sinn dieses Gebetes Prometheus'. (Spitteler, „Prome*
theus und Epimetheus".)

Das wichtigste Mittel zur Bildung des Gewissens, der
Fähigkeit selbständiger sittlicher Einsicht, ist natürlich die
Willensbildung. Reinheit und Freiheit des Gewissens sind
nur allmählich zu erreichen mit der Erstarkung des Willens.
Der Wille unterdrückt die steten Einmischungen von seiten
der Triebe. Ohne diese mit sicherem Wollen durchgeführte
Triebbeherrschung wird das Gewissen stets getrübt bleiben,
die Reinheit fehlt noch. Dies freie Entschließen, dieses
selbstherrliche Verfügen über die Schrankensetzung den
Trieben gegenüber ist die Freiheit des Gewissens. Die sitt*
liehe Autorität ist für das Gewissen keine Schranke. Diese
Autorität macht den Menschen erst zum freien Menschen,
zum triebbeherrschten Wesen. Sein Wesen ist erst in dieser
Freiheit als geistiges Wesen zu erkennen. Dieses Wesen ist
das, nach dem er sein Leben lang strebt. Das wahre Sein ist
nicht Gebundenheit Unfreiheit wird erst durch die Trieb*
gebundenheit geschaffen, eben das was den Menschen von
seinem UrqueU abzieht. Wir streifen hier hart am Problem
der WiUensfreiheit vorbei. Das wahre Sein liegt nicht mehr
innerhalb der Problemmöglichkeit „frei oder unfrei". Dasein,
eben als Sein gerade da, hier, als Einzelnes, als Individuum,
macht das Problem erst möglich. Nimmt man dieses Dasein
als Unfreiheit, so ist es als Sein aufgehoben, verleugnet.



70

„Durchgrüble nicht das einzigste Geschick! Dasein ist
Pflicht, und wär's ein Augenblick!" lautet Faust's Warnung
an Helena. Doch wir schweifen ab.

Diese Unfreiheit (von Triebeinmischungen) kann eine dop*
pelte sein: eine äußere und eine innere. Alle falsche usurpierte
Autorität ist äußere Bindung. Sowohl der Erzieher (Eltern,
Lehrer) wie der Staat, die Sitte (Tradition), die Kirche kann
als solche Autorität auftreten. Der freie Mensch wird alle
diese Gebilde nur insofern als Autorität anerkennen, als sie
der sittlichen Forderung entsprechen. Sehr schön zeigt Hä*
berlin, wie aus der unfreien Erziehung in irgendeiner Flin*
sieht die Möglichkeit zerstört wird, eben infolge der Bin»
düng, die rechte von aller falschen Autorität unterscheiden
zu können. So wird dann häufig aus der zwangsweisen auto*
ritativen Bindung die Opposition gegen alle und jede Autori«
tat geboren. Der Zögling verwirft aUe Autorität. Der so
falsch geführte junge Mensch wird so zum Protestler, grund*
sätzlicher Revolutionär, Anarchist, Atheist. Es gibt aller*
dings Individuen, welche die voUe Reife des Gewissens nie
ganz erreichen. „Es gibt partielle Unerziehbarkeit des Ge«
Wissens." Eine gewisse Unsicherheit und Unselbständigkeit,
Schwankungen in den Entscheidungen zeigen sich oft immer
wieder: Die Grenze der Erziehbarkeit ist erreicht. Dann ist
eine zwangsweise Bindung, Anlehnung an eine äußere Au«
torität notwendig. Nur muß diese letztere eine sittlich orien«
tierte Autorität sein.

Die innere Unfreiheit des Gewissens ist fast noch ver*
hängnisvoller. „Der junge Mensch nimmt dann eine norma*
tiv*triebhafte KompromißsBildung für ein reines Gewissens*
ideal. Dies eben deshalb, weil in jedem solchen Kompromiß
eine normative Komponente enthalten ist."

Aber die normative Forderung läßt sich nicht ausschal*
ten, auch nicht halb. Sie reagiert als Schuldgefühl. Wir sind
dieser Entwicklung ja schon begegnet. Weil dies Schuldge*
fühl auf die Dauer nicht ertragen wird, flüchtet der bedrängte
Mensch in ein falsches Ideal: Das asketische Ideal, das Buß*e
ideal, das Angstideal, das Minderwertigkeitsideal.



71

Das Angstideal (die andern müssen wir übergehen)
äußert sich namentlich als Aberglaube. „Die Angst, diese
umgewandelte Form des Schuldbewußtseins, produziert als
Straferwartung allerlei ängsthche Phantasien: von kommen«
dem Unheil, von irdischen und hölhschen Strafen, von bösen
Geistern, Dämonen, Teufeln, von Spuk und „Zeichen". Wir
heutigen Aufgeklärten haben keinen Grund, über solche
Dinge als überwundene Erscheinungen früherer Jahrhun»
derte zu lächeln. Sie kommen noch häufig genug mitten un*
ter uns vor. Und mancher, der sich ganz frei fühlt, steht
mitten drin. Aber er kennt sich eben nicht genügend.

Eine verhängnisvoüe Rolle spielt das Minderwertigkeits:
ideal. Das eigentliche und ursprüngliche Minderwertigkeits*
gefühl ist immer das Gefühl moraHscher Minderwertigkeit.
Die häufigsten charakteristischen Symptome sind Mutlosig*
keit, mangelndes Selbstvertrauen, unbegründete harte Selbst*
Verurteilungen. Diese Schuldgefühle sind schwer zu ertra*
gen. Deswegen vollzieht der Zögling wieder eine Flucht,
eine Ablenkung in ein anderes Gebiet. Bald wird diese Min*
derwertigkeit auf körperliche, bald auf inteUektueUe Gebiete
übertragen. Solche Minderwertigkeits*Ersatzbildungen sind
ja auch schmerzlich, gewiß. Aber außerordentlich bezeich*
n enderweise doch erträglicher als sittliche Minderwertig«
keit. Was sagt uns diese Tatsache, die man nicht genug be«

tonen kann? Ganz als selbstverständHch ist damit die Ueber*
geordnetheit der normativen Kräfte festgestellt. Alles an*
dere ist untergeordnet, gerade ncoh gut genug, um als leich*
ter zu ertragender Ersatz zu dienen. Halten wir dies fest, es
ist sehr notwendig in einer Zeit, in der der Intellekt sozu*
sagen die einzige Instanz ist, die beachtet und gepflegt wird.
Es ist das große Verdienst Häberlins, in großem, umfassen«
den Zusammenhang die absolute Uebergeordnetheit des
Sittlichen, des Seinsollenden im Menschen dargestellt und
von dieser ideellen Auffassung aus die Erziehungslehre ent*
-wickelt zu haben. Und zwar wirklich so, daß auch der in
der psychologischen Wissenschaft sonst Ungeübte den gro*
ßen Fragenkomplex zu verfolgen vermag. Das ist Dienst für
die höchste Aufgabe der Menschen. Die sittliche, erlösende



72

Kraft liegt in uns selbst, hier will sie verwirklicht sein und
aUes Warten auf eine Hilfe von anderswo, mit frommgefalte*
ten Händen im Schoß, ist unfähig. Mittlerweile kann das
Abendland, eine Welt versinken, wenn wir nicht mehr fähig
sind, die Hilfe in uns selbst zu finden. Wir sind die Ver*
körperung des Sittlichen, in und mit uns schafft es die sitt*
Hche Welt.

Minderwertigkeit kann auch, um ihr entfliehen zu kön»

nen, ins Gegenteil gewendet werden. „Man entflieht der
Minderwertigkeit durch die Einbildung der Ueberwertigkeit
auf diesem oder jenem Gebiet." „So bildet man sich wohl
ein, gerade moralisch besonders tüchtig zu sein, und um diese
Einbildung aufrecht zu erhalten, tut man krampfhaft „gute
Werke", beteihgt sich an allen Wohltätigkeiten, führt sai*
bungsvolle Reden usw. oder man sucht die Pose auf einem
andern Gebiete durchzuführen, eben auch wieder einem Er*
satzgebiet: Man steigert sich in den Wahn der Kraft, der
Vollkommenheit, der Liebesmacht, der Intelligenz hinein."
Wo der Mensch nach innen zerrissen, bedrängt, „minderwer*
tig" ist, muß nach außen die Fassade wohltätig verhüllen.
Was uns im Alltag oft ein Kopfschütteln, ein spöttisches
oder mitleidiges Lächeln abnötigt, ist im Grunde genommen
oft genug „blutige Tragik des innerHch zerrissenen Men*
sehen". Es sind ja wohl oft auch Menschen, die dem Leben
tatsächlich entfliehen, weil sie sich nicht mehr zu ertragen
vermögen. Und doch sind es meistens wertvolle Individuen,
die eben wegen ihrer hohen Qualität dem Leben entfliehen,
oder dann sich in eine Krankheit retten: Hysterie, Schizo»
phrenie.

Erziehung zur Urteilsfähigkeit. Der Zögling muß die
Wirklichkeit, in der er seine Bestimmung verwirklichen soU,
kennen. Sonst nützen Einsicht und guter Wille zur ideeUen
Gestaltung der Wirklichkeit nicht viel, wenn er diese letz*
tere falsch einschätzt. Aber es ist ja selbstverständHch, daß
niemand die ganze Wirklichkeit kennen kann. Es ist auch
nicht nötig, denn er begegnet stets nur einem Teil derselben,
seiner individuellen Umwelt. Diese ist für niemanden zum
vornherein zu bestimmen. Deshalb kommt es bei Verfol*



73

gung dieses Teilzieles hauptsächlich darauf an, dem Zögling
die Fähigkeit zum richtigen Urteilen beizubringen. Nicht
eine Unsumme von Kenntnissen und fertigen Urteilen ist zu
erwerben, sondern die Möglichkeit, jeder Wirklichkeit ge*
genüber sich richtig orientieren zu können. Denn letzten
Endes ist „alle Erziehung Anregung und Unterstützung der
Selbsterziehung". Die Forderungen Häberlins decken sich
also nicht damit, was man allgemein Bildung nennt. Nicht
alle Wissensgebiete allseitig und gleichmäßig zu pflegen gilt
es. Sondern der Grad der allgemeinen Bildung bemißt sich
am jungen Menschen selbst. Alle seine Anlagen sollen ge*
maß ihrer Stärke berücksichtigt werden.

Es gibt zwei Arten von Urteils* oder Wirklichkeitserken*
nung:

1. das Tatsachen feststellende, das logische Urteil;
2. das Tatsachen wertende, das Werturteil.
„Beim logischen Urteil handelt es sich um die Möglich*

keit der Beobachtung und die Beobachtungen miteinander
in Beziehung setzen zu können." „Die allgemeine Methode
wird darum auch hier die der Uebung sein." Es ist sehr wich*
tig für die Bildung der Urteilsfähigkeit, daß der Zögling im
Arbeiten, Erarbeiten die richtige Schaffung des Urteils ken*
nen lernt. So ist er dann stets wieder in der Lage, eine neue,
noch nie erlebte WirkHchkeit auf ihre Tatsachen*Beschaffen»
heit zu prüfen, um sich ein Urteil selbständig bilden zu kön»
nen. Nicht das Quantum des Kenntnisstoffes ist wichtig,
sondern die Methode der Erarbeitung. In der Beziehung ist
das Prinzip der Arbeitsschule sehr zu begrüßen, wenn es
dann nicht zum Sport, zum Wettlauf, zum Steckenpferd
wird. Und noch eines: Hätten wir in unserer Lernschule
nicht zu viel Quantumschinderei, würden die jungen Leut*
chen nicht zu viel mit Kenntnissen vollgestopft, dann hätten
wir eine heranwachsende Jugend, die auch nach Absolvie*
rung der verschiedenen Schulstufen noch aufnahmefähig,
lernwillig wäre. Die zu große Schulmüdigkeit, Lernüber*
drüssigkeit ist zum größern Teil schuld an der Not der
Schulentlassenen. In diesem Alter, wo der Mensch tatsäch*
lieh noch sehr aufnahmefähig ist, ist für wenig mehr Interesse



74

vorhanden, als für die Freiheit vom Schulmeister und vom
Schulsack.

„Werturteilsfähigkeit ist nicht die Fähigkeit, irgendwelche
relativ triebmäßigen utilitaristischen und sentimentalen
Werte abzuschätzen, sondern die Fähigkeit richtiger Ein*
Schätzung der Dinge in ihrem sittlichen Wert, wenn man
„sittlich" im weitesten Sinne der Orientierung an der Idee
nimmt". „Die Werturteilsfähigkeit ist der Sinn für groß
und klein, gut und böse, echt und unecht, bedeutend und
unbedeutend, vollkommen und unvollkommen." Alles Ding,
alles Dasein, nicht nur der Mensch, hat seine Bestimmung,
seine Beziehung zum universalen Sein. In diesem Sinne ist
„der werdende Mensch anzuhalten, in allem, was da ist, das
Gute, das immer auch darin ist, zu sehen" und zu achten.
Die Fähigkeit, alles, was an den jungen Menschen herantritt,
richtig einzuschätzen nach seinem wahren Kulturwert, zu
entwickeln, zu üben, bietet sich sowohl in Vergangenheit (im
religions*, kultur«, kunst* und HteraturgeschichtHchen Unter*
rieht) und Gegenwart Gelegenheit, wie auch im naturkund*
liehen Unterricht. Jeder Verkehr mit dem Zöghng ist in die*
sem Sinne zu gestalten. „Lebenskunde" nennt Häberlin die*
ses Urteilenlernen am pulsierenden Gegenwartsleben. Und
sogar der staatsbürgerliche Unterricht erhält eine veredelte
Definition: „StaatsbürgerHche Erziehung ist Bildung des
Charakters (des WiUens und des Gewissens) und Bildung
der Werturteilsfähigkeit". „Es kann nicht genug betont wer*
den, daß niemand ein rechter Staatsbürger wird, noch zur
rechten staatsbürgerlichen Einstellung und Urteilsfähigkeit
gelangt, er sei denn überhaupt erst erzogen, und zwar in er*
ster Linie zum rechten Willen und zum reinen Gewissen, in
zweiter Linie (das hängt damit zusammen) zur rechten und
selbständigen Werturteilsfähigkeit."

Die ästhetische Werturteilsfähigkeit darf nicht vernach*
lässigt werden, oder sollte es wenigstens nicht. Denn die äs«

thetische Seite des Lebens ist in der Tat ebenso notwendig
zur harmonischen Gestaltung desselben wie die logische und
die sittliche. Und zwar gilt die wirklich hohe Auffassung des
Schönen und seiner Darstellung nicht bloß für den Künstler



75

spezieU, sondern „jeder ist Künstler, der in die Wirklichkeit
gestaltend eingreift. Denn wenn wir Vollkommenes schaf*
fen, die Wirklichkeit nach ihrem eigenen Werdensprinzip
gestalten, dann schaffen wir immer Schönes, im Sinne des
Vollkommenen." Somit unterscheidet sich der spezielle (Be*
rufs*) Künstler von den andern gestaltenden, schaffenden
Menschen nur in der Wahl des Objekts, das er im Sinne der
Vervollkommung bearbeitet.

Die Erziehung zur Tüchtigkeit fordert weise Beschrän*
kung. „Denn es muß ja keiner das Ganze der Kulturarbeit
tragen." Sondern jeder Einzelne hat seine individuelle Be*

Stimmung, seinen Beruf. Diese Berufstüchtigkeit muß also
als letztes Teilziel erreicht werden. Sie setzt zweierlei vor*
aus: Gesundheit und Geschicklichkeit.

Unter Gesundheit versteht Häberlin die seelische und die
leibliche. Beide, leibhche und seelische Gesundheit, bedür*
fen der sorgfältigen Entwicklung und Pflege. Auch hier wie*
der ist der rechte Wille die erste Grundbedingung. Denn
dieser will auch die ganze Gesundheit, um sich verwirklichen
zu können. Der ungenügend erzogene, erstarkte Wille zeitigt
häufig genug jenen „WiUen zur Krankheit", oder sagen wir
zum Kranksein. Vor allem das verwöhnte, verzärtelte, ver*
weichlichte Menschlein sucht, sobald Anforderungen an es
herantreten, durch Sichkrankmelden der Forderung, der Lei*
stung sich zu entziehen. Daraus entwickelt sich dann gerne
jene verhängnisvolle Einstellung: Die Nächststehenden neh*
men ihm den Kampf mit der Lebensaufgabe schon ab. Das
Aussichherausholen der Kräfte zur vollen Erledigung der
Lebensaufgabe wird dann oft in entscheidenden Momenten
zur Unmöglichkeit. Der entgegengesetzte Typus sind die
Gesundheitsfanatiker. „Der Hintergrund solcher überstei*
gerten Pflege der Gesundheit (es ist dann nur die leibliche
gemeint!) ist immer das Gefühl der Schuld, der .Unsauber*
keit' in der Form der Angst vor der Krankheit."

„Die Erziehungsmittel sind die gleichen, wie in den an*
dem Teilgebieten der Erziehung: Stärkung des Willens, spe«
ziell des Gesundheitswillens. Hier greift dann die Urteils«
fähigkeit ein, indem sie die Fähigkeit ist zur Erkenntnis ge«



76

wisser alltäglicher Dinge in ihrer NützHchkeit oder Schäd*
lichkeit für die Gesundheit." Und dann, was in unserem Zu»

sammenhang ja selbstverständlich erscheint, fordert Häber*
Hn die Förderung und Pflege der Seelenheilkunde. Dies ist
nach allem, was wir hier schon gehört haben, von der un*
übersehbaren Mannigfaltigkeit der seelischen Störungen, ge*
wiß eine Notwendigkeit. „Es leiden immer die wertvollen
Individuen am meisten." „Je tüchtiger einer veranlagt ist,
um so sicherer kann ihm geholfen werden. Hier bedürfen
die Erzieher, Eltern und Lehrer, erst selbst weitgehender
Aufklärung. Die Ernte wäre groß, aber der Arbeiter sind
wenige. Schulärzte und Schulzahnärzte hat man. Aber an
richtig vorgebildete Psychotherapeuten denkt niemand. Hier
wäre ein neues und sehr wichtiges Tätigkeitsfeld für Ge*
Seilschaften und Staat. Das Geld für pädagogisch*psycho*
therapeutische Sanatorien wäre hier weit besser angewendet
als für alle Korrektions* und Bewahrungsanstalten."

Unter der Geschicklichkeit, die neben der Gesundheit
gefordert wurde, ist die Berufsgeschicklichkeit gemeint.
„Die natürlichen Anlagen sind die Talente. Jede persönliche
Bestimmung setzt Talente voraus; denn die Sonderbestim*
mung des Individuums richtet sich ihrem Inhalt nach gerade
nach Sondertalenten." „Talent ist alles, was als Anknüp*
fungsmöglichkeit sittlicher Leistungen in der Anlage de*s In*
dividuums vorhanden ist, als Keim irgend eines kulturell
verwertbaren Könnens." Die wichtigste Grundlage, diese
natürlichen Veranlagungen zur richtigen, d. h. in der Rieh*
tung zur sittheh orientierten Berufsbetätigung, ist wiederum
die rechte Willensbildung und Entwicklung der Einsicht in
die Gewissensforderung.

„Die Talente lernt man nicht durch lange Besinnung und
Selbstschau kennen, sondern in der Betätigung. Der Erzie«
her hat sie dann nur noch anzuerkennen, aber weder mit Be*
wunderung noch mit deprimierender Kritik." Auch die Ta*
lente müssen diszipliniert, veredelt werden. Denn es steckt
ja eine Triebkomponente drin, die leicht einseitig triebhaft,
undiszipliniert sich geltend machen kann.



77

Die Berufslehre ist nichts anderes als die so notwendige
Konzentration der verschiedenen Anlagen, die in einem jun*
gen Menschen stecken, auf eine bestimmte Richtung der Be*
tätigung. Fehlt diese Konzentration ganz oder teilweise, so
haben wir dann jene halben und andere Bruchexistenzen, die
ja nicht einmal grad selten sind. Die Ursachen können ver*
schieden sein. Zur Hauptsache aber fehlt es in der Regel an
der verfehlten oder vernachläßigten WiUensbildung.

Diese Berufstüchtigkeit ist ja wohl schon immer ange*
strebt worden, wenigstens wo man es mit der Erziehung
einigermaßen ernst genommen hat. Sie ist aber neben eini*
gern allgemeinem Wissen (das oft genug nur falsch verstan*
dene Urteilsfähigkeit ist!) das einzige Ziel der Erziehung, wie
sie allgemein aufgefaßt wird. Weckung und Bildung des Wil*
lens und des Gewissens sind so oft dem bloßen Zufall über*
lassen. Und doch sind diese beiden Teilziele jenen beiden
andern in ihrer Bedeutung für die wahrhaft freie Persönlich*
keit weit überlegen. Eben in dieser starken Betonung der
Willens* und Gewissensbildung vor allem andern liegt der
Hauptvorzug der Pädagogik Häberlins. „Erziehen ist eben
mehr, als die meisten Menschen können!" Es klingt etwas
herb und nicht sehr ermutigend. Manche fühlen sich gar in
ihrer pharisäischen Selbstsicherheit gekränkt. Schaut man
aber näher zu, dann brauchten sie auf die Früchte ihrer Er*
ziehung nicht sonderHch stolz zu sein. Der eine verwechselt
fatalerweise Undiszipliniertheit, Unverfrorenheit des Kindes
und dergl. mit Freiheit! Ein anderer erzwungenen Gehorsam
mit aus sich selbst gewollter Disziplinierung. Schauen wir
uns nur etwas um, jeder in seiner nächsten Umgebung, sich
selbst mit einbeziehend: Wie viele wirklich freie, harmoni*
sehe Menschen findest du! Wie oft begegnet dir jene be*
freiende, aus persönlicher, sozialer und anderer Not erlö*
sende Willensstärke zum Guten, jenes mutige Einstehen für
die Gewissensforderung allen Schäden und Mängeln jegli«
eher Gegenwart gegenüber?

Wer sich noch nicht hat überzeugen lassen, daß Erzie* k-""?*1*
"**" ¦ ' als Hem

hung eine viel ernstere Angelegenheit ist, als gemeinhin an* mungen

genommen wird, daß der seiner Kräfte vollbewußte Mensch des Lef"



78

nur wenig anzutreffen ist, weil eben die Erziehung eine un*
genügende ist, der mag noch zu Häberlins „Kinderfehler als
Hemmungen des Lebens" greifen. Hier sind die hauptsäch*
Hchsten Formen von Fehlentwicklungen in ihrem Werden
und ihren Auswirkungen dargesteUt. Wer einmal eingesehen
hat, daß Kinderfehler tatsächlich das ganze spätere Leben
belasten, hemmen können, der wird und muß auch seine Kin*
der oder Schüler mehr und mehr vom psychologischen
Standpunkt aus beobachten. Dieses Buch enthält so etwas
wie eine Psychologie des Alltags in ganz anschaulicher Form.
Wen diese psychologische Darstellung der aUtäglichen Er*
scheinungen in der Kinderstube der Kleinen und der Großen
nicht zu packen vermögen, für den ist wohl die Psychologie
für immer verschlossen. Das Umlernen ist ja nicht immer
gar so einfach. Und viele ertragen es nicht oder nur schwer,
wenn man sie an der eigenen UnzulängHchkeit packt. Ein
falscher Eigenwert*Begriff hindert manchen Menschen, mit
sich selbst etwas ins Reine zu kommen. Die Arbeit an sich
selbst veredelt den Menschen und wirkt veredelnd, im be*
sten Sinn erziehend auch auf die nächste Umgebung, seien es
Kinder oder Erwachsene. Alle diese Unzulänglichkeiten,
Halbheiten sind für den psychologisch Einsichtigen keine
Rätsel. Vererbungsgemäße Anlagen abgerechnet, liegen
die Erklärungen nicht weit weg: Die Art, wie der Mensch
sein Leben lang sich selbst, und seine Umwelt erfaßt, an sich
herankommen läßt und wie er auf sie reagiert, wird zur
Hauptsache in der frühen Jugend festgelegt, namentlich auch
in jenen bedeutungsvollen 4.—7. Jahren. Ich weiß, es sind
viele nicht mit dieser Auffassung Häberlins einverstanden.
Allen denen möchte ich nur eines zu bedenken geben: Urtei*
len kann hier nur, wer jene genetische Psychologie des Mei*
sters kennt, gründlich durchgearbeitet hat.

Ja, ja, die Notwendigkeit des psychologischen Verstand*
nisses fängt in der Kinderstube, beim Wickelkind schon an,
tatsächlich. Das Schreien des Kleinkindes ist doch etwas,
das nicht besonders interessant ist! Wer aber zu horchen,
zu sehen, zu beobachten versteht, der wird bald anderer Mei*
nung werden.



79

Der Schreihals, der Lutscher sind schon psychologische
Typen, die auf dem besten Wege sind, in eine Fehlentwick*
lung hineinzugeraten. Ihr psychologisches Verständnis führt
uns schon ganz an den Ursprung alles Tuns: An die beiden
Elementartriebe. Und zwar sind schon Maßlosigkeiten mit
im Spiele. Und dafür kann gewiß das Wickelkind nicht ver*
antwortlich gemacht werden. Der Fehler ist anderswo ge*
macht worden. Der Geschwisterzank! Wir haben ihn schon
einmal gestreift. Seine Psychologie ist schon ziemlich kompli*
ziert. Beide Triebe können mitbeteiligt sein. Zu ausgeprägte
Selbstbehauptung, Egoismus also, führt zu Reibereien. Aber
auch zu starkes Liebesbedürfnis, das dann in seiner intensi*
ven Form nicht befriedigt, sondern zurückgewiesen wird,
führt zu Haß. Haß ist negative Liebe, es gibt keinen Haß*
trieb. Es ist die Identifikationstendenz, die sich in unmäßi*
ger Form zeigt. Die Ursachen liegen schon wieder nicht im
Kinde selbst, sondern in der Art seiner Behandlung. Ver*
wöhnung, Bevorzugung, Verhätschelung eines Kindes spielen
hier eine sehr große Rolle.

Triebbefriedigung, auch wenn sie ins Maßlose geht, würde
weiter keine Reaktion im Menschen auslösen. Der eine Trieb
würde in die Aufhebung des Individuums führen (Identifi*
kationstrieb), der andere in die erstarrende Ruhe. Gut oder
böse werden beide Triebe erst mit dem Eingreifen der sitt*
liehen Norm. Sie formt aus den Triebkräften erst das Le*
ben, „das sittliche Interesse ist das formale Prinzip des Le*
bens. Sie ist die Zensur, die gegen eine einseitige Triebaus*
Wirkung sofort Einspruch erhebt." Hier in diesen funda»
mentalen psychologischen Tatsachen liegt der große Gegen:
satz Häberlins zur Psychoanalyse. Freud leitete zuerst alle
Erotik aus der Sexualität ab. Alle psychogenen Störungen,
die leichteren und die pathologischen Formen sollten nur hier
ihre Wurzel haben. Häberlin stand von Anfang an auf grund*
sätzlich anderm Boden. Erinnern wir uns an „Wissenschaft
und Philosophie". Erstens führte er alles Tun, aUes Verhal*
ten des Menschen auf zwei Grundtriebe zurück. Sexualität
ist nur eine Modifikation des erotischen Triebes. Und, das
ist der tiefste Gegensatz: Triebe allein schaffen keinen Kon»



80

flikt, erst die Gewissenszensur als triebhemmende Instanz
erzeugt jene Differenz zwischen Triebauswirkung und Trieb*
beherrschung. Wird diese Differenz durch die Erziehung
nicht aufgehoben, wenigstens mehr oder weniger, so entsteht
der Kompromiß in seinen mannigfaltigen Formen. Freud hat
die Unvollständigkeit seines „Systems" eingesehen, und sich
bereits der Auffassung Häberlins stark genähert. (Zeitschrift
für Psychoanalyse, Oktoberheft 1921.) Damit werden nun
wohl auch die Epigonen Freuds allmählich ihre oft sehr ein*
seitigen Positionen (Jung, Adler etc.) etwas korrigieren. Und
manche oft gehässige Polemik gegen Häberlin wird wohl,
wenn auch erst im StiUen, bedauert werden (Pfister).

Gewiß spielt die Erotik, speziell die Berührungserotik,
eine große Rolle auch in der Psychologie der kindhchen Fehl*
entwicklungen. Wenn auch das Eindringen in diese Psycho*
logie etwas Arbeit erfordert, so ist doch die Ablehnung dersel*
ben mit der Begründung, sie sei schwer verständlich, zu ab*
strakt, nicht genügend. Es ist ja schon so wie Häberlin in der
Vorbemerkung zu „Kinderfehler" bemerkt: Psychologische
Tatsachen können nicht mit Händen ertastet, mit Augen ge*
sehen, kurz: nicht sinnlich erfaßt werden. Psychologischen
Tatsachen gegenüber gilt eben nur das Verstehen (s. „Ge*
genstand"). Verstehend wahrnehmen muß ja jeder täglich,
wenn wir die Menschen verstehen wollen. Es handelt sich
also mehr darum, sorgfältiger zu beobachten und das wahr*
genommene Material in einen einheitlichen Zusammenhang
zu bringen.

Wie alltäglich sind Erscheinungen wie Angst und Aengst:
lichkeit, wir meinen hauptsächlich bei Kindern. Wie oft be*

gegnet der Lehrer dem ängstlichen Kinde! Nun, es ist eben
„etwas nervös", damit ist der Fall erledigt. LJnd doch wäre
gerade die Kenntnis der Angstpsychologie so bitter nötig für
Lehrer und namentlich auch für Eltern. Und wer einmal ein*
gedrungen ist in die Wurzeln solcher auffaUenden seehschen
Erscheinungen, der steht ihnen auch nicht mehr so ratlos
gegenüber.

Wie außerordentHch fein differenziert die Psychologie
Häberlins ist, sehen wir an der scharfen Auseinanderhaltung



81

von Angst und Furcht. Entstehung und Aeußerung dieser bei*
den Erscheinungen sind etwas kompliziert und mannigfaltig,
aber im Grunde doch auf eine einfache Tatsache zurückzu*
führen. Wir stehen auch hier vor den alles bewegenden
Triebkräften und dem diese beiden dirigierenden sittlichen
Faktor. Furcht entsteht stehts dann, wenn die Selbstbehaup*
tung von irgend woher in Frage gestellt wird, wenn ein An*
griff, eine Bedrohung, eine äußere Gefahr in die Nähe
kommt. Solchen Bedrohungen weicht das Individuum furcht*
sam aus. Hinter den Angsterscheinungen dagegen steckt
der erotische Trieb. Wenn dem Kinde, und zwar schon dem
(verwöhnten) Wickelkinde ein Verlust an Liebesbeziehungen
droht, dann fühlt es sich in seinen Liebesansprüchen ver*
kürzt, in seinen vermeintlichen Rechten auf Liebesbezeugun*
gen eingeengt, es reagiert mit Angst. Es sträubt sich viel«
leicht gegen das Alleinsein, gegen seine Entfernung vom
Hause, oder gegen die Entfernung eines geliebten Gegen«
Standes, gegen die Dunkelheit (weil diese es von der Umge«
bung isoliert) usw. Aber es beruhigt sich wieder. In so weit
wäre dann die ängstliche Reaktion nicht sehr schlimm. Wir
haben es erst mit der normalen Angst zu tun, und diese ist
noch kein Fehler. Ist aber die Liebesverwöhnung stark ge«

steigert, so sind solche übermäßigen Triebanspräche nicht
mehr ohne weiteres zu befriedigen. Der Wille zur sittlichen
Gestaltung des Triebes macht sich schon bemerkbar, sehr
auffallend allerdings erst in jenen 4.—7. Jahren. Den maß«

losen Triebansprüchen gegenüber reagiert das Kind mit
„schlechtem Gewissen". Es wird in seinen Ansprüchen durch
die innere Zensur zurückgewiesen. Es sollte von den zu
starken Triebforderungen etwas ablassen, opfern. Ohne
verständnisvolle Hilfe wird ihm das kaum gelingen. Es ge«

rät mit sich selbst in Konflikt. Es fühlt sich schuldig, denn
als Schuld empfindet es die zu starke Triebforderung, wohl
ganz unbewußt. Dieses Schuldgefühl wird zum latenten Zu*
stand. Bei nächster Gelegenheit wird die triebhafte Maß*
losigkeit in irgend einer erotischen Angelegenheit wieder zum
Konfliktanlaß, der wieder nicht in der Richtung der sittlichen
Triebbeherrschung erledigt wird. Die negative Einstellung



82

wird aufs neue verstärkt, das Schuldgefühl häuft sich, und
bei einem ähnhchen Anlaß erfolgt ein heftiger Ausbruch,
der mit der Stärke des Anlaßes in keinem Verhältnis steht.
Die Art des Schreiens z. B. verrät jetzt deutlich die affektive
Angst. Sie hat stets Schuldcharakter, dies gilt allerdings für
jeden Affekt. Verständnisvolle Erziehung schon des Klein*
kindes kann hier sehr viel verhüten. Doch erscheinen wohl
solche psychologischen Vorgänge für die Schulpädagogik
wenig von Belang zu sein. Und doch ist es gerade so, daß
der Lehrer, als Berufserzieher über die Genesis der Angst*
Phänomene und ihre äußern Anzeichen unterrichtet sein
sollte. Denn solche affektive Schuldkomplexe begleiten den
Menschen sein Leben lang, wenn nicht noch nachträglich,
namenthch aber zur Zeit der zweiten Pubertät eine ver*
ständnisvolle Heilerziehung korrigierend eingreift, Aber
solche Einsicht soUte halt vorher schon vorhanden sein.
Doch das Jahrhundert der dynamischen, lebendurchhauch*
ten Psychologie ist erst angebrochen. Eltern und Lehrer ste*
hen ihr noch verständnislos gegenüber. Deswegen geht man
auch an all den verschiedenen, äußerst mannigfachen seeli*
sehen Störungen mehr oder weniger achtlos vorbei. Und wo
noch Unruhe, ehrliches Suchen vorhanden ist, ist der Weg
nicht ohne Hilfe zu finden.

Tatsächlich hat jeder Lehrer in der Schule Gelegenheit,
ängstliche Störungen zu beobachten. Und manches Kind,
das ihm in irgend einer Beziehung schwer zu schaffen macht,
und demgegenüber er oft seine Geduld verliert, würde ihn
zur Hilfe veranlaßen, wenn er es verstünde, den tieferen
Wurzeln nachzugraben. Er müßte Verständigung mit den
Eltern suchen, event. psychotherapeutische Hilfe bei einem
Arzt, sofern dieser etwas davon verstünde. Ich weiß wohl,
die Sache ist nicht so einfach: Soll man die Forderung der
psychologischen Orientierung zuerst ans Elternhaus oder an
die Schule stellen? Aber wo ein Wille ist, da ist auch ein
Weg! Und irgendwie muß eben derselbe erstmals beschrit*
ten werden. Denn Hilfe ist notwendig. Wie oft versagt ein
Schüler in irgend einer Beziehung, was oft mit seinem sonsti*
gen Verhalten gar nicht in Einklang steht. Bald versagt er



83

in irgend einem Lehrfach, bald in disziplinarischer Hinsicht.
Der eine Schüler macht eine immer wieder wiederholte
Grimasse, ein anderer lügt oder übertreibt irgend welche
Vorkommnisse auffallend; dort sitzt ein „Nager" (Federhai*
terkauer!), ein Mädchen zeigt ein regelmäßig auftauchendes
Zittern der Finger, wenn eine gewisse Schreibarbeit getan
werden soU; endlich gehören hierher die Fälle von leichtem
bis schwererem Stottern. Alle solche Erscheinungen mit all
ihrer Mannigfaltigkeit sind in der Regel Angstsymptome.
Aber: Der Lehrer versagt, und dazu kommt noch, daß die
alles nivelherende Schuldisziplin und die Lehrplanpflicht
über alle diese Tatsachen hinweg sehen müssen. Mit Mühe
und oft viel Qual absolviert der junge Mensch seine Schul*
jähre. Und wir haben dann die Menschen, wie wir sie so
häufig in ihrer Triebgebundenheit, Unfreiheit eben antref*
fen. So ziemlich in all den Bedrängnissen steckt eben irgend
ein Kinderfehler als ursächlicher Kern. In unserer Zeit des
brutalen „Kampfes ums Dasein" ist es natürlich, daß solche
Konflikte fast eine Massenerscheinung sind. Denn je mehr
der Einzelne in diese Lebensauffassung hineingedrängt wird,
um so selbstverständhcher werden aUe solche Forderungen
der psychologischen Hilfe vernachläßigt. Seele? Geist?
Wer hat noch Zeit für derlei „Dinge". Um so natürlicher ist
es dem Psychologen, daß solche seelische Konflikte entste*
hen müssen. Je brutaler der Kampf, um so häufiger und
schwerer gerät eben der Einzelne in Widerspruch mit der
zur harmonischen Lebensgestaltung drängenden sittlichen
Norm. Denn diese ist eben von allem Ursprung an doch da,
auch wenn der Mensch eines verarmten Zeitgeistes glaubt,
das Einigende aller Menschheitsentwicklung ignorieren zu
dürfen. Es hat einen tieferen Grund, daß am Beginn unseres
Jahrhunderts, als dem Erben des 19. Jahrhunderts mit seiner
auffallend intensiven Betonung der mechanisch*materialisti*
sehen, relativistischen Auffassung des Lebens, der Welt
überhaupt, die Psychoanalyse als wissenschaftliche Methode
auftauchte. Jene Psychotherapie, die es aber erst mit den
schon mehr pathologischen Erscheinungen zu tun hatte! Und
von einem Wissenschaftszweig geboren wurde, welcher ganz



84

auffallend im Materialismus des 19. Jahrhunderts stecken ge*
blieben ist, der Medizin. Von hier aus erklärt es sich denn
auch ganz gut, weshalb innerhalb der psychoanalytischen
Forschung und der Deutung ihrer Forschungsergebnisse so
schwere, aber wohl verzeihliche Irrtümer geleistet wurden.
Ich will hier nicht darauf eingehen. Diese analytische Psy*
criologie oder besser Psychotherapie hatte ja wohl für jeden,
der suchend an sie herantrat, etwas Bestechendes gehabt.
Denn sie griff doch zum ersten Mal wieder in die lebendige
Tiefe der menschlichen Seele, wenn auch vorerst diese Tiefe
noch unerhellt blieb und statt Klarheiten, Lösungen nur neue
Rätsel auftauchten. Gewiß ist die psychoanalytische Me*
thode der verschiedenen „Schulen" für die Psychotherapie
ein unumgänglicher Weg. Eben dann, wenn die psychogenen
Konflikte schon mehr pathologischen Charakter angenom*
men haben. Hypnose, Leichthypnose, Traumanalyse, Asso*
ziationsmethode (Exploration) sind wohl notwendige Hilfs*
mittel in der kHnischen Psychiatrie, als einzige Erfolg ver*
sprechende diagnostische Methode dem schon vorhandenen
schweren Uebel gegenüber.

Wir kehren zu P. Häberlin zurück. Der physiologischen
Gesundheitslehre gilt der Satz sehr viel, daß einem Uebel
vorbeugen besser sei als einen Fehler verbessern, Die dyna;
mischspsychologische Erfassung der Wirklichkeitsgröße
Mensch durch Häberlin bedeutete von Anfang an schon
einen neuen Weg. Sein Erziehungsbegriff wurzelt ganz in
den seelisch*geistigen Tiefen, von wo aus der Weg in die
lichte Höhe einer geistgetragenen, harmonischen Welt* und
Lebensanschauung führt. Philosophie (Psychologie als ihre
Grundlage) ist eine Mission (Wissenschaft und Philosophie,
Bd. II). Häberlins Erziehungslehre ist der einzige Weg, allen
diesen seeHschen Bedrängnissen unserer modernen Menseln
heit zuvorzukommen, sie zu verhüten.

Die Jugend braucht weder Drill noch bloßes Gehenlas*
sen, schrankenlosen Individualismus. Sie braucht Führung.
Wie diese verstanden sein will, dies zu zeigen ist der Zweck
dieser Arbeit. Durch eine Erziehung, wie sie HäberHn ver*
langt, werden jene Jugendfehler, jene oft so verhängnisvol*



85

len Fehlentwicklungen vermieden. Jammern über all die
„Verderbtheit" ist ganz unnütz, wie auch jenes „optimisti*
sehe" Hinwegsehen über all die Schäden unserer Zeit ebenso
unfähig ist. Verderbtheit?! Schon allein der Begriff der
„Schuld", wie er eben dem Affekt, der Verdrängung, der Per*
version (siehe unten!) usw. zugrunde liegt, hat etwas außer»
ordentlich Versöhnendes an sich. Schuld ist ja nicht die
„Sünde gegen den heiligen Geist", d. h. mit bewußter Ab*
sieht getane Triebundiszipliniertheit, sondern „Schuld" ist
ja „nur" Unbeherrschtheit der Kräfte, welche, in natürlichen
Schranken gehalten, dem Leben erst das Schaffende, die Ak*
tivität verleihen. Sie sind „ein Teil von jener Kraft, die stets
das Böse will und stets das Gute schafft". (Faust I.)

„Die Zeit ruft mächtig zur Besinnung!" (Vorwort in
Wege und Irrwege.) Wir können und dürfen an dieser For*
derung nicht ohne Schaden vorbeigehen.

Oder wäre wirkHch die Notwendigkeit zu dieser Arbeit
nicht vorhanden? Sehen wir uns einmal nach den Zwangs*
handlungen um. In der Holztreppe ist eine Stufe, die aus
etwas hellerem Holz besteht. So oft der Junge hinauf oder
hinab muß, überspringt er jedesmal jene hellere Stufe. Ein
anderer steinigt mit heißem Eifer eine extra angefertigte, aus
Kartoffeln zusammengesteckte Figur. Oder jenes bekannte
Beispiel vom Jungen, der nie auf eine Fuge zwischen zwei
Trottoirrandsteinen treten kann. Immer macht er den
Schritt darüber hinweg. Ein Mädchen stellt jedesmal den
Milchkrug trotz eifrigem Zielen doch neben den Unterleg*
teller, der extra dafür auf dem Tisch liegt. Mit welcher
Ueberlegenheit lächelt mancher über den Zahlenaberglau*
ben, der Dreizehnte am Tisch, die Zimmernummer 13, spielt
ja oft eine verräterische Rolle. Es steckt eine ganze Tragik
dahinter, wie hinter allem Aberglauben. Wieviel Kampf,
Leiden sind hinter jeder Askese mit Zwangscharakter zu fin*
den! Ebenso hinter den verschiedensten Bußhandlungen.
Sie sind meist Ersatzhandlungen. Das Triebopfer wird um*
gangen, dafür eine andere Leistung als Ersatz auf sich ge*
nommen. Wie mancher verzweifelt fast, weil er zu keiner
tüchtigen Arbeit die Energie aufbringt. Es drängt und wühlt



86

in ihm, Notwendigkeiten der Pflicht tauchen auf, Pläne und
Vorsätze werden gefaßt — und bleiben Hegen. Einer hell*
auflodernden Begeisterung für irgend etwas folgt eine untä*
tige Ernüchterung. „Der Gott, der mir im Busen wohnt,
kann tief mein Inneres erregen! Der über allen meinen
Kräften thront, er kann nach außen nichts bewegen. Und
so ist mir das Dasein eine Last, der Tod erwünscht, das Le*
ben mir verhaßt." (Faust I.) Ja, auch die Genesis der Lebens»
überdrüssigkeit, der Lebensmüdigkeit ist eine mannigfaltige.
Und doch wie viele unangebrachte, pharisäerhafte Vorwürfe
sind schon auf solche Bedrängte heruntergeregnet, auf solche
verzweifelnde Zweifler. Die zweifeln müssen an der sittli*
chen Bestimmung des Menschen, weil sie den Weg zur Er«
füllung ihrer Bestimmung nicht zu finden vermögen, er ist
ihnen versperrt. Oder schauen wir uns jene Relativisten et*
was näher an: Alles wird als „nur Menschlich" erklärt, als
subjektiv. Sie dürfen sich nicht einmal merken lassen, daß
sie mit ihrem Ausspruch sich selbst widerlegen. Oder die
Deterministen, die mit schlecht gespieltem Fatalismus erklä»

ren, es komme alles wie es kommen müsse, dem Schicksal
entrinne keiner. Nein, es kann ihm keiner der Sterblichen
entfliehen. Aber es ist nicht so kalt, unerbittlich, bHnd und
hart, das Schicksal, sondern es führt jeden, so er nur die
Kräfte frei hat um den Weg zu beschreiten, in reine Höhe
sitthchen Menschentums. Aber wie sagt der Meister: „Skep*
tiker, Relativisten, Deterministen soll man nicht widerlegen
oder zu überzeugen versuchen; man muß sie heilen, und das
heißt erziehen."

Ganz in diese Nähe gehören die so häufigen Depressio:
nen. Es mangelt die Lebensfreude, frohe Lebensbejahung.
Charakteristisch ist ein gedrücktes, menschenscheues Ver«
halten. Es liegt auch hier stets eine Gebundenheit der Kräfte
vor, und aus dieser Gehemmtheit resultiert ein negatives
Gefühl. Seine Wurzel ist wiederum in unerledigten Schuld*
gefühlen zu finden. Das eigentlich Deprimierende sind nicht
die zurückgewiesenen Triebansprüche an sich. Sondern die
„Schuld" steckt darin, daß diese übermäßigen Trieb*Betäti*
gungen oder bloß ihre Tendenz nicht dauernd zu diszipHnie*



87

ren waren. Zur durchgehenden Beherrschtheit waren und
sind die Kräfte zu schwach. „Der Mensch will nicht falsch
handeln, aber zum richtigen Handeln reicht die Kraft nicht
aus. Da bleibt ihm nur übrig, überhaupt nicht zu handeln.
Daher dann jenes unsichere, gedrückte Gebaren auch in der
täglichen Arbeit: Es ist ja doch alles nichts wert! Auf die
gleiche Wurzel zurückzuführen ist die affektive Empfindlich:
keit. Wen jeder geringe äußere oder innere Anlaß, irgend
ein Widerstand schwer kränkt, schwerer als der Anlaß
rechtfertigen würde, „der ist eben bereit, sich kränken,
ärgern zu lassen. Auch hier liegt eben ein Minderwertig*
keitsaffekt, der zuletzt immer ein Schuldaffekt ist, vor."

Man könnte ja wohl bald glauben, „gesund" wäre der
Mensch, der speziell vom erotischen Trieb her in keinerlei
Konflikt gerät mit dem Gewissen. Doch ist es einfach so:
Die egoistische Schuld ist weniger häufig und weniger heftig.
Aber sie ist auch vorhanden. Rücksichtslose Selbstbehaup*
tung schafft ebenfalls Gewissenskonflikte. Oder zeigen sich
nicht auch ähnliche Konfliktssymptome im Verhalten jener
„selbstsicheren", rücksichtslosen Egoisten, denen ihre geist*
lose Selbstbehauptungstendenz aus jeder Bewegung, jedem
Verhalten herauszulesen ist. Diese Konflikte sind wohl
schwer praktisch von den erotischen zu trennen, wenigstens
in vielen Fällen. Denn auch die Durchsetzung der erotischen
Triebansprüche steht in gewisser Beziehung zu der indivi*
duellen Selbstbehauptung. Wie ja überhaupt die beiden
Elementartriebe in korrelativer Beziehung zueinander stehen.
„Aber der egoistische Konflikt ist weniger intensiv. Ent*
weder, weil in den betreffenden Individuen das Verhältnis
der Triebe zueinander ein günstigeres ist, oder die Umge*
bung zur Zeit der erotischen Triebentwicklung eine günstige
war, oder aber die sitthche Kraft und damit das Selbsturteil
zu wenig intensiv war, als daß es bis zu energischen Schuld*
gefühlen hätte gelangen können." „Es ist dann nicht ein
guter Mensch, aber er ist gesund." Nur müssen wir dann
den Begriff „gesund" bloß relativ nehmen. Denn gesund im
absoluten Sinne ist schließlich doch nur der, der seine ganze



88

Lebensgestaltung in den Dienst der Idee, des sittlich Not*
wendigen zu stellen vermag.

Die Psychologie des Alltagsmenschen gräbt aber noch
tiefer. Der in drückenden Schuldgefühlen Lebende darf sich
nicht eingestehen, was er eigentlich, tatsächlich ist. Wenig*
stens kann er sich's nicht eingestehen, solange die sittliche
Einsicht fehlt. Wäre diese vorhanden, so wäre ja gerade das
ehrliche Sichselbstgestehen schon eine sittlich hohe Leistung.
Denn darin käme ja schon zum Ausdruck, daß das Indivi*
duum die geistige Tendenz höher einschätzt, und dieser die
Triebe sich unterordnen müssen. Aber eben: Es braucht
gehörigen Mut, sich seinem sittlichen Selbsturteil gegenüber
zu stellen mit dem ehrhchen Bekenntnis: Das bin ich! Nein,
so wie die Erziehung heute noch aufgefaßt wird, liegt es
weit näher, zu erwarten, daß der Mensch viel eher ausweicht.
Er macht alle möglichen Anstrengungen, Ränke, Schliche,
Ausreden, um diesem Urteil zu entgehen. Er wird sich selbst
gegenüber unehrhch, unwahrhaftig. Diese Unwahrhaftigkeit,
Unehrlichkeit seinem eigenen Ich gegenüber wird nach und
nach durch die ständige Uebung zur Gewohnheit. Der ego*
istische Trieb tut das Seinige noch dazu. Denn schon in
Hinsicht auf die Selbsterhaltung kann man sich moralisch
nicht, zum Teil oder ganz, aufgeben, eben im Selbsturteil.
Nicht daß man in KampfsteUung gerät, ist das Schuldmotiv,
sondern daß man diesen Kampf unentschieden läßt zugun*
sten der Triebforderungen. Der lügnerische, unehrliche
„Charakter" hat hier seine tiefere Wurzel. „Auch die FäUe

von intensiver Rigorosität, moralischer Strenge, das Miß*
trauen, Humorlosigkeit, Unfähigkeit zu verstehen und zu
verzeihen, gehören in diese gleiche Stufe."

Ein häufig beobachteter Ausweg ist der, die moralische
Minderwertigkeit in irgend eine körperliche Minderwertig*
keit zu verschieben. Diese letztere ist viel leichter zu ertra*
gen. Dieses Motiv liegt sehr oft dem Willen zum Kranksein
zugrunde. Irgend ein Organ oder ein „Zustand" im allge*
meinen Befinden erscheint in seinen Funktionen gestört.
Viele solcher Störungen dauern ein langes Leben lang. Die
psychogene Natur solcher „Uebel" könnte schon daran er*



89

kannt werden, daß der Organismus, wenn das Organ wirk*
lieh im symptomatischen Sinne krank wäre, dem Wider*
stand längst erlegen wäre.

Die bisherigen Formen der Schuld*Wirkungen waren Un*
diszipliniertheiten der Erotik überhaupt, nicht speziell der
Sexualerotik. Es gibt aber eine ganze Anzahl von erotischen
Verirrungen, welche zur Hauptsache aus einer Unbeherrscht*
heit der sexuellen Modifikation der Erotik herzuleiten sind.
Auch diese Sexualfehler sind, wie alle bisherigen Charakter*
verbiegungen, letzten Endes auf eine Fehlerentwicklung in
der Infantilzeit zurückzuführen. Dies klingt ja etwas un*
glaublich, wenn wir die einzelnen Formen dieser sexuellen
Anomalien des spätem Lebens betrachten. Die psycholo*
gische Analyse zeigt aber doch, daß die Wurzeln dort zu
suchen sind. Wenn nicht, und das muß für alle Fehlformen
des Charakters scharf betont werden, eine erbliche Anlage
zugrunde liegt. Solche konstitutionellen Anomalien müssen
natürlich vorsichtig von den habituellen, den im Laufe der
individuellen Entwicklung erworbenen, unterschieden wer*
den. Wir können auf die wichtigeren Formen der typischen
Sexualfehler nur im Sinne eines kurzen Hinweises eingehen:

Der Donjuanismus. Charakteristisch ist die zwangsweise
Flatterhaftigkeit und Untreue, die Unruhe, die das Indivi*
duum von einem Liebesobjekt zum andern treibt. Der Grund
ist in einer infantilen oft aHgemein, nicht immer speziell
sexuellen, erotischen Bindung an ein Liebesobjekt zu suchen,
auf welches dann auch später die erotische, dann meist mit
sexuellem Einschlag versehene, Identifikationstendenz ge*
richtet wird. Aber weil im Grunde eben doch immer noch
das frühere Objekt gesucht wird, darin besteht eben die
Bindung, wird jedes andere Objekt schnell wieder fahren
gelassen. Es enttäuscht, daher die Untreue, die Unstätigkeit.

Daß der Junggeselle in den häufigsten Fällen ebenfalls an
einem Fehler der frühen Kindheit „krankt", erzeugt wohl
manches Kopfschütteln. Und doch ist es so! Abgesehen natür»
lieh von jenen auch möglichen Fällen, wo aus wirklich geistig*
sittlicher Ueberlegenheit die Sexualität gering eingeschätzt



90

und von diesem gefestigten Standpunkt aus beherrscht wird.
Diese Einschränkung gilt natürlich auch gegenüber jeder
Enthaltsamkeit jeglicher Triebmodifikation gegenüber.
Solche Fälle gehören dann nicht unter den psychologischen
Begriff „Junggeselle". Es gibt verschiedene Formen von
Junggesellen jedes Geschlechtes. Ehe * UnwilHgkeit, die
eigentlich Ehe * Unfähigkeit ist, kann mit sexueUen Aus*
Schweifungen irgend welcher Art parallel gehen. Dann aber
gibt es einen Typus, dem man „nichts vorwerfen" kann. Es
scheint dann sogar, als ob überhaupt kein Sexualfehler vor*
läge. Aber man muß tiefer graben: Auch hier ist Unfähig»
keit oder Unlust zur Ehe Unfähigkeit und Unlust zur Ge*
schlechtsliebe. Das Individuum bringt nicht so viel Liebe
auf, um alle Bedenken, die einer Ehe gegenüber stehen kön«
nen, zu überwinden. Denn ein Teil seiner erotischen Hin*
gabefähigkeit ist gebunden. Und zwar erfolgte diese Fest*
legung schon während der infantilen Entwicklung. Neben
dieser Bindung an ein infantiles Liebesobjekt, nicht notwendig

sexual gefärbten Bindung, kann noch ein Schuldkomplex
parallel gehen, so daß die Unfähigkeit von hier aus unter*
stützt, oder gar aUein motiviert wird. Und solche Schuld
geht ja immer auf infantile Trieb*Unbeherrschtheit zurück.

Die Masturbation, sexuelle Selbstbefriedigung, geht eben*
falls auf ein infantiles Schuld*Motiv zurück. Sie wird oft
zum Fluchtgebiet gewählt, in das das Individuum vor dem
entstandenen Schuldaffekt flieht. UrsprüngHche Fremd*
erotik wird hier aus ängstlicher Erwartung des Verlustes des
Liebesobjektes irgend welcher Form, zur Autoerotik. Auf
ein Angstmotiv geht zur Hauptsache auch die sexuelle Ivnpo*
tenz zurück. Die Angst ist Straferwartung für, hier dann
wohl sexuelle, Vergehen. Diese Straferwartung kann sich
so stark steigern, daß sie zur Unfähigkeit zum sexuellen Ver*
kehr wird, auch in der Ehe. An dieser großen Gefahr ist
schon manche junge Ehe gescheitert.

Die autistische, ganz auf sich zurückgezogene, sich selbst
genügende Einstellung ist auch auf ein Zuviel an erotischer
Triebhaftigkeit zurückzuführen. Das Zuviel wird als Schuld
empfunden, und das Individuum zieht sich auf sich selbst zu«



91

rück. Auch hierin liegt ein Fluchtmotiv, eine Abwendung
vom zu heftig beanspruchten Objekt.

Diese Abwendung vom ursprünglichen Liebesobjekt
führt noch zu zwei Formen, die als typische Perversionen
aufgefaßt werden müssen, wir weisen nur kurz darauf hin:
Fetischismus und Homosexualität. Für die erstere Erschei«
nung ist das Wort wohl nicht ganz glücklich gewählt. Aber
der Vergleich mit den primitiven „Kultur"*Betätigungen der
Naturvölker ist ja nicht ganz unpassend. Es handelt sich
um die Abkehr vom ursprünglichen Liebesobjekt (Vater,
Mutter, oder irgend eine Person der infantilen Umgebung,
an die die übersteigerte Bindung erfolgte), in so starkem
Maße, daß ein Dingliches als Ersatz gewählt wird. Nicht
einmal mehr Persönlichkeitscharakter darf es haben. Aber
der Gegenstand der erotischen Betätigung wird immer noch
so gewählt, daß er an das ehemalige Objekt erinnert. In
der Homosexualität wendet sich das Individuum vom ur*
sprünglich verschiedengeschlechthchen Liebesobjekt ab, und
der diesem Objekt entgegengesetzten Sexualität zu. Es
kommt zur zwangshaften gleichgeschlechtlichen Liebe, der
Homosexualität. Ihre Psychologie ist nicht einfach, aber
im Grunde halt doch nur auf eine infantile Triebanoma*
He zurückgehend, als deren typische Folge der Schuldkom«
plex auftaucht. Gerade diese sexuelle Perversion wie auch
der Fetischismus sind wohl die am meisten mißverstandenen
Sexualfehler. Der Unverstand sucht dann den Fehler am
falschen Ort und konstruiert eine Schuld, der sogar das
Strafgesetz schon seit dem Altertum sich berechtigt glaubte,
Sühne zu verschaffen. Wir kommen ja allmählich so weit,
hinter diesem Phänomen gerade auch die sittliche Kompo*
nente zu erkennen. Die aber zu schwach war, um diesem
Kompromiß auszuweichen. Schuld? Die Antwort auf die
Schuldfrage lautet heute wesentlich anders.

Auch das „Schuldig" gegenüber Lüge und Betrug wendet
sich in der Beleuchtung durch eingehende psychologische
Analyse an jemand anders, als man's bis heute gewohnt war.
Denn auch hier liegen kindliche Entwicklungsfehler vor. Un*
disziplinierte Erotik ist die Wurzel. Liebesgewinnung wird



92

schon infantil dadurch zu erreichen gesucht, daß unwahre,
erfundene Mittel zur Liebeserschieichung angewendet wer*
den. Das Heucheln von Schmerz, die Aufbauschung von
kleinen Begebenheiten, oder Erfindung von Geschichten um
sich „interessant" zu machen, sind deuthche Warnzeichen.
Mit dieser Hinneigung zur Unwahrhaftigkeit beginnt die
Tragödie, die ja oft genug in notorischer Lüge und Betrug
ihren Ausgang findet. Moralisch gewöhnhch so hart und
schwer verurteilt! Und doch: Wo Hegt die eigentliche
Schuld?

So geht durch das ganze prächtig einheitlich aufgebaute
psychologische und pädagogische Werk Paul Häberlins der
eine Grundzug: Erziehung ist in seiner hohen Auffassung
eine unendlich tiefgreifende und fein differenzierte Lebens*
aufgäbe. Erziehung ist Führung, letzten Endes zur Selbst*
leitung, zur Selbsterziehung! Führung an Klippen vorbei,
die der werdende Mensch noch nicht selbst gewahr werden
kann, die er aber zu erkennen und zu umgehen lernen muß.
Für jeden Menschen kommt einmal der Sündenfall, das Na*
sehen von der verbotenen Frucht, im übermäßigen Anspruch
und Befriedigung von irgend einer Triebseite her. Und die
Ausweisung aus dem Paradies erlebt der Einzelne stets dann,
wenn er sich zum ersten Mal gegenüber seiner geistigen
Tendenz, gegen die hohe Bestimmung jedes Menschen
schuldig werden läßt: Wenn ihm zum ersten Mal die Er*
kenntnis aufgeht des Unterschiedes von Gut und Böse!
Psychologisch gefaßt lautet der Gegensatz: Geist und
Triebe! Damit, mit diesem Genießen der Frucht vom Baum
der Erkenntnis führt der Weg aus dem Paradies der Undif*
ferenziertheit, der Harmlosigkeit, der Unschuld hinaus und
hinein in den steten Kampf um die geistdurchhauchte Ueber*
legenheit des Seinsollenden. — Ich weiß, daß ich hier ein
Thema der analytischen „Schule" variiere. Doch hat diese
uralte, kosmopolitische Sage durch Häberlins dynamisch*
psychologische Erfassung des Menschen eine unendlich
schöne, versöhnende Vertiefung erhalten.

Ich weiß auch, daß die Verwirklichung der psychologisch*
pädagogischen Forderungen Häberlins gar nicht einfach ist.



93

Wo Hegt der Anfang und das Ende in allen Erziehungsfra*
gen? Offenbar muß die Erziehung im Elternhaus sich jene
Forderungen vor allem und zuerst zu eigen machen. Schon
das Kleinkind ist eine ganz ernste Erziehungsangelegenheit.
Hier hat die unendliche Arbeit an Aufklärung einzusetzen.

Die Schule empfängt das Kind in einem Alter, wo eine
gewisse Festlegung des jungen Charakters sich bereits voll*
zogen hat. Schaut einmal eine Schar solch kleiner Buch*
stabenschützen an! Wie ausgeprägt, eigen=tümlich, eigenper*
sönlich, sind die kleinen Menschlein schon, welch indi*
viduelles Sonderdasein zeigen sie schon in allem Tun und
Lassen. Was soll die Schule noch? Ist es nicht einfach ge*
nug, wenn sie bloß das Wissen vermitteln will? Die eigent*
liehe Erziehung dem Elternhaus! Die Schule übernimmt nur
die Teilaufgabe der Bildung der Urteilsfähigkeit und der Ta*
lente, der speziellen Berufstätigkeit, gemeinsam mit der Be*
rufslehre. Und doch genügt dies nicht! Die immer schon
gestellte Forderung des Zusammenarbeitens von Elternhaus
und Schule taucht hier aufs neue auf. Der Lehrer als gewis*
sermaßen einziger psychologisch vorbereiteter Erzieher muß
mit den Eltern zusammen den jeweils richtigen Weg zu fin*
den suchen. Er sollte auf vorhandene Mängel und Fehler
mit psychologischem Verständnis eingehen können. Noch
ist ja in jenen Schuljahren so unendlich Vieles zu korrigie«
ren, gut zu machen. Was am ersten Schulkinde aus einer
Familie gefehlt wurde, gewiß oft im guten Glauben, es recht
und gut zu meinen, kann am Jüngern Kinde vermieden wer«
den. Gewiß, die Einmischung in häusliche, interne Verhält«
nisse ist nicht ohne große, oft unüberwindliche, Schwierig*
keiten möglich. Aber wenn der Lehrer, aller Stufen selbst*
verständlich, seine Aufgabe, die Erziehungsaufgabe, voll er*
faßt hat, ganz im hohen Sinn Häberlins, dann wird er gewis*
sermaßen der geistige Führer, Vermittler. Und wenn erst
das große Ziel fest ins Auge gefaßt ist, muß ein Weg gefun*
den werden? Es braucht vorerst gar nicht eine direkte Ein«
mischung. Der Weg kann ein anderer, ein indirekter sein.

Ich denke z. B. an Elternabende, weiß aber wohl, wie ab«

lehnend im allgemeinen die Lehrer diesen gegenüberstehen.



94

Und doch: Wenn der Lehrer erfüllt ist von psychologischer
Einsicht, von den pädagogischen Notwendigkeiten, die sich
ohne weiteres daraus ergeben, überzeugt ist von den mannig«
fachen Verknüpfungen von Psychologie und Pädagogik mit
Fragen des Alltags und mit ferner, tiefer liegenden Lebens«
und Daseinsproblemen, dann hat er den Leuten etwas zu sa«

gen. Und dies gerade in direkter Anknüpfung an die Bezie«

hungen zwischen Elternhaus und Schule, die ja durch das
Kind einfach gegeben sind. Sei es in Besprechung mit einzel«

nen Eltern, sei es in gemeinsamer Aussprache. Mit klugem,
ich möchte sagen mit psychologischem Takt, läßt sich alles an
die Menschen heranbringen, vorab an die Suchenden. Und
welche Eltern sind nicht Suchende, wenn es sich um dasWohl
ihrer Kinder handelt. Es darf natürlich nicht Vielwisserei ge«
trieben werden, die man den Leuten an den Kopf wirft, um
sich zu zeigen. Die Menschen sind im allgemeinen geistig
nicht so armselig dran, daß sie nicht für richtige Geistesnah«
rung empfänglich wären. Und wenn der Lehrer als der Berufs«
erzieher, der „Pädagoge vom Fach" solcher Maßen die gei«
stige Führung zu übernehmen weiß, dann ist auch sehr viel
für eine bessere, gerechtere Einschätzung, für seine Achtung
erreicht, die seinem verantwortungsvollen Amte zukommt.
Er ist dann nicht mehr bloß der Schulmeister, der um seinen
Lohn Angestellte der Gemeinde, des Staates. Nicht in geist*
tötender Vereinsmeierei, als „Mädchen für Alles" soU er sich
betätigen. Sondern als Führer, Berater der Suchenden in
ernsteren Angelegenheiten soll man ihn unentbehrlich finden.

Da und dort im Bündnerland, im übrigen Schweizerländ*
chen, taucht das Problem der Volkshochschule auf. Leider
haben wir immer noch keinen sinnvolleren Namen für die
schöne Sache. Dies Problem ist immer vorerst eine Unruhe,
ein Suchen. Meist ist darin schon enthalten eine vielstim*
mige Unklarheit. Und doch liegt das Einheitliche, Einigende
wohl, wo es wirkhch erlebtes Suchen ist, darin, daß nach
einem tieferen Lebensinhalt gesucht wird. Der eine glaubt
ihn im Wissen zu finden, ein anderer in der Kunst, ein Drit»
ter in sozialer Erfassung des Daseinsproblems usw.



95

Das Volkshochschulproblem ist vor aUem ein Suchen
nach einem Sinn des Daseins, nach einer Weltanschauung.
Der Kribskrabs des Alltags genügt nicht für jene Suchenden.
Sie ahnen, daß alles Tun und Lassen, alles Dasein einen Sinn
haben sollte, nur wissen sie ihn nicht zu finden. Das Wis»
sen tut es nicht aUein, gewiß nicht. Wissensakrobatik schafft
kein ausgeglichenes, harmonisches Weltbild. Sonst wäre
nicht gerade unsere Gegenwart an sich selbst irre geworden,
und wäre nicht gerade heute das Volkshochschulproblem
aufgetaucht.

Den Menschen, wie überhaupt alles Wesen, in einem ein*
heitlichen universalen Zusammenhang erfassen zu können,
und aus diesem Ganzheitszusammenhang seinen Lebenssinn
zu finden, und diesen Sinn des Daseins als eine Aufgabe zu
verstehen und die Lösung dieser Aufgabe als Lebenspflicht
jedes Einzelnen anerkennen zu lernen, das wäre ein positi*
ves Ziel einer Volkshochschule. Der Wege zu diesem Ziel
gibt es gewiß viele. Das Wissen um empirische Wirklichkeit
ist ja wohl oft eine Grundlage, auf die dann aufgebaut wer*
den kann. Wissen muß zur Weisheit werden, und wird es,
wenn in allen Tatsächlichkeiten, die man wissend feststellen
kann, ein höherer Sinn gesucht wird und wäre es nur das,
daß uns bewußt wird, wo die Grenzen unseres Erkennens
liegen. Der Mensch ist nicht Selbstzweck. Wenn dem Su«

chenden die Schöpfung, Tier und Pflanze und „Totes" zum
Mysterium wird, dann ist er fähig, vor dem Geschöpf wieder
Ehrfurcht empfinden zu können. Im Geschöpf ehrt der er«
kennende Mensch den Schöpfer am aufrichtigsten. Diesen
Grundsatz als lebendigen Drang und Wille in unsere mensch*
liehe Gesellschaft hineingestellt, wieder mehr gegenseitige
Achtung gefordert und gegeben, ist schon ein großes Stück
wirklich gelebte Weltanschauung. In dieser gegenseitigen
Hilfe zur Menschlichkeit liegt dann wohl eine Ausgeglichen*
heit, eine Auflösung der Disharmonie in ein harmonisches
Weltbild. In diesem Sinne ist das Volkshochschulproblem
ein Doppeltes: Arbeit an sich selbst und ein Führerproblem.
Nicht jeder kann sich den Weg selbst erarbeiten, um Klar*
heit zu bekommen über sein Wollen. Führer sind Jahrhun*



96

derterscheinungen. Der Suchende muß am rechten Quell
schöpfen, um satt zu werden. Das Dasein aus einer Einheit
begreifen zu können ist Harmonie, jede Vielheit wird als
solche stets wieder zum Problem. Damit sind wir an un*
serem Ausgangspunkt angelangt. Der Kreislauf ist geschlos*
sen. Gehen wir an die Arbeit.

Verzeichnis der bisher von Prof. Dr. Paul Häberlin er*
schienenen Werke:
Wissenschaft und Philosophie, Ihr Wesen und ihr Verhältnis,

2 Bände. Verlag Kober, Basel 1912.
Ueber das Gewissen. Verlag Kober, Basel 1915.

Das Ziel der Erziehung. Verlag Kober, Basel 1917.

Wege und Irrwege der Erziehung. Verlag Kober, Basel 1920.

Kinderfehler als Hemmungen des Lebens. Verlag Kober,
Basel 1921.

Der Gegenstand der Psychologie, Eine Einführung in das
Wesen der empirischen Wissenschaft. Verlag Springer,
Berlin 1921.

Der Leib und die Seele. Verlag Kober, Basel 1923.

Der Geist und die Triebe. Verlag Kober, Basel 1924.

Eltern und Kinder, Psychologische Bemerkungen zum Kon*
flikt der Generationen. Verlag Kober, Basel 1919.

Der Beruf der Psychologie, Nach der Basler Antrittsvor*
lesung. Verlag Kober, Basel 1923.

Die Grundlage der Philosophie, Berner Antrittsvorlesung.
Verlag Kober, Basel 1914.

Symbol in der Psychologie und Symbol in der Kunst. Vor*
trag. BenteH A.*G„ Bümpliz 1916.


	Neue Wege in Psychologie und Pädagogik : Versuch ihrer Darstellung aus dem Werke Prof. Paul Häberlins

