Zeitschrift: Jahresbericht des Biindnerischen Lehrervereins
Herausgeber: BlUndnerischer Lehrerverein

Band: 42 (1924)

Artikel: Neue Wege in Psychologie und Padagogik : Versuch ihrer Darstellung
aus dem Werke Prof. Paul Haberlins

Autor: Schweizer, J. / Haberlins, Paul

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-146601

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-146601
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Neue Wege
“in Psydhologie und Padagogik

‘Versudh ihrer Darstellung aus dem Werke Prof. Paul Haberlins

Von Dr.]. Schweizer

Einleitende Vorbemerkungen

Das Werk Paul Hiberlins ist noch im Entstehen begrit:
fen, keineswegs abgeschlossen. Und doch lif3t sein bisheriges
Schaffen schon die Grundziige desselben erkennen und deren
grofe Bedeutung ahnen. Unser Jahrhundert mul} sich auf:
ratfen, das Umlernen zu lernen. Und zwar ist dies ja wohl
in allen Lebensgebieten notwendig. Im Gebiete der Erziehung
aber vor allem. Das Erziehungsproblem ist gerade durch
Paul Haberlin so klar und eindringlich ins Zentrum aller Le-
bensgestaltung geriickt worden, daf} es einfach eine unum-
gangliche Notwendigkeit ist, hier die Neuorientierung vor
allem zu betonen.

Um die zentrale Bedeutung der Erziehungsfrage fiir das
gesamte Verhalten des Menschen dem Menschen gegeniiber
hervorzuheben, versuchte ich, die Kernpunkte der Erzie:-
hungslehre Haberlins als in seinem ganzen bisherigen Schaf:
fen verankert zu zeigen, soweit die Raumverhiltnisse es ge-
statteten. Auf jegliche Vergleichung und Wertung wurde
selbstverstandlich verzichtet, als nicht in diesen Rahmen
gehorend. :

Zitate sind jeweils dem als Randtitel vermerkten Buch
entnommen, sofern ich nicht eine andere Quelle ausdriick:
lich angegeben habe.



12

Daf} ich das Ganze gerade unter diese zwei Haupttitel
brachte, wird der Leser nach der Durchgehung der Arbeit
ohne weiteres verstehen.

Ein Verzeichnis der bisher erschienenen Werke Prof.
Dr. Paul Haberlins findet sich. am Schlufy angefiigt.

Die Einheit

Nicht in jedem Menschen wird die Welt und das Dasein
zum Problem. Oder wollen wir sagen, dauernd zum Problem!
Es ist doch wohl moglich, dafl den weitaus meisten Menschen
die Frage nach dem Sinn der Welt, des personlichen Lebens
wenigstens einmal sich vor ihnen einfindet. Vielleicht nur
flichtig, schattenhaft tauchen Zweifel auf. Vielleicht aber
stellen sich diese Urfragen immer und immer wieder ein. Sie
lassen den Menschen nicht mehr los. Er muf} sich mit ihnen
beschaftigen. Stets fiihrt eine halbwegs geloste Frage zu
einer andern: Eine ununterbrochene Kette von Zweifeln,
Fragen, relativ befriedigsgenden Antworten, die wieder eine
Frage in sich schlieBen! Der Mensch ist zum Sucher gewor:
den. Er sucht nach einem Verstehen der Welt, nach einer
tieferen Einsicht ins unendlich-mannigfaltige Getriebe des
individuellen und kosmischen Seins, nach einer eindeutigen
Antwort auf die Frage nach dem Sinn all dieses uniiberseh-
- baren Geschehens in ihm und um ihn. Das Wissen um das
Wissen wird zum unbegreiflichen Ritsel. Mit einem Wort:
Er sucht nach Weltanschauung. Die unendliche Mannigfal-
tigkeit ist fiir das menschliche Erkennen unfaf’bar, verwir-
rend! Aber: Warum ist es nicht moglich, da® der Mensch
diesen pulsierenden Lebensstrom einfach als solchen hin-
nimmt, ja sich dessen gar nicht bewuf’3t wird? Daf er in
diesem uniibersehbaren Strom einfach mitschwimmt, ohne
sich des Mitschwimmens bewuf3t zu werden? Gewif3, gerade
weil in der Unendlichkeit alles Einzelgeschehens doch ein
Einigendes, Zusammenhaltendes sich kundgibt, gerade
darum wird die Unendlichkeit zum Problem. Wir selbst, je-
der Einzelne, ist in diesem Einigenden, Einheitlichen inbe-
griffen, und im Namen der Einheitlichkeit wird die Vielheit



13

zum Problem. Damit stehen wir schon vor einem Grund-
stein des Weltanschauungsgebaudes Paul Hiberlins. Diese
Einheitlichkeit tordert die Problemstellung sogar. Es ist ein
immanenter Drang im suchenden Menschen, alles in eine
Einheit zu bringen, die Disharmonie, die in der verwirrenden
Vielheit liegt, in Harmonie aufzulosen. Hiberlin nennt dies
den mystischen Zug des philosophischen Typus. Es ist das
Streben -nach Universalitdt in seinem Weltbild. Aber nicht
nur dies! Wir stehen dem Kosmos nicht blof3 beschauend
gegeniiber. In jedem Atemzug, in jedem Erleben eines
Teiles, eines Einzelnen dieser unserer Welt miissen wir uns
mit ihr auseinandersetzen. Solche Auseinandersetzung zeigt
stets eine passive und eine aktive Seite. Wir werden von je:
dem aufler uns Liegenden beeinflufdt und beeinflussen jeg:-
liches Objekt, das in unsere Einfluf3sphire gelangt. Und dies
erfihrt ja jeder in jedem Augenblick: Es geniigt nicht, daf}
der Mensch einfach in irgend einer Weise mitmacht, daf} er
blof} ziellos sich irgendwie verhalt seiner Umwelt gegeniiber,
sondern er sucht ein ganz bestimmtes Verhalten. Die philo-
sophische Personlichkeit, wie Hiberlin diesen Suchenden
nennt, weifd um den Unterschied zwischen richtigem und un-
richtigem Verhalten, zwischen Gut und Bose. Sagen wir kurz:
Das Gewissen ist der Mafdstab, nach welchem wir unser Ver-
halten in jedem einzelnen Fall richten konnen, unser Ver-
halten zum rechten Verhalten gestalten konnen. Diese E{hi-
zitdt ist der zweite Grundzug des philosophischen Typus.
Die ethische Einstellung verlangt von uns, daf3 wir alles in
ihrem Sinne und in ihrem Namen werfen. Alles Einzelne ist
im universalen Ganzen inbegriffen. Jedes Einzeldasein ver-
vollstandigt das Ganze erst zum Ganzen. Es ist fur dieses
notwendiger, integrierender Bestandteil. Es hat nur im Hin-
blick auf das universale Ganze seinen bestimmten Wert. Die-
sem Wert jedes Einzelobjekts gegeniiber miissen wir uns so
verhalten, daf’? diese Wertzuerkennung im Verhalten zum
Ausdruck kommt, und nicht blo3 dem Menschen, sondern
jeglichem Objekt gegeniiber. Die normative Gestaltung des
Menschen samt seiner ganzen Umwelt zu dem, wie es sein
sollte, wenn alles im Allganzen inbegriffen sein sollte, ist die



Wissenschaft
und Philo=
sophie

14

Idee der Philosophie. Sie soll verwirklicht werden. Damit
wird die philosophische Frage zur Kulturfrage. Denn als
Kulturirage im weitesten Sinne bezeichnet Haberlin ,,die Er-
hebung des Daseins zu der ihm durch inneres Gesetz vorge:
schriebenen Gestaltung”’. Diese Zielsetzung allem Seienden
gegeniiber ist Metaphysik. Diese Metaphysik hat gewif
nichts Gespensterhaftes an sich. Sondern sie enthilt einen
wohl von jedem schon geahnten Grundkern: Die Erhebung
des Endlichen zum Unendlichen.

Die Frage nach dem Weg zu diesem Ziel ist eine metho-
dische Frage, letzten Endes eine padagogische Frage. Wir
erkennen das Ziel nicht ohne weiteres und erkennen auch
den Weg nicht, ohne darauf hingewiesen zu werden. Das
Seiende, die Welt wie sie ist, soll zu dem Seinsollenden umge:
staltet werden. ,In dieser universalen Hoherbildung liegt
nichts anderes als die Tatsache, dal} die Philosophie als
ganze, als universale Piddagogik bezeichnet werden kann.”
,In der Tat ist das, was wir gewohnlich Pidagogik nennen,
nichts anderes als Philosophie in Anwendung auf den wer-
denden Menschen, den Zogling” Wir werden diese hohe
Auttassung aller Erziehung spiter schon besser zu verstehen
vermogen. In der Tatsache, dafd im Menschen jene univer:
sale Norm, jener Zug zur einheitlichen Hohergestaltung des
Daseins einfach gegeben ist, liegt die Moglichkeit aller Er-
ziehung. Nun ist aber leicht einzusehen: Wenn dieses hohe
Ziel des Soseins alles Daseins gefordert ist, so muf3 die Reali-

‘tat, an welcher dies Ziel verwirklicht werden soll, die Wirk-

lichkeit wie sie ist, zuerst erkannt werden. Dieses Erkennen
des Gegebenen ist die Aufgabe der Wissenschaft. Wissen
ist also mnicht Weltanschauung im Sinne der philo:-
sophischen Personlichkeit, sondern dieses Wissen wird erst
zur Weisheit, wenn man ihm einen Wert im Gesamtplan des
Universums anzuweisen vermag. Dem Verhiltnis der Wis:
senschaft zur Philosophie ist Hiaberlins grof3es Erstlingswerk
gewidmet (Wissenschaft und Philosophie, 2 Binde, Basel
1912). In diesem Werk sind die Grundziige des ganzen
Schaffens Hiberlins, wie es sich jetzt entwickelt, in ein Gan-
zes gebracht. Was ist Wissenschaft? Was ist Philosophie?



15

Welche Beziehungen bestehen zwischen den beiden? Wis-
senschaft schafft erst ein theoretisches, sinnliches Weltbild.
Sie ist allein nicht imstande, ein harmonisches Weltbild zu
geben. Sie stellt Tatsachen fest. Aber sie bewertet diese
Tatsachen nicht in bezug auf das Daseinsproblem. Sie ist aus:
driicklich keine Wertwissenschaft. (1. Band ,,Wissenschaft”.)
Die Form des Lebens und der Inhalt desselben sind (im 2.
Band) schon in elementarer, prachtig klarer Darstellung aut-
gezeigt. Hier wird gefragt nach dem, was sein soll, nicht
mehr nur die wissenschaftliche Frage wird gestellt, nach
dem was ist.

Wie lange haben wir schon auf diese ganz eindeutige
Klarstellung des Verhiltnisses zwischen Wissenschaft und
Weltanschauung, wollen wir einmal sagen, gewartet! Und
es gibt hier keine Kompromisse. Alle die ,,Wissenschaften”,
welche sich aus falscher Auffassung des philosophischen
Problems berufen oder doch sich berechtigt glaubten, Welt-
anschauung vermitteln, erarbeiten zu konnen, sehen sich
endlich in die Schranken ihrer einseitigen Empirizitit zu-
rickgewiesen. Das tiefe Faustproblem, die Einsicht darin,
.,daf} wir nichts wissen konnen”, existiert noch, ist von keiner
Wissenschatt in keiner Beziehung gelost worden. Noch im-=
mer kann man die Notwendigkeit des Wissens nicht wissen,
sondern ,,nur’ verstehen aus einem universalen Seinsollen-
den, in das wir alles Gewufdte einreihen miissen. Und dies
universale Einbeziehen jeder Tatsache selbst, ist eine Mani-
festation der Universalitat selbst. Nein! Im Gegenteil: Wir
verstehen jetzt im Beginn des 20. Jahrhunderts jene stets
wieder erschiitternde Einsamkeit im alten, gotischen Studier-
zimmer Faust’s erst recht wieder. Haitte das letzte Jahr-
hundert Goethe wenigstens dort ernst genommen, wo er am
tiefsten schirfte, wir hidtten an unserer Kultur nicht so zu
zweifeln gebraucht am Anfang des neuen Jahrhunderts, 150
Jahre nach Kant und 100 Jahre nach Goethe.

Auf den Inhalt des ganzen Werkes einzugehen, wire sehr
verlockend. Wir haben aber hier nicht Raum dazu. Die
Andeutungen miussen genligen, um wenigstens zu zeigen,
wie Hiberlin das Erziehungsproblem als Ganzes in den hoch-



Der Gegen=
stand der
Psychologie

16

sten Fragen verankert. Und um anzudeuten, daf} das so maf3-
los tberschitzte wissenschaftliche ,,Weltbild” zwar notwen-
diger Bestandteil, aber eben nur Teil einer harmonischen
Weltanschauung bildet. ,,Es gibt in der Welt noch andere
Aufgaben als die Wissenschaft, und andere Aufgaben erfor-
dern andere Wege. Es gibt auch andere Wahrheiten als
empirisch-wissenschaftliche, und diese Wahrheiten sollen
und wollen gefunden sein, so gut wie die wissenschaftlichen.
Wenn wir uns tiber eine Gemeinheit entriisten, so urteilen
wir nicht wissenschaftlich, und es steht dahinter keine wis:
senschaftliche Wahrheit. Hat darum die Anerkennung
keinen Sinn? Diirfen wir darum, ja sollen wir nicht unter-
scheiden zwischen Gut und Bose, Schon und HaBlich, weil
solcherlei Urteile nicht empirisch und wissenschaftlich ge-
funden oder begriindet werden konnen? Wo bliebe dann
das, was wir Kultur heiflen, — ja wo bliebe das Grofite und
Schonste in der menschlichen Geschichte?” (Grundfrage
der Philosophie.)

Es ist aber durchaus so gemeint: Ohne Wissenschaft gibt
es kein harmonisches Weltbild. ,,Wir miissen die Welt wie
sie ist, kennen, bevor wir wissen konnen, was zu tun ist, da-
mit sie wird, wie sie sein soll.” Das Seinsollende kann nur
an dieser durch Wissen festgestellten Wirklichkeit sich dar-
stellen. Es fridgt sich jetzt eben nur, wie diese Wirklichkeit
aussehe, an der wir das Seinsollende gestalten sollen. Wir
stehen hier vor der Frage nach dem Wesen der empirischen
Wissenschaft. Und hier treffen wir nun auf einen zweiten
Grundstein: Der Begriff der Wirklichkeit.

Man nennt ja die Naturwissenschaft (Biologie, Medizin,
Physik und ihre Hilfsdisziplinen) die empirische, eben Er:
fahrungswissenschaft. Nun aber: Was heift erfahren?
Wenn ich iiber einen Stein stolpere, dann habe ich diesen
Stein ,,erfahren”, ich habe ihn dann empirisch festgestellt.
Treten wir etwas naher an diesen ,,Stein” heran. Was ist es,
das mich dariiber stolpern lie3? Doch der Stein! Ja, aber
hinter diesem Begriff muf} doch ein Etwas sein, das ich mir
vorstellen kann. Und hinter der Vorstellung muf} der Inhalt
derselben liegen. Ich muf} etwas wahrnehmen, auf Grund



17

dessen ich dann die Vorstellung bilden kann, denn den
»otein” selbst habe ich ja nicht im Kopf. Es war ein Un-
durchdringliches, das mich hinderte, meine Aktion, meine
Bewegung auszufiihren. Die Undurchdringlichkeit (natiirlich
nur relative) ist eine Wirkung des Steines, ist seine Aktivitat,
seine Funktion. Und dies ist mir passiert: Meiner Funktio-
nalitit, die sich dem Stein gegenuber auch in relativer Un-
durchdringlichkeit duflerte, stellte sich eine fremde Funktio-
nalitit gegeniiber. Und in diesem Sinne reden wir dann
von einem Wirklichen. Und alle Wirkung geht auf Funktion
zuriick. Und dieser bestimmte Wirklichkeitscharakter {(im
Fall des Zusammentreffens mit dem Stein die Undurch:-
dringlichkeit) ist potentiell stets vorhanden, und wird aktiv
jeweils in der Begegnung mit einem andern Wirkenden, mit
einer andern Wirklichkeit. Er ist.nichts anderes als die
Eigenschatt der betretfenden Wirklichkeit, des Objekts.

Die direkte Bekanntschaft mit dem Stein war aber nicht
eine Erfahrung, sondern: Spontan war’s ein Wahrnehmen
von einer Wirkung, resp. Gegenwirkung eines Wirklichen,
ohne dafl an Undurchdringlichkeit oder etwas anderes ,,ge-
dacht” worden wire. Urspriinglichst war’s nur ein Wahr:
nehmen einer Wirkung, eines Wirklichen. Erst hinterher in
der Besinnung, in der Reflexion, der denkenden Ueberlegung
tber das soeben Wahrgenommene mache ich die bewufte
Feststellung von etwas Undurchdringlichem, das in seiner
spezifischen Weise mir entgegenwirkte. Und erst jetzt
stelle ich die Wirkungsweise als ,,Undurchdringlichkeit” vor
mich. Diese Vorstellung ,,Undurchdringlichkeit” ist ein
wesentlicher Bestandteil des Begriffes ,,Stein”.

Wir verstehen jetzt: Wahr—mehmen heifdit eben, etwas
als wahr, als daseiend anerkennen. Was ich fiir wahr nehme,
dem anerkenne ich Wirklichkeitscharakter. Dadurch, daf}
ich einem Daseienden Wirklichkeitscharakter zuerkenne,
gebe ich ihm einen gewissen Wert, es hat fiir mich Reali-
tatswert, Wirklichkeitswert: Es ist eine Zugehorigkeit fesi:
gestellt zu etwas, das aber schon vorausgesefzt wird, sonst
gebe es ja die Zugehorigkeit nicht. Sondern das Einzelne
stiinde isoliert, nur fiir sich bestehend da. Wie es ja die ur-

Z



18

spriingliche Wahrnehmung wirklich ist. Aber die bewufte
Feststellung einer Einzelwirklichkeit ist schon ein Einreihen
des Einzelnen in die Gesamtwirklichkeit. Diese letztere wird
so zum Mafdstab, zur Norm der Wertzuerkennung fir alles
Einzelwirkliche. Der Wahrnehmende fihlt sogar die Aut-
forderung, die Verpflichtung, einem Wahrgenommenen
Wirklichkeitszugehorigkeit anzuerkennen. Es kann gewil’
niemandem moglich sein, ein Wirkliches als nicht Daseiend
zu beurteilen. Denn diese Norm steht auflerhalb meines Be:-
liebens. Ich bin selbst ein Wirkendes, vom ndmlichen Maf3:
stab als Teilwirklichkeit anerkannt. Die gleiche Norm der
Wertzuerkennung gilt fiir mich, als selbstwahrgenommenes
,Ich”, und fiir das Objekt. Nur insofern ich von der glei-
chen Wirklichkeitsnorm Wirklichkeitswert erhalte, kann ich
ein aufler mir liegendes Objekt der Beurteilung als unter die
gleiche Norm fallend beurteilen. Und insofern fallt Subjekt
und Objekt des Urteils zusammen. Sie sind identisch in be-
zug auf die Wirklichkeitszugehorigkeit. Wahr:-nehmen ist
also vor allem zunichst Selbstwahrnehmung, Selbstwirk:
lichsetzung. ,Ich” ist der Inbegriff des Wirklichen schlecht-
hin. ,In der Wahrnehmung, die ja vorerst Selbstwahrneh:
mung ist, ist jeder Zweifel an der eigenen Wirklichkeit aus-
geschlossen.” ,,Jeder Urteilende ist sich seiner eigenen, aber
auch nur dieser seiner eigenen Existenz gewif3.”

Und doch anerkennen wir aufler unserer eigenen Wirk:
lichkeit auch noch aufler uns Seiendes als Wirklich! Der
Widerspruch 10st sich relativ leicht: ,,Fur die Antwort auf
diese Frage muf} stets daran festgehalten werden, daf3 Urteil
tiberhaupt nur moglich ist durch Identitikation des Urteils-
subjekts mit dem Urteilsobjekt.”” Wir setzen das Objekt,
das beurteilt werden soll, als ein Auchwirkliches uns gleich,
wir identifizieren es mit unserer Eigenwirklichkeit. Wir an-
erkennen es als ein Auch—Ich. Aber dieses Auch—Ich mufite
eben durch die Identifikationsstufe hindurch, es wurde nur
mittelbar unter die (ich—hafte) Wirklichkeitsnorm gestellt,
und diese Mittelbarkeit gibt ihm den Charakter des Frem-
den. Es ist ein Fremdwirkliches. ,Damit ist eine Dualitdat
alles empirischen Materials gegeben: Ich und Nicht—Ich.”



19

Es ist Ich in Fremdform, das aber doch als Auch—Ich Wirk:
lichkeitscharakter zeigt. Es ist auch ein Ich in Funktion.
Somit ist alles Wahrnehmungswirkliche Ich—Funktion. Das
Wahrnehmungsmaterial der empirischen Wissenschaft ent-
halt also Inhalte mit reinem Wirklichkeitscharakter und
solche mit Fremdwirklichkeitscharakter.

Die reine Wirklichkeitsform nennen wir psychisch. ,,Psy-
chisch heif’t dasselbe wie ich—haft.” ,Der Inhalt jeder
Selbstwahrnehmung ist ein psychisches Subjekt in psvchi-
scher Funktion.” Statt ,,psychische Funktion” ist der Aus-
druck Handlung der treffendste. Als Seele bezeichnet Haber:
lin allen Inhalt jeder Selbstwahrnehmung, also alles unmittel-
bar Wirkliche. Die Fremdform, in der das Fremdwirkliche
erscheint, bezeichnet man als physisch, korperlich. Und da
alle Fremdform der Wirklichkeit durch die Sinne vermittelt
wird, heifdt sie auch die sinnliche Form. Damit ist der
psychophysische Doppelcharakter alles Fremdwirklichen
aufgezeigt. Und zugleich ist die Art und Weise gegeben, wie
diese psychophysische Dualitit vom Standpunkt der dvna-
mischen Psychologie Hiberlins verstanden sein will. Wer
von der alten Auffassung der Wirklichkeit noch eingespon:
nen ist, hat ja wohl etwas Miihe, zu erkennen, daf} erst hinter
dem ,,Handgreiflichen” die Wirklichkeit, das Wirkende liegt,
und daf} das, was bis jetzt als Wirklich angeschaut wurde,
nur Erscheinung dessen ist, was als Funktion, als Auch—Ich
uns sich offenbaren will. Dieser Wirklichkeitsbegriif hat ja
schon stets in den Weltanschauungen vergangener Jahrtau-
sende und Jahrhunderte existiert. Aber mit dieser zwingen-
den Logik ist er hier erstmals als psychologischer Begriff er-
faf3t worden. Doch wir haben nicht zu vergleichen.

Wie manchmal schon ist das Problem Korper und Seele,
Stoff und Kraft ,,gelost” worden. Die Doppelspurigkeit aller
Erscheinung ist schon von je als philosophisches Problem
aufgetaucht. Jedes philosophische System, die Jahrtausende
tiberdauernden und die kurzlebigen muf3ten sich mit dieser
Dualitat auseinandersetzen. Fir den Menschen speziell for-
muliert heifd3t dies Problem Leib und Seele.



Der Leib
und
die Seele

20

Hiberlin widmet diesem Problem eine besondere Schrift,
der wir erst etwas folgen mussen: Die Wirklichkeit besteht
aus Einzelwahrnehmungen. Jede derselben steht ganz iso-
liert da, sie haben urspriinglich keine Beziehung zueinander,
sie allein ergeben kein einheitliches Weltbild. Erst der
menschliche Geist, aus der Einheit geboren, will Einheitlich-
keit in die zusammenhanglose Vielheit bringen. Alle Wahr-
nehmungen zusammen ergeben ein eindeutiges (-wider:
spruchloses) und allumfassendes, universales Weltbild. Jede
Einzelwahrnehmung ist wahr, wenn sie sich in den eindeu-
tigen, universalen Wahrheitszusammenhang einfigen lafit.
Eindeutigkeit und Universalitdt ist die Form der Wahrheit.
Wissenschaft sucht die Wahrheit in diesem Sinn, somit ist -
Eindeutigkeit und Universalitit das formale Prinzip aller
Wissenschaft. Aus diesem Prinzip holt sie das Kriterium
fur Wahr oder Falsch jeder Wahrnehmung. Aufgabe der
Wissenschaft ist es, aus dem intuitiven, eben unmittelbaren
Wahrnehmungsmaterial das Wahre auszuwihlen und syn-
thetisch zu einem Gesamt-Weltbild zu formen. Die Wissen-
schaft glaubt grundséfzlich an die Moglichkeit, wahrneh-
mend die Wirklichkeitselemente zu erfassen, in den Wahr-
nehmungen die Bausteine fir das Weltbild der Wirklichkeit
zu finden. Dieser Glaube an den Wirklichkeitscharakter der
Wahrnehmung ist das materiale Prinzip der Wissenschaft.

Von zwei Wahrnehmungen, die subjektiv eben immer
wahr sind, aber einander in objektiver Betrachtung, eben mit
Riicksicht auf die Einfiigbarkeit in den universaleindeutigen
Zusammenhang sich widersprechen, muf} eine falsch sein.

Aller Wirklichkeit, also allem Wahrnehmungswirklichen,
liegt Funktion zugrunde, ein Wirkendes, ob wir es mit einer
sinnlichen (Fremd:) Wahrnehmung oder mit einer Selbst:-
wahrnehmung zu tun haben. Der Begriff des Physischen
fallt nicht innerhalb den Wirklichkeitsbegriff. Wissenschaft
darf niemals Korperlichkeit und Seelenhaftigkeit gleich-
setzen. Die Korperlichkeit als Wirklich gesetzt und die See-
lenhattigkeit als Wirklich gesetzt, sind zwei Wahrnehmun-
gen, die sich widersprechen. Damit ist die prinzipielle For-
derung der Eindeutigkeit und Einheitlichkeit verletzt. Unsere



Zl

Urteilsnorm, die eine einzige und unteilbare ist, duldet nicht,
daf} diese zwei sich total widersprechenden Wahrnehmungs-
wirkliche als gleichbedeutend nebeneinander bestehen kon-
nen. Eines von beiden muf} falsch sein. Das materiale
Prinzip der Wissenschaft, das noch von jeher zu Recht be-
stand, schlief3t die Korperlichkeit als eines Wirklichen, als
- einer Wirklichkeit, aus. Es mogen noch so oft Theorien iiber
das so viel diskutierte Korper-Seelen-Problem aufgestellt
werden, im Namen der Wissenschaft, in sog. wissenschaft:
lichem Kleide, immer huldigen diese Vertreter der Wissen-
schaft einer vollig unzuldssigen Auffassung. Es fehlt dann
eben an der Prizision der Begriffsaufstellung und der Be-
griffsanwendung. ,,Sie sind Vertreter eines unvollkommenen
Zustandes der wissenschaftlichen Selbstbesinnung, und nicht
konsequente Vertreter der wissenschaftlichen Grundsatze.”
. »ie haben in der Korper-Seelenfrage den kopernikanischen
Weg noch nicht beschritten.”

Die verschiedenen Theorien, welche iiber das Problem
aufgestellt wurden, lassen sich in zwei Gruppen unter-
bringen:

1. Die Parallelitatstheorien. Bald wird die Parallelitat so
aufgefafdt, daf’ das korperliche ganz unabhingig vom seeli-
schen Geschehen neben diesem hergehe. Bald werden die
beiden Reihen in Parallele gesetzt, aber mit gewissen gegen-
seitigen Beziehungen ‘gedacht, also nicht Zufallsreihen, son-
dern aufeinander bezogene Zweckreihen.

2. Die Wechselwirkungstheorien. Hier ist bald das phy-
sische Geschehen die Ursache alles Psychischen oder umge:-
kehrt: Alles Seelische ruft einem adaequaten physischen
Ausdruck. Denken wir hier an die nicht sehr geistreiche
Auttassung, dafd Gedanken und alle andern seelischen Phae-
nomene wie Gefithle, Willensimpulse, Absonderungen der
Gehirnmasse seien. Wir konnen hier auf die klare, einge-
hende Diskussion all der Argumente dieser Theorien nicht
eingehen. '

Nur der eine Hinweis bringt uns ja ganz nahe an die Lo-
sung des Dualitatsproblems heran. Warum wird die Zwei-
deutigkeit zum Problem? Eben weil unser Denken durch-



22

aus ein einheitliches, eindeutiges Weltbild verlangt. ,Im
Namen der Eindeutigkeit wird alle Zweideutigkeit zum
Problem.” Das schon erwihnte formale Prinzip macht ja
die Wissenschaft erst zur Wissenschaft. Oder will eine der
vielen ,,Wissenschaften” behaupten, daf} sie nicht einen ein-
deutigen Zusammenhang zwischen den einzelnen Erschei-
nungen suche? Der heutige wissenschaftliche Betrieb sieht
allerdings einer solchen Auffassung oft verzweifelt dhnlich.
Aber daran ist ja nicht das wissenschaftliche Prinzip schuld,
sondern ihr jeweiliger Vertreter. , Das Verhaltnis der Kor-
perlichkeit zur seelischen Wirklichkeit ist allerdings in ge-
wissem Sinne ein Parallelverhiltnis, nur nicht eine Paralleli-
tit zwischen zwei Gebieten der Wirklichkeit, sondern eine
Parallelitit zwischen der Wirklichkeit (es gibt nur eine) und
ihrer Erscheinung fiir den fremden Beobachter, welche Er:
scheinung die ganze Korperlichkeit ausmacht.” Von diesem
klaren, eindeutigen Standpunkt aus haben die iibrigen Theo:-
rien nicht mehr viel Bestechendes an sich.

Die metaphysischen Theorien suchen das eigentlich
Wirkliche hinter dem Seelischen und Korperlichen. Ein un-
bekanntes Drittes, das die verschiedensten Bezeichnungen
erhilt, soll erst die Wirklichkeit darstellen.

Die beiden monistischen Theorien des Materialismus und
des Spiritualismus erfahren ebenfalls ihre Beleuchtung. Die
Erstere halt die Korperlichkeit fiir den alleinigen Wirklich-
keitscharakter. Die Seelenhaftigkeit, das Funktionelle, sei
nur Schein, Illusion oder so etwas, mindestens aber nur ,,sub-
jektive Erscheinungsform des eigentlich Wirklichen, des
Korperlichen.” ,,Man kennt ja diese Auffassung als Ver-
machtnis einer kiirzlich vergangenen Epoche zur Geniige...
Mit dem Schwinden der Mode wird die Absurditdt dieser
Theorie wohl ziemlich allgemein eingesehen werden.” Der
Spiritualismus aber behauptet, alles Wirkliche sei psychisch,
und nur psychisch. Diese Lehre fillt tatsachlich zusammen
mit derjenigen Hiberlins. Intuitiv hat der Spiritualismus
das Richtige erfaf’t, aber mehr nur als Dogma verkiindet.
Erst jetzt gibt der eindeutige Standpunkt Hiaberlins dieser
Wirklichkeitslehre die zureichende Grundlage.



23

Damit kehren wir wieder zum Verhiltnis der Wissen=
schaft und der Psychologie zuriick. Alles unmittelbar Wahr-
genommene, nicht durch die Sinne Vermittelte, alles Ichhafte
ist psychisch. Alles Duhafte ist auch psychisch. Aber_dies
Fremdwirkliche wird erst wahrgenommen, wenn es sich mit:
tels der korperlichen Erscheinungsform unsern Sinnen wahr:
nehmbar macht. Es ist weder nur Psychisch noch blof3 Phy:
sisch, es ist Psychisches in korperlicher Erscheinungsform.
Es ist psychophysisch. :

Nun aber: Das Lachen eines Menschen kann ich unwill:
kiirlich als mit gleichem Erleben identifizieren. Diese fremde
Funktionswahrnehmung wird unmittelbar als eine Ich-
Gleiche festgestellt, nicht als eigene Funktion, aber wie eine
eigene anerkannt. Ich finde mich als Wahrnehmungssubjekt
in der fremden Funktion wieder. ,,Die Fremdfunktion erhalt
die gleiche funktionelle Bestimmtheit, wie die Inhalte der
Selbstwahrnehmung.” Die Identifikation mit dem fremden
Geschehen erreicht den hochstmoglichen Grad. Solche
durch maximale Identifikation vermittelte Wahrnehmung
heif3it das Verstehen.

Die freudigen Spriinge und das muntere Gebell eines Hun-
des glauben wir auch noch zu verstehen, aber vielleicht doch
nicht mit der gleichen Sicherheit, Bestimmtheit, wie wir es den
Freudenauflerungen eines Menschen gegeniiber imstande sind.
Diese Identifikation der Wahrnehmungen des Hundegebells
ist nicht mehr maximal, sondern graduell etwas schwicher.
Wir haben nur noch Ich-Aehnlichkeit. Nur ist der Grad
der Aehnlichkeit noch ein hoher. Beobachten wir eine Cro-
cusflur nach einer Regennacht, wenn die Sonne auf die Wiese
herunter lacht! Die Kelche offnen sich weit. Bleibt man
nicht unwillkiirlich stehen vor diesen Blumengesichtern. Et:
was klingt in uns mit! Was ist’'s? Gewif nicht der physikali-
scheVorgang der Ausbreitung der Kronblatter. Wir vermuten,
ahnen noch die Vorginge in den Pflinzchen, ein deutliches
Zusammenklingen von gleichem Erleben ertont, aber doch
etwas unsicher, unbestimmt. So lieffen sich viele Abstufun-
gen des Verstehens feststellen. Die Amobe im Wasser:
tropfen, die ,gierig' nach eBbaren Bakterien umbher-



24

schwimmt! Kurz: Wir haben solchen Vorgingen gegeniiber
nur noch unbestimmtes Verstandnis, mifttlere Identifikation.

Und erst jener Stein, an den wir schon einmal stiefien!
Verstehen wir jene (relative) Undurchdringlichkeit, mit wel-
cher er sich mir als einem auch (relativ) Undurchdringlichen
gegeniiber stellte? Nein, wir verstehen seine Wirklichkeit
nicht mehr. Wir anerkennen hier einfach noch ein Wirk: |
liches, Wirkendes, Funktionelles. Wir haben hier nur noch
minimales Verstehen.

Diese drei Stufen der Identifikation sind also nur
graduell, nicht prinzipiell voneinander verschieden. Es sind
die drei Reiche:

1. des bestimmt Seelischen, od. Personlichen, der Personen:
2. des nicht mehr bestimmt Seelischen, des Psychoiden, des

Organischen, der Organismen;

3. des unverstanden Funktionellen. Wir haben nur noch
ein Es, ein Etwas, ein Ding vor uns, Anorganisches.

Der Mensch steht dem Menschen als wohlverstandene
Personlichkeit gegeniiber, Tiere und Pflanzen bilden die
mittlere Gruppe, ohne scharfe Grenze zwischen Person-
lichem und Organischem. Der Uebergang wird durch Zwi-
schenstufen - allmihlich vermittelt. Es gibt personliche
Funktionen, die wir weniger verstehen, als manche Aeufie-
rungen eines Tieres. Auch das Organische geht durch Ueber-
gange ins Reich des Anorganischen iiber. Aber durch die ge-
samte Umwelt gilt: Wahrnehmungswirklichkeit ist nur psy-
chisch. Fremdpsychisches erscheint in physischer Form. Das
Korperliche ist gewissermafien das Substrat, mittels dessen
das Funktionswirkliche, die Funktion, sich manifestiert. Es
wird ja wohl noch einige Zeit vergehen, bis die ziinftigen
Wissenschaften aller Schattierungen voll verstanden Psychi-
sches nicht mehr mit Psychisch iberhaupt verwechseln. Das
Suchen nach verstidndnisvollerem Erfassen der Wirklichkeit
(wir verstehen jetzt diesen Ausdruck) ist gewifl schon vor-
handen und hebt sich gegeniiber den mechanisch-physikali-
schen Theorien der Wirklichkeit wohltuend ab. Ich meine
hauptsachlich die Richtung des Vitalismus innerhalb der
Biologie und die Tierpsychologie. Nur ist dieses Suchen



25

noch ohne sichere Fithrung, ohne klare Problemstellung. Die
ungemein vertiefende Erfassung der Wirklichkeit als eines
Wirkenden, als der Wirkung eines Psychischen, vermag
wohl die notige Klarheit ins wissenschaftliche Denken zu
bringen. Aber vorderhand wird es an gewichtigen Wider-
spriichen nicht fehlen. Und Haberlin erledigt auch gleich
zwei der bedeutendsten:

»Es gibt nun aber aufler dieser wahrnehmungsanalyti-
schen noch zwei notwendige Fragestellungen: die wissen:
schaftskritische und die erkenntniskritische, welche sich mit
jeder meinungshaften Einstellung, so auch mit der rein wahr:
nehmungsmafligen ,Auffassung’ der psychophysischen Dua-
litit zu befassen haben.”

Wie muf} sich die wissenschaftliche Kritik zu der psycho-
physischen Doppelspur alles Fremd-Wahrgenommenen stel:
len? Nun, alle Wissenschaft geht auf Wahrnehmung zu-
rick, ihr Material der Untersuchung sind nur unreflektierte
Wahrnehmungsinhalte, arbeite sie am Mikroskop, oder am
Teleskop, am Hebelapparat, am Seziertisch oder in der che-
mischen Kiiche, oder grabe sie in Archiven nach Jahrtau-
sendschatzen. ,,Das materiale Prinzip, das sie hierbei an-
wendet, ist dann doch nichts anderes als ihr Bekenntnis zu
diesem empirischen Material als ihrem einzigen Material.”
Damit ist dann gesagt, daf} sie in diesem Wahrnehmungs-
material das Wahre grundsitzlich zu finden glaubt. Als
Wahr wird anerkannt, was dem Streben nach einem einheit-
lichen, widerspruchslosen Weltbild sich eindeutig fiigt, in
diesem formalen Prinzip ist das Kriterium fiir Wahr und
Falsch gegeben. ,,Und der allgemeine Charakter jedes Wahr-
nehmungsinhaltes besteht eben darin, daf} dieser Inhalt wirk-
lich ist, und damit ist dann unlosbar verbunden, daf} diese
Wirklichkeit psychisch gedacht ist.” Wahrnehmen kénnen
wir nur ein Psychisches in Funktion. Das Physische hat fur
die Wissenschaft eine gewisse Bedeutung, nicht indem sie
ein psychophysisches Problem konstruiert. Sondern das Phy:=
sische als Phaenomen an und fiir sich ist eine wissenschaft-
liche Frage: ,,Warum erscheint Fremdphysisches gerade in
dieser Form?”



26

Die Erkenntniskritik dagegen fragt darnach, ob dasWahr-
nehmungswirkliche zuldnglich sei zur Erkenntnis: Ist der
Wirklichkeitsbegriff der Wahrnehmung zur Bildung von Er-
kenntnis geniigend. Die Erkenntniskritik fragt nicht, ob
psychisch oder physisch, sondern darnach, ob auch das
Psychische als Wirklichkeit blof} eine subjektiv bedingte Er-
scheinungsform sei wie das Physische. ,Du gleichst dem
Geist, den du begreifst, nicht mir”, ist ein erkenntniskriti-
scher Satz! Wird er uns auch von der Einheit alles Wirkli-
chen zugerufen, und nicht blo3 vom Erdgeist? Das wiirde
also heiflen: ,,Ist die empirische (psychische) Wirklichkeit
ihrerseits die wahre Wirklichkeit?” Haiberlin bejaht die
Frage, ohne an dieser Stelle auf ihre letzte Begriindung ein-
zutreten.

Es steht also fest: Das Material der empirischen Wissen=
schaft besteht aus Verstanden-Psychischem (maximal Ver:
standenem) und Unverstanden-Psychischem (minimal Ver:
standenem). ,,Um das Korperliche kiimmert sich empirische
Wissenschaft nicht.” ,,Denn prufbar ist nur, was von vorn:
herein als wahrheitsmoglich in Betracht kommt, was Wirk-
lichkeitscharakter trigt.” Wenn alle moglichen, fiir immer
moglichen, Wahrnehmungsinhalte voll verstanden wiren, so
wire die Schatfung eines bestimmten, verstandenen Weltbil:
des moglich. Dies wire die Aufgabe der ideellen Psycho:
logie. Die Losung dieser Aufgabe ist aus zwei Griinden nicht
moglich: Einmal ist nie die Totalitit aller Wahrnehmungs:
inhalte gegeben, denn jeder zukiinftige Moment schafft wie-
der neue. Und ferner sind ja ein grofBer Teil der Wahrneh:-
mungsinhalte nur minimal verstanden. Um nun doch einen
einheitlichen, universalen Wahrheitszusammenhang schatfen
zu konnen, kann das minimal verstandene Wahrnehmungs:
material durch psychologische Deutung voll zu verstehen ge-
sucht werden. Solches Verstehen ist dann natirlich nur
hypothetisch, und das Weltbild, das daraus gebildet werden
kann, ist mit dem Charakter des Vorlaufigen behaftet. Die
psychologische Forschung hitte dann die Aufgabe, mehr und
mehr das hypothetisch Verstandene zum maximal Verstan-
denen zu erheben. Dieser universale, bestimmt psychische



27

Zusammenhang, also ein durchwegs verstandenes Weltbild,
ist eben der Gegenstand der Psychologie, er ist vollstindig
gekennzeichnet durch das formale und das materiale Prin-
zip. Die ideelle Psychologie ist somit die empirische Wissen-
schaft.

Nun kann man aber auch den umgekehrten Weg einschla-
gen, um wenigstens zu einem einheitlichen, gleichartig be-
schaffenen Wahrnehmungsmaterial zu gelangen. Man kann
alles Wahrnehmungswirkliche als unverstanden erkldren,
also auch dem Verstanden:-Psychischen gegeniiber auf den
Personlichkeitscharakter verzichten. So erhilt man das Bild
einer unpersonlichen Dingwelt. Solche Wissenschaft hat es
dann nur noch mit Dingen zu tun, auf Verstehen derselben
wird verzichtet. Diese Dingwelt fassen wir ja zusammen als
»Natur”. Diesen Weg der Schaffung eines entpersonlichten
Weltbildes geht die Naturwissenschaft. Der Unterschied
gegeniiber der Psychologie ist darin zu suchen, ,,daf3 Natur-
wissenschaft die Natur haben will, die Psychologie will sie
verstehen”. Das Weltbild der Naturwissenschaft ist nicht
falsch, nur unbestimmt, unpersonlich, starr, irreal, unwirk-
lich. Und doch: Trotz aller Entpersonlichung des Wahr:
nehmungswirklichen, trotz aller Miihe, den psychischen Ge:-
halt daraus zu eliminieren, ist es eben doch nicht maglich,
nur reine Korperlichkeit sich vorzustellen, ohne jedes Psy-
chische, das mitgedacht wird. Ja es ist schon so! Selbst die
exakteste der naturwissenschaftlichen Disziplinen, die Phy:
sik, denkt sich die Wirklichkeit halt doch funktionell, man
muf} sich ja nur ihre Terminologie darauf hin ansehen: Ener-
gien, Krifte, Bewegungen, Funktionen, Valenzen usw. Be:-
sinnen wir uns nur noch einen Augenblick bei jenem Stein,
bei dem wir uns schon einmal aufhielten. Gewif3, jene Un-
durchdringlichkeit bleibt uns zum grofiten Teil unverstan-
den. Und fast scheint es, als ob die Gesetze der Erschei:-
nungswelt, in denen er seine Wirkungsweise zeigt, zur Kon-
struktion des Weltbildes, eines starren allerdings, geniigten.
Aber konnen wir uns begnugen damit, daf? wir von allem
Wirklichen, Funktionellen des Begriffes ,,Stein” absehen?
Undurchdringlichkeit! Sucht nicht doch der forschende



Der Geist
und die
Triebe

28

Geist noch immer weiter? Auch wenn's ein wirklichkeits-
fremder Physiker wiare? Vermeinend, das Unbefriedigende
im erstarrten Weltbilde liege in der noch mangelnden
,,Griindlichkeit” der Forschung. Er fingt an zu zerlegen.
Aber ist mit dem Begriff Atom der Wirklichkeitscharakter
als eines Funktionellen entfernt? Liegt nicht in der modern:-
sten Theorie vom Bau der Atome erst recht wieder der Sinn
eines Wirkungsmoglichen! Das Atom, ein mikrokosmisches
Planetensystem mit Zentralkern und kreisenden Elektronen!
Welches System so priachtig die Ableitung der Quanten-
theorie gestattet. Damit ist die Physik dem erstarrten Welt-
bild entschieden ferner geriickt. Taucht nicht in jeder Hand
voll Staubpartikelchen, vor jedem Stein, die Wirklichkeit als
einer Psychisch-Funktionellen vor unserem Geiste auf! Das
Einzelne ist als solches nicht mehr ein nur Einzelnes, Zufil-
liges, Zusammenhangloses, sondern Auswirkung, Teilver:-
wirklichung des Universalwirklichen, alle Einzelfunktion ist
Funktion der Gesamtseele.

Nun ist aber Funktion, eben eine Aktion eines Funktions-
subjektes, psychologisch betrachtet nichts anderes als Hand-
lung. Alle Handlungen jedes Einzelwirklichen bilden einen
einheitlichen Zusammenhang, den Handlungszusammenhang.
Der einzelne Handelnde, ,,das Handlungssubjekt, ist keine
eigentliche Personlichkeit, sondern nur Teilpersonlichkeit,
Teil der Gesamtpersonlichkeit, des Universums als des
Handlungssubjektes”. Im Einzelnen handelt das Universum
oder wir konnen auch sagen: Die Universalhandlung ist auf:
geteilt in die ganze Mannigfaltickeit der Einzelhandlungen.

~Der Mensch ist in ununterbrochener Handlung, Aktivi-
tat, begriffen. Handlung ist die Form des Lebens. Was in
der Handlung jeweils die Form, die Gestalt bekommt, das
ist der Inhalt der Handlung, und damit der Inhalt des Le-
bens. Damit stehen wir schon vor jener eigenschonen, le-
bendurchstromten Elementarpsychologie Haiberlins, ,,Der
Geist und die Triebe”. Wer zwar von der sog. Schulpsycho-
logie herkommt, und dann dieses Buch in die Hand nimmt,
der wird etwas erstaunt sein ob dem, was hier alles als Ele-
mente der Psychologie aufgefafit wird. Kennt man aber die



29

Fundamentalbegriffe der empirischen Wissenschaft Haber-
lins einigermafien, dann wird einem dieses Buch zu einem
klaren, wunderbar  einheitlichen Ganzen, zu einem empi-
risch-wissenschaftlichen Bau reinsten harmonischen Stils,
in dem kein Stein entbehrt werden kann. Wir konnen kaum
skizzenhaft den ganzen Band von 500 Seiten durchwandern.
Aber wenigstens wollen wir zu zeigen versuchen, wie Form
und Inhalt des menschlichen Lebens im universalen Sinn ver-
ankert ist. Schopenhauer hat einmal gesagt, daf} ein System
um so mehr an innerem Wahrheitswert gewinne je einheit:
licher, einfacher, klarer dieses System erfaf3t und dargestellt
sei. Er wollte natiirlich diesen gewifd nicht anzuzweifelnden
Satz vorerst auf sich selbst angewendet wissen. Und wohl
mit einigem Recht. Aber noch tretfender zeigt sich die
Wahrheit jenes Satzes dem Schaffen Hiberlins gegeniiber.
~ Jedes Einzelwirkliche ist jederzeit ein Gebilde der Ge:
samtwirklichkeit. Gebilde ist Gebildetes, Gewordenes. Je-
des Einzelwirkliche, jedes vor uns liegende Objekt ist nur in-
sofern ein Wirkliches, als es wirkt, sich idndert, verindert,
handelt. Denn aille Wirkung ist immerwihrendes Anders:
sein. Wenn wir sagen, es sei fortwahrende Zustandsande:-
rung, so verbinden wir schon Zustandlichkeit mit Dauer des
Zustandes. Zustand ist aber dauerlos! Zustand ist ein Ver:
wirklichtsein einer Verinderung, in diesem Zustand ist aber
schon wieder potentiell eine neue Zustandsinderung vorge:-
bildet. Alle Einzelzustinde bilden in jedem Moment den
Gesamtzustand des universalen Ganzen. Diese kontinuier-
liche Kette von Einzelzustinden bildet den Werdenszusam:-
menhang. ,,Leben ist so die nimmerruhende, alles ergreifende
- Verinderung, aufgefaf3t als autonome Verianderung, d. h. ak-
tive, funktionelle Selbstverinderung”’, und auch der Mensch
ist ein in seiner Totalitat sich stets verinderndes Gebilde.
Nun ist aber fiir unser Erkennen diese stete Aenderung,
Verinderung, nicht absolut, sonst kdmen wir ja gar nicht
zum Begriff des individuellen Lebens. Denn mit Leben
verbinden wir die Vorstellung von etwas Voriibergehendem,
das aber doch eine relative Konstanz aufweist, eine gewisse
Dauer zeigt. Im Grunde genommen aber hebt jedes kleinste



30

Teilgeschehen den ganzen Zustand auf zugunsten des
Neuen, und im nichsten Moment ist auch dieser Verande:
rungsverlauf schon wieder vom nachstfolgenden aufgehoben.
Wir sind ganz in der Nihe der Frage nach dem ersten Zu-
stand, oder besser der ersten Zustandsinderung, welche dann
die kontinuierliche Kette von Veranderungen ausgelost hitte.
Fur unser Denken gibt es keinen Anfang und kein Ende
des Geschehens, damit auch nicht des individuellen Lebens.
Jede Entstehung ist immer mit dem vorausgegangenen Welt-
zustand in genetischem Zusammenhang, im Werdens:Zu:-
sammenhang. Entstehung, Vererbung, Fortpflanzung,
Wachstum, Krankheit, Tod, alle diese genetischen Lebensbe:-
griffe werden nur begritfen aus diesem ganzen, dynamisch:-
psychologischen Wirklichkeitszusammenhang. Es sind nicht
mehr aus dem einheitlichen Geschehenszusammenhang her:
ausgelOste, isolierte mechanisch-physikalische Begritfe, wie
wir sie ja zur Geniige kennen. Sie sind psychologische, eben
empirisch-wissenschatitliche Begriffe, und als solche in den
unbegrenzten Strom des Werdens einbezogen und damit
hineingestellt in das in seiner universalen Einheitlichkeit
in sich ruhende Sein.

Werden, Aenderung, Verinderung, Aktivitit, Funktion,
in psychologischer Betrachtung Handlung, ist stes ein Ver-
halten eines Ich, dem aufler dem Ich Liegenden gegeniiber.
Jedes solche Verhalten ist bestimmt gerichtet, ist nicht ein-
fach irgend ein Verhalten. Jede Handlung hat eine bestimmte
Richtung! Der Ausgangszustand einer Handlung veriandert
sich in den Endzustand in einem bestimmten Sinne. Im Ver:
hiltnis des Ausgangszustandes zum Endzustand ist die Rich-
tung der Handlung enthalten.

Was durch die Handlung erreicht werden soll, also eine
entsprechende Verinderung des Objekts, ist das Ziel der
Handlung. Die Disposition ist die Summe der hierzu notigen
Eigenschaften. In diesen Eigenschaften, die die Handlung
ermoOglichen, ist das Ziel der Handlung so eine Art wie vor:
gebildet, potentiell vorhanden. Ich kann mir nichts als
Ziel der Handlung setzen, fiir dessen Erreichung die Eigen-
schaften nicht vorhanden sind. Ein auf ein spezielles Objekt



31

gerichtetes Ziel heifdt die Absicht. Zwischen der beabsich:
tigten Objektveranderung und dem Ausgangszustand besteht
eine Spannung, es ist das Interesse. Im Interesse ist die ganze
neue, zu bildende Zustindlichkeit potentiell vorhanden. Die
Verfolgung eines Interesses wird mit einer gewissen Energie
durchgefuhrt. Was heif3t das aber, daf3 Energie notig ist?
Mit Energie iiberwindet man ja Widerstinde. Jede Bearbei-
tung, Veranderung eines Handlungsobjektes fordert Energie.
Jedes Objekt, auf das ich mein Interesse richte, leistet einen
Widerstand. Es stellt meinem Interesse sein Interesse ge-
geniiber. Jede Einzelwirklichkeit, jede Besonderung be:-
deutet eben eine Verschiedenheit des Interesses. Und weil
doch im Grunde alles Einzelwirkliche in einheitlichem Zu-
sammenhang steht, miissen diese Einzelinteressen aufeinan-
der stofen. ,,In einer Welt funktionell verbundener Einzelwe:-
sen steht Interesse gegen Interesse.” Alles Handeln ist Aus-
einandersetzung zwischen zwei verschiedenen Interessen.
Auch der eigene ,,Zustand” des Handlungssubjektes kann
zum Ziel einer Verinderung werden. Dies geschieht stets in
der innern Handlung. Ja, jede Handlung ist zugleich auch in-
nere Handlung, denn jedes Zusammentreffen mit einem Ob-
jekt schafft eine neue Zustindlichkeit auch des Subjekts.
Psychologisch gefafit, sind folgende Etappen, Phasen
einer Handlung festzustellen: Erlebnisphase, Gefuihlsphase,
Wissensphase und Tatphase. Hiaberlin zeigt sie ganz instruk-
tiv am Beispiel einer ganz einfachen Handlung: Ein Bleistift
rolit tiber die Schreibpultplatte herunter! Zwei differierende
Interessen treffen zusammen. Das Interesse des Handlungs-
subjektes differiert von demjenigen des Handlungsobjektes.
Das Interesse des ersteren, nehmen wir an im indifferenten
Zustand sich befindend, wird durch den rollenden Stift alte-
riert, erregt, nicht etwa nur ein Sinnesorgan. Sondern im
Moment, wo der rollende Stift in die Sphire des Subjekt:
interesses springt, ist dieses aus seinem Gesamtgleichgewicht
gebracht, es wendet sich ganz intensiv dem Stifte zu. Dieser
letztere absorbiert fiir eine gewisse Zeit den grofiten Teil
des Gesamtinteresses. Das Zentrum -verliert die Fiithrung,
diese geht an die Peripherie uiber. In den meisten Fillen wird



32

aber diese Exzentrizitait wieder korrigiert. Das Zentralinter-
esse gewinnt die Fithrung wieder zuriick. Aber es ist natiirlich
jetzt nicht mehr dasselbe, wie am Anfang. Denn es hat in-
zwischen das Objektinteresse rezipiert. Zwischen dem alten
Interesse und dem nunmehrigen neuen besteht eine Span-
nung, die nichts anderes ist als das Getfiihl. Dies Getfiihl ist
eine Zustandlichkeit des Gesamtindividuums. Wir kennen
positive und negative Gefiithle. In einer Gefiihlsphase einer
Handlung sind stets beide Komponenten vorhanden, nur
herrsch entweder das positive (das ,,Lustgefiihl”) oder
das negative vor (das ,Unlustgefiihl”), und je dar-
nach wird dann der Gefihlszustand bezeichnet. In un-
serm Falle des rollenden Stiftes besteht jedenfalls ein nega-
tives Getfiihl, die positive Komponente kommt nicht zur Gel:
tung. Die dominierende Gefiihlsqualitat bestimmt nun die
Richtung des weitern Verlaufes der Handlung. ,Im Getfiihl
konzentriert sich die Absicht der Handlung, die bestimmte
Richtung des weitern Verlaufes, es ist der weitertreibende
Faktor und heift insofern das Motiv der Handlung.” Die
Absicht nimmt bestimmte Gestalt an, wird zum Plane der
Objektgestaltung. Was vorher im Gefiihl potentiell vorhan:
den war, wird nun aktiv, ,,das Plangebilde trigt die Form des
Wissens”. ,Dieses Wissen ist die Form, in welcher auf der
Stufe des Planes der Inhalt des Gefiihls dem Individuum ge-
genwartig wird. Man hat sich daran gewohnt, diese Funktion
als das Organ des Bewuflfseins zu bezeichnen.” Das Objekt
ist jetzt in seiner Interessenbeschatfenheit gewuf3f. Es han:
delt sich also durchaus nicht um die korperliche Gestalt.
Wenn das Handlungsobjekt um diese Interessen weif3, dann
versteht es das Objekt. Das Verstehen-Wollen, die gewollte
Schatffung dieses Verstindnisses ist das Urteil. Das Ziel der
Handlung ist aber noch kein Wirkliches, sondern erst ein zu
Verwirklichendes, eine Aufgabe. Die Beschaffenheit des Ob:
jekts wie es sein sollte, wird in der Form des Wissens die
Phantasie genannt. Es ist intuitive, nicht reflektierte, Phanta-
sie. Das Wissen um das Objekt in seiner Eigenschaftlichkeit
ist der erste Schritt zur Behandlung des Objekts. Das nega-
tive Gefithl des Mif¥fallens am rollenden Stift geht iiber in

-



33

das Wissen dariiber, wie das Objekt sein sollte, damit das
zentralisierte Interesse des Handlungssubjektes nicht mehr
differiert mit dem Objektinteresse (des Stiftes). Das zentra-
lisierte Interesse wird wieder mehr peripher bestimmt, die
Peripherie erlangt wieder mehr Fithrungscharakter. Aber
nicht so, daf3 das Zentralinteresse als Ganzes ausgeschaltet
ware. Nein! Die peripheren Interessentendenzen sind nur
mehr eine Modifikation des Zentralinteresses in dem Sinne,
daf3 sie im Dienste der giinstigsten Objektbearbeitung, im
Hinblick auf das Zentralinteresse also zweckmaf’ig ,,han-
deln”. Es ist nicht richtig, einfach von einer motcrischen
Reizleitung zu reden. Wenn auch der Abschlufl der Hand-
lung jetzt noch ,,einfach” darin besteht, daf’ das Objekt er-
griffen und ihm eine stabilere Ruhelage gegeben wird. Das
anfanglich negative Gefiihl geht damit iiber in ein partiell
hauptsachlich positives.

‘Es ist etwas Eigenartiges um diese Psychologie der Hand:-
lung. Und fiir Manchen wird diese Auffassung wohl fast zu
neu sein, zu dyvnamisch. Alles Tun und Lassen als ein vom
Zentralinteresse erfaf3tes Geschehen aufgefaft, der gesamte
Organismus eine einheitliche dynamische Wirklichkeit, die
stets als Ganzheit jedes aufler ihm Liegende erlebt. Die bis-
herigen Begriffe von Sinnesorganen, die, wenn ein Reiz
,kommt”, ihn ins Gehirn leiten und nach seiner Umwand-
lung in der Umschaltzentrale wieder durch die motorischen
Bahnen an die motorische Peripherie weitergeben, Reizaper:
zeption, Reizleitung usw., sind in dieser Psychologie der
Handlung umgegossen in eine Serie von Handlungsphasen,
die aber ganz und gar nur im Dienste des in sich geschlos:
senen Individualinteresses stehen.

Es will uns auch nicht mehr zusagen, wenn dieser Mecha-
nismus der Kathederpsychologie in einen elektro-dynami-
schen Vorgang umgewandelt wird: Auf einen aufgenomme:-
nen Reiz soll ein Elektronenhagel ins Gehirn jagen, hier
einen Elektronenaufstand erzeugend und als ein Elektronen-
gewitter wieder an die Peripherie wettern. Damit ist das
ganze Geschehen nur etwas anders, aber immer noch theo-
retisch sinnlich erfaf3t. Erinnern wir uns doch daran, daf} die

3



34

Elektronen schlieBBlich doch die Vehikel der Funktion sind.
Im ubrigen bekommt man erst einen tieferen Einblick in
diese dynamisch-psychische Auffassung der Lebenstorm,
wenn man bedenkt, dafl solche einfache ,,Normal’:Hand-
lungen (Beispiel des Bleistiftes), wohl selten vorkommen. In
der Regel ist das ganze Geschehen einer Handlung selbst
komplexer Natur. Innere wie dufiere Handlung zeigen wohl
im Typus stets die gleiche Phasenfolge. Aber es konnen alle
Handlungen in ihrem Verlauf gestort, unterbrochen, durch-
kreuzt (von einem stirkeren Motiv einer andern Handlung)
abgebrochen werden. So konnen Handlungen verzogert,
aufgeschoben, event. spiter wieder aufgenommen werden
oder auch nicht. Die Form des Lebens als ein Handlungs-
ganzes ist ein unendlich mannigfaltig verschlungenes Ge:-
webe von innern und duflern Einzelhandlungen.

Bildet eine Wahrnehmungstiuschung den Ausgangspunkt
der Handlung, so entstehen die abnormen Handlungen: Hal-
luzination, Illusion, Traum, Suggestionsgebilde, hypnotische
und hypnoide Vorginge. Wihrend Fehlhandlung, Zwangs-
handlung und Handlung mit pathologischem Einschlag unter
den Begriff der neurotischen Handlung fallen.

In jeder Handlung konnen einzelne Phasen ausfallen, wo-
von uns hier namentlich das Ausfallen der Wissensphase
noch etwas interessieren soll. Wir haben dann namlich die
sogen. unbewufdte Handlung. Bewuf3tsein! Unbewul3tsein!

Die Ausfiihrungen Hiberlins iiber das Problem des Be:
wuftseins mogen diejenigen etwas uberraschen, die mit den
,.Begriffen” der Schulpsychologie arbeiten. In dieser ist Be-
wubtsein bald so eine Art Schubfach, in dem alle moglichen
Inhalte placiert werden konnen, bald wird es definiert als
»lebendiges Sein”, das Bewufdtsein als die Form des Lebens
betrachtend. Hiberlin dagegen faf3t es als ein Teil, eine
Phase des lebendigen Geschehens, Handlung genannt, auf.
Bewufditsein ist nun mehr ein Organ des Gesamtinteresses,
mittels dessen die Handlung einen bestimmten Charakter
erhalt. Bewufltsein ist ein Funktionsmodus, dessen Fehlen
aber die Handlung, den Werdensgang des Ganzen nicht un:-



35

moglich macht. Unbewuf3te Handlungen sind ja sogar sehr
haufig. ‘

Hier stoflfen wir auf einen Denkfehler, der der analvti-
schen Psychologie passierte: Auch das ,,Unbewufite” ist na-
turlich nicht eine Art Schublade, in welche alles Mogliche
hineingestopft werden kann, was im Bewuf3tsein nicht Platz
hat. Nichtbewuf3tsein, Unbewufdtsein ist eine Ausfaller-
scheinung, ein Negatives. , Jede Spaltung des Menschen
oder seines Lebens in ein Bewuf3tsein und ein Unbewufitsein
ist Mythologie.” Es gibt unbewufite Handlung ja! Aber
dann ist eben Bewufdtheit nicht da. Uebrigens faf3t Hiaber-
lin die Bewuf3theit als ein Phaenomen auf, das in allen mog:
lichen Intensititsgraden vorhanden sein kann. , Géinzlich”
unbewufdte Handlung ist immer noch minimal bewuft, und
bis zum maximalbewuf3iten Handeln sind alle Uebergangs-
stufen festzustellen.

Vergessen ist ein Unbewuf3t=-werden bewufit-gewesener
Vorginge. Totales Vergessen liegt dann vor, wenn das Ob:-
jekt aus allen Phasen der betrettenden Handlung, auch aus
der Erlebens- und der ihr folgenden Gefiihlsphase verschwin-
det. Solche Objekte konnen dann auch nicht mehr erinnert
werden. Erinnerungsinhalte sind also aus der Wissensphase
verschwunden, konnen aber wieder hervorgeholt werden.
»Wo Erinnerung vorliegt, war Unbewuf}t-:gewordenes vor:
handen.” Wir konnen auf die scharfsinnige Auseinanderset:
zung iber die Bewufitseinsphaenomene, die eine wohltitige
Klarung in den heillosen Wirrwarr hineinbringen, nicht
niher eintreten.

,,Das Sein der Wirklichkeit ist ewiges Werden.” Werden
ist eine ununterbrochene Kette von Handlungen. Alle Hand-
lungen eines Individuums geschehen in und als Auseinander:
setzung mit der Umwelt, wobei zu dieser Umwelt auch sub-
jektive Zustinde gehoren (innere Handlung). Jedes Hand-
lungssubjekt ist zugleich auch Handlungsobjekt, d. h. bear-
beitetes Objekt eines Fremdinteresses. Jedes Einzelgesche:
hen kann nur begriffen werden im Zusammenhang des Ge:-
samtgeschehens. Die Form des Einzellebens hat nur einen
Sinn als Inbegriff einer Universalform. Nichts was ge-



36

schieht, geschieht aus sich selbst, ohne ein Eingereihtsein
in ein Totalgeschehen. Und wie die Form des Lebens, so ist
auch das, was zum Formen, Gestalten treibt, das Interesse je-
der Handlung, nicht etwas, das im Individuum selbst seinen
Anfang und sein Ende hitte. Sondern auch dies Einzel-
interesse ist nur verstindlich, wenn es als Ausflul} eines
universalen Gesamtinteresses erfaBdt wird. ,So wie Physik
das Bewegende im einzelnen Korper sich als universale Ener-
giequalitdat denkt, und so den einzelnen. Vorgang nach seiner
Tendenz aus dem Ganzen erkldrt, so muf} auch die Psycho-
logie, soll sie den Namen der Wissenschaft verdienen, jedes
Einzelinteresse in seiner universalen Bedeutung zu erfassen
suchen und alles Handeln des Einzelwesens aus der Moti-
vation des Gesamtlebens zu verstehen trachten.” Alles
Werden ist Handeln, autogene, aus sich selbst gewollte
Selbstverinderung. Aber diese Verinderung ist nicht eine ab-
solute, sonst wiirden wir ja nie einen Zustand feststellen
konnen. Gewordenes hat eine relative Dauer, wenn auch
die Form nur relativ konstant ist. ,,Es ist ein Anderswerden,
das gebiandigt ist von relativer Konstanz, ein Kontinuum all-
mahlichen Vergehens und allmahlicher Erneuerung, dies ist
gerade der Begriff des Lebens.” Alles Einzelinteresse ist
dauernd nicht befriedigt. Kaum scheint ein ,,Wollen” erfullt
Zu sein, ist es schon von einem nachsten Streben iiberholt.
Eine Form ist geschaffen, sofort wendet sich das Interesse
iiber sie hinaus, einem andern zu Gestaltenden zu. Verin-
derung und Konstanz halten sich gewissermaf3en das Gleich-
gewicht. Wenn ja ein Interesse absolut befriedigt wiirde,
horte die Wirkung auf, und nur Wirklichkeit ist Leben, wie
Leben sich nur in Wirklichkeit, in Funktionalitdt manifestie-
ren kann.

Das Lebensinteresse zeigt also zwei Komponenten: Die
Verianderung und die Konstanz, beide relativ, indem keine
von beiden je absolut verwirklicht sein wird. Dies ist das
Gesetz des Tendenzgegensatzes. Die beiden Komponenten
sind in einem dauernden, aber variablen Verhaltnis. Haber:
lin weist hier auf die konsequenteste der ,,Wissenschaften”
hin, auf die Physik: Sie kennt als treibende Kraft die ,,Ener-



a7

gie”, und als Beschriankung dieser die Triagheit. Nur faf}t
sie diese letztere inkonsequenterweise nicht als gerichtete
Tendenz auf, sondern blof} als Schranke der Energietendenz.

Aber jetzt taucht nach und nach eine Frage aut: Jede der
beiden Tendenzen fiihrt zu Nicht-leben, absolut genommen.
Erhilt die Beharrungstendenz das absolute Uebergewicht
tber die andere, so tritt absolute Ruhe, Konstanz ein. Be:-
kdame die Tendenz der Verinderung absolutes Uebergewicht,
so wire absolute Verinderung das Ergebnis, das totale
Chaos. Auch das quantitative Gleichgewicht fiihrt zum ab-
soluten Stillstand. Das Verhiltnis zwischen beiden Tenden-
zen muf} also wohl reguliert, geregelt werden. Es greift hier
ein Faktor ein, der den beiden entgegenstrebenden Tenden-
zen eine Richtung ihres Verhiltnisses anweist, die weder
zum absoluten Stillstand, noch zum absoluten Chaos fiihrt,
sondern zum Sein. Sein als das eine, in sich selbst ruhende,
universale Sein aufgefaf3t. ,So stellt sich uns das Lebens:
interesse dar als ein System. Denn die Tendenzen und der
regulierende Faktor, das Einheitsstreben, der Einheitsfaktor,

gehoren notwendig zusammen.” ,,Das zu Regulierende ist
fur die Regulation ebenso notwendig wie das regulierende
Prinzip.” ,Dieser Seinsfaktor, das Universum, will das

Sein des Ganzen, und vermittelst der beiden Tendenzen das
Nichtsein des Einzelnen, dafiir das Werden des Einzelnen.”
Das universale Ganze ist in sich selbst ruhendes Sein. Der
regulative Faktor ist das Prinzip der Harmonie. Das Ge:-
samtinteresse, welches im universalen Sein erfiillt ist, ist
aufgeteilt in die Einzelinteressen.

So steht jedes Einzelne in einer doppelten Disharmonie.
Der Tendenzgegensatz in ihm selbst, der Interessengegen-
satz zu allen andern Einzelinteressen. Jede Tendenz hat
die ausgesprochene Neigung zur Exzentrizitat, jede hat die
Nichtseinskonsequenz in sich. In dieser Zwiespaltigkeit des
Lebens, dieser Tendenz zum Nichtsein einerseits und den
Zug zum harmonischen Sein anderseits liegt die Antinomie
des individuellen Lebens verwurzelt.

Die beiden Tendenzen, speziell im Menschen betrachtet,
sind nichts anderes, als die zwei Elementartriebe. Und zwar



38

die zwei einzigen Triebe. Denn was man sonst noch alles
als Triebe aufzufassen sich gewohnt war, sind nur Modifika-
tionen dieser zwei Urtriebe. Damit erreicht die Triebpsy:
chologie Haberlins eine Klarheit und Einheitlichkeit, die
kaum hoch genug eingeschitzt werden kann.

Der Veranderungstrieb ist die treibende Kraft zum Han-
deln in der Richtung des Andersseins. Sie findet ihre Be:-
schrinkung in der Tendenz zur Behauptung des Soseins, im
Beharrungstrieb. Es gibt Individuen, in welchen einer der
beiden Triebe mehr oder weniger scharf heraustreten kann,
so daf} dann die eine oder andere Tendenz dem ganzen indi-
viduellen Dasein das Geprige gibt. Ausgeprigte Beharrungs-
tendenz 1af3t eine starke Bestimmtheit des Charakters erken-
nen: Selbstbehauptung, Verteidigung, Widerstand, Macht-
tendenz sind markante Ziige dieser Triagheitstendenz. Der
Veranderungstrieb dagegen zeigt ausgeprigte Neigung zum
Anderssein, strebt nach Aufhebung des Soseins, sie sucht
stets wieder neue Individualisierung. Solche Individuen sind
daher unzuverlissig, iiberraschend, unbestindig, ohne festen
,,Charakter”. Die beiden Tendenzen konnen auch im selben
Individuum mit ihren Extremen niher beisammen liegen
oder aber weite Abstidnde aufweisen. ,Die Weite des Spiel-
raums ist individuell verschieden. Es gibt unter Menschen
weitere und engere Naturen; die ersteren sind solche, deren
Triebmoglichkeiten grofler sind, so dafl ihre einzelnen
Handlungen sich nach ihrer vorwiegenden Triebqualitit ver:
haltnismifdig stark voneinander unterscheiden konnen. Sie
sind energischer Selbstbehauptung, aber auch energischer
Selbstaufgabe fihig, wihrend die Triebschwankungen an-
derer sich in einem engern Kreise bewegen.”

So stromen, aus der einheitlich dynamisch-seelischen Aut:
fassung der Wirklichkeit klar und selbstverstindlich abge:-
leitet, die Grundziige der Triebpsychologie. Alle die man:
nigfaltigen charakteriellen Auspragungen des Menschen sind
nur Modifikationen dieser beiden Urtriebe. ,Dieses Durch-
schauen, durch die Auswirkungen hindurch bis zu den Ur-
motiven, ist ja das Hauptstiick aller Menschenkenntnis, d. h.
alles Interessenverstindnisses.” Der Beharrungstrieb bildet



39

die tiefere Ursache des Konservativismus. Selbstbehaup-
tung als ganzes betrachtet ist der Egoismus. Die so hoch ge-
priesene Zweckmaifligkeit ist Egoismus, d. h. eine im Dienste
der Selbstbehauptung stehende Triebmodifikation. Gewif
ist Zweckmaifigkeit festzustellen als Selbsterhaltungsten-
denz, aber ebenso gut auch fiir die andere Tendenz der im-
merwihrenden Andersgestaltung. Keine der beiden Ten-
denzen kann aber je Selbstzweck sein. Es offnen sich von
hier aus Betrachtungsstandpunkte der Natur gegeniiber, die
wie ein Morgenleuchten anmuten.

Wohl mannigfaltiger in ihren verschiedenen Modifikatio-
nen ist die Verdnderungstendenz. Sie kann mangels fakti-
scher Verianderung in Bildern der Verinderung sich er:
schopfen. Der Phantast, der Triumer, die Imitationssucht
gehoren hierher. Der Verinderungstrieb ist Tendenz zum
Anderssein schlechthin. Gilt die Tendenz einem bestimmz-
ten Objekt, so heil’t sie die Identifikationstendenz. Das In:
dividuum will sich bald mit einer Einzelpersonlichkeit identi-
fizieren, in ihr aufgehen; bald in einer Gruppe von Indivi-
duen (Staat, Gesellschaft, Klasse, Berufsgruppe), bald gilt
die Identitikation einer Idee, oder deren Verkorperung, wo-
bei alles mogliche als Symbol dienen kann. Diesen Identifi-
kationstrieb nennt man, im weitesten Sinne gefaf3t, Erofik.
Sie wendet sich wirklichen Objekten zu. Innerhalb der Per:-
sonenerotik ist die Geschlechtserotik eine tiefgreifende Mo-
difikation. Die Freundschaft stellt die geschlechtsindifferente
Form dar. Wir kommen ja spiter noch zu den verschieden-
sten Triebmodifikationen. Hier sollte nur gezeigt werden,
wie in einer einheitlich gefafdten, tiefgriindigen Psychologie
alle seelischen Phaenomene ihre systematische Einreihung
tinden. Was die Schulpsychologen einmal zu dieser empi-
rischen (im Sinne Hiberlins) Seelenlehre sagen werden, laf3t
sich ungefihr ahnen. Gewif3 gehoren Ermiidungskurven,
assoziationsexperimentelle Untersuchungen, Reizschwellen-
gesetz und dergl. auch dazu. Aber die Psychophysik ist nur
eine spezielle Arbeitsmethode der Psychologie.

Ein sehr sublimes Kapitel ist dasjenige tiber den mensch-
lichen Geist. Es hat ja wohl etwas Ueberraschendes, im



40

Rahmen der empirischen Wissenschaft, der Psychologie, vom
Geist sprechen zu wollen. Aber wir Menschen des 20. Jahr-
hunderts sind doch wohl bald so weit, daf3 wir das Umlernen
etwas gelernt haben. Der Mensch blof3 als Zufall in die
Welt geworfen, aus Zufall ein Mechanismus wie jeder andere
,,Mechanismus”’, wie wenn es iiberhaupt einen Nur-Mecha-
nismus gibe?! Geist! Ach, das sind jene unpraktischen
Schwiarmereien. Wir brauchen Menschen der Tat! Man
meint natiirlich die Tat der Technik, des ,,Erfolgs”. ,,Herr-
schaft gewinn ich, Eigentum, die Tat ist alles, nichts der
Ruhm”, wettert der alte Johann Wolfgang Faust. Das Ur:
teil iiber die Tat ist gleichgiiltig!" Wir begreifen ja heute erst
recht, wieso dieser ,,Faust” des 19. Jahrhunderts in seinem
Beginne geboren wurde. Aber hat nicht gerade jene Auf-
fassung der Tat jenes Jahrhundert zu einem der unheilvoll-
sten gemacht? Rettet uns diese Art von Tat allein? Oder
vermoOgen wir uns noch einmal auf den Geist zu besinnen?
Ja, was ist Geist?!

Wir haben ja schon gehort, dafd starke Triebbestimmtheit
nicht in der Richtung des Seins, der Harmonie liege. Trieb-
bestimmtheit weist stets in die Richtung des Nichtseins.

Das Einheifsprinzip reprasentiert das ideelle Ziel, die Rich-
tung der Interessen zur Gleichgewichtslage. Wer hat es
nicht schon wahrgenommen: Ein ausgesprochen triebbe-
stimmtes Verhalten ist nachher bedauert, korrigiert worden.
Dies geschieht immer in der sekundiren, innern Handlung.
. Wird das Individuum dieses Prozesses sich bewuft, dann
weild es, daf} in dem Ideal der relativen Freiheit von extre-
mer Triebherrschaft die Idee der Freiheit von der Triebbe-
stimmtheit iiberhaupt steckt, also die Idee der reinen Ueber-
subjektivitat, des reinen Seins.” ,Diese Sehnsucht nach
Freiheit von der Subjektivitit, also die Sehnsucht nach dem
Sein schlechthin ist das, was schon immer der Geist des
Menschen genannt wurde.” , Alles Geistige stammt aus je:
ner Sehnsucht.” Damit ist nicht eine transcendente Position
geschaffen, wie Mancher wohl meinen konnte. Diese geistige
Kraft, als regulierende Grofie den Trieben gegeniiber ge-
stellt, kann ja in Selbstwahrnehmung festgestellt werden.



41

Stets dann, wenn ein Verhalten zu stark vom einen oder an-
dern Trieb ,,geleitet” wurde. Wir nehmen die Zensur deut:
lich wahr als eine Forderung nach mehr Ausgeglichenheit
der Triebhaftigkeit. Diese Sehnsucht, das Ringen nach Nicht:
Exzentrizitat erzeugt in und um jeden Menschen, der diese
Geistigkeit sich errungen hat, eine Sphire von Harmonie,
von Ausgeglichenheit, die nur dem ungelibtesten Beobachter
entgehen kann. Und welchen Zauber iibt eine solche har:
monische Personlichkeit aus auf ihre ganze Umgebung!
Spricht man umsonst vom Adel des Geistes? Dichter und
Volksmund finden ja oft den treffendsten Ausdruck.

Aber wir diirfen den Geist nicht verwechseln mit dem
Einheitsfaktor, dem Harmonieprinzip. Ungeistigkeit ist die
Solidarisierung des Menschen mit der Mafilosigkeit aller
Triebhaftigkeit. Geist ist ewig unerfiillte Sehnsucht. Das
Einheitsprinzip aber ist die Erfiillung als Ganzes, als univer-
sale Einheit, ist Harmonie im Sein. Die geistige Sehnsucht
ist subjektiv, ans Individuum als integrierender Teil des All-
ganzen gebunden. ,Im Geist erklirt sich das Individuum
solidarisch, gerade als Einzelnes, mit dem Einheitsprinzip.”

Im geistigen Erlebnis erkennt der Mensch die Idee des
Seins, die Idee der Erfiilltheit, der Harmonie. Freilich geht
ihm auch die Idee der absoluten Exzentrizitat auf. Nur erhalt
diese nicht die Bedeutung eines objektiven Anspruches, wie
die Idee des Seins es tut. Der Geist macht den Menschen
unruhig, ungliicklich, wenn er gegen diesen fordernden An-
spruch der Ausgeglichenheit handelt. Gelingt ihm aber ein
Verhalten, das Triebbeherrschtheit zeigt, so fiihlt er, wenn
er den geistigen Anspruch erlebt, gewify weder Anklage noch
Vorwurf, sondern Ruhe, Befriedigung. Diese Idee der Erfiillt-
heit, des Seins, wird zum Maf3stab fiir alles Tun, zur Norm.
Die Tatsache des erlebten Anspruches der Forderung eines
aufler uns Liegenden, und doch in-uns Wirkenden, aber nie
uns ganz Gehorenden ist ja, wie der Leser schon erraten hat,
nichts anderes als das Gewissen.

Die geistige Idee will nicht das Isolierende im extremen
Triebverhalten, sie will also nicht die. Subjektivitat betonen,
das Subjekt also solches, als Einzelnes, sie will gerade ,,das



42

Aufgehobensein in der Ausgeglichenheit”. Die geistige Idee
will nicht Exzentrizitdt, sondern sie strebt zum Zentrum, sie
verkorpert das Seinprinzip, die Zentrizitit. Nur diirfen wir
Geist nicht mit mystischer Liebe verwechseln. Mystische
Liebe gilt dem All selbst in jener Ganzheit, der Erfulltheit
schlechthin. Geistige Liebe dagegen dem Prinzip der Ganz-
heit, der Harmonie, sie gilt dem Streben darnach, sie will in
moglichster Ausgeglichenheit die Harmonie im Individuum
zu verwirklichen suchen. Das gesamte menschliche Ver:
halten wird vom geistigen Streben beeinfluft. Die einzelnen
Phasen jeder Handlung erhalten ihr geistiges Geprige. Alles
innere Handeln geht dann auf die Gestaltung der Personlich:-
keit des Handelnden. In jedes Tun stromt die Anerkennung
einer ibersubjektiven Autoritit. Diese stidndige Vergeisti-
gung ist nichts anderes als die so notwendige Selbsterzie-
hung.” Nur ist Geist natiirlich nicht Ausgeglichenheit selbst,
sondern Drang, Wille zu ihr. Restlose Verwirklichung ist
nie moglich, Geistigkeit ist nur Richtung, Aktivitdat, nicht
Ziel und Ende. Das geistbestimmte Verhalten eines Men-
schen kann stets daran erkannt werden, daf} triebmafiige
Wiinsche ja wohl noch vorhanden sind, sich aber nicht
durchzusetzen vermaogen.

Der bald als selbstverstindlich betrachtete, bald resig-
niert hingenommene Kompromifd kommt eben dadurch zu-
stande, daf} geistige Interessen sich geltend machen, aber im-
mer wieder nicht rein durchzudringen vermogen. Immer
noch und immer wieder suchen sich Triebwiinsche, bald
egoistische, bald erotische, zu verwirklichen, Die aduf’erst
schone und reichhaltise Psychologie der mannigfaltigen
Kompromif3bildungen miissen wir hier iibergehen. Nur noch
einen kleinen Schritt iiber das Einzelindividuum hinaus miis-
sen wir tun: Dieses Individuum wird gerade dadurch zum
Besondern, zum Subjekt, daf} die beiden Urtriebe den Ge:-
densatz zum Geist bilden. Die beiden Triebkrifte fuhren in
‘ihrer Tendenz das Individuum vom Geist, von der Einheit
alles Seins, weg, sie isolieren es gegeniiber der geistigen Idee.
Gerade die Triebe betonen das Abgesonderte, das Einzelne,
das Subjekt. Dies ist jedoch das besondere Merkmal der



43

Beharrungstendenz, des egoistischen Triebes. Die Verdnde-
rungstendenz, der erotische Trieb will allerdings das Indi-
viduum autheben, stets wieder in irgend einem Anderen sich
auflosen, verlieren. Aber diese Tendenz ist doch auch Be-
friedigung dieser subjektiven Wiinsche. Bei allem Aufgehen-
wollen eines Menschen in einem andern, sei es in einem Ein-
zelnen oder einer Klasse, oder einem Volk usw., ist es doch
nur ein unruhiges, stets unbetriedigtes Anderswollen. Ein-
heit selbst zwischen dem Subjekt und seiner Umwelt wird
nicht geschaffen, durch keine Form der Erotik. ,[Erst die
Geistigkeit im Menschen, dieser Vertreter des Harmonie-
prinzips im Einzelnen, ist die gemeinschaftsbildende Kraft.”
Dieses Anstreben von Einheitf, von Harmonie des Strebens
innerhalb seines eigenen Selbst, oder innerhalb eines grofern
oder kleinern Kreises, in der deistigen Zusammengehorig:
keit, ist Kultur. Sie ist ein geistiger Begriff, denn Geist ist
der Wille zur Harmonie, zur Interesseneinheit.” So stehen
auch die eigentlichen Wahrzeichen der Kultur, Religiositit,
Sittlichkeit, Aesthetik im lebendigsten, unmittelbarsten Zu-
sammenhang mit den Urphaenomen alles Wirklichen: Geist
und Triebe, als dem Inhalt des Lebens. Dieser Inhalt findet
seinen Ausdruck, seine Form im Verhalten des Menschen
seiner gesamten Umwelt gegeniiber, eben in der Handlung.
Die Form des Lebens ist eine religiése, wenn in ihr die reine
Hingabe an das Sein als Unbedingtes, unabhingig von jedem
Ding, das nur Symbolwert haben kann, zum Ausdruck
kommt. Jegliches Geschopf (Mensch, Tier, Pflanze, ,,Unbe-
lebtes™) ist Hinleitung zu jenem Sein; religioses Erleben ist
Offenbarung. In dieser echten Religiositit wurzeln die bei-
den andern Ausdruckstormen des Geistes: Sitflichkeit ist die
Aufforderung an den Handelnden, die Realitdt, sich selbst
und seine ganze Umwelt im Sinne jener geistigen Tendenz,
des Seins umzugestalten, jedem Objekt zu jener geistigen
Form zu verhelfen. Der echt religiose Mensch sieht in jedem
Geschopf ein werdendes Sein. Aesthetisch ist ein Verhal:-
ten des Menschen dann, wenn es im Objekt jenes hochste
Prinzip der Einheit, der Harmonie findet. Aesthetik ist ein
Schauen. Schon ist ein Objekt, wenn es die Harmonie in



44

seiner Form zum Ausdruck bringt. Schonheit hat Symbol-
wert; Giite ist ein Verwirklichtes, hat Realitdtswert.

Nun, dies alles ist nur ein schwacher Versuch auf die tief-
sinnige Darstellung der Zusammenhinge zwischen der Form
des menschlichen Lebens, der Handlung und dem zu gestal-
tenden Inhalt hinzuweisen.

Der freie Mensdch

Ausgeglichenheit, Harmonie atmet das ganze Buch Ha-
berlins iiber Form und Inhalt des Lebens, ja das ganze Schaf-
fen des Verfassers. Eine reine, hohe Auffassung des Men-
schen vor allem, der ganzen Schopfung leuchtet uns entge:
gen. Der Mensch stammt aus der Einheit. Ein Kornchen,
das er auf den Daseinsweg mitbekommt, 1af3t ihn mit nim-
merruhender Sehnsucht wieder nach jener Einheit suchen.
Unausweichlich treibt es ihn, stets in sich und an seiner Um-
und Mitwelt diese harmonische Ganzheit zu verwirklichen.
Die Energien, die er zu diesem Zweck einzusetzen hat, trei-
ben ihn bald in dieser, bald in entgegengesetzter Richtung,
sein Sehnen zu befriedigen. Sich selbst, sein Beharrendes in
ihm, will er stets jener Einheit entgegentragen, sein Ich in ihr
aufgehen lassen. Und wie alles aus der Einheit stammt, jeg-
liches Objekt, tragt er sein Selbst jeglichem Daseienden ent-
gegen. Von irgend welchem Objekt zuriickgewiesen, da es
in gleichem Streben dem Subjekt entgegentritt, Widerstand
leistet, werden jene Energien zu heftigerem Dringen ange-
regt. Die kriftiger betonten Energien werden zu treiben-
den, antreibenden Kriften, Triebkriafte nennen wir sie jetzt.
Diese Triebkrifte sind weder gut noch bose, sie sind
schlechthin notwendig. Und ihrer Tendenz des Sichverlie-
rens in der Beharrung oder in der Veridnderung ist eine
Schranke gesetzt, es ist den Triebtendenzen stets die rich-
tende Kraft beigegeben. Sie tendieren notwendig in ihrem
ungerichteten Streben ins Ungleichgewicht, ins Disharmo-
nische, ins Nichtsein. Ausgeglichenes Verhiltnis zwischen
beiden Tendenzen zugunsten des geistbestimmten Seins ist
die stets neu zu suchende Harmonie.



45

Wenn diese tiefgriindige Psychologie Haberlins nur we-
nigstens einmal das Dogma von der Verwerflichkeit der
Triebe, von der urtiimlichen Verderbtheit des Menschen von
»Natur” aus, als vom bosen Prinzip geboren, zu zerstoren
vermag, dann ist fiir das Verhiltnis von Mensch zu Mensch
schon unendlich viel gewonnen. Wenn der Mensch nur wie-
der einmal an die geistige Bestimmung des Menschen glau-
ben lernt, dieser Bestimmung sein Vertrauen entgegen:
bringen kann, wenn er im andern Menschen wieder den
Menschen achten lernt! Es liegt etwas unendlich Versohnen:-
des in diesem Glauben an die Geistbestimmtheit des Men-
schen, ja jedes Objektes, dem der Einzelne begegnet.

Ein schoner Traum! sagt der Zweitler. Eine Utopie! meint
der moderne, ausgetrocknete Schablonen- und Rubriken:
mensch.

Ja gewif, von selbst findet der werdende, vorab der junge
Mensch, den Weg zum Guten nicht. Es handelt sich da um
eine zielbewufdte Fithrung. Harmonische Lebensgestaltung,
ausgeglichene Weltanschauung, ist, wie wir ja schon am An-
fang betonen mufdten, eine Frage der Erziehung. Solche
Weltanschauung ist ja nur moglich als ein bestimmtes Ver:
halten, es ist Handeln, Verwirklichung dessen, was sein soll.
So wird Weltanschauung zur Lebensauffassung, die innerlich
reicher macht, befriedigt. Befriedigung flief3t immer aus dem
Bewufitsein sittlicher Zulanglichkeit. Befriedigung! Sehen
wir uns das'Wort etwas naher an. Sein tieferer Kern ist Friede!
Friede ist ein Endzustand, dem offenbar ein Kampf voraus:
ging, ein Ringen zwischen sich widerstrebenden Kriften.
Friede ist dann eingetreten, wenn ein harmonischer Aus-
gleich, statt eine extreme Auswirkung errungen wurde. Dies
Ringen gilt natiirlich stets nur fiir eine einzelne Aktivierung
der treibenden und lenkenden Krafte. Die niachste Ausein-
andersetzung muf} wieder im Zeichen des Seinsollenden ge:-
fihrt werden. Die Sehnsucht des Menschen nach geistiger
Gestaltung seines Daseins, diese Verkorperung des Einheits-
prinzipes, findet seinen psychologischen (empirischen) Aus:-
druck im Gewissen. Besinnen wir uns doch ein wenig bei
der Feststellung, daf? wieder ein Gewissen die Grundlage al-



Ueber das
Gewissen

46

ler Lebensauffassung, Lebensgestaltung sein soll. Wir ste-

hen damit im zentralen Punkt, aus dem die Psychologie und
die Pidagogik Hiberlins sich entwickeln. Gewissen, autori-
tative Forderung, unabweisbare Scheidung von Recht und
Unrecht, Gut und Bose! In logischer Folgerichtigkeit aus
dem Erfassen des universalen Seins als einer harmonischen
Wirklichkeit entwickelt sich die tiefe Erfassung des ganzen
Erziehungsproblems aus der Tiefe des menschlichens Seins,
aus dem Gewissen. Es gibt manches Stirnrunzeln und manch
spottisches Licheln ob dieser Erhebung der Gewissensirage
zur Grundlage aller Erziehung. Denn es galt weder als klug
noch als notig, vom Gewissen zu reden. Und doch hat Prof.
Haberlin schon vor zehn Jahren sein Biichlein ,,Ueber das
Gewissen” herausgegeben. Man ging iiber das unbequeme
Ding stillschweigend hinweg. Ja, als ein Aufsatz von Freud,
dem ,Erfinder” der analytischen Psychotherapie erschien
(1921), in welchem er sich zu der von Hiberlin Jahre vorher
festgestellten Tatsache bekannte, dafd die tiefste Wurzel al=
ler psychogenen Storungen (Neurose, Psvchose, Hysterie
usw.) im Gewissenskontlikt zu suchen sei, durfte ein Kritiker
dieser Freud'schen Arbeit mit zynischem, geistverlassenem
Spott iiber dieses Gewissensproblem herfahren. Aber auch
sonst: Wieviel ungldubiger Ablehnung, falscher, oft absicht-
lich verdrehter Auffassung der Gewissensfrage begegnet man
nicht durchwegs. ,,Man muf} fast um Entschuldigung bit-
ten, wenn man uber das Gewissen reden will.” ,,Ueber das Ge-
wissen” ist die erste in einer Reihe von padagogischen Schrif-

ten, die Haberlin innerhalb weniger Jahre veroffentlichte.

Ist in dieser Frage ein klarer Standpunkt gewonnen, dann
sind die andern Erziehungsiragen nur noch eine selbstver=
stindliche Folgerung.

Beweisen wird sich Gewissen im Sinne des empirisch-
wissenschaftlichen Beweises nicht lassen. Gewissen ist ein
Postulat des praktischen Erlebens, ein Problem der wertwis:
senschaftlichen Untersuchung. :

Wenn der Einzelne sich etwas genau behorcht, so kann er
dreierlei Urteile feststellen: Das was er ist, das was er sein

mochte, und das was er sein sollte. Oder wollen wir mit



47

ernsthafter Miene behaupten, daf’ der Mensch zufrieden sei
damit, wie er grad ist! Doch wohl kaum, sonst gebe es nicht
soviel Unruhe und Unzufriedenheit, soviel Suchen und Hoft-
fen, soviel Enttduschung. Bald ist das, was wir sein moch:-
ten, romanhaft begierig, bald heroenhaft begeistert, bald re-
signiert sich nach ,,Ruhe” sehnend, und so fort die lange
Reihe. Es sind Triebwiinsche, Einfliisterungen einer der bei-
den Grundtendenzen. Sie verschaffen darum auch keine in-
nere Befriedigung, es ist ein unstetes Ergreifen und Fahren-
lassen. ,,Es ist wohl gut, daf3 man’s einmdl probiert, dann
aber wieder zu was Neuem’; meint mit listig-schlauem Au-
genzwinkern Mephisto. Und hinter all diesem triebhaftem
Winschen, Hoffen, Wollen steht ernst und schlicht, den
Blick fest und unverwandt auf den Suchenden geheftet, das
was wir sein sollten. Bei jedem einzelnen Tun steht vor uns
das unzweideutige Urteil, ob recht oder unrecht. Der Wert
jedes Tuns mif3t sich an diesem Urteil. Wir spiiren stets und
immer wieder jene Notwendigkeit, die mit immer gleicher
Eindringlichkeit mahnt und fordert. Es ist jenes Wissen
darum, ,,da} wir mehr sind als unser Verhalten”. Und wir
sind gewif} nicht zufrieden, wenn ,,wir nur nach dem beur-
teilt werden, was wir tatsiachlich sind, wir machen den An:-
spruch mehr zu gelten.” Die Idee des Seinsollenden ist der
Maf3stab, an dem unser Verhalten fortwahrend gepriift wird,
es ist die Gewissensnorm. ,Dieses Ideal des Gewissens ist
nicht Ruhe, sondern es ist Sein, Personlichkeit, Handeln,
Kiampfen, Leisten.” Die Idee dieses Seinsollenden gibt un-
serm Dasein den einzig moglichen Halt, erst im Erstreben
dieser Idee bekommt unser Wesen einen Sinn. ,,Wir haben
gar nichts anderes zu tun, als dieser Idee gleich zu werden,
das ist unsere einzige Aufgabe im Leben.” Und im Hinblick
auf die Notwendigkeit ist diese Aufgabe eine Pflicht, die
Ptlicht. Die Erfullung von Triebwiinschen mag ja oft als
Lebenszweck erscheinen. Aber haben solche Wunscherfiil:
lungen je schon innere Befriedigung verschafft? Triebhafte
Zweckbestimmungen sind schwankend, ihre Erfolge ver:
ganglich, unbestindig, enttiauschend.  ,Die Idee unseres
Seins hat ihre Heimat in einer andern Welt als in derjenigen,



48

in welcher wir uns bewegen, sie ist in diesem Sinne trans-
zendent.”

Schon lingst ist in manchem der Unwille aufgestiegen.
Gewissen?! FEin ganzes Biindel von Gegen-Beweisen steht
bereit, um das Gewissen samt seinen Bejahern griindlich un-
ter den Tisch zu wischen. Sicher und scharf faf3it Haberlin
die Gegner ins Auge, 1af3t sie auf gehorige Distanz heran-
kommen, um dann in glinzendem Vortrag die Gegengriinde
zu priifen. Auch in ganz ernsthaften Auseinandersetzungen
kommt jene schtne, wohltuende Ausgeglichenheit des Stiles
so recht zum Ausdruck. Sie geht durch das ganze Schatfen
Hiberlins hindurch. Kaum noch irgendwo wie hier klingen
Form und Inhalt in reinster Kongenialitit zusammen. Wenn
Schopenhauer so recht schon sagt, dal’ der Stil die Physio-
gnomie des Geistes sei, so meinte er aus nicht gerade geringer
Selbsteinschatzung sich selbst vor allem. Aber so ganz klar
wird einem jene tiefe Wahrheit, daf} Stil eine innere Not-
wendigkeit sei, erst den Werken Haberlins gegeniiber.

Doch die Gegengrinde! Wir konnen nicht ganz unver:
merkt an ihnen vorbeigehen. Eine Gruppe von Gewissen-
losen, oder sollen wir sagen Gewissenfreien, bezweifelt die
Einheitlichkeit, die Konstanz der Gewissensnorm, werfen ihr
Schwankungen und Vieldeutigkeit vor. Die Inkonstanz ist
in einem gewissen Sinne feststellbar. Geht man aber diesen
Schwankungen auf den Grund, so kann man feststellen, daf3
man eben das empirische Gewissen mit dem idealen ver:
wechselt hat. Wir sind empirische Personlichkeiten, wir
verkorpern die Idee nicht vollstindig. Fiir empirische We-
sen ist es leicht moglich, dafd das ideale Gewissen mit dem
verwechselt wird, wie wir jenes auffassen, verstehen. Die
empirische Gebundenheit schleicht sich auch in die Art der
Erfassung der absoluten Idee ein. Eine hochentwickelte Per-
sonlichkeit kann diese Idee rein erfassen, und dann deckt sich
das empirische Gewissen mit dem idealen. In subjektiver
und als solcher ungeniigenden Erfassung der Idee liegen die
Schwankungen begriindet. Aber dies ist kein Beweis gegen
das Gewissen als Tatsache. Die vorgeworfene Uneinheitlich-
keit hat ihre Wurzeln ebenfalls in ungeniigender Vertiefung



49

ins ganze Problem. L Wirkliche Gewissensurteile widerspre=
chen sich nie, weder innerhalb des einzelnen Individuums
noch innerhalb der Urteile verschiedener Individuen. ,,Alle
personlichen Aufgaben der verschiedensten Individuen stro-
men aus einem Grund und dienen einer universalen Idee.”
Jedes Einzelne ist ein Teil des einheitlichen Ganzen. Das
geistige Streben im Einzelnen ist nur eine Ausstrahlung aus
der Einheitsidee. Teile, die aus der Einheit stammen, bil-
den erst in ihrer Zusammengehorigkeit wieder die Einheit,
konnen sich niemals widersprechen. Die Ideen-Gemein-
schaft verbindet alle Gesondertheit.

Eine zweite Gruppe von Gegenargumenten gegen die Ge-
wissensforderung will blof} die Relativitit des Gewissens gel:
ten lassen. Sie erklidren das Gewissen als biologische Not:
wendigkeit: Das Individuum muf} das fiir es Zweckmafdige
erkennen konnen. Es sei etwas vererbungsgemify Gewors:
denes. Die Erfahrungen vieler Generationen seien Erbgut
geworden und erscheinen jetzt als etwas absolut Gewisses.
Wir sehen, daf} jene nicht sehr ansprechende ,,Entwicklungs:-
mechanik” auch hier ihren Ableger gemacht hat. Alles Wer-
den ein blinder, zufilliger Mechanismus, sogar in den
sublimsten Tatsachen des Seelenlebens! Diese Argumen:
tation kann einem empirischen Phaenomen mehr oder weni-
ger gerecht werden. Aber Gewissen ist ein praktisches, kein
empirisches Phaenomen. Und es gibt als Aufgabe des Ge:
wissens keine Zweckmifdigkeit im Sinne von Selbsterhal:
tung des empirischen Selbst. ,,Allerdings dringen auch die
Gebote des Gewissens auf eine Art von Selbsterhaltung, aber
nicht auf Erhaltung des empirischen, sondern auf Gewin-
nung und Durchsetzung des idealen, des seinsollenden Selbst,
das ist der Idee.” Unser empirisches Sein entspricht ja eben
nicht der Idee, es soll erst mehr und mehr dieser Idee sich
nahern. Unser empirisches Sein muf} Stufe um Stufe iiber-
wunden werden im Sinne einer Annaherung.

Eine andere kiithne Behauptung will die Relativitit des
Gewissens darin erblicken, daf3 sie dieses nur als Dressur,
gezwungene oder freiwillige Identifikation mit dem Willen
einer iibergeordneten Personlichkeit oder Tradition erklart.

4



50

Also Anlehnung an irgend eine Autoritdt. Aber recht ver-
standene sittliche Leistung ist autonome Leistung. Gerade
darin liegt ja ihr ethischer Charakter, daf3 das Individuum
aus eigener Willenskraft das Gute schatft. Oder soll etwa
derartiges sittliches Verhalten nicht vorkommen? Es gibt
gewily hiufig unselbstindige Individuen, die sich an irgend
eine Autoritit anlehnen, ohne weiter zur Prufung imstande
zu sein, ob diese Autoritdt derjenigen des Seinsollenden ent-
spreche. Gewif} gibt es Bindungen, Unfreiheiten, aus denen
dann ein Verhalten resultiert, das einem autonomen Gewis:
sen zu entspringen scheint. Es kann leicht passieren, daf
ein Individuum seine personliche Bestimmung verwechselt
mit irgdend einem autoritativ sich gebardenden Willen. Solche
Bindungen haben ihre Entstehung meist in der jugendlichen
Entwicklungszeit, es sind ja die sattsam bekannten infantilen
Bindungen. Der Mensch vermochte sich nicht rechtzeitig
und genugend -freizumachen. Das alles sagt nichts gegen
die Gewissenstatsache. Und zudem: Was wissen jene un-
psychologischen Verfechter der Gewissenlosigkeit von der
Psychologie der Unfireiheit des Kindes, der Bindungen des
jungen Menschen an Eltern und andere Autorititen. Seht
etwas naher hinzu, gebt euch die Miihe, ein Kind in seinem
unendlich reichen Innenleben psychologisch zu erfassen, um
es einigermafien verstehen zu lernen. Die Leiden, Note der
Kinder, die sich in allen moglichen Formen zum Ausdruck
bringen konnen, haben ihre Ursache sehr oft, viel hiutiger
als Eltern und Lehrer ahnen, in dem Widerspruch zwischen
Autoritat der Erzieher und seiner eigenen (Gewissensiiber:
zeugung. ,,Wie wiren solche Konflikte moglich, wenn es
nicht ein ideelles, absolutes Gewissen gibe.” Oder existie-
ren diese Konflikte in der kindlichen Seele etwa nicht, weil
die Verneiner diese nicht zu erkennen vermogen?

Nein, es ist nicht moglich, dal man das Gewissen auf die
zwei Grundtriebe zuriickfithren kann. Es ist ja gerade um-
gekehrt. Das Gewissen ist dort verankert, wo die beiden
Triebe ihre Ausgleichung erfahren, im geistigen Streben.
Hier gerade, in der Beherrschtheit der Triebtendenzen liegt
die Verpflichtung, die wir als Forderung Gewissen nennen.



51

Hier im vergeistigten Verhalten des Einzelnen der Welt, dem
Menschen gegeniiber, liegt jene Harmonie, das seelische
Gleichgewicht. Aber daraus ist nicht jenes scheinbar be:-
rechtigte Argument abzuleiten, als ob Gewissen. ein Trieb:
begleiter wire, ein Gefithl. Nein! Gefiihl begleitet jede
Handlung, wie wir ja oben gesehen haben. Auch die geistige
Aktivitiat wird von Gefiihlen begleitet. Aber Gefiihl ist nicht
die Bedingung des Gewissens.

Aber jene Fille, die ein Fehlen des Gewissens erkennen
lassen! Wir mussen noch kurz auf diese Erscheinungen ein-
gehen. Wir finden da namlich eine ganze Reihe alltiglicher
typischer Erscheinungen.

Da ist vorerst einmal die Ueberwucherung der innern
Zensur durch das Triebleben. Diese Uebertonung der Ge:-
wissenskritik kann natiirlich bald durch den Ich—trieb, bald
durch den Identifikationstrieb geschehen. ,,Unruhe, zeit-
weilige Verzweiflung, Unsicherheit, Notwendigkeit haufiger
Betaubung”, sind einige der haufigsten Anzeichen. Es kann
dann allerdings, ganz charakteristischerweise, der bis da-
hin vernachlassigte sittliche Anspruch plotzlich sich Gel-
tung verschaffen, durchbrechen: Wir haben dann jene Fille
plotzlicher Bekehrungen. Harter Zwang, Dressur erzeugt
auch eine Art Anerkennung einer Autoritat, aber eben nur
erzwungene. Die Reaktion im so Vergewaltigten zeigt sich
dann in deér Ablehnung jeder Autoritat, auch die. sittliche
wird verneint. Die Gewissenlosigkeit ist auch hier nur eine
scheinbare. Der jeéder sittlichen Einstellung entblofite Re-
volutiondr, der Anarchist, Umstiirzler jeder Schattierung
sind Friichte solcher Behandlung. :

Die Leugnung des Gewissens, der Spott hiertiber, sind
auch nicht ganz ernst zu nehmen. Blickt man solchen Indi-
viduen in die Karten, was oft nicht einmal sehr schwer ist,
so kommt man bald auf den Grund dieser Art Ablehnung:
Furcht vor dem Urteil der eigenen Gewissensinstanz aus ir-
gend einem Grunde zwingt solche Individuen, ihre eigene
Stimme zu verneinen. Eigene Schwiachen, Mingel werden
von ihr verurteilt, aber das Urteil wird als peinlich empfun-
den und folglich lieber negiert, wenigstens nach auflen.



52

Billiger suchen die Deterministen wegzukommen: Jeder
handelt, wie er eben muf. Er steht unter zwangslaufigen Ge-
setzen, die er nicht beherrscht, die er nicht dndern kann.
Eine Verantwortung ist ausgeschlossen. Denn die Kausali-
tit, die in allem Geschehen herrscht, zwingt den Menschen
zu irgend einem Verhalten, fast mit wissenschaftlicher Ge:-
nauigkeit wird so das Gewissen verneint. Nun, die gewis:
senhafteste Logik kann zu einem falschen Resultat fiihren,
wenn die Pramissen, die Bedingungen, von denen man aus-
geht, falsch sind. Wie will man Gewissenhaftigkeit bekamp-
fen, wenn die Art und Weise der Bekimpfung Anspruch auf
— Gewissenhaftigkeit macht. ,,So sonderbar es klingt: Man
kann das Gewissen als verpflichtende Notwendigkeit leug-
nen oder bekimpfen aus Gewissenhaftigkeit.” In solchen
Fillen ist dann eben nur eine Seite der Gewissenhaftigkeit
entwickelt. In diesem Fall dann eben das logische Gewis-
sen. ,Logik ist ja ein Spezialfall der Ethik.” Solche extrem
cinseitige Ausbildung irgend einer Seite des Gewissens ist ja
hiufig zu finden. Denken wir an Typen wie die unmorali-
schen Kiinstler, oder den unaesthetischen Moralischen. Un-
ruhe, Gequailtheit, Unsicherheit sind auch hier dann Erschei-
nungen, die eben gar nicht entstiinden, wenn nicht das
Gewissen, die Einsicht ins Seinsollende doch im Menschen
arbeiten wiirde. . Solche Bedringnis kann so weit gehen, daf}
die Flucht in die Krankheit, seelische und sogar korperliche
Krankheit, der letzte Ausweg bildet: Hysterie und Schizzo-
phrenie, zwei hiufige Erscheinungen der Psychopathologie,
gehoren hierher. Es ist wirklich so: Gerade die Konstanz
und die Eindeutigkeit der sittlichen Urteilskraft ist es,
welche am unerbittlichsten und durchgehendsten ihre Forde-
rung an den Menschen geltend macht. Und fiigt sich der
Mensch ihr nicht, so beugt sie ihn. Denn diese Psychopathen
des Alltags sind oft genug Individuen von ausgepriagter Ethi-
zitat, die fruchtbar geworden wire, wenn sie rechtzeitig die
richtige Weckung und Fihrung erhalten hitten. Aber Ge:
wissen ist nichts Gewordenes. Das Wahrheitskriterium fir
Recht und Unrecht, Gut und Bos ist im Menschen ur-
spriunglich vorhanden. Was sich entwickeln kann und muf3,



53

»ist die Art, wie die Seienden ihre Bestimmung auffassen und
verstehen, erkennen lernen. Dieses rechfe Verstidndnis
muf3 erst erworben werden, oft durch Generationen hin:
durch.” Gewissen, Einsichtsfahigkeit ins Seinsollende ist so-
mit eine Erziehungsirage. Wir sind hier im Kernpunkt des
ganzen Erziehungsproblems. Und wie Hiberlin die ganze
Psychologie und auch die Philosophie von einem zentralen
Standpunkt aus erfafdt, so geht er auch in der Pidagogik vom
einen zentralen Gedanken aus. Der Mensch, jedes Einzel-
wirkliche ist nicht ein absolutes in sich bestehendes Wesen.
Sondern jedes ,,Ding” ist nur ein Teil einer Gesamtwirklich-
keit, ist einbezogen ins einheitliche, alles umspannende
Ganze. Jedes individuelle Dasein hat in dieser Einbezogen-
heit seinen Sinn. ,,Wesen ist sinnvolles Wesen.” In diesem
sinnvollen Wesen liegt es begriindet, daf3 jedem Einzelwirk-
lichen ein bestimmter Werf zuerkannt wird. Es ist ein not=
wendiger Teil des universalen Ganzen, erst durch diese Ein-
beziehung wird dieses Ganze zum Ganzen. Der Wert je:-
des Daseins liegt hier im zentralen Ganzen begrindet,
.Wert” ist nicht eine subjektive Wertzuerkennung, nicht
vom einzelnen Subjekt, von der Meinung Einzelner abhingig.
Diese Grundirage, ob es objektiven Wert gebe, behandelt
Haberlin in meisterhafter Weise: Schon daf} wir tiberhaupt
nach dem objektiven Wert fragen, zeigt schon, daf und in
welchem Sinne eine Entscheidung gewollt ist. Nach etwas,
von dem man zum vornherein iiberzeugt ist, dafy es nicht vor:
handen ist, sucht man gar nicht. Die Entscheidung ist be:
reits vollzogen, sobald der Gegensatz Subjektiv-Objektiv zum
Problem wird. Der absolut negative Standpunkt kommt gar
nicht zur Problemstellung.

Der sogen. Relativismus behauptet allerdings doch, dafd
es nur subjektive Entscheidungen, folglich auch nur subjek:
‘tiven Wert gebe. Der Skeptizismus lehnt eine Antwort auf
diese Frage ab, weil eine objektive Antwort nach dieser oder
jener Seite nicht moglich sei. Aber eines iibersehen beide:
daf} ihnen das Problem eben doch zum Problem geworden
ist. Sie geben eine Antwort, welcher sie objektiven Charak-
ter zusprechen, sonst hiatten ja ihre Aussagen zum vornher-

Das Ziel
der Er=
ziehung



54

ein nur subjektiven Wert. Im Namen der verneinten Ob-
jektivitit wird ihre Behauptung ins Gegenteil verkehrt.
Man muf} die kristallklare Logik Haberlins schon im Original
genieffen, um begreifen zu konnen, wie selbstverstindlich
einem hinterher die Entscheidungen des Verfassers er-
scheinen. ,,Wer je Wahrheit schlechthin gesucht hat, wer je
logische Gesetze anerkannt, sich auf sie berufen oder ihre
Anerkennung verlangt hat, wer je in seinen Ueberlegungen
Unlogisches, Widersprechendes, Inkonsequenz verworfen
und Richtiges vom Unrichtigen grundsétzlich geschieden hat,
— der hat damit objektiven Wert anerkannt.”

Laf3t sich objektiver Wert beweisen? Logisch nicht, und
auch aus einem Begriff des Wertes als objektiver Grofle ist
kein Beweis moglich. Objektiver Wert l4f3t sich nur erleben.
Denn in jeder logischen Ueberzeugung liegt ja schon die An-
erkennung des iiberzeugenden Charakters. ,,Ueberzeugung
hat Erlebnischarakter im Ursinn, ist unmittelbares Erleb-
nis.” ,,Solche Ueberzeugungserlebnisse sind immer von der
Art, daf} sie als objektiv richtig erlebt werden.” Aber was
heifit richtig? Richtig ist doch wohl ein Erleben, wenn es in
bestimmter Richtung erfolgt. Es muf} einem Etwas, das dann
eben schon zum vornherein vorhanden sein muf}, gdenau ent:
sprechen. Der Begriff ,Richtig” hat Vergleichscharakter.
Das, womit wir vergleichen, liegt auler uns, hat objektiven
Wert. Wir messen das zu Vergleichende an diesem Wert,
der dann als Mafdstab dient. Wenn das Verglichene diesem
Mafistab geniigt, dann ist es richtig. Ein Erlebnis hat dann
Ueberzeugungscharakter, wenn es dem Maf3stab, der als das
Normale anerkannt ist, als das, was sein soll, entspricht.
Das Erlebnis entspricht der Norm. ,Jedes Ueberzeugungs:-
erlebnis ist ein Normerlebnis. Die allgemeinste Bezeich-
nung fir die Normgemaf3heit iiberhaupt ist ,Richtigkeit™.
Die verschiedensten Normerlebnisse lassen sich in drei ver:
schiedene Gruppen unterbringen: ethische, dsthetische,
logische. .

Alles normative Erleben ist Verhalten unserer Umwelt
und auch uns selbst gegeniiber, wir wissen ja schon, es ist
dufleres und inneres Handeln. An der Norm als Maf3stab



55

des Seinsollenden beurteilen wir unser Verhalten, unser Tun.
Entspricht es dem Mafdstab, dann sind wir befriedigt. Ge:-
niigt unser Handeln dem Normanspruch nicht, dann erfolgt
ein mifbilligendes Urteil, wir verurteilen unser Verhalten,
das ,,schlechte Gewissen” regt sich. Dieser Vulgirausdruck
ist natirlich irrefiilhrend, denn es ist nur nicht zufrieden mit
uns. Aber die Norm wartet nicht auf uns, bis wir uns in
unserm Tun ihr anpassen. Sie ist eine Forderung, ein unums-
géingliches Wollen. Oder versuchen wir einmal, uns im Ver-
halten einem Andern gegeniiber triebmaifdig, z. B. egoistisch.
zu verhalten oder eine harmonisch ausgeglichene Form als
unschon, unisthetisch zu taxieren oder einen dahertliegen:
den Stein als nicht ursidchlich verkniipft mit seinem vorher-
gegangenen Zustand zu beurteilen, versuchen wir es gegen
die ethische oder dsthetische oder logische Norm zu handeln,
ohne jene konsequente Aufforderung zur Korrektur solchen
Verhaltens zu spiiren.

Keine Einzelnorm, kein Maf3stab jedes Einzelverhaltens
widerspricht einer andern Norm. Alle Einzelnormen fliefien
aus einer Norm, der Norm schlechthin, die Idee genannt.

Wie nun diese Idee ein Forderndes, ein Wollendes ist,
und jedes Wollen einem Wesen, nicht einer Sache, entstam:-
men muf}, und dieses Wesen eben Personlichkeitscharakter
haben muf3, darauf konnen wir hier nicht eingehen. Eine
ganz dankbare Aufgabe wire es, zu zeiden, wie dieses ideelle
Wesen ein Ueber-Menschliches Wesen ist, eben ein aufler.
iber uns stehendes Normprinzip. Und die grundsatzliche
Hingabe an dieses Wesen ist ja nichts geringeres als From:-
migkeif. Diese Zusammenhinge sowie diejenigen der an-
dern religionspsychologischen Begritte wie Liebe, Heil,
Gliick, Lohnprinzip, Siinde, Bufle, Gnade, miissen wir hier
iibergehen.

Die Erfullung dieser normativen Forderung, dieses gott:
lichen Willens, ist die einzige Aufgabe alles Daseins, ist seine
Bestimmung. Diese Aufgabe speziell fir den Menschen
heif3t Kultur. ,,Der Mensch hat Kultur, sofern er diese Auf:
gabe erfiillt.” ,Kultur ist einfach der Inbegriff des mensch-
lichen, eben richtigen, Verhaltens. Es ist damit ohne wei-



- 56

teres gegeben, daf} es eine andere als religiose Kultur nicht
gibt. Denn alle Kultur setzt Hingabe an den gottlichen Wil-
len voraus, die wir Frommigkeit nennen.”

Jeder tragt zur Erfullung der menschlichen Kulturauf-
gabe bei, indem er seine individuelle Bestimmung erfillt.
Und Bestimmung jedes Einzelnen heif3t also Erfullung des
Seinsollenden, die Verwirklichung der Idee. Diese Verwirk=
lichung ist gegeben im richtigen Verhalten. Dieses Verhal-
ten kann nur der Wirklichkeit gegeniiber stattfinden. Der
Mensch handelt in und mit der Wirklichkeit, seiner Wirk-
lichkeit, jeder Einzelne begegnet nur einem Teil davon. Jede
unserer Handlungen schafft ein neues Wirkliche, das vorher
nicht war, sie gestaltet die Wirklichkeit. Dieses Gestalten ist
ideegemaif}, d. h. ist von der Idee gefordert. Jedes Indivi-
duum hat seine Kulturaufgabe, die es aber selber erfiillen
mufd. Niemand kann einem andern seine Pflicht abnehmen.
Jedes Einzelne ist in der Gesamtkultur inbegriffen. Indem
jeder in der Verwirklichung seiner Aufgabe seine Pflicht er-
fillt, greifen die Wirkungskreise der Individuen ineinander
uber. Jeder ist Mitumwelt des andern. Damit jeder seine
Aufgabe erfiillen kann, mu3 er dem andern in der Losung
seiner Aufgabe behilflich sein. Jeder ist des andern Ver:
wirklichungsobjekt. ,,Kulfur ist gegenseitige Hilfe.” Soll ich
hier diese eigenartig tiefe Auffassung des Verhiltnisses von
Mensch zu Mensch, des Kulturproblems, gegeniiberstellen
dem Kulturbegriff unseres Alltags?! Nein, mag jeder selber
ganz im stillen sich Rechenschaft dariiber geben.

Die gegenseitige Hilfe hat zwei Moglichkeiten, sich zu
auflern: Entweder indem der Einzelne des andern Umwelt,
auch sich selbst so gestaltet, daf’ sie dem Nebenmenschen
die Erfiilllung seiner Aufgabe ermoglicht, oder doch erleichs
tert. Oder aber indem der Andere selbst so gestaltet wird,
daf} er seine Bestimmung besser oder iiberhaupt erst erfiil=
len kann. Im ersten Fall werden duflere Hemmungen besei-
tigt, im letztern dagegen werden die innern Moglichkeiten
entwickelt, gefordert. ,,Diese innere Férderung des Andern
auf dem Wege zur Erfiillung seiner Bestimmung wollen wir
Erziehung nennen.”



57

Darin ist zugleich gegeben, daf} es ein sinnvolles Ziel der
Erziehung gibt. Und zwar gilt dieses Ziel allgemein, fiir alle
moglichen Fille von Verhalten zwischen Mensch und
Mensch, nur muf} jeweils dies allgemeine Ziel fiir den ein-
zelnen Fall besonders formuliert werden. Aber um dies Ziel
erreichen zu konnen, miissen verschiedene Bedingungen er:
fillt sein. Es sind Teilziele zu verwirklichen:

Der Zogling mufy iberhaupt erst unter die bestimmungs-
gemifle Forderung sich fiigen konnen. Er muf} bereit sein
und die Energie dazu haben, dem Seinsollenden, der Idee
sich hinzugeben, er muf’ diese Hingabe wollen aus innerer
Bereitschaft. Wenn dieser Wille vorhanden ist, dann han-
delt es sich darum, zu erkennen, wem diese Hingabe gelten
soll. Das Verstindnis fiir die Aufgabe des Menschen iiber-
haupt und fiir den Einzelnen im besondern muf} geweckt,
gebildet werden. Er muf} auf die Gewissensstimme horchen
lernen. Diese zwei Teilziele, Willens- und Gewissensbildung,
faf3t Haberlin zusammen als die Absicht der Erziehung.
Deretwegen fingt man iiberhaupt mit der Erziehung als Auf-
gabe an. Dazu ist dann noch notwendig, dafd man die Wirk-
lichkeit, an der die Absicht, die Lebensaufgabe verwirklicht
werden soll, kennf, richtig einschéfzf. Der Zogling mufd Ur=
feilsfdhigkeit erlangen. Und wenn auch diese Einsicht in
die Beschaffenheit der Wirklichkeit vorhanden ist, so muf}
noch das Umgestalfenkonnen dazu kommen, die Tiichtig:-
keit. Es ist ja klar, daf} diese vier Teilziele, wie wir sie jetzt
aufgezeigt haben, nicht so aufgefaf3t werden diirfen, daf} je:
des einzelne fiur sich zur Entwicklung gebracht wer-
den konnte. Das ist durchaus nicht moglich. Die ein-
zelnen Ziele bedingen sich gegenseitig, sie sind korrelativ an-
einander gekettet. Was niitzt ein gutentwickelter Wille,
wenn er sich nicht auf das notwendige Objekt zu konzentrie:-
ren vermag! Was niitzt die sublimste Einsicht ins Wesen
der Idee, ein fein empfindendes Gewissen, wenn der Wille
nicht fahig ist, der erkannten Pflicht zum Durchbruch zu
verhelfen.

Diese vier Teilforderungen aller Erziechung miissen jeder
Lebensaufgabe gegeniiber erfiillt sein. Vor allem aber auch



Wege und
Irrwege
der Er=
ziehung

58

der Erzieheraufgabe gegeniiber. Der Erzieher sollte vor al:
lem eine vollstindig erzogene Personlichkeit sein. Offenbar
muf’ man zuerst bei dieser Erzieherpersonlichkeit einseétzen.
Der aufnahmefihige und arbeitsfreudige Erwachsene hat
hier eine nicht zu umgehende Pflicht vor sich. Der Erzieher:-
beruf muf} tiefer, ernster erfaf3t werden. Vor allem muf
eine tiefere, psychologische Auffassung vom Wesen des
Menschen erarbeitet werden. Hiaberlin hat seine Erziehungs-
biicher geschrieben aus der gewifd begriindeten Einsicht in
die Unzulanglichkeit unserer heutigen Auffassung der Er-
zieheraufgabe. Speziell das Buch ,,Wege und Irrwege der Er:
ziehung” soll kein Lehrbuch sein. Es ist aus der piadagogi-
schen Praxis entstanden und um der padagogischen Not wil-
len geschrieben, in der sich Eltern und Kinder, Lehrer und
Schiiler sozusagen jeden Tag neu befinden (Vorwort). Es
gilt umzulernen. Was bis heute als Erziehung angesehen
wird, ist mehr nur eine einseitige Grof3ziehung triebhafter
Neigungen, sowie eine mafllose Ueberschiatzung des Intellek-
tes. Wir miissen lernen, das Kind als eine seelische Grof3e
mit ganz ausgepragter Eigenstruktur aufzufassen, nicht blof3
als triebhaften Mechanismus, der in einer bestimmten Weise
mit einigen Federn und Ridchen versehen und aufgezogen
werden miisse, um ihn dann ein Leben lang abschnurren zu
lassen. Wie weit wir mit der bisherigen Einstellung zu kom:
men -vermogen, erfihrt ja jeder in seiner nichsten (Gegen:
wart. Wieviel Unzulidnglichkeit, Verkehrtheit, wieviel ent:-
tduschte Hoffnung, falsch verstandenes Erwarten findet man
nicht alltdglich. '

Erziehung muf} wieder ausgehen lernen von dem einen
hohen Ziel, wie es Hiberlin so schon darstellt. Der Mensch
mul} wieder aufgefaf3t werden als ein Seelisch-Personliches.
In der ideellen Erfassung alles Seins liegt das eine grofle
Ziel, und nach diesem muf} sich auch der Weg richten. Es
niitzt nichts, alle moglichen Wege und Methoden der Er-
ziehung aufzustellen, wenn das Ziel unklar, ungeniigend,
vieldeutig vorschwebt.

Schon von allem Anfang eines Menschen an muf} tiefere
Einsicht in seine seelische Struktur mitarbeiten. Das Kind



59

ist nicht jene tabula rasa des Amos Comenius. Im Gegen-
teil: es ist schon eine beschriebene Tafel, welche die Erzie:-
her, Eltern vor allem und Lehrer im besondern recht ein-
dringlich zu studieren haben, um das was vorhanden ist, zu
richtiger Entwicklung zu bringen. Vor allem: wir legen
nichts in das Kind, und holen nichts aus ihm heraus, was
nicht schon als Keim in ihm sich vorfindet.

Die Willenserziechung zeigt dies schon deutlich genug.
Wollen tut das Wickelkind schon. Es handelt sich also nur
um die Bildung des Willens zum rechten Willen. Das Kind
vermag selbstverstidndlich das Wesen der Idee noch nicht
zu erkennen, um von ihm schon als einzige Autoritdt aner-
kannt werden zu konnen. Darum muf} das Kind erst lernen,
menschliche Autoritdt zu achten. Der Drang, anzuerkennen,
zu verehren, ist zum vornherein im jungen Menschen. Aber
es ist ja selbstverstindlich, daf3 dieses Anlehnungsbediirfnis
sich den Objekten zuwendet, die.ihm am nichsten liegen,
seinen Erziehern. Die Krafte liegen erst latent in ihm, sie
sind noch nicht entwickelt. Deshalb ist ein Hauptgrundsatz
aller Erziehung: Das Kind verlangt Fithrung, und ganz spe:
ziell in der Willensbildung. Es gibt wohl wenige Eltern und
Lehrer, die nicht iiberzeugt sind davon, daB} sie ihr Kind ge:-
filhrt hatten. Und doch kommt es eben nicht nur darauf
an, daf} man fihrt, leitet, es ist die rechte Fithrung notwen-
dig, sonst gehen beide auf Irrwegen. Es sind hauptsichlich
zwei solche Irrwege, die gerade in der Willensbildung immer
und immer wieder gegangen werden. Der Wille wird gar
nicht entwickelt, gestirkt. Vom ersten Lebenstag an wird
den triebhaften Wiinschen des Kindes nachgegeben. Und
bald genug lernt es seine Triebwiinsche, die sich rasch zu
Begierden steigern, mit allen moglichen Mitteln durchzu:-
setzen. Der zwingende Schreihals ist ja eine auf3erordent:
lich haufige Erscheinung. Natirlich nutzt dann alles Jam:-
mern, Klagen, Schimpfen iiber die Unarten des Kindes
nichts. Die andere falsche Richtung ist die unsachliche
Strenge. Mit Kommando, absichtlichem hartem Zwang
werden unangebrachte Leistungen ertrotzt. Der autonome
Wille wird ausgeschaltet, gebeugt, ja gebrochen. Auch so



60

wird die grundsitzliche Anerkennung des sittlichen Willens
verunmoglicht. In beiden Fillen dem der erstgenannten
Verwohnung, Verhitschelung und der unsachlichen Strenge
fehlt eben die pidagogische Strenge: Strenge Unnachgiebig-
keit im Verlangen der Achtung vor der richtigen Forderung.
Mit aller ruhigen, sachlichen Konsequenz muf} stets Gehor-
sam verlangt werden. An Aufgaben, kleinen und groflern
Pilichten, die ja fiir jede Altersstufe in Arbeit und Spiel
moglich sind, lernt der Zogling seine Energie stiarken, lernt
seinen mehr triebbedingten Willen dem Willen des iiber ihm
Stehenden unterordnen. Aber dies alles verlangt natiirlich
Aufsicht, Kontrolle dem Kinde gegeniiber. Solange eben die
Selbstdisziplinierung nicht entwickelt ist, um sich selbst
einer gegebenen Pilicht gegeniiber gebunden zu fithlen. Diese
Willensstarkung im Dienste der Pflichterfiillung ist die beste
Vorbereitung zur spitern Anerkennung der sittlichen Au-
toritat. Denn diese Anerkennung muf’ natiirlich geleistet
werden. Die Autoritit des Erziechers muf’ nach und nach
zugunsten der hohern Autoritdt zuriicktreten. Es ist eine
nicht genug zu betonende Notwendigkeit, diese Loslosung
von den Eltern, vom Lehrer. Solche Bindungen sind sehr
hautig und spielen eine oft verhidngnisvolle Rolle. Denken
wir nur an das Muttersohnchen; fir die ebenso charakteristi-
sche Bindung der Tochter an den Vater fehlt ein ebenso
treffender Ausdruck. Solche Bindungen zeichnen sich spi-
ter aus durch innere Unselbstindigkeit; es fehlt an der noti-
gen Besinnung auf die individuelle Lebensaufgabe. Die Ge-
bundenheit zieht sich wie ein fesselnder Faden durchs ganze
Leben des innerlich unfreien Menschen hindurch. Der Feh:
ler liegt stets in der Erziehung. Es fehlt die rechtzeitige Hin-
weisung auf die personliche Bestimmung, Angewohnung an
eigene Verantwortung. Freilich gibt es eine Loslosung von
den Eltern, die die Frucht jener unsachlichen, despotischen
Strenge ist. Aber in diesem Sichlosreiflen von der gehaf:
ten Autoritit liegt schon ein verhidngnisvolles Extrem: Die
Verwerfung jeglicher Autoritit.

Neben der konsequenten Angewohnung an Pflichterfiil
lung, Erledigung von Arbeiten, auch im Kampf mit sich



61

selbst, als bestes Mittel zur Willensbildung kommt dann auch
die Strafe als sekundires Mittel in Betracht. Es ist nicht
leicht, richtig zu strafen. Die piddagogische Strafe verlangt
viel Takt und Besonnenheit, Sicherheit in der Beurteilung
des Kindes und — des strafenden Erziehers. Vor allem darf
nicht im Affekt gestratt werden. Im Affekt nimmt der ,,Er-
zieher” sich selber wichtig. Affekt ist stets eine personliche
Schwache. Eine Strafe darf auch nicht Vergeltungscharak:
ter haben, sonst lernt das Kind der Strafe ausweichen. Wer
die Kinderseele nur etwas kennt, nur ein wenig hineinzu-
schauen weif} in jene reiche Welt, der weif3, daf} im Kinde
selbst schon eine Reaktion gegen eine Verfehlung statt-
findet. Wenn irgend ein Triebwunsch in extremer Stirke
uber ein Kind Meister wurde, so regen sich, ihm wohl noch
meist unbewufdt, die normativen Krifte. Es fiihlt die Schuld,
wird unruhig. Sehr feinsinnig weist Hiaberlin darauf hin, daf}
die echte Erziehung nun eben hier einzusetzen hat. Das
Kind merkt ganz wohl, daf} ein Opfer von seiner Triebhaf-
tigkeit verlangt wird, und darauf muf} alle pidagogische
Strafe aufbauen. Es muf} dem Kinde Gelegenheit geboten
werden, das Opfer nachzuholen, in einer Strafleistung, wol-
len wir einmal sagen. Dadurch wird erstens einmal die ver-
letzte Pflichtforderung nachgeholt, das Gewissen beruhigt,
und zugleich die wohltuende Einsicht erarbeitet, daf3 man
zur Leistung, deren Forderung man vorher auswich, fahig ist.
Damit ist viel, sehr viel, je nach der Verfehlung, gewonnen:
Beherrschtheit bald dieser Neigung, bald jener Begier, bald
einem andern Wunsch gegeniiber ist moglich! Achtung vor
der Gewissensforderung, Bewuftheit der eigenen Werthat:
‘tigkeit ist das Ergebnis der — padagogischen Strafe.

Nur ja das Kind mit seiner Schuldhaftigkeit nicht allein
lassen. Schuld ist nichts anderes als Straferwartung. Das
Opfer an Triebhaftigkeit ist vom eigenen Gewissen gefor-
dert. Es lif3t das Kind nicht mehr los. Diese Unfreiheit
lahmt, bindet Energien, die fur positive Arbeit notig wiren.
Eine grofie Erleichterung liegt allein schon im Bekenntnis, im
freien tapferen Bekennen der Verfehlung. Und ein unver-
dorbenes Kind nimmt eine Strafe als Siihne gerne auf sich.



62

Ja, wenn der Erzieher versagt und seinem Schuldbewuf3tsein
nicht entgegenzukommen vermag, so begeht es selbst Straf-
handlungen. Diese sind allerdings in der Regel nicht zweck-
mafdig. Solche Straf:-Ersatzhandlungen, die mehr Symbol-
wert haben, gehen meist am wirklichen Opfer vorbei. Die
Handlung ist wieder nicht das Triebopfer. Es hauft sich
im Gegenteil neue Schuld auf die noch nicht gesthnte. ,,Das
ungesiithnte Bose schafft wieder Boses.” ,,Das ist der Fluch
der bosen Tat, daf} sie, fortzeugend, Boses mufl gebihren.”
Dies Dichterwort erhilt in dieser psycholooflschen Beleuch-
tung einen tiefen Sinn.

Noch ein Wort zur Korperstrafe: Sie muf3 als roh, ver:
rohend abgelehnt werden. Sie demiitigt, verletzt. Sie schafft
nichts Positives, ist Bankrott-Pidagogik. Sie ist ja in man-
chen Fallen nicht zu umgehen, namentlich dann, wenn die
vorhergegangene Erziehung schon verfehlt, mangelhaft war.
Von hier aus verstehen wir jetzt auch, wie Pestalozzi schrei-
ben konnte, daf’ ihm oft ein dankbarer Blick aus Kindesauge
begegnete fur eine Ohrfeige zur rechten Zeit. Denn in die-
ser Strafe erblickt das schuldbeladene Kind die Siihne, im
Aufsichnehmen des Schmerzes oder mehr noch der Demii-
tigung erblickt es die Gutmachung. Aber eine positive Be:
reitschaft zur Leistung ist damit nicht erreicht. Furcht?
Sie ist keine sittliche Leistung, sondern stark triebbehaftet.
Im Ganzen: Korperstrafe ist ein brutales, Menschen unwiir-
diges Erziehungsmittel.

Fast so verwertlich wie die Korperstrafe ist die Andst,
strafe. Das Drohen mit allen moglichen schreckhatten Vor-
stellungen ist gefahrlich. Solche Schreckmittel reizen die oft
schon aufgeregte Phantasie des Kindes, statt zu beruhigen.
Willensbildung verlangt sorgféltide Fiihrung, und dazu ist
notig, die psychische Struktur des Zoglings genau zu kennen.
Alle triebhaften Regungen miissen auf jene zwei Grund-
triebe zurtickgetiihrt werden konnen. Und wenn die Trieb-
quellen erkannt sind, ist ja die Auffindung des Weges zu
ihrer Lenkung nicht mehr schwer. Vor allem ist wieder zu
betonen, daf} die Triebkriafte notwendig sind, sie sind nicht
etwas das bekampft, unterdriickt werden miifite. Nur in die



63

rechte Bahn der Ausgeglichenheit miissen sie gefithrt wer-
den.

Der egoistische Trieb ist der Erhalter des Individuums in
der Selbstbehauptung. Maf3los ist er erst, wenn er in den For-
men von Neid, Herrschsucht, Gewalttitigkeit, Unterdriik-
kung auftritt. Hier wie uberall ist Verhiitung des Fehlers
besser als nachherige Verbesserung. In.allen Bediirfnissen
des Kleinkindes schon darf man es nie ubersittigen, weil es
so ja nie lernt, weise Mildigung, rechtzeitige Beschrinkung
der Anspriche auf sich zu nehmen. Daf} ein zu Knapphalten
in allen wenigstens mehr oder weniger notigen Dingen nicht
imstande ist, Mifdigung und Disziplinierung zu pflegen, ist ja
selbstverstandlich. In ahnlicher Weise die Gier aufstachelnd,
den Neid erweckend, wirkt die Bevorzugung des einen Kin-
des den Geschwistern gegeniiber. Schaut nur etwas in die
Familien hinein und ihr versteht manche Geschwisterquaile-
rei und Zank in Spiel und Arbeit ganz gut.

Der erotische Trieb, die Identifikationstendenz, ist in
seinen Aeuflerungen mannigfaltis. Neben der sozialen, der
isthetischen, der kosmischen Erotik spielt die Individual-
erotik eine sehr wichtige Rolle. Sehr wichtig, weil in den
Folgen oft wverhidngnisvoll ist die Beruhrungserotik, die
Sexualerotik. Diese strebt nach korperlicher Vereinigung,
korperlicher Identifikation. Korperliche Beriihrungsempfin-
dungen des Kindes sind stets dazu angetan, die Sexualitit in
ungiinstiger Weise zu beeinflussen. Es werden hierin ganz
unglaubliche Dummbheiten als Selbstverstindlichkeiten ange-
sehen, denken wir blof an Schaukeln, Streicheln, Kiissen, ja
sogar absichtliches Kitzeln werden als Beruhigungs- oder als
irgend eine Betitigung angewendet. Der Weg zu sexueller
Selbstbefriedigung fingt sehr oft mit solchen Korpersensa-
tionen an. Unkenntnis, Gleichgultigkeit, eigene Sensations-
lust der ,,Erzieher” haben schon mehr sexuelle und andere
erotische Verirrungen auf dem Gewissen, als man gemein-
hin annimmt. Diese ganze Trieb-Psychologie ist von so gro-
fler Bedeutung, daf} davon nicht mehr loskommt, wer einmal
einen Einblick gewonnen hat. Denn das wichtigste fiir Eltern
und Lehrer ist doch die Seele des anvertrauten Kindes. Noch



64

eindringlicher wird die Aufforderung zum psychologischen
Verstehenwollen des Kindes, wenn die verhidngnisvollen
Folgen falscher und ungeniigender erzieherischer Behand-
lung aufgezeigt werden. Ist aber einmal eine erotische
Ueberwucherung vorhanden, so gilt es, den Fehler nicht noch
durch Verurteilung, unsachliche Autbauschung oder weg:
werfenden Spott zu vergrofiern. Auch angesichts solcher
Verfehlungen gilt es, zu beriicksichtigen, daf’ im Zogling
selbst schon kraft seiner normativen Tendenz eine Verurtei-
lung stattfindet. Hier gilt es einzusetzen. Der Zogling er-
strebt die Ueberwindung. Aber sie gelingt nicht ganz, bald
weil der Trieb zu stark ist, im Verhiltnis zum entgegen-
tretenden Willen. Oder weil in den schon bestehenden
Zwiespalt die auch triebhafte Selbstbehauptung sich ein-
mischt. Diese widersetzt sich der Unterordnung unter die
Gewissensforderung. Was folgt? Riickfille in die erotische
Triebhaftigkeit, neue Selbstverurteilung, ein ,ewiges Hin
und Her von Siinde und Verurteilung ist die Situation in sol-
chem jungen Menschen”’. Hiufig werden Scheinlosungen
versucht. Sie schaffen aber den ungelosten Zwiespalt nicht
beiseite, sondern ,,verbergen” ihn nur mehr oder weniger.
Auf irgend eine Art wird ein Kompromify gebildet, welcher
dann ,,die Wurzel der meisten Konflikte der kindlichen Seele
bildet, die oft genug ins spatere Leben hiniiber genommen
werden und das eigene Gemiitsleben und die Beziehungen
von Mensch zu Mensch beschweren”. Warum? Gewil}
nicht deshalb, weil das junge Menschlein an sich ein schuld:
beladenes Geschopf ist. Im Gegenteill Gerade der Um:
stand, daf’ der Kompromif} gebildet wurde, weil die sittlichen
Krifte in ihm die unmiflige Auswirkung der Triebtendenz
nicht gestatten, beweist ja, daf3 das Gufe im Menschen ur:
spriinglichst vorhanden ist. Es sind ja gerade sittlich wert-
volle, vielversprechende Individuen, die mit sich selbst in
solch schwere Konflikte hineingeraten. Wie oft wissen El-
tern und Lehrer fiir solche Kinder keinen Rat. Mit dem Ur:
teil, daf3 es eben etwas ,,nervos’ sei, geht man daran vorbei.
Nur ein wenig Einsicht in die seelische Beschaffenheit des
»Nervosen” liefle den Verantwortlichen keine Ruhe mehr,



65

der Wille zu helfen wiirde stark genug. Eingehende psycho-
logische Kenntnis weif auf die verschiedensten Anzeichen
zu achten: Grundlose Verstimmung, Mif3vergniigtheit, Lau-
nenhaftigkeit, und namentlich Aengstlichkeit; positive An-
zeichen liegen auch in Triumen, Einfillen, Phantasiegebil-
den, symbolischen Betitigungen in Spiel und Arbeit. An al-
len solchen Aeuflerungen kann und darf der Erzieher nicht
vorbeigehen. Weil diese Konflikte meist der sexualerotischen
Sphire entstammen, tauchen auch schon in der ersten eroti-
schen Entwicklungszeit des 4.—7. Lebensjahres Fragen
sexueller Natur auf. Hier ist dann jene taktvolle sachliche
Aufklirung notig und oft sehr heilsam. Die Regel konnte
etwa so lauten: Wenn ein richtiges Vertrauensverhaltnis be-
steht zwischen Eltern und Kind (am berufensten ist wohl die
Mutter, jedentfalls die Eltern!), dann soll mit sicherem, ruhi:
gem Takt, ohne Affekt, ohne verdachtige Unsicherheit nur
so weit geantwortet werden, als das Kind fragt.

Wenn die richtige Hilfe dem Zogling nicht zuteil wird,
wenn die Erzieher aus eigener Unzulidnglichkeit versagen?
Dann erfolgt die Flucht vor dem bedringenden Schuldgefiihl.
Dieses Fliehen vor der eigenen Schuldhaftigkeit ist in ver-
schiedener Art moglich und die Anzeichen sind mannigfal-
tig. Die Hauptformen sind die Verdringung und die Ver:
stellung. :

In der Verdringung werden die unbotmifligen Trieb-
regungen ins Unbewufte verdrangt. Man will sie absicht-
lich vergessen. Aber solche nur verdringte Undiszipliniert-
heit beeinfluit doch stets wieder das Bewufitsein, und die un-
beherrschten Triebe sind immer noch da. Es ist cine Selbst:
lige, ein Sichvormachen des Nichtvorhandenseins. Und
_ darin liegt der Keim der Unehrlichkeit, Verlogenheit. Ist das
Kind dann ,,schuld”, oder ist es verdorben? Und doch, wie
fahrt man iiber einen notorischen Liigner her. Und weil die-
ser Wurm der Unehrlichkeit nagt grad am sittlich wertvol:
len Kinde, flieht es in die Versfellung. Es gibt der uber-
triebenen erotischen Einstellung ein geborgtes Mintelchen.
Die erotischen Triebregungen oder =verfehlungen werden
verdreht, pervertiert, in Ruppigkeit, Quilsucht, Tieren und

5



66

Menschen gegeniiber, Zerstorungssucht, dies sind typische
Anzeichen solcher Perversionen. Was wissen die ,,Erzieher”
aller Schattierungen mit einem ertappten Tierquiler anzu-
fangen?! Und wie miflverstehen die Eltern die Ruppigkeit
ihres Buben oder Midchens.

Alle solche Kompromisse haben ihre Entstehung wohl
durchwegs in jenen wichtigen 4—7. Jahren. Wenn keine
Korrektur erfolgt in jenen Jahren oder spiter, namentlich in
der zweiten Pubertitsentwicklung, dann bleiben diese trieb-
haften Einstellungen sich selbst und der Umwelt gegeniiber
bestehen. Dann redet man von Infanfilismus. Die psycho=
logische Entstehung ist aber noch etwas mannigfaltiger: In-
fantilismus kann auch sich bilden aus der Verwohnung. Der
Wille zur Ueberwindung von Widerstinden mit triebhaftem
Einschlag fehlt, scheu vor Verantwortung, vor opfervoller
Leistung, auch Vertraumtheit, Weltfremdheit sind typische
Symptome des Verwoéhnungsinfantilismus.

Die Kompromifibildungen haben noch andere alltagliche
Erscheinungen im Gefolge. Die ungetilgte Schuld fesselt den
Erwachsenen an die Vergangenheit. Die Energien sind nicht
frei. Die LEinstellung auf sich selbst bleibt. Daher dann die
partielle Unfihigkeit, das Interesse seiner ganzen Lebensauf-
gabe voll zuwenden zu konnen. Solche auf sich selbst einge-
stellte Individuen nehmen sich selbst wichtig, sie kommen
von sich selbst nicht los, stellen sich selbst immer und uber-
all in den Mittelpunkt. Es sind nicht gerade die Ange-
nehmen im Verkehr zwischen Mensch und Mensch.

Diesen Kompromif3bindungen im Kinde ist grofie Aut-
merksamkeit zu schenken. Tduschungsmanover miissen als
solche erkannt, jede Unehrlichkeit, Unaufrichtigkeit muf}
durchschaut und als solche aufgedeckt werden. Wesentliche
Korrekturen sind namentlich in der zweiten Pubertitszeit
anzubringen. Hier konnen dann die unterbewuf’ten Zustdande
und tieferen Griinde der Unehrlichkeiten und Verdeckungs-
manover zum BewuBtsein gebracht werden. Diese Zeit ist
sowieso auch giinstig fur die definitive Regelung der Indivi-
dualerotik, weil in diesen Jahren auch die andern Formen der
Erotik, soziale, asthetische, kosmische, sich geltend machen.



67

Was in jenen ersten erotisch bedeutungsvolien Entwick:
lungsjahren (4—7.) noch nicht der Fall ist. Die grofie Emp:
fanglichkeit fur alles Hohe, Gute, Edle, aber auch oft nur
fiir deren triebgetriibte Surrogate, ist ja fiir jene Jahre charak-
teristisch. ,,Gewif} ist alles noch unreif, romantisch, senti-
mental, es ist eben die Garung.” Wer kennt sie nicht, jene
jugendliche Emporung gegen alles Philisterhatte. Und wer
hat nicht schon selbstgefillig dariiber gelichelt, sich gar ge-
argert. Aber ,,wenn sich der Most auch ganz absurd ge-
bardet, es gibt zuletzt doch noch 'nen Wein”. Wenn man
jene Himmel und Holle stiirmende Begeisterung aus ihren
psychologischen Motiven versteht, ihr geistige Nahrung,
Fiihrung zu bieten weif}, wird man sie als eine jener Notwen-
digkeiten einschitzen, ohne die der Mensch- innerlich ver:
kimmerte. Doch dies wire ein Kapitelchen fiir sich. Zum
Mindesten: Nur keine Pedanterie! ,,Man soll den Flegel-
jahren ihr Recht und ihre Mission lassen.” ,,Es ist immer ein
boses Zeichen, wenn junge Leute zu brav sind, dann sind sie
sicher infantil zu stark gebunden.” Nur muf’ man die suchen-
den, unruhigen, giarenden Kriafte nicht sich selbst oder an-
dern undisziplinierten Elementen uiberlassen. Sie miissen sich
an Arbeit und Pflichterfiillung geistiger, intellektueller und
physischer Art kraftigen, Diszipliniertheit der garenden
Triebkrifte, Zielsicherheit uiberhaupt erwerben. Sport! Als
Ablenkung der Triebkriafte ja! Aber eben: Der psycholo:-
gisch Einsichtige sieht sofort, daf’ nur Ablenkung keine Be-
herrschung ist. Darin eben liegt es auch, da3 in den Sport-
,Betrieb” hinein ein starker Einschlag erotischer und auch
egoistischer Leidenschaft kommt. Es ist so oft nur eine Er-
satzhandlung aus erotischem Drang. Also doch ein Nach-
. geben gegeniiber dem Trieb, nicht bewufte Disziplinierung.
Daher das fiir feinere Naturen oft so Widerliche, Absto-
Bende am Sport. Zur Erholung, Auffrischung, Kriftigung!
Gewi}! Nur nicht die Sportleistung verwechseln mit sittli-
cher Leistung!

Diese eigentliche Pubertitszeit ist auch die Zeit der gro-
Ben Empfinglichkeit fiir Kulturprobleme, Menschheitsfragen
im allsemeinen. Die jugendlichen Probleme sind nicht reif,



68

gewif}! Aber dariiber zu spotten, oder gering und veracht
lich sie einzuschitzen, ist ganz unpsychologisch und unpada-
gogisch. ,Reife Probleme zu haben gehort zu den grofdten
Leistungen des erwachsenen Menschen. Junge Leute miis:
sen unreif sein.” Diese Zeit ist jene notwendige Uebergangs-
zeit. Sie mufd iiberwunden werden. Die Einsicht in die
Triebhaftigkeit alles Tuns und Einsicht ins Maf} des Zulissi-
gen mufd erreicht werden. Innere Festigkeit diesen Kriften
gegeniiber gibt erst die notige Sicherheit. Bleibt der junge
Mensch auch hier noch einmal stecken, und werden die frii-
her gebildeten Kompromisse nicht aufgelost, so bleibt dann
auch im Erwachsenen die gleiche Undiszipliniertheit beste:
hen. Alles Tun bekommt dann den typisch erotischen,
triebhaften Einschlag, Neigung zur Sentimentalisierung im-
mer gerade dort, wo es sich darum handeln wiirde, entschlos-
sen, zielsicher alle nur triebhafte Einstellung abzulehnen.
Wir haben Juvenilismus vor uns. Die Entwicklung des Wil-
lens zum wahrhaft sittlichen Wollen ist auf halbem Wege
stehen geblicben. Das einzige grof3e Ziel der Willensbildung
aller Erziehung iiberhaupt, die Erziehung zur rechten From:-
migkeit, ist nicht erreicht. Denn Frommigkeit ist ja mit rech-
tem Willen, Willen zur unbedingten Hingabe an den gottli-
chen Willen, an das Seinsollende identisch. Auf das schone
Kapitelchen iiber Moralerziehung und religiose Erziehung
wollen wir hier nicht mehr eingehen. Es muf} an dieser Skiz-
zierung geniigen. Ich wollte nur einen Hinweis geben auf
die vielen grundlegenden Probleme, die am Wege zur voll-
gilltigen Willenserziehung ‘liegen. Aber der Inhalt dieses
Wollens? Der Mensch mufd doch wissen, was er wollen soll.
Die erfahrungsgemif’e, empirische Form des Seinsollenden
ist das Gewissen. Das Wissen um diese objektive, aulRer un-
serer Willkiir liegenden Norm. Es handelt sich folglich um

Die Erziehung des Gewissens. Natiirlich miissen wir die
Einsicht ins Seinsollende erst wollen. Waillensbildung und
(Gewissenserzichung greifen ineinander iiber, bedingen ein:
ander. Aber Gewissenserziehung ist notwendis. ,,Zwar die
Idee selbst, die Wahrheit ist nie schwankend, frei von Wi-
dersprichen.” Aber die Einsicht in diese sittliche Pflicht



69

ist erst unvollkommen, unsicher. Und eben um die Heran-
bildung dieser Fiahigkeit zur richtigen Einsicht handelt es
sich. Und nicht um fertige Entscheidungen fiir alle mogli-
chen individuellen Situationen des spiatern Lebens! Es soll
dem Einzelnen nicht ,,ein Gewissen, das mich lehre ,Heit
und ,Keit’ und jegliches gerechte Wesen”, mitgegeben wer-
den, um das Epimethus flehte. Nein, jenes Gewissen soll
Eigentum des jungen Menschen werden, das in jedem Le-
bensmoment als freier eigenstarker Wille zum unzweideuti-
gen Seinsollenden sich zeigt, als Entscheidung zum Guten,
weil wir diese Giite in uns selbst als freies Wollen spuiren,
als die ,,freie Seele” des Prometheus. ,,Ein Gott der Giite bist
du, meine Seele, reich an Gnade.” Wir ahnen ja jetzt wohl
den Sinn dieses Gebetes Prometheus’. (Spitteler, ,,Prome-
" theus und Epimetheus”.)
Das wichtigste Mittel zur Bildung des Gewissens, der
Fahigkeit selbstindiger sittlicher Einsicht, ist natiirlich die
Willensbildung. Reinheit und Freiheit des Gewissens sind
nur allmahlich zu erreichen mit der Erstarkung des Willens. .
Der Wille unterdrickt die steten Einmischungen von seiten
der Triebe. Ohne diese mit sicherem Wollen durchgefiihrte
Triebbeherrschung wird das Gewissen stets getriibt bleiben.
die Reinheit fehlt noch. Dies freie Entschlielen, dieses
selbstherrliche Verfiigen iiber die Schrankensetzung den
Trieben gegeniiber ist die Freiheit des Gewissens. Die sitt-
liche Autoritat ist fiir das Gewissen keine Schranke. Diese
Autoritit macht den Menschen erst zum freien Menschen,
zum triebbeherrschten Wesen. Sein Wesen ist erst in dieser
Freiheit als geistiges Wesen zu erkennen. Dieses Wesen ist
das, nach dem er sein Leben lang strebt. Das wahre Sein ist
nicht Gebundenheit. Unfreiheit wird erst durch die Trieb-
gebundenheit geschatfen, eben das was- den Menschen von
seinem Urquell abzieht. Wir streifen hier hart am Problem
der Willensireiheit vorbei. Das wahre Sein liegt nicht mehr
innerhalb der Problemmoglichkeit ,,frei oder unfrei”. Dasein,
eben als Sein gerade da, hier, als Einzelnes, als Individuum,
.macht das Problem erst moglich. Nimmt man dieses Dasein
als Unfreiheit, so ist es als Sein aufgehoben, verleugnet.



70

~Durchgriible .nicht das einzigste Geschick! Dasein ist
Pilicht, und wir’s ein Augenblick!” lautet Faust’'s Warnung
an Helena. Doch wir schweifen ab.

Diese Unfreiheit (von Triebeinmischungen) kann eine dop-
pelte sein: eine dufiere und eine innere. Alle falsche usurpierte
Autoritit ist duflere Bindung. Sowohl der Erzieher (Eltern,
Lehrer) wie der Staat, die Sitte (Tradition), die Kirche kann
als solche Autoritdt auftreten. Der freie Mensch wird alle
diese Gebilde nur insofern als Autoritit anerkennen, als sie
der sittlichen Forderung entsprechen. Sehr schon zeigt Hi-
berlin, wie aus der unfreien Erziehung in irgendeiner Hin-
sicht die Moglichkeit zerstort wird, eben infolge der Bin-
dung, die rechte von aller falschen Autoritit unterscheiden
zu konnen. So wird dann hidufig aus der zwangsweisen auto-
ritativen Bindung die Opposition gegen alle und jede Autori-
tat geboren. Der Zogling verwirft alle Autoritit. Der so
falsch gefiihrte junge Mensch wird so zum Protestler, grund-
siatzlicher Revolutiondr, Anarchist, Atheist. Es gibt aller-
- dings Individuen, welche die volle Reife des Gewissens nie
ganz erreichen. ,Es gibt partielle Unerziehbarkeit des Ge:-
wissens.” Eine gewisse Unsicherheit und Unselbstindigkeit,
Schwankungen in den Entscheidungen zeigen sich oft immer
wieder: Die Grenze der Erziehbarkeit ist erreicht. Dann ist
eine zwangsweise Bindung, Anlehnung an eine duflere Au-
toritat notwendig. Nur muf} diese letztere eine sittlich orien-
tierte Autoritdt sein.

Die innere Unfreiheit des Gewissens ist fast noch ver:
hiangnisvoller. ,Der junge Mensch nimmt dann eine norma-
tiv-triebhafte Kompromif3-Bildung fiir ein reines Gewissens:
ideal. Dies eben deshalb, weil in jedem solchen Kompromif}
eine normative Komponente enthalten ist.”

Aber die normative Forderung 1483t sich nicht ausschal-
ten, auch nicht halb. Sie reagiert als Schuldgefiihl. Wir sind
dieser Entwicklung ja schon begegnet. Weil dies Schuldge-
fiihl auf die Dauer nicht ertragen wird, fliichtet der bedringte
Mensch in ein falsches Ideal: Das asketische Ideal, das Bufi:,
ideal, das Angstideal, das Minderwertigkeitsideal.



71

Das Angstideal (die andern miissen wir {iibergehen)
auflert sich namentlich als Aberglaube. ,Die Angst, diese
umgewandelte Form des Schuldbewuf’tseins, produziert als
Straferwartung allerlei angstliche Phantasien: von kommen:
dem Unbheil, von irdischen und hollischen Strafen, von bosen
' Geistern, Dimonen, Teufeln, von Spuk und ,,Zeichen”. Wir
heutigen Aufgeklirten haben keinen Grund, iiber solche
Dinge als uberwundene Erscheinungen fritherer Jahrhun-
derte zu liacheln. Sie kommen noch hiufig genug mitten un-
ter uns vor. Und mancher, der sich ganz frei fiihlt, steht
mitten drin. Aber er kennt sich eben nicht- geniigend.

Eine verhingnisvolle Rolle spielt das Minderwertigkeits:-
ideal. Das eigentliche und urspringliche Minderwertigkeits-
gefiihl ist immer das Gefiihl moralischer Minderwertigkeit.
Die haufigsten charakteristischen Symptome sind Mutlosig:-
keit, mangelndes Selbstvertrauen, unbegriindete harte Selbst:-
verurteilungen. Diese Schuldgetfiihle sind schwer zu ertra-
gen. Deswegen vollzieht der Zogling wieder eine Flucht,
eine Ablenkung in ein anderes Gebiet. Bald wird diese Min-
derwertigkeit auf korperliche, bald auf intellektuelle Gebiete
ubertragen. Solche Minderwertigkeits:Ersatzbildungen sind
ja auch schmerzlich, gewif3. Aber auflerordentlich bezeich-
nenderweise doch ertraglicher als sittliche Minderwertig-
keit. Was sagt uns diese Tatsache, die man nicht genug be:
tonen kann? Ganz als selbstverstiandlich ist damit die Ueber-
geordnetheit der normativen Krafte festgestellt. Alles an-
dere ist untergeordnet, gerade ncoh gut genug, um als leich-
ter zu ertragender Ersatz zu dienen. Halten wir dies fest, es
ist sehr notwendig in einer Zeit, in der der Intellekt sozu-
sagen die einzige Instanz ist, die beachtet und gepflegt wird.
Es ist das grofie Verdienst Hiberlins, in grofiem, umfassen-
den Zusammenhang die absolute Uebergeordnetheit des
Sittlichen, des Seinsollenden im Menschen dargestellt und
von dieser ideellen Auffassung aus die Erziehungslehre ent-
wickelt zu haben. Und zwar wirklich so, daf3 auch der in
der psychologischen Wissenschaft sonst Ungetibte den gro-
fen Fragenkomplex zu verfolgen vermag. Das ist Dienst fur
die hochste Aufgabe der Menschen. Die sittliche, erlosende



12

Kraft liegt in uns selbst, hier will sie verwirklicht sein und
alles Warten auf eine Hilfe von anderswo, mit frommgefalte-
ten Handen im Schof}, ist unfahig. Mittlerweile kann das
Abendland, eine Welt versinken, wenn wir nicht mehr fahig
sind, die Hilfe in uns selbst zu finden. Wir sind die Ver-
korperung des Sittlichen, in und mit uns schafft es die sitt-
liche Welt.

Minderwertigkeit kann auch, um ihr entflichen zu kon:
nen, ins Gegenteil gewendet werden. ,,Man entflieht der
Minderwertigkeit durch die Einbildung der Ueberwertigkeit
auf diesem oder jenem Gebiet.” ,So bildet man sich wohl
ein, gerade moralisch besonders tiichtig zu sein, und um diese
Einbildung aufrecht zu erhalten, tut man krampthaft ,gute
Werke”, beteiligt sich an allen Wohltitigkeiten, fiuhrt sal-
bungsvolle Reden usw. oder man sucht die Pose auf einem
andern Gebiete durchzufiithren, eben auch wieder einem Er-
satzgebiet: Man steigert sich in den Wahn der Kraft, der
Vollkommenheit, der Liebesmacht, der Intelligenz hinein.”
Wo der Mensch nach innen zerrissen, bedringt, ,,minderwer=
tig” ist, muf} nach auflen die Fassade wohltitig verhiillen.
Was uns im Alltag oft ein Kopfschiitteln, ein spottisches

oder mitleidiges Lacheln abnotigt, ist im Grunde genommen
oft genug ,blutige Tragik des innerlich zerrissenen Men-
schen”. Es sind ja wohl oft auch Menschen, die dem Leben
tatsachlich entfliechen, weil sie sich nicht mehr zu ertragen
vermogen. Und doch sind es meistens wertvolle Individuen,
die eben wegen ihrer hohen Qualitit dem Leben entflichen,
oder dann sich in eine Krankheit retten: Hysterie, Schizo-
rhrenie.

Erziehung zur Urteilsfahigkeit. Der Zogling mufd die
Wirklichkeit, in der er seine Bestimmung verwirklichen soll,
kennen. Sonst niitzen Einsicht und guter Wille zur ideellen
Gestaltung der Wirklichkeit nicht viel, wenn er diese letz:
tere falsch einschiatzt. Aber es ist ja selbstverstindlich, daf3
niemand die ganze Wirklichkeit kennen kann. Es ist auch
nicht notig, denn er begegnet stets nur einem Teil derselben,
seiner individuellen Umwelt. Diese ist fiir niemanden zum
vornherein zu bestimmen. Deshalb kommt es bei Verfol-



73

gung dieses Teilzieles hauptsichlich darauf an, dem Zogling
die Féhigkeit zum richtigen Urteilen beizubringen. Nicht
eine Unsumme von Kenntnissen und fertigen Urteilen ist zu
erwerben, sondern die Moglichkeit, jeder Wirklichkeit ge-
genuber sich richtig orientieren zu konnen. Denn letzten
Endes ist ,,alle Erziehung Anregung und Unterstitzung der
Selbsterziehung”. Die Forderungen Hiaberlins decken sich
also nicht damit, was man allgemein Bildung nennt. Nicht
alle Wissensgebiete allseitig und gleichmaf}ig zu pflegen gilt
es. Sondern der Grad der allgemeinen Bildung bemif3t sich
am jungen Menschen selbst. Alle seine Anlagen sollen ge-
maf} ihrer Stirke beriicksichtigt werden.

Es gibt zwei Arten von Urteils: oder Wirklichkeitserken-
~ nung: :

1. das Tatsachen feststellende, das logische Urteil;

2. das Tatsachen wertende, das Werturteil.

,Beim logischen Urfeil handelt es sich um die Moglich-
keit der Beobachtung und die Beobachtungen miteinander
in Beziehung setzen zu konnen.” ,Die allgemeine Methode
wird darum auch hier die der Uebung sein.” Es ist sehr wich=
tig fur die Bildung der Urteilsfahigkeit, daf’ der Zogling im
Arbeiten, Erarbeiten die richtige Schaffung des Urteils ken-
nen lernt. So ist er dann stets wieder in der Lage, eine neue,
noch nie erlebte Wirklichkeit auf ihre Tatsachen-Beschatfen-
heit zu prifen, um sich ein Urteil selbstindig bilden zu kon:
nen. Nicht das Quantum des Kenntnisstoffes ist wichtig,
sondern die Methode der Erarbeitung. In der Beziehung ist
das Prinzip der Arbeitsschule sehr zu begriiflen, wenn es
dann nicht zum Sport, zum Wettlauf, zum Steckenpferd
wird. Und noch eines: Hitten wir in unserer Lernschule
nicht zu viel Quantumschinderei, wiurden die jungen Leut-
chen nicht zu viel mit Kenntnissen vollgestopit, dann hatten
wir eine heranwachsende Jugend, die auch nach Absolvie-
rung der verschiedenen Schulstufen noch aufnahmefihig,
lernwillig ware. Die zu grofle Schulmiidigkeit, Lerniiber-
drissigkeit ist zum groflern Teil schuld an der Not der
Schulentlassenen. In diesem Alter, wo der Mensch tatsiach-
lich noch sehr aufnahmefihig ist, ist fiir wenig mehr Interesse



74

vorhanden, als fir die Freiheit vom Schulmeister und vom
Schulsack.

W erturteilsfdahigkeit ist nicht die Fihigkeit, irgendwelche
relativ triebmiafligen utilitaristischen und sentimentalen
Werte abzuschitzen, sondern die Fahigkeit richtiger Ein-
schiatzung der Dinge in ihrem sittlichen Wert, wenn man
,sittlich” im weitesten Sinne der Orientierung an der Idee
nimmt’. ,Die Werturteilsfahigkeit ist der Sinn fiir grof}
und klein, gut und bose, echt und unecht, bedeutend und
unbedeutend, vollkommen und unvollkommen.” Alles Ding,
alles Dasein, nicht nur der Mensch, hat seine Bestimmung,
seine Beziehung zum universalen Sein. In diesem Sinne ist
,»der werdende Mensch anzuhalten, in allem, was da ist, das
Gute, das immer auch darin ist, zu sehen” und zu achten.
Die Fihigkeit, alles, was an den jungen Menschen herantritt,
richtig einzuschitzen nach seinem wahren Kulturwert, zu
entwickeln, zu Uiben, bietet sich sowohl in Vergangenheit (im
religions-, kultur-, kunst- und literaturgeschichtlichen Unter-
richt) und Gegenwart Gelegenheit, wie auch im naturkund-
lichen Unterricht. Jeder Verkehr mit dem Zogling ist in die-
sem Sinne zu gestalten. ,Lebenskunde” nennt Hiberlin die-
ses Urteilenlernen am pulsierenden Gegenwartsleben. Und
sogar der staatsbiirgerliche Unterricht erhilt eine veredelte
Definition: ,Staatsbiirgerliche Erziehung ist Bildung des
Charakters (des Willens und des Gewissens) und Bildung
der Werturteilstahigkeit”. ,,Es kann nicht genug betont wer:
den, daf} niemand ein rechter Staatsbuirger wird, noch zur
rechten staatsbiirgerlichen Einstellung und Urteilstahigkeit
gelangt, er sei denn iiberhaupt erst erzogen, und zwar in er:
ster Linie zum rechten Willen und zum reinen Gewissen, in
zweiter Linie (das hingt damit zusammen) zur rechten und
selbstandigen Werturteilsfahigkeit.”

Die asthetische Werturteilstihigkeit darf nicht vernach:-
lissigt werden, oder sollte es wenigstens nicht. Denn die 4s-
thetische Seite des Lebens ist in der Tat ebenso notwendig
zur harmonischen Gestaltung desselben wie die logische und
die sittliche. Und zwar gilt die wirklich hohe Auffassung des
Schonen und seiner Darstellung nicht blof3 fiir den Kiinstler



75

speziell, sondern ,,jeder ist Kiinstler, der in die Wirklichkeit
gestaltend eingreift. Denn wenn wir Vollkommenes schat-
ten, die Wirklichkeit nach ihrem eigenen Werdensprinzip
gestalten, dann schaffen wir immer Schones, im Sinne des
Vollkommenen.” Somit unterscheidet sich der spezielle (Be:-
rufs:) Kiinstler von den andern gestaltenden, schaffenden
Menschen nur in der Wahl des Objekts, das er im Sinne der
Vervollkommung bearbeitet.

Die Erziehung zur Tiichtigkeit fordert weise Beschran-
kung. ,,Denn es muf} ja keiner das Ganze der Kulturarbeit
tragen.” Sondern jeder Einzelne hat seine individuelle Be-
stimmung, seinen Beruf. Diese Berufstiichtigkeit muf} also
als letztes Teilziel erreicht werden. Sie setzt zweierlei vor:
aus: Gesundheit und Geschicklichkeit.

Unter Gesundheit versteht Hiaberlin die seelische und die
leibliche. Beide, leibliche und seelische Gesundheit, bediir-
fen der sorgfiltigen Entwicklung und Pflege. Auch hier wie-
der ist der rechte Wille die erste Grundbedingung. Denn
dieser will auch die ganze Gesundheit, um sich verwirklichen
zu konnen. Der ungeniigend erzogene, erstarkte Wille zeitigt
hiufig genug jenen ,,Willen zur Krankheit”’, oder sagen wir
zum Kranksein. Vor allem das verwohnte, verzartelte, ver-
weichlichte Menschlein sucht, sobald Anforderungen an es
herantreten, durch Sichkrankmelden der Forderung, der Lei-
stung sich zu entziehen. Daraus entwickelt sich dann derne
jene verhiangnisvolle Einstellung: Die Nachststehenden neh-
men ihm den Kampf mit der Lebensaufgabe schon ab. Das
Aussichherausholen der Krifte zur vollen Erledigung der
Lebensaufgabe wird dann oft in entscheidenden Momenten
zur Unmoglichkeit. Der entgegengesetzte Tvpus sind die
Gesundheitsfanatiker. ,,Der Hintergrund solcher iiberstei-
gerten Pflege der Gesundheit (es ist dann nur die leibliche
gemeint!) ist immer das Gefiihl der Schuld, der ,Unsauber-
keit* in der Form der Angst vor der Krankheit.”

,Die Erziehungsmittel sind die gleichen, wie in den an:
dern Teilgebieten der Erziehung: Stirkung des Willens, spe:-
ziell des Gesundheitswillens. Hier greift dann die Urteils-
fihigkeit ein, indem sie die Fdhigkeit ist zur Erkenntnis ge:



76

wisser alltaglicher Dinge in ihrer Niitzlichkeit oder Schid-
lichkeit fiir die Gesundheit.” Und dann, was in unserem Zu:
sammenhang ja selbstverstandlich erscheint, fordert Hiber-
lin die Forderung und Pflege der Seelenheilkunde. Dies ist
nach allem, was wir hier schon gehort haben, von der un-
tibersehbaren Mannigfaltigkeit der seelischen Storungen, ge-
wif} eine Notwendigkeit. , Es leiden immer die wertvollen
Individuen am meisten.” ,Je tiichtiger einer veranlagt ist,
um so sicherer kann ihm geholfen werden. Hier bedurfen
die Erzieher, Eltern und Lehrer, erst selbst weitgehender
Aufklirung. Die Ernte wire grofy, aber der Arbeiter sind
wenige. Schulirzte und Schulzahnirzte hat man. Aber an
richtig vorgebildete Psychotherapeuten denkt niemand. Hier
wire ein neues und sehr wichtiges Tatigkeitsfeld fir Ge:
sellschaften und Staat. Das Geld fiir padagogisch-psvcho-
therapeutische Sanatorien wire hier weit besser angewendet
als fur alle Korrektions:- und Bewahrungsanstalten.”

Unter der Geschicklichkeit, die neben der Gesundheit
gefordert wurde, ist die Berufsgeschicklichkeit gemeint.
,,Die natiirlichen Anlagen sind die Talente. Jede personliche
Bestimmung setzt Talente voraus; denn die Sonderbestim-
mung des Individuums richtet sich ihrem Inhalt nach gerade
nach Sondertalenten.” ,,Talent ist alles, was als Ankntip-
fungsmoglichkeit sittlicher Leistungen in der Anlage des In-
dividuums vorhanden ist, als Keim irgend eines kulturell
verwertbaren Konnens.” Die wichtigste Grundlage, diese
natirlichen Veranlagungen zur richtigen, d. h. in der Rich-
tung zur sittlich orientierten Berufsbetitigung, ist wiederum
die rechte Willensbildung und Entwicklung der Einsicht in
die Gewissensforderung.

,Die Talente lernt man nicht durch lange Besinnung und
Selbstschau kennen, sondern in der Betitigung. Der Erzie:
her hat sie dann nur noch anzuerkennen, aber weder mit Be:
wunderung noch mit deprimierender Kritik.” Auch die Ta-
lente miissen diszipliniert, veredelt werden. Denn es steckt
ja eine Triebkomponente drin, die leicht einseitig triebhaft,
undiszipliniert sich geltend machen kann.



77

Die Berufslehre ist nichts anderes als die so notwendige
Konzentration der verschiedenen Anlagen, die in einem jun-
gen Menschen stecken, auf eine bestimmte Richtung der Be-
tatigung. Fehlt diese Konzentration ganz oder teilweise, so
haben wir dann jene halben und andere Bruchexistenzen, die
ja nicht einmal grad selten sind. Die Ursachen konnen ver-
schieden sein. Zur Hauptsache aber fehlt es in der Regel an
der verfehlten oder vernachliffigten Willensbildung.

Diese Berufstiichtigkeit ist ja wohl schon immer ange:-
strebt worden, wenigstens wo man es mit der Erziehung
einigermafden ernst genommen hat. Sie ist aber neben eini-
gem allgemeinem Wissen (das oft genug nur falsch verstan-
dene Urteilstahigkeit ist!) das einzige Ziel der Erziehung, wie
sie allgemein aufgefafdt wird. Weckung und Bildung des Wil-
lens und des Gewissens sind so oft dem blof3en Zutall iiber:-
lassen. Und doch sind diese beiden Teilziele jenen beiden
andern in ihrer Bedeutung fiir die wahrhaft freie Personlich-
keit weit tuberlegen. Eben in dieser starken Betonung der
Willens: und Gewissensbildung vor allem andern liegt der
Hauptvorzug der Pidagogik Hiberlins. ,,Erziehen ist eben
mehr, als die meisten Menschen konnen!” Es klingt etwas
herb und nicht sehr ermutigend. Manche fiithlen sich gar in
ihrer pharisdischen Selbstsicherheit gekrankt. Schaut man
aber naher zu, dann brauchten sie auf die Friichte ihrer Er-
ziehung nicht sonderlich stolz zu sein. Der eine verwechselt
fatalerweise Undiszipliniertheit, Unverfrorenheit des Kindes
und dergl. mit Freiheit! Ein anderer erzwungenen Gehorsam
mit aus sich selbst gewollter Disziplinierung. Schauen wir
uns nur etwas um, jeder in seiner nachsten Umgebung, sich
selbst mit einbeziehend: Wie viele wirklich freie, harmoni-
sche Menschen findest du! Wie oft begegnet dir jene be-
freiende, aus personlicher, sozialer und anderer Not erlo-
sende Willensstirke zum Guten, jenes mutige Einstehen fiir
die Gewissensforderung allen Schiden und Mingeln jegli-
cher Gegenwart gegeniiber?

Wer sich noch nicht hat tiberzeugen lassen, daf} Erzie:
hung eine viel ernstere Angelegenheit ist, als gemeinhin an-
genommen wird, daf3 der seiner Krifte vollbewufdte Mensch

Kinderfehler
als Hem=
mungen

des Lebens



78

nur wenig anzutreffen ist, weil eben die Erziehung eine un-
geniigende ist, der mag noch zu Hiberlins ,, Kinderfehler als
Hemmungen des Lebens’ greifen. Hier sind die hauptsich-
lichsten Formen von Fehlentwicklungen in ihrem Werden
und ihren Auswirkungen dargestellt. Wer einmal eingesehen
hat, daf3 Kinderfehler tatsiachlich das ganze spitere Leben
belasten, hemmen konnen, der wird und muf} auch seine Kin-
der oder Schiiler mehr und mehr vom psychologischen
Standpunkt aus beobachten. Dieses Buch enthilt so etwas
wie eine Psychologie des Alltags in ganz anschaulicher Form.
Wen diese psychologische Darstellung der alltiglichen Er-
scheinungen in der Kinderstube der Kleinen und der Grofien
nicht zu packen vermodgen, fiir den ist wohl die Psychologie
tur immer verschlossen. Das Umlernen ist ja nicht immer
gar so einfach. Und viele ertragen es nicht oder nur schwer,
wenn man sie an der eigenen Unzulinglichkeit packt. Ein
falscher Eigenwert-Begritf hindert manchen Menschen, mit
sich selbst etwas ins Reine zu kommen. Die Arbeit an sich
selbst veredelt den Menschen und wirkt veredelnd, im be-
sten Sinn erziehend auch auf die niachste Umgebung, seien es
Kinder oder Erwachsene. Alle diese Unzulinglichkeiten,
Halbheiten sind fiir den psychologisch Einsichtigen keine
Ritsel. Vererbungsgemifle Anlagen abgerechnet, liegen
die Erklarungen nicht weit weg: Die Art, wie der Mensch
sein Leben lang sich selbst, und seine Umwelt erfaf3t, an sich
herankommen laf3t und wie er auf sie reagiert, wird zur
Hauptsache in der frithen Jugend festgelegt, namentlich auch
in jenen bedeutungsvollen 4—7. Jahren. Ich weif3, es sind
viele nicht mit dieser Auffassung Hiberlins einverstanden.
Allen denen mochte ich nur eines zu bedenken geben: Urtei-
len kann hier nur, wer jene genetische Psychologie des Mei-
sters kennt, grindlich durchgearbeitet hat.

Ja, ja, die Notwendigkeit des psychologischen Verstiand-
nisses fangt in der Kinderstube, beim Wickelkind schon an,
tatsachlich. Das Schreien des Kleinkindes ist doch etwas,
das nicht besonders interessant ist! Wer aber zu horchen,
zu sehen, zu beobachten versteht, der wird bald anderer Mei-
nung werden.



79

Der Schreihals, der Lutscher sind schon psychologische
Typen, die auf dem besten Wege sind, in eine Fehlentwick-
lung hineinzugeraten. Ihr psychologisches Verstindnis fiihrt
uns schon ganz an den Ursprung alles Tuns: An die beiden
Elementartriebe. Und zwar sind schon Mafllosigkeiten mit
im Spiele. Und dafiir kann gewif das Wickelkind nicht ver-
antwortlich gemacht werden. Der Fehler ist anderswo ge-
macht worden. Der Geschwisterzank! Wir haben ihn schon
einmal gestreift. Seine Psychologie ist schon ziemlich kompli-
ziert. Beide Triebe konnen mitbeteiligt sein. Zu ausgeprigte
Selbstbehauptung, Egoismus also, fiihrt zu Reibereien. Aber
auch zu starkes Liebesbediirfnis, das dann in seiner intensi-
ven Form nicht befriedigt, sondern zuriickgewiesen wird,
fuhrt zu Haf. Haf} ist negative Liebe, es gibt keinen Haf3-
trieb. Es ist die Identifikationstendenz, die sich in unmafii-
ger Form zeigt. Die Ursachen liegen schon wieder nicht im
Kinde selbst, sondern in der Art seiner Behandlung. Ver-
wohnung, Bevorzugung, Verhidtschelung eines Kindes spielen
hier eine sehr grofie Rolle.

Triebbefriedigung, auch wenn sie ins MafBlose geht, wiirde
weiter keine Reaktion im Menschen auslosen. Der eine Trieb
wiirde in die Aufhebung des Individuums fithren (Identifi-
kationstrieb), der andere in die erstarrende Ruhe. Gut oder
bose werden beide Triebe erst mit dem Eingreifen der sitt-
lichen Norm. Sie formt aus den Triebkriften erst das Le-
ben, ,das sittliche Interesse ist das formale Prinzip des Le:-
bens. Sie ist die Zensur, die gegen eine einseitige Triebaus-
wirkung sofort Einspruch erhebt.” Hier in diesen funda-
mentalen psychologischen Tatsachen liegt der grof’e Gegen:-
satz Héberlins zur Psychoanalyse. Freud leitete zuerst alle
Erotik aus der Sexualitit ab. Alle psychogenen Storungen,
die leichteren und die pathologischen Formen sollten nur hier
ihre Wurzel haben. Haberlin stand von Anfang an auf grund-
satzlich anderm Boden. Erinnern wir uns an ,,Wissenschaft
und Philosophie”. Erstens fiihrte er alles Tun, alles Verhal-
ten des Menschen auf zwei Grundtriebe zuriick. Sexualitit
ist nur eine Modifikation des erotischen Triebes. Und, das
ist der tiefste Gegensatz: Triebe allein schaffen keinen Kon-



80

flikt, erst die Gewissenszensur als triebhemmende Instanz
erzeugt jene Differenz zwischen Triebauswirkung und Trieb:-
beherrschung. Wird diese Differenz durch die Erziehung
nicht aufgehoben, wenigstens mehr oder weniger, so entsteht
der Kompromif3 in seinen mannigfaltigen Formen. Freud hat
die Unvollstandigkeit seines ,,Systems” eingesehen, und sich
bereits der Auffassung Hiberlins stark genihert. (Zeitschrift
tiir Psychoanalyse, Oktoberheft 1921.) Damit werden nun
wohl auch die Epigonen Freuds allmahlich ihre oft sehr ein-
seitigen Positionen (Jung, Adler etc.) etwas korrigieren. Und
manche oft gehissige Polemik gegen Hiberlin wird wohl,
wenn auch erst im Stillen, bedauert werden (Pfister).

Gewif3 spielt die Erotik, speziell die Beriihrungserotik,
eine grofie Rolle auch in der Psychologie der kindlichen Fehl-
entwicklungen. Wenn auch das Eindringen in diese Psvcho-
logie etwas Arbeit erfordert, so ist doch die Ablehnung dersel-
ben mit der Begriindung, sie sei schwer verstindlich, zu ab-
strakt, nicht geniigend. Es ist ja schon so wie Héaberlin in der
Vorbemerkung zu,Kinderfehler” bemerkt: Psychologische
Tatsachen konnen nicht mit Hianden ertastet, mit Augen ge-
sehen, kurz: nicht sinnlich erfaf3t werden. Psychologischen
Tatsachen gegeniiber gilt eben nur das Verstehen (s. ,,Ge:
genstand”). Verstehend wahrnehmen muf} ja jeder tiglich,
wenn wir die Menschen verstehen wollen. Es handelt sich
also mehr darum, sorgfiltiger zu beobachten und das wahr-
genommene Material in einen einheitlichen Zusammenhang
zu bringen.

Wie alltdglich sind Erscheinungen wie Angst und Aengst:
lichkeit, wir meinen hauptsichlich bei Kindern. Wie oft be:
gegnet der Lehrer dem idngstlichen Kinde! Nun, es ist eben
.etwas nervos’, damit ist der Fall erledigt. Und doch wire
gerade die Kenntnis der Angstpsychologie so bitter notig fiir
Lehrer und namentlich auch fiir Eltern. Und wer einmal ein-
gedrungen ist in die Wurzeln solcher auffallenden seelischen
Erscheinungen, der steht ihnen auch nicht mehr so ratlos
gegeniiber.

Wie auflerordentlich fein differenziert die Psychologie
Hiberlins ist, sehen wir an der scharfen Auseinanderhaltung



81

von Angst und Furcht. Entstehung und Aeuflerung dieser bei-
den Erscheinungen sind etwas kompliziert und mannigtaltig,
aber im Grunde doch auf eine einfache Tatsache zuriickzu-
fihren. Wir stehen auch hier vor den alles bewegenden
Triebkriften und dem diese beiden dirigierenden sittlichen
Faktor. Furcht entsteht stehts dann, wenn die Selbstbehaup-
tung von irgend woher in Frage gestellt wird, wenn ein An-
griff, eine Bedrohung, eine duflere Gefahr in die Nihe
kommt. Solchen Bedrohungen weicht das Individuum furcht-
sam aus. Hinter den Angsterscheinungen dagegen steckt
der erotische Trieb. Wenn dem Kinde, und zwar schon dem
(verwohnten) Wickelkinde ein Verlust an Liebesbeziehungen
droht, dann fiihlt es sich in seinen Liebesanspriichen ver:-
kiirzt, in seinen vermeintlichen Rechten auf Liebesbezeugun-
gen eingeengt, es reagiert mit Angsf. Es striaubt sich viel:
leicht gegen das Alleinsein, gegen seine Entfernung vom
Hause, oder gegen die Entfernung eines geliebten Gegen-
standes, gegen die Dunkelheit (weil diese es von der Umge:-
bung isoliert) usw. Aber es beruhigt sich wieder. In so weit
wire dann die dngstliche Reaktion nicht sehr schlimm. Wir
haben es erst mit der normalen Angst zu tun, und diese ist
noch kein Fehler. Ist aber die Liebesverwohnung stark ge-
steigert, so sind solche tubermifdigen Triebanspriiche nicht
mehr ohne weiteres zu befriedigen. Der Wille zur sittlichen
Gestaltung des Triebes macht sich schon bemerkbar, sehr
auffallend allerdings erst in jenen 4—7. Jahren. Den maf3-
losen Triebanspriichen gegeniiber reagiert das Kind mit
,.schlechtem Gewissen”. Es wird in seinen Anspriichen durch
die innere Zensur zuriickgewiesen. Es sollte von den zu
starken Triebforderungen etwas ablassen, opfern. Ohne
verstindnisvolle Hilfe wird ihm das kaum gelingen. Es ge-
rat mit sich selbst in Konflikt. Es fiihlt sich schuldig, denn
als Schuld empfindet es die zu starke Triebforderung, wohl
ganz unbewuf’t. Dieses Schuldgefiihl wird zum latenten Zu:
stand. Bei ndchster Gelegenheit wird die triebhafte MaB-
losigkeit in irgend einer erotischen Angelegenheit wieder zum
KonfliktanlaB, der wieder nicht in der Richtung der sittlichen
Triebbeherrschung erledigt wird. Die negative Einstellung

6



82

wird aufs neue verstiarkt, das Schuldgefuhl hauft sich, und
bei einem dhnlichen Anlafl erfolgt ein heftiger Ausbruch,
der mit der Stirke des Anlafles in keinem Verhiltnis steht.
Die Art des Schreiens z. B. verrit jetzt deutlich die affektfive
Angst. Sie hat stets Schuldcharakter, dies gilt allerdings fiir
jeden Affekt. Verstindnisvolle Erziehung schon des Klein-
kindes kann hier sehr viel verhiiten. Doch erscheinen wohl
solche psychologischen Vorginge fur die Schulpiadagogik
wenig von Belang zu sein. Und doch ist es gerade so, daf}
der Lehrer, als Berufserzieher iiber die Genesis der Angst-
phianomene und ihre duflern Anzeichen unterrichtet sein
sollte. Denn solche affektive Schuldkomplexe begleiten den
Menschen sein Leben lang, wenn nicht noch nachtriglich,
namentlich aber zur Zeit der zweiten Pubertit eine ver:
stindnisvolle Heilerziehung korrigierend eingreift, Aber
solche Einsicht sollte halt vorher schon vorhanden secin.
Doch das Jahrhundert der dynamischen, lebendurchhauch-
ten Psychologie ist erst angebrochen. Eltern und Lehrer ste-
hen ihr noch verstidndnislos gegeniiber. Deswegen geht man
auch an all den verschiedenen, duflerst mannigfachen seeli-
schen Storungen mehr oder weniger achtlos vorbei. Und wo
noch Unruhe, ehrliches Suchen vorhanden ist, ist der Weg
nicht ohne Hilfe zu finden.

Tatsachlich hat jeder Lehrer in der Schule Gelegenheit,
angstliche Storungen zu beobachten. Und manches Kind,
das ihm in irgend einer Beziehung schwer zu schaffen macht,
und demgegeniiber er oft seine Geduld verliert, wiirde ihn
zur Hilfe veranlaflen, wenn er es verstiinde, den tieferen
Wurzeln nachzugraben. Er miifite Verstindigung mit den
Eltern suchen, event. psychotherapeutische Hilfe bei einem
Arzt, sofern dieser etwas davon verstiinde. Ich weild wohl,
die Sache ist nicht so einfach: Soll man die Forderung der
psychologischen Orientierung zuerst ans Elternhaus oder an
die Schule stellen? Aber wo ein Wille ist, da ist auch ein
Weg! Und irgendwie mufd eben derselbe erstmals beschrit-
ten werden. Denn Hilfe ist notwendig. Wie oft versagt ein
Schiiler in irgend einer Beziehung, was oft mit seinem sonsti-
gen Verhalten gar nicht in Einklang steht. Bald versagt er



83

in irgend einem Lehrfach, bald in disziplinarischer Hinsicht.
Der eine Schiiler macht eine immer wieder wiederholte
Grimasse, ein anderer liigt oder ubertreibt irgend welche
Vorkommnisse auffallend; dort sitzt ein ,,Nager’ (Federhal:
terkauer!), ein Miadchen zeigt ein regelmiflig auftauchendes
Zittern der Finger, wenn eine gewisse Schreibarbeit getan
werden soll; endlich gehoren hierher die Fille von leichtem
bis schwererem Stottern. Alle solche Erscheinungen mit all
ihrer Mannigfaltigkeit sind in der Regel Angstsymptome.
Aber: Der Lehrer versagt, und dazu kommt noch, daf} die
alles nivellierende Schuldisziplin und die Lehrplanpflicht
iiber alle diese Tatsachen hinweg sehen miissen. Mit Miihe
und oft viel Qual absolviert der junge Mensch seine Schul-
jahre. Und wir haben dann die Menschen, wie wir sie so
hdufig in ihrer Triebgebundenheit, Unfreiheit eben antref-
fen. So ziemlich in all den Bedriangnissen steckt eben irgend
ein Kinderfehler als ursidchlicher Kern. In unserer Zeit des
brutalen ,,Kampfes ums Dasein” ist es natiirlich, daf3 solche
Konflikte fast eine Massenerscheinung sind. Denn je mehr
der Einzelne in diese Lebensauffassung hineingedrangt wird,
um so selbstverstindlicher werden alle solche Forderungen
der psychologischen Hilfe vernachlaffigt. Seele? Geist?
Wer hat noch Zeit fiur derlei ,,Dinge”. Um so natiirlicher ist
es dem Psychologen, daf} solche seelische Konftlikte entste:-
hen miissen. Je brutaler der Kampf, um so hiaufiger und
schwerer gerdt eben der Einzelne in Widerspruch mit der
zur harmonischen Lebensgestaltung dringenden sittlichen
Norm. Denn diese ist eben von allem Ursprung an doch da,
auch wenn der Mensch eines verarmten Zeitgeistes glaubt,
das Einigende aller Menschheitsentwicklung ignorieren zu
diirfen. Es hat einen tieferen Grund, daf’ am Beginn unseres
Jahrhunderts, als dem Erben des 19. Jahrhunderts mit seiner
auffallend intensiven Betonung der mechanisch-materialisti-
schen, relativistischen Auffassung des Lebens, der Welt
iiberhaupt, die Psychoanalyse als wissenschaftliche Methode
auftauchte. Jene Psychotherapie, die es aber erst mit den
schon mehr pathologischen Erscheinungen zu tun hatte! Und
von einem Wissenschaftszweig geboren wurde, welcher ganz



84

auffallend im Materialismus des 19. Jahrhunderts stecken ge-
blieben ist, der Medizin. Von hier aus erklirt es sich denn
auch ganz gut, weshalb innerhalb der psychoanalytischen
Forschung und der Deutung ihrer Forschungsergebnisse so
schwere, aber wohl verzeihliche Irrtiimer geleistet wurden.
Ich will hier nicht darauf eingehen. Diese analytische Psy-
chologie oder besser Psychotherapie hatte ja wohl fir jeden,
der suchend an sie herantrat, etwas Bestechendes gehabt.
Denn sie griff doch zum ersten Mal wieder in die lebendige
Tiete der menschlichen Seele, wenn auch vorerst diese Tiefe
noch unerhellt blieb und statt Klarheiten, Losungen nur neue
Ritsel auftauchten. Gewild ist die psychoanalytische Me:-
thode der verschiedenen ,,Schulen” fir die Psychotherapie
ein unumganglicher Weg. Eben dann, wenn die psychogenen
Konflikte schon mehr pathologischen Charakter angenom:-
men haben. Hypnose, Leichthypnose, Traumanalyse, Asso:
ziationsmethode (Exploration) sind wohkl notwendige Hilfs:
mittel in der klinischen Psychiatrie, als einzige Erfolg ver-
sprechende diagnostische Methode dem schon vorhandenen
schweren Uebel gegeniiber.

‘Wir kehren zu P. Hiberlin zurtick. Der physiologischen
Gesundheitslehre gilt der Satz sehr viel, daf} einem Uebel
vorbeugen besser sei als einen Fehler verbessern, Die dyna:
misch-psychologische Erfassung der Wirklichkeitsgrofe
Mensch durch Hiberlin bedeutete von Anfang an schon
einen neuen Weg. Sein Erziehungsbegriff wurzelt ganz in
den seelisch-geistigen Tiefen, von wo aus der Weg in die
lichte Hohe einer geistgetragenen, harmonischen Welt: und
Lebensanschauung fithrt. Philosophie (Psychologie als ihre
Grundlage) ist eine Mission.(Wissenschaft und Philosophie,
Bd. II). Hiberlins Erziehungslehre ist der einzige Weg, allen
diesen seelischen Bedringnissen unserer modernen Mensch:-
heit zuvorzukommen, sie zu verhiiten.

Die Jugend braucht weder Drill noch blofies Gehenlas:
sen, schrankenlosen Individualismus. Sie braucht Fihrung.
Wie diese verstanden sein will, dies zu zeigen ist der Zweck
dieser Arbeit. Durch eine Erziehung, wie sie Haberlin ver:
langt, werden jene Jugendfehler, jene oft so verhiangnisvol:



85

len Fehlentwicklungen vermieden. Jammern iiber all die
., Verderbtheit” ist ganz unniitz, wie auch jenes ,,optimisti-
sche” Hinwegsehen tiber all die Schiaden unserer Zeit ebenso
unfihig ist. Verderbtheit?! Schon allein der Begriff der
,Schuld”, wie er eben dem Affekt, der Verdrangung, der Per-
version (siehe unten!) usw. zugrunde liegt, hat etwas aufler-
ordentlich Versohnendes an sich. Schuld ist ja nicht die
»Stinde gegen den heiligen Geist”, d. h. mit bewufdter Ab-
sicht getane Triebundiszipliniertheit, sondern ,,Schuld” ist
ja ,,qur’ Unbeherrschtheit der Krafte, welche, in natiirlichen
Schranken gehalten, dem Leben erst das Schatfende, die Ak:
tivitat verleihen. Sie sind ,,ein Teil von jener Kraft, die stets
das Bose will und stets das Gute schafft”. (Faust 1.)

,Die Zeit ruft michtig zur Besinnung!” (Vorwort in
Wege und Irrwege.) Wir konnen und dirfen an dieser For:
derung nicht ohne Schaden vorbeigehen.

Oder wire wirklich die Notwendigkeit zu dieser Arbeit
nicht vorhanden? Sehen wir uns einmal nach den Zwangs:-
handlungen um. In der Holztreppe ist eine Stufe, die aus
etwas hellerem Holz besteht. So oft der Junge hinauf oder
hinab muf3, iiberspringt er jedesmal jene hellere Stufe. Ein
anderer steinigt mit heillem Eifer eine extra angefertigte, aus
Kartoffeln zusammengesteckte Figur. Oder jenes bekannte
Beispiel vom Jungen, der nie auf eine Fuge zwischen zwei
Trottoirrandsteinen treten kann. Immer macht er den
Schritt dartiber hinweg. Ein Maidchen stellt jedesmal den
Milchkrug trotz eifrigem Zielen doch neben den Unterleg-
teller, der extra dafir auf dem Tisch liegt. Mit welcher
Ueberlegenheit lachelt mancher uiber den Zahlenaberglau-
ben, der Dreizehnte am Tisch, die Zimmernummer 13, spielt
ja oft eine verraterische Rolle. Es steckt eine ganze Tragik
dahinter, wie hinter allem Aberglauben. Wieviel Kampf,
Leiden sind hinter jeder Askese mit Zwangscharakter zu fin:
den! Ebenso hinter den verschiedensten Buf3handlungen.
Sie sind meist Ersatzhandlungen. Das Triebopfer wird um-
gangen, dafiir eine andere Leistung als Ersatz auf sich ge:
nommen. Wie mancher verzweifelt fast, weil er zu keiner
tichtigen Arbeit die Energie aufbringt. Es drangt und wiihlt



86

in ihm, Notwendigkeiten der Pflicht tauchen auf, Pline und
Vorsitze werden gefalit — und bleiben liegen. Einer hell:
auflodernden Begeisterung fiir irgend etwas folgt eine unta-
tige Erniichterung. ,Der Gott, der mir im Busen wohnt,
kann tief mein Inneres erregen! Der iiber allen meinen
Kriften thront, er kann nach auflen nichts bewegen. Und
so ist mir das Dasein eine Last, der Tod erwiinscht, das Le:
ben mir verhaf3t.” (Faust 1.) Ja, auch die Genesis der Lebens:
uberdrussigkeit, der Lebensmiidigkeit ist eine mannigfaltige.
Und doch wie viele unangebrachte, pharisderhafte Vorwiirfe
sind schon auf solche Bedringte heruntergeregnet, aut solche
verzweifelnde Zweifler. Die zweifeln miissen an der sittli-
chen Bestimmung des Menschen, weil sie den Weg zur Er-
fullung ihrer Bestimmung nicht zu finden vermogen, er ist
ihnen versperrt. Oder schauen wir uns jene Relativisten et-
was niher an: Alles wird als ,nur Menschlich” erklirt, als
- subjektiv. Sie diirfen sich nicht einmal merken lassen, daf}
sie mit ihrem Ausspruch sich selbst widerlegen. QOder die
Deterministen, die mit schlecht gespieltem Fatalismus erkla-
ren, es komme alles wie es kommen miisse, dem Schicksal
entrinne keiner. Nein, es kann ihm keiner der Sterblichen
entfliechen. Aber es ist nicht so kalt, unerbittlich, blind und
hart, das Schicksal, sondern es fithrt jeden, so er nur die
Kriafte frei hat um den Weg zu beschreiten, in reine Hohe
sittlichen Menschentums. Aber wie sagt der Meister: ,,Skep-
tiker, Relativisten, Deterministen soll man nicht widerlegen
oder zu iiberzeugen versuchen; man muf} sie heilen, und das
heifdit erziehen.”

Ganz in diese Niahe gehoren die so hiaufigen Depressio:-
nen. Es mangelt die Lebensfreude, frohe Lebensbejahung.
Charakteristisch ist ein gedriicktes, menschenscheues Ver:-
halten. Es liegt auch hier stets eine Gebundenheit der Krifte
vor, und aus dieser Gehemmtheit resultiert ein negatives
Gefuhl. Seine Wurzel ist wiederum in unerledigten Schuld:
gefithlen zu finden. Das eigentlich Deprimierende sind nicht
die zuriickgewiesenen Triebanspriiche an sich. Sondern die
.Schuld” steckt darin, daf} diese iibermifligen Trieb-Betiti-
gungen oder blof} ihre Tendenz nicht dauernd zu disziplinie-



87

ren waren. Zur durchgehenden Beherrschtheit waren und
sind die Krafte zu schwach. ,,Der Mensch will nicht falsch
handeln, aber zum richtigen Handeln reicht die Kraft nicht
aus. Da bleibt ihm nur ubrig, iiberhaupt nicht zu handeln.
Daher dann jenes unsichere, gedriickte Gebaren auch in der
tiglichen Arbeit: Es ist ja doch alles nichts wert! - Auf die
gleiche Wurzel zuriickzutfiihren ist die affektive Empfindlich-
keit. Wen jeder geringe auflere oder innere Anlaf}, irgend
ein Widerstand schwer kriankt, schwerer als der Anlaf}
rechtfertisen wirde, ,,der ist eben bereit, sich kranken,
argern zu lassen. Auch hier liegt eben ein Minderwertig-
keitsaffekt, der zuletzt immer ein Schuldaffekt ist, vor.”

Man konnte ja wohl bald glauben, ,gesund” wire der
Mensch, der speziell vom erotischen Trieb her in keinerlei
Konflikt gerit mit dem Gewissen. Doch ist es einfach so:
Die egoistische Schuld ist weniger hdufig und weniger heftig.
Aber sie ist auch vorhanden. Riicksichtslose Selbstbehaup:-
tung schafft ebenfalls Gewissenskonflikte. Oder zeigen sich
nicht auch dhnliche Konfliktssymptome im Verhalten jener
»selbstsicheren”, riicksichtslosen Egoisten, denen ihre geist-
lose Selbstbehauptungstendenz aus jeder Bewegung, jedem
Verhalten herauszulesen ist. Diese Konflikte sind wohl
schwer praktisch von den erotischen zu trennen, wenigstens
in vielen Fillen. Denn auch die Durchsetzung der erotischen
Triebanspriiche steht in gewisser Beziehung zu der indivi:
duellen Selbstbehauptung. Wie ja iberhaupt die beiden
Elementartriebe in korrelativer Beziehung zueinander stehen.
»Aber der egoistische Konflikt ist weniger intensiv. Ent:
weder, weil in den betreffenden Individuen das Verhailtnis
der Triebe zueinander ein gunstigeres ist, oder die Umge-
bung zur Zeit der erotischen Triebentwicklung eine giinstige
war, oder aber die sittliche Kraft und damit das Selbsturteil
zu wenig intensiv war, als daf} es bis zu energischen Schuld-
gefithlen hitte gelangen konnen.” ,Es ist dann nicht ein
guter Mensch, aber er ist gesund.” Nur missen wir dann
den Begriff ,,gesund” blof} relativ nehmen. Denn gesund im
absoluten Sinne ist schliefflich doch nur der, der seine ganze



88

Lebensgestaltung in den Dienst der Idee, des sittlich Not,
wendigen zu stellen vermag.

Die Psychologie des Alltagsmenschen gribt aber noch
tiefer. Der in druckenden Schuldgefiihlen Lebende darf sich
nicht eingestehen, was er eigentlich, tatsachlich ist. Wenig-
stens kann er sich’s nicht eingestehen, solange die sittliche
Einsicht fehlt. Wire diese vorhanden, so wire ja gerade das
ehrliche Sichselbstgestehen schon eine sittlich hohe Leistung.
Denn darin kdme ja schon zum Ausdruck, dafl das Indivi-
duum die geistige Tendenz hoher einschitzt, und dieser die
Triebe sich unterordnen missen. Aber eben: Es braucht
gehorigen Mut, sich seinem sittlichen Selbsturteil gegeniiber
zu stellen mit dem ehrlichen Bekenntnis: Das bin ich! Nein,
so wie die Erziehung heute noch aufgefafdt wird, liegt es
weit naher, zu erwarten, dafd der Mensch viel eher ausweicht.
Er macht alle moglichen Anstrengungen, Rianke, Schliche,
Ausreden, um diesem Urteil zu entgehen. Er wird sich selbst
gegenuber unehrlich, unwahrhaftig. Diese Unwahrhaftigkeit,
Unehrlichkeit seinem eigenen Ich gegeniiber wird nach und
nach durch die stindige Uebung zur Gewohnheit. Der ego-
istische Trieb tut das Seinige noch dazu. Denn schon in
Hinsicht auf die Selbsterhaltung kann man sich moralisch
nicht, zum Teil oder ganz, aufgeben, eben im Selbsturteil.
Nicht daff man in Kampfstellung gerit, ist das Schuldmotiv,
sondern daf3 man diesen Kampf unentschieden laf’it zugun-
sten der Triebforderungen. Der lugnerische, unehrliche
,,Charakter” hat hier seine tiefere Wurzel. ,,Auch die Fille
von intensiver Rigorositdt, moralischer Strenge, das Mif3-
trauen, Humorlosigkeit, Unfihigkeit zu verstehen und zu
verzeihen, gehoren in diese gleiche Stufe.”

Ein hiutfig beobachteter Ausweg ist der, die moralische
Minderwertigkeit in irgend eine korperliche Minderwertig:
keit zu verschieben. Diese letztere ist viel leichter zu ertra-
gen. Dieses Motiv liegt sehr oft dem Willen zum Kranksein
zugrunde. Irgend ein Organ oder ein ,Zustand” im allge-
meinen Befinden erscheint in seinen Funktionen gestort.
Viele solcher Storungen dauern ein langes Leben lang. Die
psychogene Natur solcher ,,Uebel” konnte schon daran er:



89

kannt werden, daf’ der Organismus, wenn das Organ wirk-
lich im symptomatischen Sinne krank wire, dem Wider:
stand langst erlegen ware.

Die bisherigen Formen der Schuld-Wirkungen waren Un:-
diszipliniertheiten der Erotik iiberhaupt, nicht speziell der
Sexualerotik. Es gibt aber eine ganze Anzahl von erotischen
Verirrungen, welche zur Hauptsache aus einer Unbeherrscht-
heit der sexuellen Modifikation der Erotik herzuleiten sind.
Auch diese Sexualfehler sind, wie alle bisherigen Charakter:
verbiegungen, letzten Endes auf eine Fehlerentwicklung in
der Infantilzeit zuriickzufiihren. Dies klingt ja etwas un:
glaublich, wenn wir die einzelnen Formen dieser sexuellen
Anomalien des spitern Lebens betrachten. Die psycholo-
gische Analyse zeigt aber doch, daf’? die Wurzeln dort zu
suchen sind. Wenn nicht, und das muf} fiir alle Fehlformen
des Charakters scharf betont werden, eine erbliche Anlage
zugrunde liegt. Solche konstitutionellen Anomalien miissen
natiirlich vorsichtig von den habituellen, den im Laufe der
individuellen Entwicklung erworbenen, unterschieden wer:
den. Wir konnen auf die wichtigeren Formen der typischen
Sexualfehler nur im Sinne eines kurzen Hinweises eingehen:

Der Donjuanismus. Charakteristisch ist die zwangsweise
Flatterhaftigkeit und Untreue, die Unruhe, die das Indivi-
duum von einem Liebesobjekt zum andern treibt. Der Grund
ist in einer infantilen oft allgemein, nicht immer speziell
sexuellen, erotischen Bindung an ein Liebesobjekt zu suchen,
auf welches dann auch spater die erotische, dann meist mit
sexuellem Einschlag versehene, Identifikationstendenz de-
richtet wird. Aber weil im Grunde eben doch immer noch
das frithere Objekt gesucht wird, darin besteht eben die
Bindung, wird jedes andere Objekt schnell wieder fahren
gelassen. Es enttduscht, daher die Untreue, die Unstitigkeit.

Daf} der Junggeselle in den haufigsten Fillen ebenfalls an
einem Fehler der frithen Kindheit ,krankt”, erzeugt wohl
manches Kopftschiitteln. Und doch ist es so! Abgesehen natiir:
lich von jenen auch moglichen Fillen, wo aus wirklich geistig-
sittlicher Ueberlegenheit die Sexualitit gering eingeschitzt



90

und von diesem gefestigten Standpunkt aus beherrscht wird.
Diese Einschriankung gilt natiirlich auch gegeniiber jeder
Enthaltsamkeit jeglicher Triebmodifikation gegeniiber.
Solche Falle gehoren dann nicht unter den psychologischen
Begriff ,Junggeselle”. Es gibt verschiedene Formen von
Junggesellen jedes Geschlechtes. Ehe - Unwilligkeit, die
eigentlich Ehe - Unfihigkeit ist, kann mit sexuellen Aus-
schweifungen irgend welcher Art parallel gehen. Dann aber
gibt es einen Typus, dem man ,nichts vorwerfen” kann. Es
scheint dann sogar, als ob iiberhaupt kein Sexualfehler vor:
lige. Aber man muf} tiefer graben: Auch hier ist Unfahig-
keit oder Unlust zur Ehe Unfihigkeit und Unlust zur Ge:
schlechtslicbe. Das Individuum bringt nicht so viel Liebe
auf, um alle Bedenken, die einer Ehe gegeniiber stehen kon-
nen, zu uberwinden. Denn ein Teil seiner erotischen Hin-
gabefihigkeit ist gebunden. Und zwar erfolgte diese Fest-
lesung schon wihrend der infantilen Entwicklung. Neben
dieser Bindung an ein infantiles Liebesobjekt, nicht notwen:-
dig sexual gefiarbten Bindung, kann noch ein Schuldkomplex
parallel gehen, so daf3 die Unfihigkeit von hier aus unter:
stiitzt, oder gar allein motiviert wird. Und solche Schuld
geht ja immer auf infantile Trieb-Unbeherrschtheit zuriick.

Die Masturbation, sexuelle Selbstbefriedigung, geht eben-
falls auf ein infantiles Schuld-Motiv zuriick. Sie wird oft
zum Fluchtgebiet gewihlt, in das das Individuum vor dem
entstandenen Schuldatfekt flieht. Urspriingliche Fremd:-
erotik wird hier aus dngstlicher Erwartung des Verlustes des
Liebesobjektes irgend welcher Form, zur Autoerotik. Auf
ein Angstmotiv geht zur Hauptsache auch die sexuelle Iinpo:
tenz zuriick. Die Angst ist Straferwartung fiir, hier dann
wohl sexuelle, Vergehen. Diese Straferwartung kann sich
so stark steigern, daf} sie zur Unfahigkeit zum sexuellen Ver-
kehr wird, auch in der Ehe. An dieser grolen Gefahr ist
schon manche junge Ehe gescheitert.

Die autistische, ganz auf sich zuriickgezogene, sich selbst
gentigende Einstellung ist auch auf ein Zuviel an erotischer
Triebhaftigkeit zuriickzufithren. Das Zuviel wird als Schuld
empfunden, und das Individuum zieht sich auf sich selbst zu-



91

rick. Auch hierin liegt ein Fluchtmotiv, eine Abwendung
vom zu heftig beanspruchten Objekt.

Diese Abwendung vom urspriinglichen Liebesobjekt
fithrt noch zu zwei Formen, die als typische Perversionen
aufgefaldt werden miissen, wir weisen nur kurz darauf hin:
Fetischismus und Homosexualitdt. Fur die erstere Erschei-
nung ist das Wort wohl nicht ganz glucklich gewahlt. Aber
der Vergleich mit den primitiven , Kultur’:Betdtigungen der
Naturvolker ist ja nicht ganz unpassend. Es handelt sich
um die Abkehr vom urspriinglichen Liebesobjekt (Vater,
Mutter, oder irgend eine Person der infantilen Umgebung,
an die die iibersteigerte Bindung erfolgte), in so starkem
Mafle, daf} ein Dingliches als Ersatz gewahlt wird. Nicht
einmal mehr Personlichkeitscharakter darf es haben. Aber
der Gegenstand der erotischen Betiatigung wird immer noch
so gewahlt, daf’ er an das_ehemalige Objekt erinnert. In
der Homosexualitiat wendet sich das Individuum vom ur-
spriinglich verschiedengeschlechtlichen Liebesobjekt ab, und
der diesem Objekt entgegengesetzten Sexualitit zu. Es
kommt zur zwangshaften gleichgeschlechtlichen Liebe, der
Homosexualitat. Thre Psychologie ist nicht einfach, aber
im Grunde halt doch nur auf eine infantile Triebanoma-
lie zuriickgehend, als deren typische Folge der Schuldkom:-
plex auftaucht. Gerade diese sexuelle Perversion wie auch
der Fetischismus sind wohl die am meisten mif3verstandenen
Sexualfehler. Der Unverstand sucht dann den Fehler am
falschen Ort und konstruiert eine Schuld, der sogar das
Strafgesetz schon seit dem Altertum sich berechtigt glaubte,
Sithne zu verschaffen. Wir kommen ja allmihlich so weit,
hinter diesem Phidnomen gerade auch die sittliche Kompo-
nente zu erkennen. Die aber zu schwach war, um diesem
Kompromify auszuweichen. Schuld? Die Antwort auf die
Schuldfrage lautet heute wesentlich anders.

Auch das ,,Schuldig” gegeniiber Liige und Befrug wendet
sich in der Beleuchtung durch eingehende psvchologische
Analyse an jemand anders, als man’s bis heute gewohnt war.
Denn auch hier liegen kindliche Entwicklungsfehler vor. Un-
disziplinierte Erotik ist die Wurzel. Liebesgewinnung wird



9z

schon infantil dadurch zu erreichen gesucht, dafl unwahre,
erfundene Mittel zur Liebeserschleichung angewendet wer-
den. Das Heucheln von Schmerz, die Autbauschung von
kleinen Begebenheiten, oder Erfindung von Geschichten um
sich ,interessant” zu machen, sind deutliche Warnzeichen.
Mit dieser Hinneigung zur Unwahrhaftigkeit beginnt die
Tragodie, die ja oft genug in notorischer Liige und Betrug
ihren Ausgang findet. Moralisch gewohnlich so hart und
schwer verurteilt! Und doch: Wo liegt die eigentliche
Schuld?

So geht durch das ganze priachtig einheitlich aufgebaute
psychologische und pidagogische Werk Paul Hiberlins der
eine Grundzug: Erziehung ist in seiner hohen Auffassung
eine unendlich tiefgreifende und fein differenzierte Lebens:
aufgabe. Erziehung ist Fuhrung, letzten Endes zur Selbst:
leitung, zur Selbsterziehung! Fithrung an Klippen vorbei,
die der werdende Mensch noch nicht selbst gewahr werden
kann, die er aber zu erkennen und zu umgehen lernen muf.
Fir jeden Menschen kommt einmal der Siindenfall, das Na-
schen von der verbotenen Frucht, im iibermafligen Anspruch
und Befriedigung von irgend einer Triebseite her. Und die
Ausweisung aus dem Paradies erlebt der Einzelne stets dann,
wenn er sich zum ersten Mal gegeniiber seiner geistigen
Tendenz, gegen die hohe Bestimmung jedes Menschen
schuldig werden laf3t: Wenn ihm zum ersten Mal die Er-
kenntnis aufgeht des Unterschiedes von Gut und Bose!
Psychologisch gefaf3t lautet der Gegensatz: Geist und
Triebe! Damit, mit diesem Geniefen der Frucht vom Baum
der Erkenntnis fuhrt der Weg aus dem Paradies der Undii-
ferenziertheit, der Harmlosigkeit, der Unschuld hinaus und
hinein in den steten Kampf um die geistdurchhauchte Ueber-
legenheit des Seinsollenden. — Ich weif, daf3 ich hier ein
Thema der analytischen ,.Schule” variiere. Doch hat diese
uralte, kosmopolitische Sage durch Hiberlins dynamisch-
psychologische Erfassung des Menschen eine unendlich
schone, versohnende Vertiefung erhalten.

Ich weif3 auch, da} die Verwirklichung der psychologisch-
padagogischen Forderungen Hiberlins gar nicht einfach ist.



93

Wo liegt der Anfang und das Ende in allen Erziehungsfra-
gen? Oftfenbar muf} die Erziehung im Elternhaus sich jene
Forderungen vor allem und zuerst zu eigen machen. Schon
das Kleinkind ist eine ganz ernste Erziehungsangelegenheit.
Hier hat die unendliche Arbeit an Aufklirung einzusetzen.
Die Schule empfingt das Kind in einem Alter, wo eine
gewisse Festlegung des jungen Charakters sich bereits voll:
zogen hat. Schaut einmal eine Schar solch kleiner Buch-
stabenschiitzen an! Wie ausgeprigt, eigen-tiimlich, eigenper-
sonlich, sind die kleinen Menschlein schon, welch indi-
viduelles Sonderdasein zeigen sie schon in allem Tun und
Lassen. Was soll die Schule noch? Ist es nicht einfach ge-
nug, wenn sie blof3 das Wissen vermitteln will? Die eigent-
liche Erziehung dem Elternhaus! Die Schule iibernimmt nur
die Teilaufgabe der Bildung der Urteilstahigkeit und der Ta-
lente, der speziellen Berufstitigkeit, gemeinsam mit der Be-
rufslehre. Und doch geniigt dies nicht! Die immer schon
gestellte Forderung des Zusammenarbeitens von Elternhaus
und Schule taucht hier aufs neue auf. Der Lehrer als gewis:
sermallen einziger psychologisch vorbereiteter Erzieher muf}
mit den Eltern zusammen den jeweils richtigen Weg zu fin-
den suchen. Er sollte auf vorhandene Mingel und Fehler
mit psychologischem Verstindnis eingehen konnen. Noch
ist ja in jenen Schuljahren so unendlich Vieles zu korrigie-
ren, gut zu machen. Was am ersten Schulkinde aus einer
Familie gefehlt wurde, gewif} oft im guten Glauben, es recht
und gut zu meinen, kann am jungern Kinde vermieden wer:
den. GewiB, die Einmischung in hiusliche, interne Verhilt-
nisse ist nicht ohne grofle, oft uniiberwindliche, Schwierig-
keiten moglich. Aber wenn der Lehrer, aller Stufen selbst:-
verstiandlich, seine Aufgabe, die Erziehungsaufgabe, voll er-
faf3t hat, ganz im hchen Sinn Hiberlins, dann wird er gewis-
sermaflen der deistige Fihrer, Vermittler. - Und wenn erst
das groBBe Ziel fest ins Auge gefaf3t ist, mufd ein Weg gefun-
den werden: Es braucht vorerst gar nicht eine direkte Ein-
mischung. Der Weg kann ein anderer, ein indirekter sein.
Ich denke z. B. an Elternabende, weif} aber wohl, wie ab-
lehnend im allgemeinen die Lehrer diesen gegenuberstehen.



94

Und doch: Wenn der Lehrer erfiillt ist von psychologischer
Einsicht, von den piadagogischen Notwendigkeiten, die sich
ohne weiteres daraus ergeben, iiberzeugt ist von den mannig-
tachen Verkniipfungen von Psychologie und Padagogik mit
Fragen des Alltags und mit ferner, tiefer liegenden Lebens:
und Daseinsproblemen, dann hat er den Leuten etwas zu sa-
gen. Und dies gerade in direkter Ankniipfung an die Bezie-
hungen zwischen Elternhaus und Schule, die ja durch das
Kind einfach gegeben sind. Sei es in Besprechung mit einzel-
nen Eltern, sei es in gemeinsamer Aussprache. Mit klugem,
ich mochte sagen mit psychologischem Takt, 1af3t sich alles an
die Menschen heranbringen, vorab an die Suchenden. Und
welche Eltern sind nicht Suchende, wenn es sich um dasWohl
ihrer Kinder handelt. Es darf natiirlich nicht Vielwisserei ge-
trieben werden, die man den Leuten an den Kopf wirft, um
sich zu zeigen. Die Menschen sind im allgemeinen geistig
nicht so armselig dran, daf} sie nicht fiir richtige Geistesnah-
rung empfinglich wiren. Und wenn der Lehrer als der Berufs-
erzieher, der ,,Pidagoge vom Fach” solcher Maflen die gei-
stige Fiihrung zu iibernehmen weif3, dann ist auch sehr viel
tir eine bessere, gerechtere Einschitzung, fir seine Achtung
erreicht, die seinem verantwortungsvollen Amte zukommt.
Er ist dann nicht mehr blofi der Schulmeister, der um seinen
Lohn Angestellte der Gemeinde, des Staates. Nicht in geist-
totender Vereinsmeierei, als ,,Miadchen fur Alles” soll er sich
betatigen. Sondern als Fihrer, Berater der Suchenden in
ernsteren Angelegenheiten soll man ihn unentbehrlich finden.

Da und dort im Biindnerland, im ubrigen Schweizerlind-
chen, taucht das Problem der Volkshochschule auf. Leider
haben wir immer noch keinen sinnvolleren Namen fiir die
schone Sache. Dies Problem ist immer vorerst eine Unruhe,
ein Suchen. Meist ist darin schon enthalten eine vielstim-
mige Unklarheit. " Und doch liegt das Einheitliche, Einigende
wohl, wo es wirklich erlebtes Suchen ist, darin, da® nach
einem tieferen Lebensinhalt gesucht wird. Der eine glaubt
ihn im Wissen zu finden, ein anderer in der Kunst, ein Drit=
ter in sozialer Ertassung des Daseinsproblems usw.



95

Das Volkshochschulproblem ist vor allem ein Suchen
nach einem Sinn des Daseins, nach einer Weltanschauung.
Der Kribskrabs des Alltags gentigt nicht fiir jene Suchenden.
Sie ahnen, daf} alles Tun und Lassen, alles Dasein einen Sinn
haben sollte, nur wissen sie ihn nicht zu finden. Das Wis:
sen tut es nicht allein, gewif3 nicht. Wissensakrobatik schafft
kein ausgeglichenes, harmonisches Weltbild. Sonst wire
nicht gerade unsere Gegenwart an sich selbst irre geworden,
und wire nicht gerade heute das Volkshochschulproblem
aufgetaucht.

Den Menschen, wie tiberhaupt alles Wesen, in einem ein-
heitlichen universalen Zusammenhang erfassen zu konnen,
und aus diesem Ganzheitszusammenhang seinen Lebenssinn
zu finden, und diesen Sinn des Daseins als eine Aufgabe zu
verstehen und die Losung dieser Aufgabe als Lebenspflicht
jedes Einzelnen anerkennen zu lernen, das wire ein positi-
ves Ziel einer Volkshochschule. Der Wege zu diesem Ziel
gibt es gewil} viele. Das Wissen um empirische Wirklichkeit
ist ja wohl oft eine Grundlage, auf die dann aufgebaut wer-
den kann. Wissen muf3 zur Weisheit werden, und wird es,
wenn in allen Tatsidchlichkeiten, die man wissend feststellen
kann, ein hoherer Sinn gesucht wird und wire es nur das,
daf? uns bewufit wird, wo die Grenzen unseres Erkennens
liegen. Der Mensch ist nicht Selbstzweck. Wenn dem Su-
chenden die Schopfung, Tier und Pflanze und ,, Totes” zum
Mysterium wird, dann ist er fihig, vor dem Geschopf wieder
Ehrfurcht empfinden zu konnen. Im Geschopf ehrt der er-
kennende Mensch den Schopfer am aufrichtigsten. Diesen
Grundsatz als lebendigen Drang und Wille in unsere mensch-
liche Gesellschaft hineingestellt, wieder mehr gegenseitige
Achtung gefordert und gegeben, ist schon ein grofles Stiick
wirklich gelebte Weltanschauung. In dieser gegenseitigen
Hilfe zur Menschlichkeit liegt dann wohl eine Ausgeglichen-
heit, eine Auflosung der Disharmonie in ein harmonisches
Weltbild. In diesem Sinne ist das Volkshochschulproblem
ein Doppeltes: Arbeit an sich selbst und ein Fithrerproblem.
Nicht jeder kann sich den Weg selbst erarbeiten, um Klar-
heit zu bekommen iiber sein Wollen. Fiihrer sind Jahrhun-



96

derterscheinungen. Der Suchende muB3 am rechten Quell
schopten, um satt zu werden. Das Dasein aus einer Einheit
begreifen zu konnen ist Harmonie, jede Vielheit wird als
solche stets wieder zum Problem. Damit sind wir an un-
serem Ausgangspunkt angelangt. Der Kreislauf ist geschlos:
sen. Gehen wir an die Arbeit.

Verzeichnis der bisher von Prof. Dr. Paul Hiberlin er-
schienenen Werke:

Wissenschaft und Philosophie, Ihr Wesen und ihr Verhailtnis,

2 Bande. Verlag Kober, Basel 1912.

Ueber das Gewissen. Verlag Kober, Basel 1915.

Das Ziel der Erziehung. Verlag Kober, Basel 1917.

Wegde und Irrwege der Erziehung. Verlag Kober, Basel 1920.

Kinderfehler als Hemmungen des Lebens. Verlag Kober,
Basel 1921.

Der Gegenstand der Psychologie, Eine Einfithrung in das
Wesen der empirischen Wissenschaft. Verlag Springer,
Berlin 1921.

Der Leib und die Seele. Verlag Kober, Basel 1923.

Der Geist und die Triebe. Verlag Kober, Basel 1924.

Eltern und Kinder, Psychologische Bemerkungen zum Kon-
tflikt der Generationen. Verlag Kober, Basel 1919.

Der Beruf der Psychologie, Nach der Basler Antrittsvor:
lesung. Verlag Kober, Basel 1923.

Die Grundlage der Philosophie, Berner Antrittsvorlesung.
Verlag Kober, Basel 1914.

Symbol in der Psychologie und Symbol in der Kunst. Vor-
trag. Benteli A.-G., Biimpliz 1916.



	Neue Wege in Psychologie und Pädagogik : Versuch ihrer Darstellung aus dem Werke Prof. Paul Häberlins

