
Zeitschrift: Jahresbericht des Bündnerischen Lehrervereins

Herausgeber: Bündnerischer Lehrerverein

Band: 36 (1918)

Artikel: Über die sittliche Erziehung in der Schule

Autor: Hartmann, B.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-146408

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-146408
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Über die sittliche Erziehung in der Schule.

Von Pfr. B. Hartmann in Malans, gegenwärtigem Anstaltsdirektor in Schiers,
vorgetragen auf der kantonalen Lehrerkonferenz in Klosters am 17. Nov. 1917.

Geehrte Versammlung!

Unversehens und durchaus nicht nach eigener Wahl bin ich
zur Aufgabe gekommen, heute zu Ihnen zu sprechen. Das
Korreferat der diesjährigen kantonalen Lehrerkonferenz war Herrn
Direktor Zimmerli in Schiers übertragen, und ich bin heute noch
der Meinung, daß er der richtige Referent gewesen wäre. Als
Vorsteher eines der ältesten Schulinternate der Schweiz mußte
er wie wenige geeignet sein, die praktische Seite unseres Themas

zu beleuchten, nachdem Herr Dr. Wiget mit gewohnter Sachkenntnis
und Treffsicherheit das Problem theoretisch herausgearbeitet
hatte. Allein, allzureichliche Arbeit hat Herrn Dir. Zimmerli leider
zum Verzicht genötigt, und so müssen Sie nun mit mir, seinem

Hintermann, vorlieb nehmen.
Nun bin ich mir meiner Schwäche recht wohl bewußt und

lasse es mir nicht nehmen, zwei Worte darüber vorauszuschicken.
Zunächst muß ich ein ähnliches Bekenntnis ablegen wie Pestalozzi
gelegentlich im Jahre 1801. Er bekannte, seit dreißig Jahren
kein Buch gelesen zu haben. So geht's mir mit der
moralpädagogischen Literatur. Das letzte Buch, das ich auf diesem
Gebiete las, war vor 12 Jahren Försters Jugendlehre. Herbart
kenne ich noch heute nicht auf Grund eigener Lektüre, und in
Zillers klassische Werke über den „erziehenden Unterricht"
und die „allgemeine Pädagogik" mußte ich mich erst ad hoc

einarbeiten, so gut es eben ging. Mit Gelehrsamkeit kann ich
Ihnen also nicht dienen. Ich bin nicht in der Lage, mich in die
historische Streitfrage „Herbart oder Ziller" einzulassen. Aber
ich glaube, das sei auch nicht nötig. Wir kennen Herrn Dr. Wiget
als so ausgezeichneten Kenner Pestalozzis, Herbarts und Zillers,
daß wir uns seiner Führung ohne Vorbehalt anvertrauen und



— 35 —

gar kein Interesse daran haben, mit ihm über die objektive
Richtigkeit seiner Darstellung zu streiten. Ich kann Sie nur
dringend animieren: Lesen Sie Herrn Wigets gedrucktes Referat
und lesen Sie's zwei- und dreimal. Es wird Ihnen so wertvolle
Dienste leisten wie mir, d. h. Sie werden dabei erkennen, worauf
es ankommt beim ganzen Problem des Gesinnungsunterrichts,
nämlich auf die beiden Kernfragen: „ästhetische oder moralische
Darstellung" und „Teilnahme oder moralische Abstraktion". Ich
habe beobachtet, daß dies noch lange nicht jeder Lehrer weiß,
sonst müßte vor allem unser Geschichtsunterricht auf anderer
Stufe stehen und auch die Frage der staatsbürgerlichen Erziehung
wäre in den vergangenen Jahren weniger dilettantisch beantwortet
worden. Also die theoretische Orientierung werden Sie beim Herrn
Referenten holen müssen, nicht bei mir.

Dann aber werde ich Ihnen noch eine andere empfindliche
Schwäche meiner Position nennen müssen. Ich spreche zu Ihnen
als Pfarrer, und das wird die Geneigtheit meiner Zuhörer nicht
unbedingt günstig beeinflussen. Darüber täusche ich mich keinen
Augenblick. Zwar ist's Gott sei Dank nicht mehr ganz wie einst.
Scherr und Augustin Keller sind unter Ihnen fast vergessen. Die
Zeiten des Kulturkampfes sind vorüber, und die Stimme des

offiziellen Vertreters der Religion wird in Lehrerkreisen nicht mehr
so ungern gehört. Aber die letzten Reste des geistigen
Konkurrenzneides sind noch nicht überwunden, werden wahrscheinlich
nie überwunden sein. Ich werde Ihnen in meinem Referat "ab

und zu etwas zu sagen haben, von dem ich wünschen möchte, ich
könnte es als Nicht-Pfarrer sagen.

Aber nach den Schwächen darf ich doch auch noch einen

Vorzug nennen. Wir sprechen vom Gesinnungsunterricht im
besondern und von der sittlichen Erziehung im allgemeinen. Da
darf ich mich Ihnen doch wohl als Fachlehrer vorstellen. Sie,
die Volksschullehrer, haben es im allgemeinen ehrer leichter als

wir Pfarrer. Mißlingt Ihnen die sittliche Erziehung in der Schulstube,

so gelingt es Ihnen vielleicht wenigstens, Ihren Schülern
ein Quantum Schulwissen beizubringen, und damit sind Sie
meistens aus der Sache. Ich erinnere mich, wie man mir
gelegentlich von einem Lehrer berichtete, der ein arger Potator war
und nicht mehr Schule halten konnte, ohne zuvor ein beträchtliches
Quantum Schnaps genossen zu haben. Die sittlichen Kräfte, die



— 36 —

von ihm ausgingen, waren allmählich unter Null — aber, so
pflegte man die Erzählung über den Mann zu schließen: „Er
ist ein ganz ausgezeichneter Lehrer gewesen." Sie sehen also, daß
Ihr Ruf als guter Lehrer nicht nur an einem Faden hängt. Bei
uns Pfarrern ist dies anders. Ich habe noch nie gehört, daß
man den einen „guten" Pfarrer nannte, bei dem man Bibel und
Gesangbuch am strammsten lernte, und wenn wir Pfarrer von
sittlicher Erziehung reden, so sprechen wir von unserem „Ein
und Alles." Mißlingt uns das, so ist uns nichts weniger als
alles mißlungen. Es ist also anzunehmen, daß wir uns auch am
meisten Gedanken darüber machen, auch wenn wir nicht immer
am besten daheim sind in der moralpädagogischen Literatur.

Soviel zur Einführung in meine Aufgabe, und nun die
Aufgabe selbst. Ich glaube, daß ich über ein Dreifaches zu reden
habe. Die sittliche Erziehung steht auf drei Dingen: dem

Erziehungsziel — dem Erziehungsorgan, in unserem Fall der Lehrer
— und der Methode. Der Herr Referent nun iiat sich sein Thema
so gestellt, daß er sich im wesentlichen auf eine Erörterung
der Methode beschränken konnte. Das war sein gutes Recht. Ich
zweifle aber nicht, daß er weiter ausgegriffen hätte, wenn es

ihm zugefallen wäre, Ihre Konferenz mit dem gesprochenen Wort
zu eröffnen. Da hätte sicherlich auch er das Bedürfnis empTunden,
sich wenigstens über den Erziehungsziel zu verbreiten. Jedenfalls

aber wird er mir keinen Vorwurf daraus machen, wenn ich
mir gestatte, sein Thema zu erweitern und im allgemeinen über
sittliche Schulerziehung zu sprechen.

T

Ich beginne also mit einem Wort über den Erziehungszweck;
denn Zillers ganze Theorie vom Gesinnungsunterricht, resp. von
der Zweiteilung der Schulfächer, läßt sich davon gar nicht
trennen.

Ja, der Erziehungszweck! Fürchten Sie nicht, dass ich Sie

nun hindurchquälen werde durch die ganze Geschichte der
Pädagogik. Ich fange sogar sehr weit hinten in dieser Geschichte an,
nämlich beim Herrn Referenten selbst. Herr Dr. Wiget hat
sein Referat mit einem tiefen, fast pessimistischen Seufzer
geschlossen: Er hieß: „Wir aber beugen den Nacken unter das

Joch des Wissenszwanges, und das Wissen ist der Tod." So



— 37 —

spricht eine leise Resignation, und gleiche Töne glaubte ich aus
Herrn Dr. Wigets mit Recht sehr viel gelesener Schrift über das

ABC der staatsbürgerlichen Erziehung herauszuhören. Der liebe
Lehrer Heinrich, der vor Jahrzehnten in Chur seine Gedanken
zu Papier brachte, war doch wohl Herr Wiget selbst. Und wie
er dann nach Jahrzehnten als ergrauter Mann diese Gedanken
ins Schweizerland hinausschickte, da floß ihm zwischen die
Zeilen der ungeschriebene Seufzer: „Wir predigen tauben Ohren.
Sie stecken nun einmal im Lernmaterialismus drin und werden
nicht so leicht daraus herauszubringen sein." Sie gibt recht zu
denken, diese Resignation. Aber das schadet nichts. In meinen
Äugen ist sie mehr wert als das hohle Selbstlob: Wie wir's doch
am Ende mit unserem Schulwesen so herrlich weit gebracht haben.

Also: Hand aufs Herz! Haben wir den Mut, uns zu fragen,
wie es um den Erziehungszweck in unseren Schulen bestellt ist.
Darin werden wir doch alle einig sein, daß ohne ein sittliches
Ziel von einer sittlichen Erzieherarbeit kaum gesprochen werden
kann. Aber eben der Kampf um den Erziehungszweck, das ist
eine unserer allerschwierigsten Aufgaben.

Wie ist's uns gegangen? Ich darf mit drei Worten darauf
zurückkommen, auch wenn ich versprochen habe, mich nicht hinein-
zuverlieren in die Geschichte der Pädagogik. Wir hatten einst
die reine Lernschule. Ein ausgedienter holländischer Soldat mit
einer ziemlich bedenklich glühenden Nase besorgte sie, vielleicht
auch sonst ein Invalide oder eine ältere, des Lesens und Schreibens

kundige Frau. Hätten wir ihnen von einem Erziehungszweck
in der Schule geredet, so würden sie uns mit großen Augen
angeschaut haben. Man kannte überhaupt nur ein materielles
Ziel, ein Quantum Lesen, Schreiben, Rechnen. Der einzige, der

von einem Erziehungsziel geredet hätte, wäre der Pfarrer
gewesen, der sich vielleicht der Schule ziemlich wenig annahm.
Dann wissen wir, wie's weiterging. Der Pietismus kam, Francke
und Genossen, und begann von einem Erziehungsziel in der
Schule zu reden, nachher die wortreichen Philanthropinisten mit
Basedow an der Spitze und endlich der mühsam mit dem Wortei
ringende, aus der Not des armen Volkes herausredende Pestalozzi.
Jetzt ward es Tag in bezug auf den Erziehungszweck. Unter
dessen hatte auch Goethe gelebt und seinen Wilhelm Meister
geschrieben, und Kant hatte die menschliche Würde zutage



— 38 —

gebracht in seiner grandiosen Entdeckung, daß es überhaupt
nur eines gebe zwischen Himmel und Erde, was schlechthin
gut genannt werden könne, der gute Wille des Menschen, sein
sittlicher Charakter. Aber noch anderes hatte sich unterdessen

ereignet. Schleiermacher hatte seine hinreißende Verteidigung
der Religion geschrieben „an die Gebildeten unter ihren
Verächtern", und die Romantiker hatten das Wesen des Christentums

neu ans Tageslicht gezogen. All das mußte zurückwirken auf
die pädagogische Diskussion und die Erörterung des Erziehungszweckes.

So ist Herbart zu verstehen und so endlich Ziller, dem
die Erörterung des Erziehungszieles recht eigentlich zum
Ausgangspunkt seines Systems geworden ist. Ziller faßt Pestalozzi,
Kant, Goethe und das Christentum in eins zusammen, wenn er
in seinem Buch über allgemeine Pädagogik schreibt, der Zweck
aller wirklichen Erziehung bestehe darin, den Menschen zum
Ideal der Persönlichkeit zu erheben, „zum Ideal der Gesinnung
und des Willens, das zuerst in der christlichen Lehre
ausgebildet und Jahrhunderte lang von der Philosophie nicht seinem

wahren Sinne nach erkannt worden ist." Dieses Ideal aber sei

eine Summe von Musterbildern des Willens, die alle Geistesund

Gemütszustände durchdringen und die leitenden Grundsätze
beherrschen.

Das ist, in wenig Worte zusammengedrängt, die Geschichte
des Erziehungszweckes in den vergangenen zwei Jahrhunderten.
Die Definition Zillers, die' wir eben anführten, ist kaum
überbietbar. Damit will ich nicht sagen, daß sie das letzte Wort
sei. (Ums Erziehungsziel wird man stets wieder herumreden

je nach den Wandlungen der Philosophie. In neuerer Zeit haben

Herbert Spencer, Ellen Key und andere wieder anders geredet.
Aber ich glaube annehmen zu dürfen, daß wir nicht wesentlich

von Ziller abgekommen sind, wenigstens offiziell. Wir stehen

auf Herbart-Ziller und brauchen uns dessen gewiß nicht zu
schämen; denn über den letzten Erziehungszweck wird sich kaum

je viel Besseres sagen lassen.)
Aber nun kommt die große Ernüchterung. Ist der

Erziehungszweck Zillers wirklich die große Melodie unseres
Schulwesens geworden? Gewiß, wir trugen ihn zum Seminar hinaus

und trugen ihn wohl noch einige Jahre lang tapfer weiter. Dann
aber kam Hemmung über Hemmung. Man sagt mit Recht, jeder



— 39 —

Pfarrer müsse sich seinen religiösen Standpunkt erkämpfen gegen
eine Welt von Feinden. Das gleiche gilt vom Lehrer in
Beziehung auf das Erziehungsziel in der Schule. Und weiter sagt
man vom Pfarrer, es könne einer ein sehr gewandter Redner sein
und doch den Weg zu den Herzen nicht finden, weil ihm die
Gewalt der persönlichen Überzeugung abgeht. Die gleiche Formel
auf den Lehrerberuf abgewandelt heißt: Es kann einer ein recht
tüchtiger Schultechniker sein und doch kein Lehrer von Gottes
Gnaden, weil ihm das idealistische Erziehungsziel fehlt oder ins
Wanken gekommen ist.

Und dieses Wanken, das eben ist's, was schon manchen um
den sittlichen Effekt seiner Arbeit gebracht hat. Die Hemmungen
kamen, wie man draußen stand vor dem Seminar, und man
hatte zu wenig Kraft oder auch zu wenig Energie, sie
niederzukämpfen.

Zuerst kam bei Hunderten eins. Zillers Ziel war ein
sittlich-religiöses, und ich unterstreiche das religiös. Ich habe den

großen pädagogischen Systematiker nicht gekannt, aber in seinen
Büchern bekennt er sich als tiefüberzeugter Christ. Sein

Erziehungsziel unterscheidet sich darin stark von den Philanthro-
pinisten, ja von Pestalozzi der. mittleren Periode. Und nun weiß
ich, wie die erste Hemmung heißt, die den Schullehrer anpackt.
Man fragt sich, ob's nicht ginge mit einer religionslosen Sittlichkeit.

Das Humanitätsprogramm allein möchte ja auch genügen.
Lassen wir das religiöse Ziel dem Pfarrer; der Lehrer ist der
Vertreter des moralischen Humanitätsgefühls.

Das ist die erste Hemmung, und es fällt mir nicht ein,
irgend einen darum anzufechten. Man kann nicht mit 18 oder
19 Jahren, wenn man das Lehrerseminar verläßt, wissen,
endgültig wissen, wie es steht um das Verhältnis von Religion
und Sittlichkeit. Also gut, ich gehe mit. Wir haben die christlichreligiöse

Schrulle Zillers auf die Seite gelegt und huldigen einfach
dem moralischen Menschentum. Aber nun ist der Kampf ums
Ziel der Erziehung nicht zu Ende, ja nun wird er erst recht
angehen. Die festeste Stütze meines Idealismus, die christliche
Religion, habe ich — wenn auch keineswegs verächtlich — zur
Seite gelegt. Und nun erfahre ich, daß allmählich die ganze
Hölle gegen mich losgelassen wird. Ich vertrete ein ideales,
geistiges Erziehungsziel. Ich möchte nun mit heiligem Feuer-



— 40 —

eifer daran arbeiten, meine Buben und Mädchen zu guten Menschen
zu erziehen und das Geistige, die Persönlichkeit, den sittlichen
Charakter in ihnen siegreich machen. Da grinst mich die Welt
an und spricht: Pah — Geist? Die Sachen regieren die Welt und
das Geld und das Wissen. Geld ist Macht und Wissen ist Macht,
und nur "Pfarrer und Schulmeister reden anders. Wirf ab und
sei gescheit wie die andern. Aber so schnell lasse ich mich doch
nicht unterkriegen. Ein rechter Schullehrer läßt sich nicht so
leichthin eines Bessern belehren. Ich halte mein ideales
Erziehungsziel noch eine Weile krampfhaft fest, ja krampfhaft,
weil ich spüre, wie leicht es mir am Ende entgleiten könnte. Aber
nun kommt die bitterste Erfahrung: der Schulinspektor. Ich
habe mit hohem Idealismus an meinen Kindern gearbeitet, und
nun kommt der Inspektor und fragt brutal nach den rein
materiellen Lehrresultaten. Die Schulräte wüßten's zwar ein wenig
besser. Sie haben etwas wenigstens merken müssen von dem

heiligen Feuer meiner Erzieherarbeit. Aber sie schweigen. Auch
sie stehen ja unter dem Reglement über die materiellen Lehr- und
Lernziele jeder einzelnen Schulklasse. Und nun geht ein Sturm
durch meine arme Seele und sie schreit: So sollt Ihr mich haben,
wie Ihr mich wollt. Ich beuge meinen Nacken unter das Joch
des Wissens. Erziehungsziel ist brotloser Idealismus.

Genug. Diese „Leiden des jungen Werther" kennen wir, und
ich versichere Sie, daß ich sie schon manchem jungen Lehrer
nachgefühlt habe. Wenn manche unserer Lehrer am Ende das

Erziehungsziel aus dem Auge verlieren, das sittliche, das rein
geistige, so ist's wahrlich nicht ihre Schuld allein. Wie ist's in
den letzten 15 Jahren gegangen? Alle Welt schrie, die Schule
fange an, zu einer öden Pflanzstätte des Intellektualismus, der
Wissenskultur zu werden; aber kaum jemand rührte die Hand,
um unsere Schulen zu entlasten, ja im Gegenteil — wenn wir
uns nicht mit Krallen und Zähnen wehrten, müßten wir stets

neue Fächer in den Lehrplan aufnehmen.
So ist der Kampf um unser idealistisches Lehrziel wahrlich

ein recht schwerer geworden. Manche haben ihn längst
aufgegeben. Man ist zum Schultechniker geworden und schickt sich
drein. Aber das werden wir alle sagen: Der sittliche Einfluß
des Schultechnikers wird recht gering sein. Ich will nicht sagen,
daß er gar nicht existiere. Am Ende hat die Schule schon als



— 41 —

Organisation einen gewissen sittlichen Wert. Aber Gesinnung
pflanzen nach Zillers Worten, nein, das kann der Schultechniker
nicht. Da heißt's immer und ewig nach den Worten in Goethes
Faust: „Wenn es nicht aus der Seele dringt und mit urkräftigem
Behagen die Herzen aller Hörer zwingt, flickt ihr nur immer,
leimt zusammen, braut ein Ragout von anderer Schmaus und
blast die kümmerlichen Flammen aus euren Äschenhäufchen raus."

Was nun? Ich bleibe dabei, daß der Lehrer ringen muß
um sein idealistisches Lehrziel resp. Erziehungsziel in ähnlicher
Weise wie der Pfarrer und seinen felsenfesten religiösen Standpunkt.

Mit diesem Erziehungsziel steht und fällt ein großer
Teil unserer erzieherischen Arbeit. Lehrer müssen Idealisten sein,
so gut wie Pfarrer, d. h. Menschen, die an die Macht des Geistes

glauben, an die Vormacht des Sittlichen auf Erden. Und das muß

durchgekämpft sein. Wie meine Weltanschauung, so ist mein

Erziehungsziel, und seine Weltanschauung wird man nicht einmal
in einer Unterschule dauernd verbergen können. Wenn's aber
oft herb gehen mag in diesem Kampf um eine idealistische
Weltanschauung, dann gestatten Sie mir als Pfarrer ein Wort. Ich
kenne die stärkste idealistische Weltanschauung, die schon
Ungezählte über Wasser gehalten hat, die nicht an Holz und Stein
und nicht hinter dem Ladentisch zu arbeiten hatten, sondern
an Menschen. Das ist die christliche Weltanschauung, die kein
geringerer als Ziller so offen zutage trug. Es ist wahrlich
kein Zufall, daß eine Reihe unserer größten Pädagogen sehr
intensiv christlich-religiöse Menschen waren, und anderseits
betrachte ich's geradezu als ein Verhängnis, daß zeitweilig wenigstens
in Lehrerkreisen eine große Abneigung zutage trat gegen eine

intensiv-religiöse Berufsauffassung. Der Religion hat's nicht
geschadet. Sie geht ihren eigenen Weg und bedarf nicht der Gunst

irgend eines "Standes. Aber dem Lehrerstand hat's geschadet, und

was mehr sagen will, Dutzenden von einzelnen Lehrern in ihrer
erzieherischen Berufsarbeit. Auch das Verhältnis zwischen Volk
und Lehrer würde sicherlich nur zu gewinnen haben, wo man
weiß: Der Lehrer, der Erzieher meiner Kinder, ist ein religiöser
Mensch.

Das Ausschlaggebende aber ist selbstverständlich das
grundsätzliche Verhältnis zwischen Sittlichkeit und Religion. Ziller
hält die beiden Dinge für untrennbar, und sie sind's. Ich



— 42 —

erinnere Sie an die Entwicklung Friedrich Wilhelm Försters. Der
kam bekanntlich von der ethischen Kultur her, d. h. einer rein
religionslosen Vereinigung, und wurde gerade durch seine
pädagogischen Studien zur Religion, wie Sie wissen, zum Katholizismus,

zurückgeführt. Ich kenne Försters Gründe nicht genauer.
Soviel ich weiß, hat er sie bis heute noch nicht vor der
öffentlichkeit ausgebreitet. Aber ich glaube, nicht fehlzugehen, wenn
ich ihrer zwei nenne, ja, beim zweiten bin ich meiner Sache

ganz sicher; denn schon in den Einführungskapiteln zur „Jugendlehre"

finden wir ihn deutlich ausgesprochen. Die beiden Gründe
sind folgende: Erstens wird es nie eine Sittlichkeit geben —
eine dauernde nämlich — ohne die klare sittliche Verpflichtung.
Die wird sich aber nie auf ariderem als religiösem Wege finden;
lassen. Die Humanität allein verpflichtet nicht. Sodann aber
wird jedes sittliche Wollen, gerade dann, wenn es ein ganzes
ist, auf die eigene Unzulänglichkeit stoßen. Je eifriger ich einem
sittlichen Ziel entgegenstrebe, desto sicherer werde ich an die
Stelle kommen, wo ich erschrecken muß vor der eigenen
Ohnmacht. Das ist der zweite Punkt, wo der feurigste philosopische
Idealismus in die Brüche geht, wenn ihm nicht die Religion zu
Hilfe kommt, d. h. der Glaube an Gottes Gnadengabe, an die
Kraft, die wir von oben empfangen. Nun aber glaube ich, Sie
nicht zu beleidigen, wenn ich sage: Niemand ist gezwungen, in
sittlichen Dingen feiner zu empfinden als der Erzieher, und
niemand wird in Wirklichkeit mehr hingedrängt auf die Kräfte
der Religion als er. Der Schultechniker allerdings mag die
Religion entbehren. Latein lernen kann man bei einem
eingefleischten Atheisten und Materialisten, wie auch gewisse andere

Dinge, die zu einem Examen nötig sind. Aber ich denke, unser
Wollen geht höher. Wir beugen den Nacken unter das Joch
des Wissens, weil wir nun einmal nicht auf eigene Rechnung
Schule halten. Aber man kann seinen Nacken beugen, so wie
die ersten Christen sich schickten in den heidnischen Staat.
Man gehorchte der Obrigkeit, aber wußte, daß man selbst zu
Höherem berufen war. Und dieses Höhere hat am Ende die
Welt umgestaltet, nicht die römischen Kaiser und Prätoren.

Ich schließe meinen ersten Abschnitt, den vom Zweck
unserer Schularbeit, und wiederhole: Die erste Voraussetzung
unserer sittlichen Arbeit in der Schule ist das Erziehungsziel.



— 43 —

Ohne ausgesprochen idealistisches Erziehungsziel sinken wir zum
Schultechniker herab. Der Kampf um das Ziel aber bedeutet
für uns Lehrer nichts Geringeres als den Kampf um unsere1

Weltanschauung. Den allerwenigsten wird er leicht gemacht.
Aber wenn irgendwo, gilt da das schöne Wort Schillers:

Nur dem Ernst, den keine Mühe bleichet,
Rauscht der Wahrheit tief versteckter Born —
Nur des Meißels schwerem Schlag erweichet
Sich des Marmors sprödes Korn.

II.
Soviel vom Lehrziel, vom Erziehungszweck. Unversehens

sind wir übrigens schon hinübergeglitten in den zweiten
Abschnitt unserer Auseinandersetzung, der vom Organ des sittlichen
Erziehens, vom Lehrer, handeln soll.

Es ist ja in der Pädagogik ziemlich viel darüber
gestritten worden, was mehr zu bedeuten habe, der Lehrer oder
die Methode. Bekanntlich gibt's wissenschaftlich tüchtige Lehrer,
die versagen, weil sie miserable Methodiker sind. Die Beispiele
dafür findet man an den Universitäten, aber auch in der
Volksschule. Das Umgekehrte aber habe ich nie gefunden: daß ein
Ignorant und Faulpelz auf Grund einer guten Methode zum
tüchtigen Lehrer wurde. Das führt mich zum Resultat, daß der
Methode nicht mehr als zirka 30 Prozent der Mitwirkung am

Unterrichtserfolg zukommt. Dies gilt aber noch mehr auf dem
Gebiete der sittlichen Erziehung. Hier wird noch weniger als

in den eigentlichen Lernfächern die Methode die Persönlichkeit
der Lehrer ersetzen können. Wohl ist's auch schon etwa
vorgekommen, daß moralisch hochstehende Lehrer in ihren Schulstuben

die reinste Anarchie hatten, und umgekehrt, daß moralisch
tief stehende Lehrer tadellose Ordnung herbrachten. Aber Sie
wissen so gut wie ich: Sittlichkeit ist ein feiner Stoff, den man
nicht einfach mit Disziplin gleichsetzen darf. Alle Kniffe und
Kniffchen der Schulregierung, der Disziplin, werden keine sittliche
Nachwirkung haben, wo die sittliche Persönlichkeit des Lehrers
nicht vorhanden ist.

Sie wissen, welche Kunststükce die Philanthropinisten
anwandten, um Fleiß, Aufmerksamkeit, sittliche Haltung der Schüler



— 44 —

anzustacheln, und es war alles nichts, wo nicht eine wahrhaft
sittliche Lehrerpersönlichkeit stand. Denken wir an das traurige
Fiasko des kläglichen Charakterlumpen Carl Friedrich Bahrdt im
Philanthropin zu Marschlins. Wer die Selbstbiographie dieses
Mannes liest, muß nur staunen, daß er jahrelang in der
Pädagogik eine Rolle spielen konnte. Aber gerade solche Leute
sind's, die dann die sittliche Erziehung mit allerlei Mätzchen
und Methödchen auf die Höhe zu bringen hoffen. So ein Methöd-
chen aus der neueren Zeit ist meines Erachtens das Experimentieren

mit der Selbstregierung der Schüler und dem sogenannten
Schulstaat. Das kann ja gelegentlich in der Hand eines
gewandten, taktvollen Lehrers recht nett sein und einige Früchte
tragen; aber rein entscheidend ist die sittliche Persönlichkeit des

Lehrers, der mitten drin steht. Und täuschen wir uns ja nicht:
die' meisten unserer Schüler haben ein ziemlich sicheres Sen-
sorium für die sittliche Höhe, auf der der Lehrer steht, und vor
allem ist zu bedenken: sittliche Wirkung setzt sich über Jahre
fort. Wenn ein Schüler hintendrein darauf kommt, daß wir
charakterlose Menschen waren, dann ist unsere Wirkung
weggewischt.

Es hat jeder etwa seine Erinnerungen. Wenn ich in meine

Jugendzeit zurückkehre, so stoße ich auf drei Männer, die in
besonderer Weise an meiner sittlichen Erziehung in der Schule

gearbeitet haben, der erste auf der Volksschulstufe, der zweite
am Gymnasium, der dritte auf der Universität. Der erste von
den dreien war ein Mann der eisernen Hand. Wie aus Erz
gegossen war seine kleine Figur mit dem runden, kurzgeschorenen
Schädel. Ich kann mich nicht an ein einziges Mal erinnern, daß
ein Schüler sich ihm renitent zeigte. Es war alles hart an dem
kleinen Mann und wurde nur gemildert durch ein ganz feines
Gefühl für poetische Schönheiten. Aber jeder wußte, daß dieser
Mann gegen sich selbst ebenso streng war wie gegen seine Schüler,
und daß er seinen steifen Nacken beugte vor Gott. Seine

Frömmigkeit war echt und an hundert Orten erkennbar. Seine
sittliche Wirkung war groß. Noch heute erscheint er mir in
kritischen Äugenblicken meines Lebens.

Der zweite, der Gymnasiallehrer, war der personifizierte
Kantische kategorische Imperativ. Ein Mann von sprudelndem
Humor und kaustischem Witz, aber gewaltig streng in seinen



— 45 —

sittlichen Forderungen. Sein Wahlspruch hieß: „Der Mensch,
der nicht geschunden wird, der wird auch nicht erzogen", und
was er glühend haßte und mit eiserner Strenge ahndete, waren
Faulenzerei und Lüge. Aber wir wußten zugleich, daß dieser
Mann des schäumenden Humors an sich selbst die höchsten
Anforderungen stellte. Als Sohn einer armen Waschfrau hatte
er sich den Weg gebahnt zu seiner Stellung. Für seine alte
Mutter sorgte er nun mit einem wahren Stolz, ihr den Lebensabend

sonnig zu machen. Dabei entfaltete er eine fast großartige
Mildtätigkeit gegen links und rechts. Und endlich — zürnen
Sie nicht, wenn ich wieder davon rede, es ist eben Tatsache —
und endlich scheute sich der Mann, ein sehr tüchtiger
Sprachgelehrter, niemals, am gegebenen Ort sich als überzeugter Christ
zu bekennen. Ich glaube, daß mir dieser Mut des christlichen
Bekenntnisses einen besonders nachhaltigen sittlichen Eindruck
gemacht hat.

Und endlich der dritte, der Universitätslehrer. Noch sehe

ich ihn, als ob's erst gestern gewesen wäre, schmächtig, blaß, mit
vergeistigten Zügen, in seinem Auftreten fast unbeholfen. Kein
Redner, kein Methodiker, aber ein Gelehrter durch und durch, ein
Forscher von Gottes Gnaden. Und nun die Hauptsache, seine
sittliche Wucht: sie bestand in einer fast großartig zu nennenden
Ehrlichkeit und Wahrhaftigkeit. Thomas Carlyle sagt einmal:
„Ehrlich sein heißt, wie es in dieser Welt zugeht, ein Äus-
erwählter unter Zehntausenden sein." Das war so einer. Ich
habe nie das sittliche Wesen ehrlichen Forschens so erkannt wie
an diesem Mann, den ich einmal drüben in der Ewigkeit wieder
anzutreffen hoffe. Ja, ja, der Kern sittlicher Wirkung ist in
der Person des Lehrers zu suchen. Das wird man immer wieder
aussprechen müssen.

Aber mehr. Es gibt Dinge, die nur dann gelehrt werden
können, wenn man sie innerlich erfaßt hat und innerlich in
ein ganz bestimmtes Verhältnis zu ihm gelangt ist. Man hat
in diesen Jahren viel von staatsbürgerlicher Erziehung gesprochen
und ihrer Ausübung in der Schule. Mit Recht ist die Einführung
eines besonderen Schulfachs abgelehnt worden. Herr Dr. Wiget
hat klassische Beispiele gegeben, wie scheinbar neutrale Schulfächer

Gelegenheit bieten, staatsbürgerlichen Unterricht zu
erteilen. Ich würde noch eines betont haben, das in meinen



— 46 —

Äugen geradezu entscheidend ist. Daran hängt's, ob der Lehrer
selbst weiß, was der Staat ist und bedeutet im modernen Leben,
und was wir ihm in den letzten hundert Jahren zu verdanken
haben. Wie enorm er gewirkt hat auf dem Gebiete der
Sicherheitspolizei, der Rechtspflege, des Sanitätswesens, des Verkehrs-,
Schul- und Armenwesens. Das weiß nämlich lange nicht jeder.
Es braucht ein gewisses politisches Studium, um das Wesen
des modernen Staates zu erfassen. Wer's aber erfaßt hat, dem

werden hundert Anlässe entstehen, darüber zu sprechen auch in
den neutralsten Schulfächern.

Genau die gleiche Sache ist's mit dem Sittlichen im
allgemeinen. Entscheidend ist, daß der Lehrer bei sich selbst
ins reine gekommen ist über das Wesen des Sittlichen und
seine ungeheure Bedeutung im Leben der Menschheit. Wer die
Moral als ein Fach betrachtet, wird wenig damit anfangen können.
Aber der, dem sie aufgegangen ist als eine der größten Kräfte
des menschlichen Daseins, bei dem muß es an allen Ecken
durchbrechen. S'ist gar nicht anders möglich. Wes das Herz voll ist,
des gehet der Mund über. Beim religiösen Menschen wird sich
das von selbst verstehen, wenigstens beim Vertreter der christlichen

Religion. Wenn uns aber das Religiöse vorübergehend
fremder geworden ist, so halten wir uns doch an Leute wie Fichte,
Thomas Carlyle, meinetwegen auch, wenn sie uns zu schwer
sein sollten, an R. W. Trine, Swet Marden oder an Carl Hilty,
Professor Dubois. Auch Förster wird uns immer wieder wertvoll
sein, auch wenn er sich im Methodischen jedenfalls etwas
vergriffen hat. Die Hauptsache ist, daß unsere sittliche Persönlichkeit

gestärkt werde, das heißt, daß wir die Macht des Sittlichen
verstehen und persönlich erfassen.

Man nennt den Pfarrer den homo religiosus, den Repräsentanten

der Religion. Der Lehrer muß der homo ethicus sein,
d. h. der Repräsentant des Sittlichen. Das ist sein Spezialgebiet.
Der politisierende Lehrer ist meist kein guter Erzieher. Er
zersplittert seine Kraft, und die Politik verdirbt bekanntlich den
Menschen. Ich habe auch noch nie einen politisierenden Pfarrer
gefunden, der ein guter Seelsorger war. Es ist in manchen
Kantonen Sitte geworden, daß die Lehrer ziemlich stark
mitmachen in sozialdemokratischer Politik. Das ist, menschlich

genommen, ihr gutes Recht, aber ihre Erzieherwirksamkeit wird



— 47 —

darunter leiden. Auch die bei uns ja unerläßlichen Nebenberufe
der Lehrer sind gerade so lange recht, als sie nicht den Lehrer
daran hindern, seine rein sittliche Aufgabe vornean zu stellen.

Auf Kleinigkeiten will ich nicht eingehen. Es genügt, sie
zu streifen. Der Lehrer, der im Wirtshaus seine Rolle spielt,
hat seine Rolle in der Schule ausgespielt, auch wenn er sich
selbst eine Weile darüber wegtäuscht. Und weiter: Der Lehrer,
der in der Gesellschaft seine Haltung nicht zu bewahren versteht,
bewahrt sie auch nicht auf die Dauer in der Schule. Das sind
beinahe Selbstverständlichkeiten, die aber stets wieder gesagt
werden müssen. Besonders wichtig für die sittliche Wirkung
des Lehrers ist seine Selbstbeherrschung, die in den
verschiedensten Dingen sich zeigen kann. Es ist kein Verbrechen,
aber gut ist's nun einmal nicht, wenn wir Lehrer rauchend in die
Klasse kommen oder nicht einmal während der Pause diesen
Genuß zu entbehren imtstande sind. Eine sehr große Rolle
spielt die Selbstbeherrschung des Lehrers bei jeder Art von
Strafe, vom Verweis bis zur leider noch so häufigen Verbal-
injurierung des Schülers, von der Strafarbeit bis zum Drein-
schlagen mit den Händen. Eben lese ich Graf Hoensbroechs
Lebenserinnerungen. Er beurteilt jede körperliche Züchtigung
durch den Lehrer als Blamage für den Lehrer und hat recht. Der
Lehrer, der viel schimpft und straft, setzt sich auf einen dürren Äst.

Aber auch der Lehrer, der Ausfälle macht gegen seine

Kollegen oder das Elternhaus, schadet seinem sittlichen Einfluß
empfindlich, ebenso der, welcher meint, er müsse gelegentlich
vor den Schülern dem Schulrat oder dem Schulinspektor eins
anhängen. Das nützt nie etwas, aber schadet immer. Auch halte
ich dafür, daß der Lehrer als sittliche Persönlichkeit vor seinen
Schülern steht, der auf die Minute da ist und mit peinlicher
Gewissenhaftigkeit seine Zeit einhält. Das sind scheinbare
Kleinigkeiten. Es ist aber nie zu vergessen, daß Kleinigkeiten
viel beitragen zur Erhaltung oder Verminderung unserer
sittlichen Autorität. Jeder von uns Lehrern steht in einem
Glaskasten, weit mehr als irgend ein Berufsmann mit Ausnahme des

Pfarrers.
Doch es genügt. Wir wollen die Zeit sparen für den dritten

wichtigen Abschnitt. Nach dem Lehr- und Erziehungsziel und
der Persönlichkeit des Lehrers kommt die Methode.



— 48 —

III.
Erst der dritte Abschnitt meiner gegenwärtigen Auseinandersetzung

führt hinein in den Gesinnungsunterricht. Erst jetzt
gelange ich zur eigentlichen Besprechung der gedruckten Arbeit
unseres Herrn Referenten. Da darf ich nun vorausschicken, daß
ich in allem Wesentlichen mit Herrn Dr. Wiget einig gehe und
seine Ausführungen mit heller Freude gelesen habe. Auch ich
stelle mich mit ihm auf Seite Herbarts gegen Ziller, trotz meiner
uneingeschränkten Hochachtung vor Ziller.

Leider darf ich nicht annehmen, daß Sie alle Herrn Wigets
Arbeit vor der kantonalen Lehrerkonferenz mit intensiver
Aufmerksamkeit gelesen haben. Es ist somit nötig, daß ich die beiden
Hauptprobleme nochmals kurz rekapituliere. Es handelt sich um
die Gesinnungsfächer, d. h. um die sog. historisch-ethische Gruppe
der Unterrichtsfächer nach Zillerscher Einteilung, nämlich
Religion, Geschichte und Deutsch, und das methodische Problem
besteht in der Frage: Wie setzt sich das in diesen Fächern
Dargebotene um ins sittliche Handeln des Schülers? Ziller nun geht
einen intellektualistischen Weg. Seine Ansicht ist, daß die
Rückbeziehung auf das Handeln des Schülers im Unterricht selbst
vor sich gehen müsse. Dies ist natürlich nur möglich, einmal auf
dem Wege der moralischen Abstraktion und sodann durch das

Mittel der moralischen Nutzanwendung. Dies entspräche Stufe
IV und V der formalen Stufen, System und Methode. Dem gegenüber

steht die Ansicht Herbarts, daß der Gesinnungsunterricht
ästhetisch aufzufassen sei und im höchsten Fall den Schüler
zu leiten haben bis zur sozialen Teilnahme, d. h. dem sich Hineinfühlen

in das soziale Leben in Familie, Gemeinde und Staat. Die
moralische Abstraktion aber sei von beschränktem Wert, solange
im Menschen nicht die Fähigkeit des Handelns und der Wille
zum Handeln zu einer gewissen Reife gelangt ist.

Das ist, in Kürze gesagt, das Problem. Ich glaube, daß
man's ruhig auf eine Formel bringen darf: ästhetische oder
moralisierende Methode. Die erstere vertritt Herbart, die letztere Ziller.

Und da glaube ich nun, daß wir gar nicht eifrig genug,
wenn auch ohne pedantische Engherzigkeit, uns auf Herbarts
Seite stellen können. Man hat der Zillerschen Methode bei aller
Hochachtung vor ihren Verdiensten, nicht mit Unrecht Mechanismus

vorgeworfen. Ihre Angst vor dem kleinsten Rest des Un-



— 49 —

verstandenen, Ihre Sucht, den Stoff zu zergliedern ohne jede
Rücksicht auf seine rein ästhetische Wirkung, ihr unermüdliches
Äusspinnen des Gesinnungsfadens, auch ihr mattes Zurückschrecken
vor dem Gedächtnismäßigen, Memorierten — alles das sind Früchte
vom Baum des Zillerschen Intellektualismus. Es ist ein intellek-
tualistischer Grundsatz, daß nur das ^erstandene" nachwirke
und sich umsetze in Leben und Tat. Hier ist der große Pädagoge

in eine Sackgasse geraten, und wir tun seiner Größe schwerlich

Abbruch, wenn wir recht offen darüber reden.
Ich gehöre zu denen, welchen an Ziller recht eigentlich einst

das Verständnis für methodischen Unterricht aufgegangen ist,
und mein großes pädagogisches Erlebnis vor 20 Jahren beim
Eintritt in meinen Beruf bestand aus zwei Dingen. Erstens war's
die Einführung der Conradschen Lesebücher für die Bündner
Schulen, die damals begann. Zweitens war's die aufmerksame
Lektüre einer der durchschlagendsten methodischen Abhandlungen
der letzten Jahrzehnte, von Dr. Theodor Wigets Büchlein über
die formalen Stufen. Wenn ich mich richtig erinnere, las ich
damals seine dritte Auflage, die mir ein Primarlehrer meiner
Gemeinde lieh. Heute liegt die elfte vor mir. Es war wahrlich
eine schöne Zeit, damals, wie mir jede Lehrerkonferenz recht
eigentlich neue methodische Offenbarungen brachte, und trotz
meines sehr geringen Einkommens kaufte ich mir schnurstracks
Staudes Präparationen für den Religionsunterricht nach Herbart-
Zillerschen Grundsätzen.

Aber eine gewisse Ernüchterung blieb mir nicht aus gerade
als Religionslehrer. Einige Jahre später habe ich meinen
dreibändigen Staude um ein Spottgeld einem Kollegen weiterverkauft.
Schuld an der Ernüchterung waren zwei Dinge. Einmal die
methodische Zerstückelung des Stoffes und sodann die Stufen
IV und V. Mit denen wußte ich rein nichts anzufangen. Sie

gingen mir gegen mein ästhetisches Empfinden. Und nun ist
es mir wahrlich kein Wunder, daß 20 Jahre später der gleiche
Herr Dr. Wiget, der mich einst aus dem Schlaf aufgerüttelt, mit
noch unverminderter Klarheit ein Wort redet zugunsten der
ästhetischen Darstellung der Welt im Gesinnungsunterricht. Ein
fröhlicheres Wiedersehen könnte ich mir nicht leicht denken.

Der Gesinnungsunterricht hat als Ziel die Weckung der

sittlichen Gesinnung. Er soll aber ja nicht herabsinken zum

4



— 50 —

Moralunterricht; denn der wird auf der Volksschulstufe herzlich
wenig nützen. Moral ist nicht lehrbar im Sinne der griechischen
Philosophie. In diesem Stück waren sogar Plato und Aristoteles
in eine Sackgasse hinein geraten. Ich habe das Vergnügen, an
den zwei obersten Klassen eines Gymnasiums Religion und Moral
zu lehren und pflege da einen Lieblingssatz stets zu wiederholen.
Das ist ein Ausspruch des berühmten Ästhetikers Friedr. Theod.
Vischer, der seinerzeit als einer der ersten die Größe unseres
Gottfried Keller entdeckte. Der hatte ein Lieblingswort, das
hieß: „Das Moralische versteht sich von selbst!" In diesem
Wort liegt eine Welt von Weisheit. Wer ästhetisch zum richtigen
Weltbild gelangt ist, der wird moralisch handeln ohne ein Wort
darüber zu verlieren. So war's und so ist's und so wird es sein.

Und nun sind da die sog. ästhetisch resp. historisch-ethischen
Fächer unseres Schulunterrichts. Sie müssen sittlich wirken,
sonst taugen sie nichts ; aber sie werden's nur tun auf ästhetischem
Wege, wenigstens auf der Volksschulstufe. Das Grundgesetz
ästhetischer Darbietung aber heißt: Lassen wir den Stoff wirken,
so wie er zur Darstellung gelangt durch das Medium unserer
eigenen sittlichen Lehrerpersönlichkeit. Das macht's.

Zunächst ein Wort vom Religionsunterricht. Hier habe ich
Herbarts These von der ästhetischen Darstellung der Welt am
stärksten erlebt. Was an unserem Religionsunterricht bis heute

am nachhaltigsten wirkt, sind ganz ohne Zweifel die biblischen
Geschichten des Alten und Neuen Testaments. Nicht die
moralischen Betrachtungen, die wir daran knüpfen, auch nicht die
methodische Zergliederung des Stoffes, sondern die Geschichten als
solche. Der beste Religionslehrer für die Volksschulstufe wird der
sein, der es versteht, die biblischen Geschichten am lebensvollsten
zu erzählen. Sie sind der klassische, ästhetische Ausdruck einer
durch und durch mit Religion gesättigten Welt. Dabei spielt es

eine untergeordnete Rolle, ob eine und die andere unter ihnen
Anlaß zu moralischen Einwänden gibt. Ebenso ist's nebensächlich,
ob nun alles an diesen Geschichten ganz richtig aufgefaßt und
verstanden wird. Nur der wird sich in solchen Pedantereien
erschöpfen, der nicht weiß, was ästhetische Wirkung ist.

Es ist in neuerer Zeit wieder mancherlei herumkritisiert
worden ah unserem Religionsunterricht. Förster und Pfister
verlangten menr Beziehung zur Gegenwart, zum Heute, Scharrelmann



— 51 —

mehr schöpferische Tätigkeit des Lehrers, Zurhellen besseren
historischen Zusammenhang. Es ist alles recht und gut, daß man
darüber sprach, aber ins Zentrum hat keiner dieser Herren
getroffen. Im Zentrum steht die alte, unvergängliche biblische
Geschichte 'selbst und der Religionslehrer, wie er sie darbietet,
nämlich mit brennender religiöser Anteilnahme. Unsere moralischen

Betrachtungen aber, die wir daran hängen, sind ein Schlag in die

Luft, wenn sie nicht einfach mitwirken zur Verstärkung des

ästhetischen Eindrucks. Doch ich will nicht länger dabei
verweilen. Es wird ja unter Ihnen nur ganz wenige geben, die

Religionsunterricht erteilen.

Nur etwas weniges möchte ich beifügen über Försters These

in seinem bekannten und gewiß verdienstlichen Buch: die Jugendlehre.

Wenn man Förster verstehen will, muß man den bei uns

in der Schweiz zum Glück längst fast verschwundenen Katechismusunterricht

ins Äuge fassen, dem schon lange vor Förster Ziller
manch ein kräftiges Wort ins Stammbuch geschrieben hat. Er
begann mit dem Abstrakten und den religiösen und moralischen
Lehrsätzen und entbehrte die psychologische Voraussetzung. Mit
vollem Recht sprach daher Förster von Lehrsätzen, die in der

Luft hängen und nichts zu tun haben mit der "dem Kinde tatsächlich
gegebenen Welt. Einen Fehler aber beging Förster, wenn er nun
versuchte, einen Moralunterricht für die Schule zu schaffen. Nur
das Leben, das Handeln kann Moralunterricht geben. Daher
dann auch hintennach die verzweifelten Anstrengungen Försters,
eine Lebenskunde für die Schule zu schaffen, d. h. für eine Altersstufe,

die nie und nimmer Lebenskunde besitzen kann. Das Wesen
eines Kindes kann nicht moralisch sein, es muß ästhetisch sein.

Zuerst muß man schauen lernen, schauen mit großen Augen, ehe

man die Gesetze moralischen Handelns verstehen kann. Der
gesonderte Moralunterricht nach dem Muster Försters ist denn
auch nie zur Blüte gelangt.

Dies sage ich nicht, um Förster in Ihren Äugen
herabzusetzen, nur um ihn dahin zu verweisen, wo er hingehört. Es

sind starke sittliche Wirkungen von Förster ausgegangen, aber

nicht auf die Schulkinder, sondern auf die Erwachsenen. Ich
habe eigene Kinder zu Hause, an deren moralischer Erziehung mir
gewiß nicht wenig gelegen ist. Aber es ist mir nie in den Sinn



— 52 —

gekommen, ihnen Försters Jugendlehre oder Lebenskunde in die
Hand zu geben.

Weit glücklicher im Hinblick auf die religiös-sittliche
Erziehung der heranwachsenden Jugend verfuhr die sächsische
Lehrerschaft mit der Herausgabe der beiden Bände '.Im Strome
des Lebens. Altes und Neues zur Belebung der religiösen
Jugendunterweisung." Sie kann ich nicht genug empfehlen; denn hier
handelt es sich nicht um religiöse und moralische Abstraktionen,
sondern um die ästhetische Darstellung der Welt im Sinne
Herbarts. Ich habe auch kein Buch zu Hause, das bei meinen
Kindern, besonders den Knaben, größeren Beifall gefunden hat,
und bringe ich's einmal in die Schulstunde mit, so geht ein
frohes Leuchten durch die Klasse.

Und nun der Geschichtsunterricht. Ich glaube, daß mir
viele unter Ihnen beipflichten, wenn ich Ihnen sage, daß er das

Sorgenkind oder auch das enfant terrible unserer Volksschule sei.
Fast allgemein fühlt man, daß er nicht ist, was er sein sollte,
und flickt an ihm herum. Die einen sagen, er sollte weniger
auf Vollständigkeit angelegt sein; die andern wünschen, daß eben

doch ein Gesamtbild der Menschheitsgeschichte gegeben werden
sollte. Die einen möchten sich mit der Darstellung einzelner
großer geschichtlicher Persönlichkeiten begnügen; die andern
wünschen mehr Kulturgeschichte, also Milieuzeichnung. Einige
mögen nichts mehr hören von Krieg und Waffengeklirr, und wieder
andere finden es entsetzlich, eine Geschichte zu bieten, in der
nichts läuft. Neuerdings auch gibt man sich Mühe, den Geschichtsunterricht

der staatsbürgerlichen Erziehung dienstbar zu machen,
und handkehrum protestieren die Sozialdemokraten gegen eine

parteipolitische Nutzbarmachung des Geschichtsunterrichts. Alles
in allem eine große Konfusion, die nur so viel klar erkennen

läßt, daß unser Geschichtsunterricht im allgemeinen nicht
befriedigt.

Woran mag's nun liegen? Ich halte dafür, daß die eben

angeführten Einwände alle zusammen nicht die Hauptsache treffen.
Geschichtsunterricht, der darauf ausgeht zu erzählen, was einmal

geschehen ist, und wie es einmal war, gehört nicht in die
Volksschule, nicht einmal ans Gymnasium, sondern an die Universität.
Unser Geschichtsunterricht an der Volksschule hat nur eine

Berechtigung als Mittel für die religiös-sittliche und die Staats-



— 53 —

bürgerliche Erziehung, d. h. als Gesinnungsfach. Das ist das

erste, was wir in dem großen Wirrwarr festhalten wollen.
Dann aber kommt das zweite. Geschichtsunterricht ist ein

Stück ästhetische Darstellung der Welt nach Herbart. Es ist
ziemlich untergeordnet, ob mehr pragmatische Geschichte oder
mehr Kulturgeschichte vorgetragen wird, auch die Vollständigkeit
spielt eine kleine Rolle. Die Hauptsache ist, daß vor den Äugen
des Kindes ein Stück Weltgeschehen sich abwickelt, natürliches
und sittliches Geschehen, Menschengröße und menschliche
Gemeinheit, Liebe und kalte Berechnung, Aufopferung und Haß —
ein Stück zusammenhängendes Weltgeschehen, das bildlich erfaßt
wird, ästhetisch wirkt und so früher oder spater seine sittlichen
Früchte tragen muß. Ich weiß, daß die neuesten Theorien über
Selbstbetätigung des Schülers im Geschichtsunterricht gegen mich

zeugen, bleibe aber nicht weniger hartnäckig bei meiner Ansicht,
daß der Geschichtslehrer der Sänger sein muß, der Skalde, der
Rhapsode, der das Geschehen dichterisch gestaltet und zum Ganzen
formt, von dem der ästhetische Eindruck ausgehen muß. Es ist
nebensächlich, ob dieser Sänger immer genau berichtet oder nicht.
Was ist am Ende genau in der geschichtlichen Darstellung? Nichts.
Man soll nur gehen und ein paar Seiten Johannes von Müller
mit einem Stück öchsli vergleichen. Für den Geschichtsunterricht
an der Volksschule verlange ich nichts genau als die paar Dutzend
Geschichtszahlen, ohne die nun einmal nicht auszukommen ist.
Die Hauptsache ist, daß der Darsteller seinen Stoff nicht sklavisch
hin- und herwälzt, sondern ihn gestaltet mit dem Behagen eines
Volkserzählers. Ich habe mich vorhin gegen das Rauchen im
Schulhaus ausgesprochen. Ich wäre aber geneigt, dem Geschichtslehrer

für jede Stunde zwei Pfeifen Tabak zu gestatten, damit
ihm ja zum Bewußtsein komme: hier bin ich nicht der
Schultechniker, sondern der Poet, der gemütsvolle Erzähler.

Man hat seine Erinnerungen. Zwei Geschichtslehrer werde
ich nicht leicht vergessen. Der eine war mein erster Geschichtslehrer.

Ich kam in der vierten Primarschulklasse zu ihm. Sein
Unterricht spottete jeder Methode. Er fing bei den alten Griechen
an und fuhr jedesmal im folgenden Jahr da weiter, wo er ""im

vorangehenden stehen geblieben war. Aufgaben gab er keine.

Gelegentlich wurden einige Geschichtszahlen gepaukt, die ich
heute noch weiß. Der größte Teil der Geschichtsstunde war ein



— 54 —

Monolog des Lehrers, von sehr eindrucksvollen Gesten und Minen-
spiel begleitet. Aber ein Monolog von nachhaltigster Wirkung.
Roms Untergang, die Stürme der Völkerwanderung, die Geschichte
der Hohenstaufen, die Kreuzzüge leben noch heute in meiner
Erinnerung nach der temperamentvollen Darstellung dieses Mannes,
Mein sittliches Urteil aber wurde durch diese Geschichtsbilder
aufs nachhaltigste beeinflußt, obschon in der Geschichtsstunde
niemals moralisiert wurde

Die zweite Erinnerung ist ein Bündner Volksschullehrer, ein

weißhaariger Mann, ebedem Landammann und Inhaber aller
möglichen Ämter! Jetzt fütterte er sein Vieh und hielt die
Oberschule. Nicht mehr mit glänzendem Erfolg in allen Fächern.
Aber wenn er Geschichte dozierte, dann setzte ich mich als junger
Pfarrer mit Vergnügen auf die hinterste Bank. Man vergaß
die Schulstube und wähnte sich in der Männerhalle bei einem
altgermanischen Häuptling. Der alte Mann fing an zu leuchten.
Seine Rede floß wie ein Epos. Nicht alles, was er erzählte,
hätte in einem Lehrbuch der Schweizergeschichte stehen dürfen.
Die Phantasie mußte nicht selten recht ausgiebig nachhelfen. Aber
das Ganze schlug ein und brachte das hervor, was eben Herbart
die ästhetische Darstellung der Welt nennt.

Nun ist's ja gewiß nicht jedem in gleicher Art gegeben,
einen Geschichtsstoff zu gestalten. Aber sollte denn „Erzählen"
so schwer sein? Der ungebildete Mensch kann's in der Regel;
sollte es der Gebildete nicht eigentlich besser können? Es ist
wahrlich kein Kompliment für die Beschaffenheit unserer heutigen
Bildung, daß sie uns die Befähigung zur einfachsten Mitteilung,
zum freien Erzählen raubt oder doch lähmt. Man kann weiß
Gott was alles, aber man kann nicht mehr erzählen.

Man könnte vielleicht, wenn man sich von dem intellek-
tualistischen Vorurteil frei machte, daß nur das wahr sei, was
sich mit den historischen Tatsachen genau deckt. Wir hätten
bessere Geschichtslehrer, wenn wir nicht beständig eine Höllenangst

haben müßten vor dem Buch, in dem's vielleicht ein bißchen
anders geschrieben steht, und vor dem Herrn Inspektor, der am
Ende das sog. materielle Wissen unserer Schüler auf die Probe
stellt. Und doch kann man das halbe Buch auswendig wissen,
ohne berührt zu sein vom Geist der Geschichte, ohne eine Ähnung

»



— 55 —

zu haben von der ästhetischen Darstellung der Welt, wie sie
der richtige Geschichtsunterricht vermittelt.

Und dann noch ein Wort vom Deutsch-Unterricht, den ja
Ziller auch unter die historisch-ethischen Fächer rechnet. Auch
er ist schwer zu geben. Und hier ist's mir oft vorgekommen, als
habe eine gewisse Auffassung der Zillerschen Methode den Teufel
mit Beelzebub ausgetrieben. Man jagte zur vorderen Tür die
Grammatik und Formenlehre hinaus und ließ zur Hintertür herein
ein ödes, geisttötendes Wiederkauen des Gelesenen. Gegeben ist
irgend ein klassisches Stück deutscher Literatur. Nun werden
zehn Linien gelesen und dann heißt es „Buch zu! Wiederholt
mir das Gelesene!" So etwas mag man ab und zu einmal machen.
Es muß ja auch gelegentlich eine langweilige Deutschstunde
geben. Aber wenn's zur Gewohnheit wird, dann ist's rein zum
Umfallen. Da lob ich mir den Lehrer, der sich mit seinen Schülern
in einem einzigen Winter fast durchs ganze St. Galler Lesebuch
durchlas. Ich hätte selbst ein bißchen ein langsameres Tempo
eingeschlagen. Es ist gut, wenn einzelne Stücke mehrmals gelesen
werden. Und ein gewisses Maß von Besprechung des Gelesenen

bringt Abwechslung und Bewegung. Und doch lobe ich mir den
betreffenden Lehrer; denn er hatte offenbar den wichtigen
Gedanken erfaßt, daß auch der Deutschunterricht am 'besten

gelingt, wo man den Stoff als solchen wirken läßt und möglichst
wenig hinzutut.

Ich denke an einen Deutschlehrer meiner Knabenjahre, der
sich im allgemeinen seine Arbeit eher leicht machte. Er ließ uns
Wilhelm Wackernagels erstes Lesebuch mehrere Male in einem

Jahr von Ä bis Z durchlesen und trieb daneben seine
Privatstudien. Aber ich verdanke seiner Bequemlichkeit verschiedenes.
Erstens lernten wir flott lesen, und das ist bekanntlich auch
schon etwas. Zweitens bin ich noch heute imstande, den
bekanntlich nicht schlechten Stil von Grimms Märchen, Hebels
Geschichten und Stöbers Erzählungen nachzuahmen. Zum dritten
aber nahmen wir so den ästhetischen Gehalt von Wilhelm Wackernagels

Lesebuch unverfälscht und unzerhackt ins Leben hinaus.
Ich denke mit Freuden an jene Deutschstunden, obschon der
Lehrer selbst sehr wenig dabei gesprochen hat. Im allgemeinen
gilt's: in der Geschichtsstunde soll der Lehrer viel reden, in



— 56 —

der Deutschstunde aber wenig, wenn er nicht gerade eine
Einleitung zu geben hat oder Aufsätze zu korrigieren sind.

Nur nicht die ewige Angst, ob die Schüler auch alles, alles
verstanden haben. Wir wissen gar nicht so sicher, was stärker
nachwirkt, das Verstandene oder das Halbverstandene, nur ahnend
Erfaßte. Beugen wir doch nicht beständig unseren Nacken unter
das kalte Joch des Wissenszwanges. Es läßt sich gar nicht
ausrechnen, wieviel wertvolle ästhetische Wirkung im
Deutschunterricht durch Unterbrechen und Erklären und Vorkauen und
Nachkauen verdorben wird. Vergessen wir nie, daß das Beste
an unserem Leben die Dinge sind, die wir nicht verstanden haben,
sondern nur ahnend erfassen und gefühlsmäßig ästhetisch
ergreifen. Ich habe einen Lehrer der Kunstgeschichte gehabt, einen
Mann von europäischem Ruf, der uns zu sagen pflegte, das Größte
an Rembrandt sei, daß man bei seinen unvergleichlichen Gemälden
nicht sagen könne, woher das Licht komme. Dr. Langbehn hat's
das „Helldunkel" genannt. Ja, das Helldunkel ist die Welt des

Kindes und aller größten Künstler. Wer alles versteht und
begreift, ist ein geschlagener Mensch, den alle guten Geister
verlassen haben. Dies wollen wir auch bedenken im Deutsch-
Unterricht, und wir werden ihn wirksam machen nach Herbart als

ein Stück ästhetische Darstellung der Welt.
Und ästhetischer Art ist eigentlich auch das, was Herr

Dr. Wiget im zweiten Abschnitt seiner ausgezeichneten
Abhandlung die „Teilnahme" nennt. Wir denken an das

staatsbürgerliche Empfinden und die sozialen Gefühle, die auf der
Volksschulstufe nur durch das Mittel der Teilnahme lebendig
gemacht werden können. Bürgerliche Erfahrung hat der
Volksschüler nun einmal nicht, auch nicht der Gymnasiast, ja nicht
einmal der Student. Es wird daher auch wenig nützen, wenn wir
ihn überschütten mit bürgerlicher und sozialer Moral. Was wir
können, ist einzig das beständige Hineinführen in die Tatsache
des menschlichen Nebeneinanderseins. Die Familie, Escher von
der Linth, die allgemeine Schulpflicht, das Wesen des modernen
Verkehrs, die Arbeit eines Landmanns und daneben die eines

Lokomotivführers und was der ungezählten Beispiele mehr sind—•
daran muß die Teilnahme erwachen und wachsen. Aber denken
wir ja nicht, daß der Schüler die moralischen Theorien erfaßt.
Was er erfaßt, ist das ästhetische Bild. Ich verweise noch einmal



— 57 —

auf das ausgezeichnete Buch der sächsischen Lehrershaft: Im
Strome des Lebens. Wir haben die Schlacht von vornherein
verloren, wenn wir anfangen moralische und soziale und bürgerliche

Theorien vorzutragen; aber wir gewinnen die Schlacht,
wenn wir mit starker eigener innerer Anteilnahme Bilder
vorführen vom Wesen des Staates und des sozialen Zusammen-
arbeitens, die durch den Schüler ästhetisch erfaßt werden. Wer
die ästhetische Wirkung hervorgebracht hat, wird hinterher sich

ruhig und glaubensfroh sagen dürfen: „Das Moralische versteht
sich von selbst."

Wir eilen zum Abschluß. Nur noch für Weniges muß ich
Ihre Geduld in Anspruch nehmen. Wir sprachen von den historischethischen

Fächern, Religion, Geschichte und Deutsch, die Ziller
die eigentlichen Gesinnungsfächer nennt. Unser Ergebnis war
durchaus dasjenige des Herrn Referenten Dr. Wiget: ästhetische

Darstellung der Welt, nicht Moralisieren! Den Stoff wirken
lassen! Wenn er richtig dargeboten ist, wird er wirken, auch

wenn wir über seine sittlichen Wirkungen nicht Buch führen
können. Auch hier gilt vom Lehrer das gleiche wie vom Pfarrer:
Wer ungeduldig, beständig nach Früchten sucht, verpfuscht das
Beste an seiner Arbeit.

Nun aber versteht es sich von selbst, daß auch die beiden
andern Zillerschen Fächergruppen, die naturwissenschaftlichmathematische

und die Kunstfächer reichlich fruchtbar gemacht
werden können für die sittliche Erziehung des Schülers. Vorerst
einmal wird der Lehrer, der selbst eine sittliche Persönlichkeit
ist, sittliche Kräfte ausstrahlen in jedem Fach. Was mich betrifft,
so habe ich die stärksten sittlichen Anregungen und Hilfen im
Latein-Unterricht des Gymnasiums empfangen und zwar
ausgerechnet in der lateinischen Grammatik.

Mir scheint, daß der naturwissenschaftlich-mathematischen
Fächergruppe und den Kunstfächern je eine besondere sittliche
Aufgabe innewohne. Die erstere der beiden Gruppen, der sog.
Sprachunterricht, hat die vornehme sittliche Aufgabe der
Erziehung zur strengen Sachlichkeit und Wahrhaftigkeit. Hier muß
alles exakt zugehen. 'Die Phantasie spielt eine durchaus
untergeordnete Rolle. Phrase und Geflunker sind gänzlich
ausgeschlossen. Da gibt's nur zwei Dinge: scharfes Beobachten und

peinlich genaues Referieren über das Beobachtete. Die sittliche



— 58 —

Bedeutung dieses Tuns kann aber gar nicht überschätzt werden.
Da fällt die ästhetische Wirkung weg. Der Schüler ist der Aktive,
der Handelnde. Daher ist auch moralische Äpostrophierung am
Platz, wenn sie auch nicht sich bei jeder Gelegenheit wiederholen
sollte. Der Lehrer der Naturfächer und der Mathematik ist der
eigentlich prädestinierte Erzieher zur Wahrhaftigkeit, und es
ist nur zu wünschen, daß er sich auch recht deutlich zu dieser
Erzieheraufgabe bekennt, nicht einfach im Stofflichen versinkt.
Jede richtig verstandene Naturbetrachtung ist eine eminent ethische
Sache. Das soll der Schüler aus dem Unterricht herausspüren,
nicht nur den Nützlichkeitswert naturwissenschaftlicher und
mathematischer Kenntnisse.

Und endlich die sogenannten Kunstfächer, der Formunterricht.
Auch ihnen kommt meines Erachtens eine besondere sittliche
Aufgabe zu. Das ist die Übung des Willens, der formalen
Energie. Der Name Kunstfächer ist irreführend. Unter Kunst
verstehen wir ein ander Ding. In Wirklichkeit handelt es sich
um Übungsfächer. Hier ist die Übung alles, die Disziplin der

eigenen Energie.
Das gilt zunächst vom Schönschreiben, ein Fach, das wir in

den letzten Jahrzehnten ganz mit Unrecht vernachlässigt haben.
Es hat nicht wenig zu bedeuten in der Erziehung für die
Formschönheit, aber mindestens ebenbürtig ist seine sittliche Bedeutung.
Nicht jeder Mensch ist dazu zu bringen, schön zu schreiben; aber

jeder kann soweit gebracht werden — wenigstens in den Schülerjahren

— daß seine Schrift den Beweis ablegt von sittlicher
Energie. Die neueren Theorien, man soll jeden Schüler so

schreiben lassen, wie ihm der Schnabel, resp. die Hand gewachsen

ist, halte ich für grundfalsch. Nicht die natürliche Veranlagung
ist ein sittlicher Faktor, sondern der heroische Kampf mit seiner
natürlichen Anlage. Aus guter Naturanlage und eiserner
Selbstbeherrschung zusammen entstehen die wirklich tüchtigen Menschen.

Und da ist nun das Schönschreiben eine Schule der
Selbstdisziplin ohne gleichen. Die Schriften der Menschen — oder
ich sollte sagen, die Schülerschriften zerfallen in schöne und
unschöne. Aber dies ist nicht ihr Hauptunterschied. Der heißt
vielmehr: Sie zerfallen in willenskräftige Schriften und Schriften
von Menschen, die sich gehen lassen. Man hat nicht umsonst
schon gesagt: Die Hand der Menschen sei der Gradmesser seiner



— 59 —

Energie. Ich weiß nicht, von wem ich einst las, er habe nach
der Hand den Charakter der Leute beurteilt. Es gibt straffe
Hände und schwammige Hände, Hände, die eine Temperatur des

Schlafes ausströmen, und solche, von denen ein Strom "des

Lebens ausgeht. Wir wollen das als Schreiblehrer bedenken.
Schreiben ist ein Fach, in dem sehr mannigfache sittliche Energien
geweckt oder auch vernachlässigt werden können.

Ähnliches gilt natürlich auch vom Zeichnen. Zwar ist dieses
Fach gegenwärtig in einer ausgesprochen unformalen Phase.
Gewiß nicht zu seinem Schaden. Es war gut, daß mehr Freude
und Selbsttätigkeit ins Zeichnen hineinkam. Aber schon
beobachten wir da und dort Extreme, an denen bekanntlich die
beste Theorie zu schänden werden kann. Man sieht so viele
Zeichnungen, die nicht sauber sind. Der sichere, saubere Strich
wird unliebsam vernachlässigt. Es ist aber keiner ein Zeichner,
der nicht einen sauberen, festen Strich zustande bringt. Die
Erringung dieses Striches ist aber für den Durchschnittsmenschen
durchaus eine Sache persönlicher, sittlicher Energie.

Vom Singen möchte ich schweigen, weil mir das Fach etwas
ferner liegt, aber über das Turnen muß ich noch ein Wort
beifügen. Daß wir aus unseren Schülern keine Akrobaten machen

wollen, sondern mit dem Turnen einen sittlichen Zweck
verfolgen, ist wohl unumstritten. Aber eben dieser sittliche Zweck
scheint mir etwas gefährdet, wenn das Spiel im Turnunterricht
einen zu breiten Raum einnehmen sollte. Spiel und Sport sind
mit Einschränkung recht, aber Turnen im sittlichen Sinn des

Wortes ist eine andere Sache. Die Herrschaft des Geistes über
den Körper, das ist das sittliche Ziel des Turnens in unseren
Schulen. Daß man lernt, ordentlich einhergehen, ordentlich
dastehen, ordentlich sich kehren und wenden. Also wiederum eine
Schule der persönlichen Energie. Ich bin in diesem Stück sehr

überzeugter Anhänger des Drills auch auf die Gefahr hin, daß

mich nun einige der anwesenden Herren des Preußentums
bezichtigen. Drill ist nicht Preußentum. So gänzlich wollen wir
nicht hereinfallen auf die lügenhaften Phrasen und Schlagworte
unserer traurigen Zeit. Drill ist eine allgemein sittliche Sache.

Mit einem Katzenbuckel daher laufen und seine Hände in die
Hosentaschen bohren und kaum reagieren, wenn ein Lehrer in
die Schulstube hereintritt — das und anderes sind nicht etwa



— 60 —

Wesensbestandteile demokratischer Gesinnung, sondern ethische
Schlampampereien. Wie pflegte unser Lateinlehrer zu sagen, der
ein guter Schweizer war? „Der Mensch, der nicht geschunden wird,
der wird auch nicht erzogen." Und vor kurzem sah ich ein Bild
einmarschierender amerikanischer Soldaten und mußte lächelnd
zu mir selbst sprechen: „Beim Zeus! Die Leute sind ja gedrillt,
beinahe preußisch gedrillt!" Also vergessen wir ja das
sittlicherzieherische Wesen des Turnunterrichtes nicht.

Ich schließe, oder besser gesagt: ich breche ab. Man soll
nie alles sagen, was man zu sagen hätte. Sie haben gesehen,
daß ich einmal in meinem Korreferat den Ausführungen des
verehrten Herrn Referenten freudig zustimmte. Ich möchte ihm
noch bestens danken für die wichtige Belehrung, die er ums

allen und mir im besonderen geboten hat.
Dann aber haben Sie gesehen, wie ich mir gestattete, weiter

auszugreifen und über die sittliche Erziehung in der Schule im
allgemeinen zu sprechen. Lehrziel, Lehrerpersönlichkeit und
Lehrmethode — alle drei Dinge haben wir passieren lassen. Es ist
etwas länger gegangen, als wenn ich mich auf die methodische

Frage allein beschränkt hätte. Aber Sie werden mir kaum zürnen
und mit mir das Bekenntnis ablegen: In so außergewöhnlich
ernsten Zeiten, wie die gegenwärtige ist, haben wir besondere

Ursache, uns auf unsere höchste Aufgabe zu besinnen, die darin
besteht, unsere Schüler hinzuleiten zu einer sittlichen
Lebensauffassung. Vor 100 Jahren in ebenso schweren Kriegszeiten
hat der Philosoph Fichte seinem Volk den größten Dienst
geleistet durch die begeisterte Erinnerung an seine sittlichen Kräfte
und Aufgaben.

-E>o<-


	Über die sittliche Erziehung in der Schule

