
Zeitschrift: Jahresbericht des Bündnerischen Lehrervereins

Herausgeber: Bündnerischer Lehrerverein

Band: 35 (1917)

Artikel: Die Aufgabe des Gesinnungsunterrichts bei Herbart und bei Ziller

Autor: Wiget, Th.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-146379

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-146379
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DieAufgabe des Gesinnungsunterrichts
bei Herbart und bei Ziller.

Von Th. Wiget.

Dem nächsten Bedürfnis des vielbeschäftigten Lehrers
entsprechen Beiträge, die ihn in seiner Lehrtätigkeit unmittelbar
fördern. Aber es empfiehlt sich, von Zeit zu Zeit den Kurs der
Praxis an der Sternkarte der Prinzipien zu orientieren. Ich habe
das vorstehende Thema gewählt, weil es sich mit dem vergangenes

Jahr behandelten Gegenstände nahe berührt, und weil es

geeignet sein kann, die Frage der staatsbürgerlichen Erziehung
allgemeiner zu fassen und zu vertiefen1.

I.

Die ästhetische Darstellung der Welt.

Der ganze Unterrichtsstoff zerfällt bei Ziller in zwei
Hauptgruppen : Umgang mit beseelten oder als beseelt gedachten
Wesen und Umgang mit der unbeseelten Natur. Zur ersten
Gruppe gehört gegenwärtiges und vergangenes, wirkliches und
gedachtes Leben, also persönlicher Umgang und Geschichte,
Dichtung und Religion. Es sind die historischen Fächer, das

Wort historisch „in einem weiteren Sinne gebraucht, als sonst
von Geschichte gesprochen wird" (Ziller, Allgemeine Päda-

1 Den Leser, der sich eingehender mit der Sache beschäftigen will,
verweise ich auf einige früher veröffentlichte Aufsätze.
1. Schweizerische Pädagogische Zeitsdirift 1912, Heft II: Herbart über Pestalozzis

»Wie Gertrud ihre Kinder lehrt".
2. Die Deutsche Schule (Jul. Klinkhardt) 1913. Heft II: Findet sich die „ästhetische

Wahrnehmung' Herbarts schon bei Pestalozzi?
3. Pädagogische Blätter von Muthesius (Thienemann, Gotha) 1913, Heft VII:

Herbarts Erziehertätigkeit in Bern in neuer Beleuchtung.
4. Schweiz. Lehrerinnenzeitung (Büchler & Cie., Bern) XXI Nr.2, 3, 4 (1916/17):

Wie können Primär- und Fortbildungsschule zur Mehrung und Stärkung
des vaterländischen Sinnes beitragen?

i



2

gogik 191). Einen solchen historischen Unterricht nennt man
auch „Gesinnungsunterricht" (A. P. 196).

Warum dieser Name? Die Aufgabe des Gesinnungsunterrichts

geht über die Aneignung des fachlichen Wissens hinaus.
Es handelt sich darum, die angeschauten Handlungen der
Menschen oder menschlich gedachten Wesen, die ihnen zugrunde
liegenden Beweggründe und Denkungsarten nach ethischen
Maßstäben zu beurteilen und daraus Grundsätze für das eigene Handeln

abzuleiten. Die Ergebnisse dieser Betrachtungsweise des
Historischen heißen Gesinnungen (191). Daher „Gesinnungsunterricht".

Diese Aufgabestellung kehrt in § 20 und 21 der „Allgemeinen

Pädagogik" Zillers in mannigfachen Varianten wieder
und findet dadurch ihre Bestätigung. Es müssen persönliche
„Maximen" (186), „Urteile und Grundsätze" (185, 196), „die
Idealgesetze für das Handeln" (193) aus dem historischen
Material herausgearbeitet werden. Kurz, das Ziel ist eine
elementare „Ethik" (197), „Moral", die an Geschichte und Poesie

geknüpft wird (196). Und in Zillers „Materialien zur speziellen
Pädagogik"x wird die Aufgabe, mit der „Allgemeinen
Pädagogik" übereinstimmend, so bestimmt : „Der (Gesinnungs-),
Unterricht soll nicht bloß Lehre und Wissen darbieten, sondern
namentlich auch das Gewissen des Zöglings schärfen,

z. B. durch Rückbeziehungen auf diesen selbst" (137).
Die Urteile und Grundsätze müssen aus allen Teilen des

Unterrichts „gesammelt werden" (A. P. 186) und „so speziell
und so geordnet als möglich sein" (A. P. 185), das letztere
im Interesse leichter Übersicht und sicheren Gebrauchs. So

entsteht allmählich unter der Mitarbeit des Schülers ein
„spezialisierter (Moral-) Katechismus" (Materialien- etc. 153), der
die ganze innere Erfahrung des Zöglings unter sittlich-religiöse
Beleuchtung stellt. „So gehen die sittlichen Maximen in das

persönliche Leben über, sie müssen von dem Zögling nur
immer auf das eigene Selbst zurückbezogen werden. Er soll nicht
bloß bei fremden Personen und fremden Begebenheiten richtig
urteilen lernen, was allerdings als das Leichtere vorangehen
muß. Er muß sich selbst zu den Urteilen in Beziehung setzen

und wenigstens in Gedanken bei ähnlichen Lagen nach den

Grundsätzen richtig handeln lernen" (A. P. 186, 193).
1 Herausgegeben von Max Bergner, Dresden, Bleyl & Kämmerer, 1886.



3

Man sieht, es ist ein hohes Ziel, das Ziller dem
Gesinnungsunterricht steckt. Die Aufgabe, die er ihm überbindet,
umfaßt nicht weniger als das Ganze der sittlichen Bildung von
der spontanen Regung des sittlichen Urteils bis zur Bildung
von Grundsätzen und einem geschlossenen System von Grundsätzen.

Und zwar ist er sich klar bewußt, daß es sich dabei'
nicht bloß um das Erkennen des Guten, sondern um eine

Bildung des Willens handelt, die sicher zum Tun des Guten
führen soll. Denn „Gesinnungen.. sind teils selbst Arten oder
Folgen des Willens, teils haben sie eine Bedeutung für den

Willen, eine Beziehung auf den Willen" (A. P. 191).
Und das soll durch Unterricht, durch Unterricht allein

erreichbar sein? Dieser Zweifel hat sich schon oft geregt.
Zwar den Schüler zum Erkennen des Guten und zur Anerkennung
allgemeiner Sätze zu bringen, das bietet keine Schwierigkeiten.
Aber daß sie in sein „persönliches Leben übergehen", daß das
Erkennen zum festen und dauernden Wollen werde? Bei der
gereiften sittlichen Persönlichkeit, wo die Willenskraft
ausgebildet und die willige Dienerin der Einsicht geworden ist, da

wird man gerne zugeben, daß Erkennen und Ausüben der
Pflicht eins sind. Aber wo der Wille wie im früheren Jugendalter

erst geweckt und gezogen werden muß, da zeigt die
Erfahrung, daß zwischen dem Erkennen und der Kraft des Voll-
bringens oft ein weiter Weg liegt. Und doch steckt gerade in
diesem Übergang das Grundproblem der Erziehung.

Um festzustellen, ob in den Ausführungen Zillers ein
Element fehle und welches Element, wollen wir den ihm
vorschwebenden Bildungsgang zuerst schematisch feststellen. Das
letzte sind Grundsätze und ihre logische Ordnung. Voraus gehen
die Urteile über anschauliche Einzelbilder menschlichen Wol-
lens und Tuns, und zwar hat diese Beurteilung ein zweifaches
Objekt, das Tun anderer und das eigene. Das erstere geht
nach Ziller, als das Leichtere, wie oben bemerkt, dem zweiten:

voraus, in dem Sinne, daß das über fremdes Tun ergangene
Urteil nachträglich auf das eigene Selbst angewandt oder
„zurückgewendet" und so ein Impuls zur eigenen Besserung und
Selbsterziehung gewonnen wird. Somit verläuft die ganze
Entwicklung in drei Stufen :



4

1. Objektives Urteil über andere;
2. Zurückwendung des Urteils auf das eigene Ich ;

3. Grundsätze.
Der Gang ist einleuchtend, zuerst das konkrete Einzelne,

dann die Verallgemeinerung. Nichts leichter als ihn zu gehen.
Zuerst lebendige Anschauung leuchtender Taten der Nächstenliebe,

der Wahrhaftigkeit, der Ehrlichkeit, dann begriffliche
Zusammenfassung: Wahrhaftigkeit ist eine Tugend, ist schön,
ist nachahmenswert, ist eine Pflicht. Ist das ein Grundsatz?
Nein, das ist ein Satz der Erkenntnis, ein Lehrsatz. Aber
wenn der Schüler hinzufügt : „Ich will auch wahrhaftig sein,
immer wahrhaftig sein" — ist es jetzt ein Grundsatz? Ein
Grundsatz ist ein Wollen. Das Wort „Wollen" im Munde
führen und Willenskraft besitzen sind verschiedene Dinge. Zwar
kann es dem Kinde mit seinem Gelübde heiliger Ernst sein.
Aber es bleibt ein frommer Wunsch, solange es nicht erprobt ist.
Aber wenn es das Gelübde unter nicht ganz leichten Umständen
einmal gehalten hat und morgen und übermorgen mit
steigender Zuversicht wieder hält, wenn es dann spricht : „Ich
will immer wahrhaftig sein", dann ist es kein frommer Wunsch
mehr, dann ist es getragen vom mutigen Gefühl der Kraft zum
Vollbringen, somit ein echtes Wollen und zugleich ein
allgemeines Wollen, also ein Grundsatz.

Daraus folgt : Grundsätze können niemals hervorgehen aus
bloßer Lehre, sie sind an eine unerläßliche Vorbedingung
gebunden, gelingende Übung in mannigfaltigem Tun.
Über dieses Element verfügt der Gesinnungsunterricht nicht,
wenigstens nicht mit Sicherheit, da ihm das Leben des einzelnen
Schülers zu wenig bekannt ist. Folglich tut er gut, wenn er
sich in der „Ableitung von Grundsätzen" einige Reserve
auferlegt und in jedem Falle sorgfältig prüft, ob die Voraussetzungen

dafür bei den Schülern vorhanden sind.
Aber wenn er auch ganz darauf verzichten würde, noch

bleibt ihm eine würdige Aufgabe, Stufe Nummer zwei : er läßt
es nicht beim Urteil über den vorliegenden fremden Fall bewenden,

sondern veranlaßt den Schüler, mit dem nämlichen Maßstab,
mit dem er andere gemessen, sich selber zu messen. Aber auch
diese Aufgabe wird abgelehnt, und zwar von keinem Geringeren
als Herbart. Ich habe seine Ansicht über diesen Punkt



5

unter Bezugnahme auf Pestalozzi eingehend in der „Deutschen
Schule" (1913, Heft 2) behandelt und beschränke mich hier
auf einen Auszug aus dem dort Gesagten.

Zunächst eine kurze Feststellung der Terminologie
Herbarts. Stufe eins und zwei unterscheidet er ebenso wie Ziller
und gibt jeder der zwei Beurteilungsarten einen bestimmten und

zwar bezeichnenden Namen. Das Urteil über fremdes Trachten
und Wirken hat etwas Gemeinsames mit unsern Urteilen über
ein Kunstwerk, ein Gemälde, ein Gedicht, ein Lied. Im einen
wie im andern Falle regt sich, bei unbefangener Betrachtung,
unwillkürlich unser Wohlgefallen oder Mißfallen. Dementsprechend

nennt es Herbart ästhetisches Urteil. Die
Selbstbeurteilung dagegen, die der Anfang der sittlichen Selbstbestimmung

ist, nennt er moralische Beurteilung. Die nämliche
Gesinnung oder Tat kann daher einer zweifachen Beurteilung
unterworfen werden : erstens einer „bloß ästhetischen"
(oder, was dasselbe bedeutet, ethischen) ohne persönliche
Anwendung, zweitens einer moralischen, die zur
vergleichenden Selbstbetrachtung fortschreitet.

Und nun zur Sache. Der „Gesinnunsunterricht" beschränkt
sich bei Herbart auf die bloß „ästhetische Darstellung der
Welt". Das heißt : er bietet den nämlichen Stoff wie Ziller
im Gesinnungsunterricht, aber lediglich zur Regemachung des

„ästhetischen" Urteils. Er sagt ausdrücklich : „noch ohne
auffallende Anwendung auf den Zögling, als läge eine Forderung

an ihn selbst darin." Während der Gesinnungsunterricht
nach Ziller „das Gewissen schärfen" soll (also „moralische"
Selbstkritik), verlangt Herbart, daß er „nicht das Gewissen drücke".

Warum diese auffallende Beschränkung der Aufgabe?
Einmal, weil der Zögling unbefangener urteilt, wenn die eigene
Person aus dem Spiel bleibt. Dann auch zur Schonung des

Gefühls, der Stimmung. Das viele Vergleichen, Sammeln von
urteilen zu einem spezialisierten Katechismus, die Abstraktion
von Maximen bringt es mit sich, daß über das Gute und
Sittliche viel geredet wird. Das ist vom Übel. Denn dabei
läuft man Gefahr, daß die Eindrücke, die tief im Gemüt
fortleben sollen, sich verflachen, „als Leichen in den Grüften
des Gedächtnisses beigesetzt werden" und nicht mehr „Kraft
genug haben, auf das Herz zu wirken".



6

Aber entscheidend ist ein dritter Grund : mit der Schärfung
des Gewissens kann man unter Umständen die sittliche
Bildung mehr gefährden als fördern, nämlich dann, wenn mit der
Belastung des sittlichen Kodex nicht etwas anderes Schritt
hält — die wachsende Kraft des Vollbringens. Denn wenn
das Sollen — und ein solches ist in jeder moralischen
Nutzanwendung eingeschlossen —¦ einen zu weiten Vorsprung vor
dem Können hat, so gewöhnt man sich allmählich daran, das
Wissen zu haben, aber das Vollbringen nicht zu finden und
schließlich auch nicht mehr zu suchen, d. h. dem Gewissen
wissentlich zuwiderhandeln. „Der Weg zur Hölle ist mit guten
Vorsätzen gepflastert."

Aber, wird man mit Recht bemerken, einmal muß, wenn
überhaupt erzogen werden soll, doch der Schritt von der bloß
ästhetischen Betrachtung menschlichen Tuns zur moralischen
Einbeziehung des eigenen Ich erfolgen. Wann soll es denn

geschehen? Die Antwort auf diese Frage ist im Ebengesagten
schon angedeutet, Herbart gibt sie ausdrücklich : „Die moralische

Zurückwendung (des ästhetischen Urteils) auf den Zögling

selbst geschieht nur insofern mit Hoffnung auf Erfolg,
als seine Neigungen und Gewöhnungen eine Richtung
angenommen haben, welche jener Beurteilung gemäß ist."

Daraus folgt, daß Herbart weit entfernt ist von der

Überspannung, allein durch Unterricht einen sittlichen Willen

bilden zu können. Vielmehr muß nach seiner Meinung
neben dem Gesinnungsunterricht ein erzieherisch geleitetes Tun
einhergehen, damit Gewöhnungen und Neigungen in der
gewünschten Richtung entstehen und sich festsetzen.

Daraus folgt ferner : da die Entwicklung der Neigungen
und der Erfolg der Gewöhnung von Individuum zu Individuum
verschieden sind und auch bei einem und demselben Individuum
nicht auf allen Gebieten des Sittlichen im gleichen Tempo
fortschreiten, so vollzieht sich der Aufstieg vom ästhetischen Urteil
über andere zur moralischen Selbstbestimmung nicht herdenweise,

sondern individuell. Er ist daher auch nicht Gegenstand
des Klassenunterrichts, sondern anderer Veranstaltungen der

Erziehung.
Fassen wir das Ergebnis unserer vergleichenden

Untersuchung zusammen, so ist festzustellen, daß Herbart dem Ge-



7

sinnungsunterricht viel engere Schranken setzt als Ziller. Von
den oben unterschiedenen drei Stufen der sittlichen Entwicklung

bleibt nur die erste als Aufgabe dieses Unterrichts : die
bloß ästhetische Darstellung der Welt.

Nur das? Nur? Ist es ein so Geringes, wenn es dem
Lehrer in jahrelang fortgesetztem Bemühen gelingt, den Zögling

zu gewöhnen, menschliches Geschehen nicht allein nach

allerhand Nützlichkeitsrücksichten, sondern vor allem nach
seinem ethischen Werte zu beurteilen und ihm eine starke und
dauernde ethische Gemütsstimmung, entsprungen aus langer und
unbefangener Betrachtung menschlicher Verhältnisse, einzupflanzen?

Mir scheint, wenn das gelingt, so ist damit schon viel für
die künftige Gesinnung des Mannes vorgearbeitet.

Ziller kennt noch eine andere Aufgabe des Gesinnungsunterrichts.

Wir wollen sie aber zuerst an der Quelle kennen
lernen, bei Herbart.

II.
Teilnahme.

Ihr Wesen, und ihre Bedeutung habe ich in der Schweizerischen

Pädagogischen Zeitschrift 1912, Heft II, S. 73 und
im ABC der staatsbürgerlichen Erziehung, S. 28 und 46, ausgeführt

und will hier nicht wiederholen. Übrigens sagt das Wort
selbst das Nötige. Es hat mit ethischem Urteil und Moralisieren
nichts zu tun. Es bedeutet, sich als einen Teil des andern
fühlen, also mitleben, mitfreuen, mitleiden. Teilnahme setzt
uns daher in ein ganz anderes Verhältnis zum Gegenstand als
die ethische Beurteilung. Sie verbindet uns mit ihm, treibt dazu,
sein Wesen zu verstehen, zu begreifen, seine Sorgen zu teilen,
sein Wohl zu fördern. Liegt schon in dieser Ablenkung vom
eigenen Ich, in dieser innerlichen Hingabe an andere ein
erzieherisches Moment von allerhöchster Bedeutung, so hat sie auch
als Vorläuferin und Begleiterin der ethischen Beurteilung einen
besonderen Wert : sie schützt vor oberflächlicher und liebloser
Kritik.

Weckung der Teilnahme als erzieherisches Postulat gehört
zum frühesten Bestand von Herbarts pädagogischer Gedankenwelt

und reicht bis in seine Erziehertätigkeit in Bern zurück.
Schon im ersten Bericht an den Vater seiner Zöglinge schreibt



8

er mit Bezug auf sein Unterrichtsprogramm : „Wenn etwas an

unserer innigsten Teilnahme Anspruch hat, so ist es das Handeln

und Leiden der Menschen." Im nämlichen Bericht
bestimmt er das Wesen der Teilnahme näher. Es bedeutet : in
anderer Lage, Sinnesart, Empfindungsweise eingehen, sich in
menschliche Charaktere hineinfühlen, von menschlicher Größe
und menschlicher Schwäche ergriffen werden. Im folgenden
Bericht an Herrn von Steiger kommt das religiöse Moment hinzu :

„Herzensanteil an Schicksal und Vorsehung bei Gelegenheit der
Geschichte." Das Ziel, dem er zustrebt, und das er am Schluß
seiner Erziehertätigkeit bei seinem Zögling Karl erreicht zu
haben glaubt, ist aber nicht eine sporadisch auftretende und
wieder ebbende Rührung oder Begeisterung, sondern Interesse

am Menschen als fortlaufende Tätigkeit.
So weit wie das Postulat der Teilnahme reicht bei Herbart

auch zurück die Klarheit über ihr Verhältnis zur sittlichen
Bildung überhaupt und zum ästhetischen Urteil im besondern.
Teilnahme ist für Herbart (wie für Pestalozzi) der Pionier der
sittlichen Bildung ; denn sie durchbricht die engen Schranken
des lieben Ich. Darum begrüßt er so freudig in „Wie Gertrud
ihre Kinder lehrt" Pestalozzis Bestreben, durch Bildung der
Sinne, der Sprache und des Denkens den Verkehr des Kindes
mit seiner Umwelt zu fördern : „Der Egoismus ist bei
demjenigen gebrochen, dessen Aug und Ohr der Natur und der
menschlichen Gesellschaft hingegeben sind." Dieses Interesse
muß ihm die Hauptrichtung des Geistes werden. Denn es führt
zur Einordnung der eigenen Person in die Welt und zur
Schätzung von Recht und Sitte. Darin liegen nach seiner

Meinung die Wurzeln moralischer Gesinnung.
Darum ist die Weckung der Teilnahme für den einzelnen

wie für die Gesellschaft bei Herbart (wie bei Pestalozzi) die
erste positive Aufgabe der Erziehung. Sie muß vor der
unmittelbar moralischen Einwirkung auf den Zögling einen weiten
Vorsprung haben. Ja, auch die bloß ästhetische Beurteilung
ist verfrüht, wenn nicht vorher die Teilnahme für den zu
Beurteilenden geweckt ist. Darum will Herbart schon im ersten
Bericht bei dem egoistischen Verstandesmenschen Ludwig den

Religions- und Moralunterricht aufschieben, um zuvor durch

poetische Darstellungen eines ihm naheliegenden Lebensgebietes



9

sein Herz zu erwecken. Darum erfüllt es ihn mit Sorge, daß

Ludwig in einem „Brief an Robinson" zeigt, wie sehr er
geneigt ist, ohne Mitgefühl und Schonung über die Fehler
anderer herzufallen, während er großen Charakteren nur mit
kalter Bewunderung gegenübersteht.

Aber die klarste und eingehendste Darstellung des
Verhältnisses zwischen Teilnahme und ästhetischem Urteil im
Gesinnungsunterricht finden wir in einem Aufsatz, der zwar nicht
von Herbart selber geschrieben, aber als eine Göttinger Seminararbeit

unter seinem Einfluß entstanden, von ihm mit Anmerkungen

versehen worden und daher als eine Darstellung seiner
Grundsätze anzusehen ist. Es handelt sich dabei um einen
Gegenstand, der ihn in den Berner Jahren und späterhin
theoretisch und praktisch ganz besonders beschäftigt hat, um eine

Anleitung, die Odyssee mit Knaben zu lesen.
In diesem Aufsatz findet sich folgende Stelle : „Aber

die Hauptsache, der Gipfel von allem Unterricht,
ohne welches alles übrige keinen Wert hätte,
ist die Bildung der Teilnahme an den Menschen,
den einzelnen wie den verbundenen" (d. i. am Staate).
Was da in letzterer Hinsicht ausgeführt wird, ist ein Stück

staatsbürgerlichen Unterrichts für neun- bis zehnjährige Knaben.
Und nun der Platz der ästhetischen Beurteilung. Sie kommt

bescheiden an zweiter Stelle. Neben der Bildung der Teilnahme
geht die Bildung des sittlichen Gefühls einher, die Kinder werden

auch über die Personen urteilen.
Allein während die Teilnahme in dem Bestreben, die

Menschen zu verstehen, sich einem jeden zuwendet, gilt für das

Urteilen eine wesentliche Einschränkung — „nicht alles
soll kritisiert werden". Das Urteilen „stört die Innigkeit
des Gefühls", eine Gefahr, mit der man, wie oben schon
bemerkt, immer zu rechnen hat. Wo man aber am wenigsten
auf die Aussprache hindrängen soll, ergibt sich aus einer an
Kindern gemachten Beobachtung : sie urteilen um so seltener
über eine Person, je mehr sie an ihr hängen (z. B. Telemach).
Da in dieser Anhänglichkeit selber schon eine Beurteilung
enthalten ist, soll man hier das Gefühl in seiner Innerlichkeit
schonen. Aber auf das Böse, die Freier, die rohen Götter,
„falle die ganze Schärfe der Kritik".



10

Die hier niedergelegten Gedanken Herbarts einmal aus der

Versenkung zu heben, scheint mir um so weniger überflüssig, als
heute da und dort, in Theorie und Praxis, die relative Wertung
der beiden Seiten des Gesinnungs- und speziell auch des

Religionsunterrichts, nämlich der ethischen Beurteilung und der
Weckung der Teilnahme, derjenigen Herbarts diametral
entgegengesetzt ist. Man betrachtet das Urteilen über die Personen
der Geschichte als die Haupt-, wo nicht als die alleinige
Aufgabe dieses Unterrichts. Dieser Einseitigkeit hat der „spezialisierte

Katechismus" und das räumliche Übergewicht der darauf
bezüglichen Ausführungen Zillers in seiner „Allgemeinen
Pädagogik", unzweifelhaft wider seinen Willen, Vorschub geleistet.
Die moralisierende Zustutzung des Unterrichts geht aber viel
weiter zurück. Sie ist ein Erbstück des älteren
Religionsunterrichts mit seinem Hindrängen auf Gebot und Verbot,
seinen moralischen Nutzanwendungen und übertriebenen
Memorieraufgaben. Heute noch ist manche Kinderlehre so angelegt,
daß sie alles andere eher weckt als Teilnahme. * Und der
staatsbürgerliche Unterricht — es ist eine merkwürdige Erscheinung,
daß jedes neue Lehrfach sich nicht etwa die Erfahrungen auf
verwandten Gebieten zunutze macht, sondern dazu verurteilt
scheint, in seiner Methode immer wieder von vorn anzufangen.
Ihn auf systematische Leitfäden gründen, wie sie heute
angeboten werden, ist das genaue Seitenstück zu einem, heute wohl
antiquierten, Religionsunterricht, der den Katechismus an den

Anfang stellt. Gewiß soll auch ein Wissen vom Staate
überliefert werden ; aber darüber läuft man Gefahr, die Hauptsache
aus den Augen zu verlieren. Für die staatsbürgerliche Erziehung
gilt, was oben von der sittlichen Erziehung überhaupt gesagt
worden : seine erste positive Aufgabe ist Weckung der
Teilnahme für das Ganze, dem wir angehören, der Liebe zum Vaterlande.

Das ist „die Hauptsache, der Gipfel von allem Unterricht,

ohne welches alles übrige keinen Wert hätte".
Die nämliche moralisierende Tendenz wie oben zeigt sich

auch in manchen Erscheinungen einer vor einigen Dezennien
von England ausgegangenen Bewegung für „moral instruction",
für eine von der Religion abgelöste Sittenlehre, und es ist in
neuerer Zeit behauptet worden, in der Forderung eines
selbständigen Moralunterrichts berühre sich Herbart mit diesen



11

Bestrebungen. Nichts weniger als das. Erstens will Herbart so

wenig als Pestalozzi und Ziller einen „selbständigen", d. i.

religionsfremden Moralunterricht. Er sichert zwar dem Ethischen,
indem er es auf ästhetische Urteile gründet, seine selbständige
Würde, aber zur vollen Wirkung auf das sittliche Leben bedarf
es des Bundes mit der Religion. Zweitens will Herbart, wenigstens

für Kinder, überhaupt keinen „Moral"-Unterricht ; denn
Ziel und Schranke des Unterrichts ist ja die bloß-ästhetische
Betrachtung, und diese überdies nur im Gefolge einer warmen
Teilnahme.

Die mehrfach erwähnte Mißwertung der beiden Aufgaben
des Gesinnungsunterrichts äußert sich sowohl im Lehrverfahren
als im Lehrstoff.

Schon nach dem ersten Bericht Herbarts an Herrn von
Steiger muß sich die Teilnahme nicht allein auf die Person,
sondern auch auf ihre äußere Lage erstrecken, obwohl diese der
ethischen Beurteilung nicht unmittelbar nahe liegt. In der Anleitung

zum Lesen der Odyssee wird dieser Gedanke weiter ausgeführt.

Es heißt dort :

Wenn die Kleinen sich versetzen sollen in die Gemütszustände

der homerischen Personen, so müssen sie in ihrer
äußeren Welt nicht fremd sein; denn nach dem Innern bildet
sich der Mensch das Äußere, und er kann ohne dies jenes nicht
gehörig verstehen. Darum müssen die Knaben mit dem ganzen
äußeren Leben, mit Rüstung, Spieß und Bogen, Webstuhl und
Spindel, Kleidung und Küche, Schiffen, Opfergebräuchen,
Wohnungseinrichtung vertraut werden. Sie müssen sich in Ithaka
förmlich zuhause fühlen. Das heißt, wenn wir vom Stoffe der
Odyssee absehen und lediglich die formale Forderung ins Auge
fassen : ein Lese- oder Erzählstoff, der seiner ganzen Aufgabe
genügen soll, muß ein reiches Weltbild oder wenigstens ein
Ausschnitt aus dem vollen Menschenleben sein.

Ein Unterricht aber, der vorzugsweise oder ausschließlich
auf die Bildung ethischer Urteile über Gut und Böse eingestellt
ist, läßt mit dieser Forderung zu leicht markten ; das konkrete
Beiwerk, das dem Bilde wirkliches Leben gibt, scheint seinem
Zwecke gleichgültig und entbehrlich. Er kann auf lebenswahre
Menschen verzichten. Ihm genügen auf ein paar moralische
oder unmoralische Züge reduzierte — Schemen.



12

Ferner : wo die moralisierende Absicht bei der Stoffauswahl

maßgebend ist, schwindet, weil ihr der moralische Satz
die Hauptsache ist, die Bedeutung zusammenhängender
Stoffe für die Bildung der Teilnahme. Teilnahme erfordert
Kontinuität. Bei ruhigem Verweilen breitet sie ihre Wurzeln
aus, die Dauer erhöht ihre Stärke. Ein Potpourri von
Geschichten aber, ein Kaleidoskop selbst an sich guter Lesestücke
zerstört vorzu, was es erschafft. Kaum regt sich ein wärmeres
Fühlen, so heißt es : ein anderes Bild.

Eine weitere Folge der einseitigen Moraltendenz und der
damit verbundenen Verkümmerung des künstlerischen

Elements ist die Beteiligung Unberufener an der

Erzählungsfabrikation. Wenn es sich nur darum handelt, einen
moralischen oder Klugheitssatz zu illustrieren, so kann jeder
Geschichten machen, besonders wenn sich dabei noch ein
falscher Begriff der „Nähe" einmengt: Geschichten aus dem
Kinderleben. „Das Leben bildet", ist ja ein Hauptsatz
Pestalozzis. Und auch Herbart gesteht, daß die Wirkung der

Geschichte zur Wirkung des Erlebten sich verhalte wie
Kerzenschimmer zum Tageslicht. Gewiß, das wirkliche Leben ist das

Wirkungsvollste. Aber jene Geschichten vom dienstfertigen Knaben,

vom ehrlichen Finder sind ja nicht Leben, sondern nur ein

dürftiger Abklatsch des Lebens, dem im Gegensatz zu den angeblich

entlegenen Stoffen des Märchens, des Robinson, des Teil,
der biblischen Geschichten gerade der Magnet fehlt, den Herbart
schon in einem seiner frühesten Berichte an den Vater seiner

Zöglinge gefordert hat, die reizvolle Beschäftigung von Verstand
und — Phantasie Der unselige Mißverstand, der das Kind,
das mit gesundem Hunger nach Neuem und Bedeutendem zur
Schule kommt, mit abgeblaßtem Alltag füttert, entzieht sich eben

dadurch einer Aufgabe, in deren Lösung die Schule der Familie
weit überlegen sein kann, der Aufgabe nämlich, den ethischen

Horizont und den Kreis des Teilnehmens und Mitfühlens im
Kinde zu erweitern. Kann sich der Schulunterricht an
Intensität seiner Wirkung mit der Familie nicht messen — sein

Vorzug ist die Weite der Welt, für die er um inneren Anteil
wirbt (s. ABC etc. S. 29).

Aber der Anspruch auf künstlerischen Wert der Gaben des

Lesebuchs, sowohl der Gedichte und Erzählungen als des ge-



13

schichtlichen Teils, ist am Ende ein Luxus, den man entbehren
könnte. Was braucht es mehr als eine kindliche Sprache
und einfache Sätze? Als ob J. P. Hebel sein „Schatzkästlein"'
in lauter einfach nackten und einfach erweiterten Sätzen abgefaßt

hätte
Warum der Anspruch auf Kunst? Weil keiner so gut

Teilnahme zu wecken versteht wie der Künstler, der Dichter. Darum
will sich Herbart seines Beistandes versichern. Nicht weniger
Ziller, der in der Pflege der Teilnahme Herbarts konsequenter
Fortbildner in die Tiefe und Breite ist. Den Zögling „ganz
in die Situation versetzen, daß er als ein teilnehmender
Zuschauer, Mitüberlegender, Mitratender, Mithandelnder die
Ereignisse in der Phantasie wirklich miterlebt" — „anschauliche
psychologische Darstellung der Verhältnisse" — „kunstvolle
Zergliederung und Zusammenordnung" (Allg. Päd. 194) — in
diesen Dingen ist der Dichter der wahre Meister. Das Beste ist
für die Kinder gerade gut genug. Darum nimmt man es, wenn
man es haben kann. Darum verlangt Ziller für den geschichtlichen

Lesestoff „quellenmäßige, klassische Lektüre" (A. P.

195, Materialien 155), darum die Heranziehung des Sagenhaften,
Volkstümlichen, Poetischen, das zum Historischen in Beziehung
steht (A. P. 193).

Und weil dem Werke der künstlerischen Phantasie die
nachbildende Phantasie des Empfangenden entgegenkommen
muß, weil Phantasie nicht allein die Quelle aller schöpferischen

höheren Geistestätigkeit (A. P. 191), weil sie im besonderen

auch die Voraussetzung einer verstehenden und vielseitigen
Einfühlung in anderer Lage und Empfindungsweise und darum
die Weckerin der Teilnahme ist (A. P. 193), darum verlangt er
eine „ausgedehnte Pflege der Phantasie" auch durch die
Geschichtsdarstellung. Darum stellt er das Poetische an die Spitze
jedes Geschichtsabschnittes, weil es die Flügel der Phantasie
beschwingt, während die exakte Darstellung sie bindet (A. P.
193, 191). Darum fordert er die Anregung der Spekulation über
die Ursachen des Gewordenen und über kommende Möglichkeiten

(Mater, z. spec. Päd. 156, 158, 159).
Aber der künstlerischen Gestaltung des Stoffes steht ein

äußeres Hemmnis im Wege, die Knappheit des Raumes im Lesebuch

und die schwere Ladung des Lehrplans. Hier stehen wir am



14

Scheidewege : Teilnahme oder Vielwissen. Hängt die dauernde

Nachwirkung auf das Gemüt des Volksschülers und des Volkes
am chronologischen Faden der Geschichte oder hängt sie an
eindrucksvollen Einzeldarstellungen? Wie sich Herbart und Ziller
entschieden haben, darüber kann kein Zweifel bestehen. Wir
aber beugen den Nacken unter das Joch des Wissenszwanges,
und „das Wissen ist der Tod".

<c^B^


	Die Aufgabe des Gesinnungsunterrichts bei Herbart und bei Ziller

