
Zeitschrift: Jahresbericht des Bündnerischen Lehrervereins

Herausgeber: Bündnerischer Lehrerverein

Band: 14 (1896)

Artikel: Über die Unterrichtsmethodik Pestalozzis : vorgetragen in der
Kreiskonferenz Chur

Autor: P. C.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-145493

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-145493
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Über die Unterriehtsmethodik Pestalozzis.*)

Vorgetragen in der Kreiskonferenz Chur von P. C.

Die heutige Versammlung ist der Erinnerung eines der
bedeutendsten Pädagogen und eines der edelsten Menschen aller
Zeiten geweiht, Pestalozzis. Das Leben dieses grossen Mannes
ist so reich an ergreifenden Wechselfällen und an fruchtbaren
Ideen, dass es unmöglich ist, es in einem Vortrage auch nur
annähernd erschöpfend zu behandeln. Es wäre da zu erzählen von
kühnen Plänen, feuriger Begeisterung, hingebender Aufopferung,
aber auch von gänzlichem Misslingen, von drückender Not, von
bitterer Enttäuschung, von Verleumdung und Verfolgung bis ins
Grab. Man hätte zu reden von Pestalozzis Bemühungen um die
Verbesserung der elenden Lage des Volkes durch die Gründung
besonderer Armenanstalten, durch Anbahnung einer neuen natur-

*) Benutzte Litteratur :

1. Pestalozzis sätntl. Werke. (Die Zitate aus diesen sind mit Ausnahme
von „ Wie Gertrud", wovon ich die im Verlag von Pichlers Witwe Je Sohn
1877 in Wien erschienene Ausgabe benutzte, der löbändigen Stuttgarter
Ausgabe von 1819—26 entnommen.)

2. Wiget, Pestalozzi und Herbart, Jahrb. d. V. f. w. P., 23. und 24. Band.
3. Morf, Zur Biographie Pestalozzis, 4 Bände.
4. Morf, Die Schule als Erziehungsanstalt im Sinn und Geist

Pestalozzis.

W. G. heisst: „Wie Gertrud ihre Kinder lehrt".
L. R. „ „Lenzburger Rede".

M... „ Mori', „Zur Biographie Pestalozzis".



4

gemässen physischen, moralischen und intellektuellen Erziehung,
durch Opferung seines Geldes und Gutes, seiner Gesundheit und

Kraft, ja seines ganzen Lebens.
Aus diesem reichen Material greife ich dasjenige heraus, was

einen strebsamen Lehrer in erster Linie interessieren muss, nämlich

die Unterrichtsmethodik Pestalozzis, und auch da muss ich
mich sehr beschränken. Ich werde nur von seinen wichtigsten
methodischen Grundsätzen reden und darunter vorzugsweise von
denjenigen, die heute noch Gültigkeit haben, anderes dagegen,
das vor der Kritik nicht standhalten konnte, nicht berühren, und

wenn Pestalozzi selbst auch noch so grossen Wert darauf legte,
wie z. B. seine Lehren über die Elementarmittel des Unterrichts,
über Zahl, Sprache und Form.

Zur Zeit, als Pestalozzi Schulmeister wurde, lag die
Unterrichtsmethodik, trotzdem Comenius schon im 17. Jahrhundert für
eine naturgemässe Unterweisung der Kinder gekämpft und
gelitten hatte, noch in den Windeln. Der Unterricht beschränkte
sich in vielen Schulen aufs Auswendiglernen des Katechismus,
von Liedern und Abschreiben aus der Bibel, z. B. von Psalmen,
und auf Lesen. In vielen kam noch Schreiben und in manchen
auch Rechnen hinzu. Von Realunterricht finden wir nirgends
die Spur.

Gemeinsame Lesebücher gab es nicht; jedes Kind brachte
mit, was es wollte, das eine einen alten Brief oder Kaufvertrag,
das zweite einen Kalender, das dritte ein Gebetbuch, das vierte
die Bibel u. s. f. Es konnte deshalb auch von einer Einteilung
der Schulen in Klassen keine Rede sein. Jedes lernte für sich

an einem beliebigen Platze der Schulstube, was es dem Lehrer
vorzulesen oder aufzusagen gedachte, und wenn die Reihe an
es kam, oder wenn es sich seiner Sache sicher glaubte, trat es

zum Lehrer ans Katheder und entledigte sich seiner selbstgewählten

Aufgabe. In der Regel wurde jedes Kind im halben
Tage zweimal „bhört". Eine Erklärung des Gelesenen oder Aus-
wendiggelernten gab es nicht. Bei mangelhaften Leistungen
musste statt der Erklärung die Rute des Schulmeisters
nachhelfen. Diese Art des Unterrichts lässt auch schon auf die
Bildung der Lehrer schliessen. Von Lehrerseminarien wusste man
nichts. Die allermeisten Lehrer hatten nur eine schlechte Volksschule

besucht. Der Lehrerstand rekrutierte sich aus allen
möglichen Berufsarten. So finden wir häufig Bauernknechte, Fabrik-

>



o

arbeiter, Weber, Strumpfwirker, Zimmerleute und Krämer später
als Lehrer, oder sie betrieben diesen zweiten Beruf auch nur
nebenbei. Kann man sich da über die elende Methode des Unterrichts

wundern?
Pestalozzi sah die Erbärmlichkeit und Naturwidrigkeit des

damaligen Unterrichts ein wie kein Zweiter. Das beweisen
folgende Aussprüche von ihm : „Nachdem die Kinder fünf Jahre lang
die Seligkeit des sinnlichen Lebens genossen, macht man auf einmal

die ganze Natur um sie her verschwinden, stellt den
reizvollen Gang ihrer Zwanglosigkeit und ihrer Freiheit tyrannisch
still, wirft sie, wie Schafe in ganze Haufen gedrängt, in eine
stinkende Stube, kettet sie Stunden, Tage, Wochen, Monate und
Jahre unerbittlich an das Anschauen elender, reizloser und
einförmiger Buchstaben und an einen mit ihrem vorigen Zustande
zum Rasendwerden abstechenden Gang des ganzen Lebens
Kann der Schwertschlag, der durch den Hals geht und den
Verbrecher vom Leben zum Tode bringt, auf seinen Leib eine grössere
Wirkung machen als ein solcher Übergang von der langsamen
schönen Naturführung zum erbärmlichsten Schulgang auf die Seele

der Kinder?" (W. G. S. 15.)
Von seinem Hilfslehrer Krüsi sagt er: „Er hatte nie einen

andern Unterricht, als den einer gewöhnlichen schweizerischen
Volksschule, genossen, der einzig auf Lesen, Vorschriftenabmalen
und Auswendiglernen des Katechismus und dergl. eingeschränkt
war Er kannte deshalb auch keine andere Art Schulebalten
als das Aufgeben zum Buchstabieren, Lesen und Auswendiglernen,
das Aufsagen der Reihe nach und das Züchtigen mit der Rute,
wenn sie das Aufgegebene nicht gelernt hatten. Aber er wusste
doch aus eigener Jugenderfahrung, dass bei dieser Art des
Schulhaltens die meisten Kinder den grössten Teil der Schulzeit miissig
sitzen und eben deswegen auf allerlei Thorheiten und ühsittlich-
keiten fallen müssen, dass also auf diese Weise ihre kostbarste
Bildungszeit umsonst verstreicht und die Vorteile des Lernens den
schädlichen Folgen nicht einmal das Gleichgewicht halten, die
ein solches Schulhalten notwendig haben muss." (W. G. S. 28.)

„Europa erhob sich auf der einen Seite zu einer riesenmässi-
gen Höhe einzelner Künste und verlor auf der andern Seite alle
Fundamente der Naturführung für sein ganzes Geschlecht. So

hoch stand auf der einen Seite noch kein Weltteil; aber auch so
tief ist auf der andern Seite noch keiner gesunken. Er grenzte



6

mit -dem goldenen Haupte der einzelnen Künste bis an die Wolken;

aber der Volksunterrieht, der das Fundament dieses goldenen

Kopfes sein sollte, ist dagegen allenthalben der elendeste,
zerbrechlichste, nichtswürdigste Kot."

„Ich sage es noch einmal: Der Tross unserer öffentlichen
Schulen gibt uns nicht nur nichts, er löscht im Gegenteil noch
das in uns aus, was die Menschheit auch ohne Schulen allenthalben
hat und was jeder Wilde in einem Grade besitzt, von dem wir
uns keine Vorstellung machen." (W. G. S. 122.)

Und wirklich hat Pestalozzi den europäischen Schulwagen
umgekehrt und ihn auf eine ganz neue Strasse gebracht.

Pestalozzi sucht bei der Unterrichtsmethode eine ganz neue
Grundlage. Er will sie in Einklang bringen mit dem Gang der
Natur, der Natur des kindlichen Geistes. Die Seele des Kindes
hat bekanntlich, gerade so wie ein Stein, eine Pflanze, ein Tier, ihre
bestimmten Eigenschaften und Fähigkeiten. Diese Eigenschaften
und Fähigkeiten sind heute in viel umfassenderem Grade bekannt
als zur Zeit Pestalozzis. Wir haben jetzt einen genauen Einblick
in die Erscheinungen der Produktion und Reproduktion der
Vorstellungen, in das Wesen des Gedächtnisses, der Phantasie, der
Begriffsbildung etc., und wir finden es als ganz selbstverständlich,
dass man sich im Unterrichte nach diesen Gesetzen des geistigen
Lebens richte, ebenso selbstverständlich, als dass z. B. der Schmied
bei Bearbeitung des Eisens auf dessen Eigenschaften, der Schreiner
bei Bearbeitung des Holzes auf die Eigenschaften dieses Rücksicht
nimmt. Jeder einigermassen tüchtige Volksschullehrer weiss das
und kennt auch die für den Unterricht wichtigsten psychologischen
Gesetze und deren Anwendung auf Erziehung und Unterricht.

Pestalozzi gebührt das unsterbliche Verdienst, dieser
Anschauung Bahn gebrochen zu haben. Vor ihm haben zwar schon

andere, so z. B. Gomenius und Rousseau, von Naturgemässheit
des Unterrichts und der Erziehung gesprochen. Sie bezogen
dieses Prinzip aber mehr auf die Übereinstimmung des Unterrichts

und der Erziehung mit gewissen Erscheinungen im Leben
der äusseren Natur und in der Entwicklung des
Menschengeschlechts als auf die Berücksichtigung der Gesetze des geistigen
Lebens und Geschehens. Sie haben zwar gewiss auch schon
das gesetzmässige Geschehen im Leben des Geistes geahnt
und zum Teil gekannt; aber mit einer genauen Erforschung
desselben und seiner sorgfältigen Anwendung auf den Unterricht



7

beschäftigten sie sich lange nicht in dem Grade und mit dem

Erfolg wie Pestalozzi.
Er hebt die Notwendigkeit einer psychologischen Begründung

der Unterrichtsmethode und seine Bemühungen in dieser Hinsicht
mit folgenden Worten hervor: „Der Mensch wird nur durch die
Kunst Mensch ; aber so weit sie auch geht, diese Führerin unserer
Kultur, die wir uns selber erschaffen, so muss sie sich in ihrem
ganzen Thun dennoch fest an den einfachen Gang der Natur
anketten." (W. G. S. 56).

„Ich suchte lange einen allgemeinen psychologischen
Ursprung aller dieser Kunstmittel des Unterrichts, indem ich überzeugt

war, dass es nur dadurch möglich sei, die Form
aufzufinden, worin die Ausbildung der Menschheit durch das Wesen
der Natur selbst bestimmt Avird; offenbar war, diese Form ist
in der allgemeinen Einrichtung unseres Geistes begründet,
vermöge welcher unser Verstand die Eindrücke, welche die
Sinnlichkeit von der Natur empfängt, in seiner Vorstellung zur Einheit,

d. i. zu einem Begriffe auffasst und diesen Begriff dann
allmählich zur Deutlichkeit entwickelt." (W. G. S. 64).

„Der Gang der Natur in der Entwicklung unseres Geschlechts
ist unwandelbar. — Es gibt und kann nicht zwei gute
Unterrichtsmethoden geben, — es ist nur eine gute, — und diese ist
diejenige, die vollkommen auf den ewigen Gesetzen der Natur
beruht; aber schlechte gibt es unendlich viele, und die Schlechtheit

einer jeden derselben steigt in dem Masse, als sie von den
Gesetzen der Natur abweicht, und mindert sich in dem Grade,
als sie sich der Befolgung dieser Gesetze nähert." (W. G. S. 24.)

„Du musst die nach ihrer Entfaltung hungernde Seele des

Kindes speisen und nähren, wie es seine eigene Natur fordert,
und nicht, wie die Launen böser Eigenheiten oder Verirrungen
dich gelüsten machen; wenn du das letztere thUst, so wundere
dich dann auch nicht, wenn du nicht zu deinem Ziele kommst."
(L. R. S. 213.)

„Ein Volk, das dem hohen Gesetze der Natur in der
Erziehung freien Spielraum gibt und mit Ehrfurcht auf seinem
Pfade wandelt, ist einem Acker zu vergleichen, in dessen
bereitetem Boden die Saat allgemein gleich in der Kraft ihrer
ungehemmten Entfaltung emporwächst. Ein Volk hingegen, das

in der offenen Empörung gegen dieses Gesetz oder in der stillen,
vergiftenden Umschleichung desselben einherwandelt, kann den



8

Segen der Naturgemässheit nicht allgemein erwarten. Nur selten
und nur zufällig erheben sich in seiner Mitte einzelne Menschen

zur Höhe der innern Vollendung." (L. R. S. 367.)

„Der Mensch, so wie er auf dem Throne und im Schatten
des Laubdaches sich gleich ist, der Mensch in seinem Wesen,
was ist er? Warum sagen's die Weisen uns nicht? Braucht
auch ein Bauer seinen Ochsen und lernt ihn nicht kennen?
Forschet ein Hirte nicht auch nach der Natur seiner Schafe?

Und ihr, die ihr den Menschen brauchet und sagt, dass ihr
ihn hütet und weidet, nehmet auch ihr euch die Mühe des Bauern
für seinen Ochsen? Habt auch ihr die Sorge des Hirten für seine
Schafe? Ist eure Weisheit Kenntnis eures Geschlechts, und eure
Güte Güte erleuchteter Hirten des Volkes?....

Warum forschet der Mensch Wahrheit ohne Ordnung und
Endzweck? Warum forschet er nicht nach den Bedürfnissen seiner
Natur?...

Auf welcher Bahn werde ich dich finden, Wahrheit, die mich
zur Vervollkommnung meiner Natur emporhebt? Der Mensch,
von seinen Bedürfnissen angeleitet, findet die Bahn zu dieser
Wahrheit im Innersten seiner Natur." (Abendstunde eines
Einsiedlers, M. I 320 und 321).

„Dasjenige, was jeder Mensch schlechterdings bedarf, der
auf wahre menschliche Würde Anspruch machen und innere und
äussere Beruhigung und Wohlfahrt mit Sicherheit gemessen will,
ist es, was wir ins Auge fassen. Das ist's, was wir unsern
Zöglingen allgemein zu verschaffen und wozu wir sie durch aus dem
unveränderlichen Wesen der menschlichen Natur selbst geschöpfte
Mittel emporzuheben suchen." (Prospekt, Morf III, 187.)

„Der Erzieher soll dem Gange, den jede Anlage notwendig
gehen muss, wenn sie sich entfalten soll, freien Spielraum öffnen,
diejenigen Mittel, die die Natur dieser Anlage, sowie die
Verhältnisse, in denen der Mensch auf der Erde erscheint, ursprünglich

selbst ihm darbieten, rein und vollständig gebrauchen." (Pestalozzi,

M. III, 188.)

„Ich möchte sein mit aller Kraft, die ich aus schwerer Zeit
herübergerettet, ein Erneuerer des Beachtens der urewigen
Gesetze der Menschennatur, der Befolgung derselben in der
Erziehung und Bildung der Jugend." (An Herrn Antistes Hess, M.

IV, S. 66.)



9

Es sei ein Unterschied zu machen zwischen Methode und
Manier. „Manier ist alles, was nur in der Person des Lehrers
liegt, und was ihm kein anderer nachmachen kann, ohne ihn zu
kopieren. Pädagogische Manier in weiterem Sinne ist überhaupt
alles, was nicht aus der notwendigen und allgemeinen
Gesetzmässigkeit der Thätigkeit des menschliehen Geistes im Gange
seiner Entwicklung hervorgeht und diese in ihrer Unbedingtheit
und Allgemeinheit darstellt. Darum gibt es nur eine Methode,
aber eine unendliche Menge Manieren Weg denn mit der
stolzen Anmassung, Menschen bilden zu wollen, wenn es kein
allgemeines, in der Menschennatur selbst liegendes Mittel dafür
gibt." (M. IV, S. 102.)

„Die Methode soll sich nicht nur überhaupt auf die Menschennatur

gründen und aus ihr hervorgehen; sie soll dieselbe in ihrer
Individualität selbst im Kinde unmittelbar darstellen. Die Menschennatur

im ganzen Umfange ihrer Anlagen, Kräfte, Bedürfnisse und
Verhältnisse ist nicht nur der Anfangs- und Mittelpunkt, sondern
auch das letzte Ziel, der ausschliessende Gegenstand ihrer
Aufgabe. Sie muss sich daher vor allem andern von dem Wesen
dieser Natur Rechenschaft geben, und eben hierin, teils in dem
bestimmten Bewusstsein einer selbständigen Ansicht von der
Menschennatur an sich und dem Kinde, das erzogen werden soll,
teils in der Eigentümlichkeit dieser Ansicht unterscheidet sich die
Methode (Pestalozzis) von den bisherigen Erziehungsarten und
Grundsätzen." (L. R., S. 141 ff.)

„Ich habe mit Beseitigung aller einzelnen Lehren das Wesen
der Lehre selbst und die Urform aufzufinden gesucht, durch welche
die Ausbildung unseres Geschlechts durch die Natur selber
bestimmt wird." (W. G., S. 110.)

„Ich finde, dass ich den Unterricht mit der menschlichen

Natur übereinstimmend gemacht und dem Gange der Natur in
der Entwicklung des Menschengeschlechts näher gebracht habe."

(W. G., S. 110.)
Bei seinem Forschen nach psychologischen Gesetzen benutzte

Pestalozzi in erster Linie die Erfahrungen in seinem Unterricht.
Er stellte mit seinen Schülern Versuche oder Experimente im

eigentlichen Sinne des Wortes an. Er beachtete nämlich nicht

nur die Wahrnehmungen, die ihm der Unterricht bei einem
bestimmten Verfahren zufällig bot, sondern er änderte die

Bedingungen willkürlich ab, indem er bald dieses, bald jenes Ver-



10

fahren einschlug, die Leichtigkeit der Auffassung, den Grad des

Verständnisses, überhaupt den Erfolg der einzelnen Verfahren
miteinander verglich. So konnte er nach und nach feststellen,
welches Verfahren der Natur des Geistes am besten entsprach,
und es ergaben sich darnach gleichzeitig Gesetze über die Natur
der Seele und methodische Vorschriften für den Unterricht. Er
selbst erzählt uns von diesen Experimenten:

„Eine gefühlvolle Mutter vertraute ihren kaum dreijährigen
Knaben meinem Privatunterrichte. Ich sah ihn eine Weile alle
Tage eine Stunde und griff auch mit ihm eine Weile der Methode
nur nach dem Puls; ich probierte an Buchstaben, Figuren und

allem, was mir an der Hand lag, ihn zu lehren, d. h. durch alle
diese Mittel in ihm bestimmte Begriffe und Aeusserungen zu
erzielen Ich musste auch die erste Qual der Jugend, die elenden

Buchstaben, bald liegen lassen; er wollte nur Bilder und
Sachen." (W. G., S. 14.)

Auch seine Anstalten waren ihm eigentlich nichts anderes
als Experunentierschulen. Er erklärte 1804 selbst, dass sein
Zweck nicht gewesen sei, eine Pension zu halten, sondern die
Mittel zu finden, durch anhaltende und genügsame Erfahrungen
einige wichtige Ideen über Menschenbildung prüfen zu können. Und
die geschäftliche Leitung des Institutes sollte ihm nicht nur wegen
seines Mangels an praktischem Sinne durch Fellenberg abgenommen

werden, sondern auch, damit er sich mit ungeteilter. Kraft
der Arbeit an der neuen Erfindung hingeben könne. Später
beklagen sich seine Lehrer sogar (1813), dass er durch seine

ewigen Versuche die Klassen zerstückele und den Zusammenhang
in allen Unterrichtsfächern unmöglich mache, und die Klagen des

Publikums, dass Pestalozzi die Kinder pädagogischen Versuchen

opfere, dass er sie nur als „Lehrplätze" benutze, wollten gar
nicht verstummen. Alles beweist also, dass er wirklich
experimentierte mit seinen Schülern und zwar, um die Natur des Geistes

genauer kennen zu lernen und darauf seinen Unterricht und seine

Erziehungslehre bauen zu können.

Neben diesen Versuchen liess er sich aber auch von dem

Beispiel ungebildeter, lediglich der Natur folgender Mütter leiten.
Wie diese ihre Kinder behandeln, so muss es nach seiner
Ansicht naturgemäss sein, und daraus können wichtige Lehren
gezogen werden.



11

Und zu welchen Ergebnissen gelangte nun Pestalozzi bei
dieser Methode der Untersuchung?

Am ersten drängte sich ihm wohl bei seinen Versuchen,
sowie auch bei der Beobachtung der Mütter die Thatsache auf,
dass man nur durch die Anschauung zu klaren Vorstellungen und
deutlichen Begriffen gelangen könne, und zwar müsse die sinnliche

Anschauung die Grundlage bilden. Das Kind muss die
Gegenstände, die es kennen lernen soll, selbst sehen, selbst
hören, selbst betasten, selbst riechen, selbst schmecken. Es
genügt nicht, dass der Lehrer ihnen ohne sinnliche Anschauung die
Dinge nur beschreibt oder ihnen davon erzählt. So fassen die
Kinder nur die Worte auf, ohne sich eine Vorstellung von der
durch sie bezeichneten Sache zu bilden.

Eine Folge dieser ganz richtigen und äusserst wertvollen
psychologischen Einsicht ist einerseits eine rücksichtslose
Verurteilung des blossen Wortunterrichts d. h. eines Unterrichts, der
nicht sinnliche Anschauungen erzeugt oder sich doch auf solche

stützt, und anderseits ein Hervorheben des Wertes und der
Notwendigkeit der Anschauung mit einem Nachdruck, wie es vor
ihm noch niemand gekannt hatte.

Er sagt: „In dem gegenwärtigen Unterricht baut man
Schlösser in die Luft und brüstet sich mit Ideen von Vernunft
und Selbständigkeit, die nur auf dem Papiere vorhanden sind und
in den wirklichen Schulstuben mehr als selbst auf Schneider- und

Weberstühlen mangeln. Doch man zählt auch bei keinem auf
das Maulbrauchen wie bei diesem." (W. G., S. 25.)

„Das Christenvolk unseres Weltteils ist in die Tiefe gesunken,
weil man in seinen niedern Schulanstalten seit mehr als einem
Jahrhundert leeren Worten ein Gewicht auf den menschlichen
Geist gegeben, das nicht nur die Aufmerksamkeit auf die
Eindrücke der Natur selber verschlang, sondern sogar die innere
Empfänglichkeit für diese Eindrücke im Menschen selber
zerstörte. Man hat so das Christenvolk zu einem Wort- und Klappervolk

herabgewürdigt." (W. G., S. 88.)

„Jeder Unterricht, der den Kindern ohne Vermittlung der
Anschauung Definitionen in die Seele zaubert oder wie durch
Theater-Souffleurs in die Ohren bläst, wird zu einer elenden

Kommödianten-Bildungsmanier versinken. Da, wo die Grundkräfte
des menschlichen Geistes schlafend gelassen und auf die schlafenden

Kräfte Worte gepfropft werden, da bildet man Träumer, die



12

um so schattenhafter träumen, als die Worte gross und anspruchsvoll

waren, die auf ihr elendes, gähnendes Wesen aufgepfropft
worden sind." (W. G., S. 124).

„Wo dem Kinde die klare Anschauung der ihm definierten
sinnlichen Gegenstände fehlt, da lernt es bloss mit Worten aus der
Tasche spielen, sich selbst täuschen und blindlings an Töne glauben,

deren Klang ihm keinen Begriff beibringen oder einen andern
Gedanken veranlassen wird, als dass es eben einen Laut von sich
gegeben habe Schwämme wachsen beim Regenwetter aus
jedem Misthaufen ; auf die gleiche Weise erzeugen anschauungs-
lose Definitionen ebenso schnell eine schwammichte Weisheit, die
aber am Sonnenlichte sehr schnell sterben und den heitern Himmel
als das Gift ihres Daseins anerkennen muss. Das grundlose
Wortgepränge einer solchen fundamentlosen Weisheit erzeugt
Menschen, die sich in allen Fächern am Ziel glauben, weil ihr Leben
ein mühseliges Geschwätz von diesem Ziele ist; aber sie bringen
es nie dahin, darnach zu laufen, weil es durch ihr Leben niemals
in ihrer Anschauung jenen anziehenden Reiz hatte, der wesentlich
notwendig ist, irgend eine menschliche Anstrengung zu erzeugen.
Unser Zeitalter ist voll solcher Menschen, und es liegt krank an
einer Weisheit, die uns zum Ziele des Wissens, wie Krüppel auf
die Rennbahn, pro forma hinträgt, ohne dass sie dieses Ziel
jemals zu ihrem Ziel machen könnten, ehe ihre Füsse kuriert sind."
(W. G., S. 125 und 126.)

„Das Reden ohne Anschauung," sagt Pestalozzi an einer
andern Stelle, „macht die Menschen zu anmasslichen Narren und
tötet den Geist der Wahrheit und löscht die Kraft der Selbständigkeit

im Menschen aus. Ich bin durch Erfahrung überzeugt, das
Fundament unseres Schulirrtums, das einseitige Maulbrauchen, muss
zuerst zum Tode gebracht werden, bevor es möglich sein wird,
durch Unterricht und Sprache wieder Wahrheit in unserm Leben
hervorzubringen."

Schärfer kann das leere Wortwissen nicht verurteilt werden.
Ebenso energisch spricht Pestalozzi für die Anschauung.

Er bezeichnet die Anschauung als das absolute Fundament
aller Erkenntnis. Am Anfang des 9. Briefes in seinem Werk „Wie
Gertrud ihre Kinder lehret" fragt er sich nämlich, was er eigentlich

für den menschlichen Unterricht geleistet habe, und
beantwortet sich diese Frage dann selbst mit den Worten: „Ich habe
den höchsten, obersten Grundsatz alles Unterrichts in der An-



là

erkennung der Anschauung als dem absoluten Fundament aller
Erkenntnis festgesetzt." Und er schliesst diesen Brief mit den Worten

(S. 114): „Ich komme auf die Behauptung zurück, dass kein
Mittel gegen unsere schon geschehenen und noch zu erwartenden
bürgerlichen, sittlichen und religiösen Überwälzungen möglich
sei als die Rücklenkung von der Oberflächlichkeit, Leichtfertigkeit,

Schwindelköpferei unserer Volksschulen zur Anerkennung,
dass die Anschauung das absolute Fundament aller Erkenntnis
sei, mit andern Worten, dass jede Erkenntnis von der Anschauung
ausgehe und auf sie müsse zurückgeführt werden können."

Im folgenden Briefe weist er uns sodann hin auf das

Beispiel der Mutter. Diese erteilt schon dem Säugling Anschauungsunterricht

ganz instinktiv, ohne Bewusstsein der Gründe. Sie gibt
ihm Gegenstände oder bringt ihm solche doch in die Nähe, um
ihn zu beruhigen. Das Appenzeller Weib hängt ihrem Kinde einen
bunt bemalten papierenen Vogel über die Wiege. Das Kind
betrachtet ihn aufmerksam mit grosser Freude und gewinnt so eine

Anschauung. Dieses Verfahren ist nach der Ansicht Pestalozzis
für die Erziehung vorbildlich, insofern, als auch diese im Unterricht

von der Anschauung wirklicher, greifbarer Gegenstände
ausgehen sollte. Ihm sei, so sagt er, der Appenzeller Vogel ein
Heiligtum wie dem Ägypter der Stier, weil er genau den Punkt
bezeichne, von dem der Unterricht ausgehen solle. (W. G., S. 115.)
Das Ziel des Unterrichts besteht nach Pestalozzi in deutlichen
Begriffen, und dieses Ziel könne nur dadurch erreicht werden, dass

man die Schiller zuerst eine Reihe von Gegenständen anschauen
lasse. Dabei werden sie benannt und ihre Eigenschaften
angegeben, die Gegenstände also beschrieben, und erst von da aus

steige man allmählich zu den Begriffen empor.
So soll das Kind wenige Säugetiere, Fische, Vögel seiner

wirklichen Umgebung, aber diese genau, kennen lernen; es soll
den wechselnden Zustand des Wassers, seine verschiedene
Gestalt als Tau, Regen, Dunst, Dampf, Reif, Hagel, seinen Einfluss
in allen diesen Zuständen auf andere Naturgegenstände, die
Auflösung des Salzes und des Zuckers in der Küche, die
Wiederherstellung desselben aus seinem nassen Zustande in den trockenen

und seine Krystallisierung mit elementarischer Genauigkeit
beobachten.

Ein menschliches Urteil, d. h. eine Aussage über irgend einen
Gegenstand, erklärt Pestalozzi erst dann reif, wenn es das Resultat



14

einer in allen Teilen vollendeten Anschauung des zu beurteilenden

Gegenstandes sei. Jedes Urteil, das vor einer vollendeten
Anschauung bei einem Menschen reif erscheint, ist ihm eine vom
Baume abgefallene, wurmstichige und darum reif scheinende

Frucht.
Pestalozzi legt auch Wert darauf, dass man einen Gegenstand

mit mehr als einem Sinn untersuche. „Durch je mehr Sinne
du das Wesen oder die Erscheinungen einer Sache erforschest,
desto richtiger wird deine Erkenntnis über dieselbe."

Das Prinzip der Anschauung wird von Pestalozzi auch in den

Unterrichtsfächern durchgeführt, im Sprachunterricht, im Rechneu,

in der Geometrie, im Zeichnen, in der Geographie, in der
Naturkunde, im Religionsunterricht und in der Sittenlehre.

Seine Übungen in der Sprache schloss er an wirkliche Gegenstände

an. Die Mutter sollte nach seiner Meinung mit dem Kinde,
schon bevor es in die Schule geht, seinen eigenen Körper
besprechen. In dem Buche der Mütter gibt er ihr Anleitung dazu,
in der Meinung, dass sie nach diesem Muster dann auch andere

Gegenstände seiner Umgebung in derselben Weise behandeln

sollte. In der Schule selbst setzte er diesen Anschauungs- und

Sprachunterricht fort, indem er die Kinder über Gegenstände
ihrer Umgebung Sätze bilden liess. So berichtet uns einer seiner
Lehrer z. B., dass er stundenlang mit ihnen über die zerrissenen

Tapeten im Schulzimmer zu Burgdorf sprach.
Im Rechnen führte er das Prinzip der Anschauung in der

Weise durch, dass er die Kinder zuerst nicht mit nackten Zahlen
rechnen liess, sondern mit wirklichen Dingen, mit Erbsen, Sternchen,

Fingern, Buchstabentäfelchen, oder mit Zeichen dieser Dinge,
mit Punkten auf der Tafel. Für die stillen Beschäftigungen gab
er je zwei Schülern eine Papptafel, die in Quadrate eingeteilt
war, von denen jedes eine gewisse Anzahl Punkte enthielt. An
diesen Punkten übten sich die Kinder im Zählen, Zusammenzählen,
im Mahlnehmen und im Dividieren.

In einem Berichte über die Thätigkeit Pestalozzis in Burgdorf

lesen wir (M I, 301):
„Pestalozzi bringt (beim Rechnen) dem Kinde die Sache vor

dem Zeichen bei. Er stellt sie ihm vor Augen mit Bemerkung
und Zählung mehrerer Einheiten, indem er abgesonderte Gegenstände,

Realitäten, bemerkbar macht, ehe er die Ziffern braucht.
Durch häufige Übung im Hinzusetzen und Hinwegthun bringt er



15

alle Verhältnisse, welche im Addieren, Multiplizieren, Dividieren
und Subtrahieren liegen, zur Anschauung der Zöglinge, ehe sie
diese Rechnungsarten mit den Ziffern vorzunehmen haben. Für die
Brüche hat er besondere Bruchtafeln, auf welchen die Einheiten mit
ihren Abteilungen vorgestellt sind. Durch diese Darstellung und das

wiederholte Aussprechen der Bedeutung der progressiven,
fortgehenden Bruchteile wird den Kindern die deutlichste Einsicht in
jeden Bruch und die Geläufigkeit, dessen Verhältnis zum Ganzen

zu erkennen, beigebracht, so dass, wenn sie aussprechen 8/io, ,7/n>j

25/-27, sie klar ansehen und verstehen, was sie sagen."
Wieder soll auch im Rechnen die Mutter den Anfang machen.
In der Messkunst hat er ein sogenanntes ABC der

Anschauung ausgebildet. Dieses besteht darin, dass die Kinder das

Quadrat und den Kreis durch gerade Linien in alle möglichen
Winkel und Figuren zerlegen, damit sie Ausmessungsformen für
alle Arten von Gegenständen gewinnen. Auch dabei bildete die

Betpachtung wirklicher Gegenstände die Grundlage. Zuerst werden
den Kindern Gegenstände gezeigt, die bald viereckig-, bald rund,
bald oval, bald breit, bald lang, bald schmal sind. (W.G., S. 93/94.)

Bald nachher werden ihnen die Abteilungen des ABC der
Anschauung selber in zerschnittenen Karten als Viertel-,
Halbviertel- und Sechstel-Vierecke u. s. w., dann wieder als Rund,
Halb- und Viertel-Rund vor Augen gelegt, und erst dann folgt
das Nachzeichnen dieser Formen selber, die sie an wirklichen
Gegenständen und an zerschnittenen Karten kennen gelernt haben.

Denselben Gedanken spricht er in der Lenzbürger Rede (S. 170)

ms. „Natürlich müssen die Fundamente der ersten reinen
Anschauungen von Form und Zahl, die es selbst versuchen soll, ihm
durch Gegenstände, die es im Kreise seines häuslichen Lebens
vorher schon lebendig erkannt hat, beigebracht werden."

Auch beim Zeichnungsunterrichte betonte Pestalozzi, dass die
Natur dem Kinde keine Linien, sondern nur Sachen gebe, und die
Linien müssen ihm nur darum gegeben werden, damit es die
Sachen richtig anschaue ; aber die Sachen müssen ihm nicht
genommen werden, damit es die Linien allein sehe. (W. G., S. 49.)

In Yverdon wurde auch Unterricht in Naturgeschichte und

Geographie erteilt, und für diesen sammelte Pestalozzi
Anschauungsmaterial durch Beobachtungen und Messungen im Freien und
durch Exkursionen. Häufig machte man Ausflüge in den Jura;
dabei wurden Pflanzen und Mineralien gesammelt. Die Aufmerk-



IH

samkeit der Schüler wurde auf alles gelenkt, Avas für sie lehrreich

Avar. So waren die Ausflüge nicht nur Erholungsstunden,
sondern auch Unterrichtsstunden in Naturgeschichte und Geographie,
um so mehr, als die Schüler nach ihrer Rückkehr über das

Erlebte, Gesehene und Beobachtete erzählen mussten, mündlich oder

schriftlich, je nach dem Alter. (Morf. IV, 25.)

Auch im fremdsprachlichen Unterricht kennt Pestalozzi den

Wert der Anschauung und richtet seine Praxis darnach ein. Er
bemerkt, dass seinem Jakobli das Buchstabieren im ersten
Lateinunterricht langweilig wird. Zuerst versucht er durch Arrest die
Freude daran zu wecken. Dann ändert er aber die Methode. Wir
lesen nämlich in seinem Tagebuch unterm 1. Hornung: „Ich lehrte
ihn die meisten äussern Teile des Kopfes als eine Übung im
Latein kennen."

Unterm 14. Hornung heisst es: „So wie die Natur die erste
Sprache gibt, werden zehn zugleich, auf gleiche Art gegebene,
die Seelenkräfte stärken. Ich bemerke, dass ich diese Natur, in
der Art Latein zu lehren, nicht genugsam befolge. Ich soll mich
mehr zum Immerlateinreden gewöhnen." (M. I., S. 131.)

Dementsprechend liess er in Yverdon zu gewissen Stunden
des Tages alle Kinder französisch, zu andern deutsch reden. Auf
diese Weise eignete man sich rasch den Gebrauch einer fremden

Sprache an.

In der Lenzburger Rede endlich spricht er sich über diesen

Gegenstand also aus : „Es ist gewiss, dass die Manier, mit welcher
gemeine Kinderwärterinnen ganz unmündige Kinder reden lehren,
Aveit psychologischer ist als diese Art (eine Sprache durch Lesen

schwieriger Bücher zu lehren), bei der man so taktlos versäumt,
das Schwerfällige des Gegenstandes dem Zöglinge durch Reize
der Anschauung dem sinnlichen Interesse belebt zu machen." (L. R.,
S. 327.)

Die Anschauung bildete bei Pestalozzi auch im Religionsunterricht
und in der Sittenlehre das Fundament. Das Kind soll im

Elternhause und in seiner Umgebung überhaupt sinnenfällige
Äusserungen wahrer Religiosität und Sittlichkeit sehen, und der
Unterricht bearbeitet dann die so gewonnenen Anschauungen. „Es
ist geAviss, dass der religiöse Unterricht des Kindes nur dann sein
Ziel erreichen kann, wenn er aus dem ganzen Sein und Thun des
Kindes herausfällt, d. h. wenn es im umfassendsten Sinne der



17

Gesinnung nach religiös behandelt wird und das Leben selbst

religiös organisirt ist." (L. R., S. 230.)
„Eine Methode, die in jedem ersten Wort, das sie lehrt, in

jeder Kraft, die sie übt, in jeder Wahrheit, die sie mitteilt, nur
Thatsachen und keine Begriffe gibt, und die jeden Begriff, den
das Kind sich bildet, auf die Anschauungen von Thatsachen
gründet — eine solche Methode kann wahrlich das Kind nicht
mit mutwilligem Leichtsinn zu früh aus dem heiligen Dunkel der
Ahnung, der Wahrheit und des frommen, vorgreifenden Glaubens

an sie herausreissen." (L. R., S. 231.)
Besonders anschaulich setzt er die Notwendigkeit der sinn»

liehen Anschauung im Religionsunterrichte auf S. 355 ff. der L. R.
auseinander : *)

„Es ist für die sittliche Bildung des Kindes wesentlich, dass
der sinnliche Eindruck des Glaubens seiner Eltern an Gott sich
mit dem ersten Anschauungseindrucke des ganzen Seins und Thuns
seiner Eltern verwebe. Es ist gut, dass es sie täglich zu seiner
Zeit betend sehe, wie es sieht, ihm zur gleichen Zeit sein Mittag-
und Abendessen bringen. Es ist gut, dass es ihre Furcht vor
Gott, ihre Scheu, nichts zu thun, das seinem Willen entgegen sei,
früh erkenne. Es ist gut, dass es das Bild des guten Jesu
oft sehe. Es ist gut, dass der Tag des Herrn (der Sonntag)
ihm schon in seiner Unmündigkeit als ein feierlicher, als ein Gott
geweihter Tag erscheine; es ist gut, dass Kirchengesang, Glockengeläute,

feierbare Stille schon in seiner Unmündigkeit einen tiefen
Eindruck auf das Kind machen und eine hohe Ehrfurcht vor Gott
gleichsam sinnlich erzeugen; es ist gut, dass es keinen Löffel in
die Hand nehme, um zu essen, ehe seine Hände gefaltet und sein :

„Speis' Gott, Trost' Gott" n. s. av. ausgesprochen, es ist gut, dass
es sich am Abend nicht zu Bette lege, ohne sein : „B'hüt uns Gott"
u. s. w. zu beten, und am Morgen nicht aufstehe, ohne vorher
seinen Morgensegen ausgesprochen zu haben."

Über die anschauliche Grundlage der Sittenlehre spricht sich
Pestalozzi besonders in dem Berichte über seine Thätigkeit in
Stans aus:

„Nach meiner Erfahrung hängt alles davon ab, dass jeder
Lehrsatz den Kindern durch das Bewusstsein intuitiver an Real-

*) Zu beherzigen für alle diejenigen, welche bei Anlass der diesjährigen
Feier des Geburtstages Pestalozzis ihn glaubten schmähen zu dürfen wegen
vorgeblichen Mangels an Religiosität.

2



18

Verhältnisse angeketteter Erfahrungen sich selber als wahr
darstelle. Stille als Mittel, die Thätigkeit zu erzielen, ist vielleicht
das erste Geheimnis einer solchen Anstalt. Wenn meine Kinder
still waren, dass man einen jeden Atemzug hörte, dann fragte
ich sie: Werdet ihr nicht vernünftiger und braver, wenn ihr so

seid, als wenn ihr lärmet? Auch die Vorstellung lebhafter
Bilder von dem Zustande, in den sie in spätem Tagen kommen
mussten, machte grossen Eindruck. Ich zeigte ihnen bei jeder
Art Fehler, wohin sie führen, fragte sie selber: Kennst du nicht
Menschen, die wegen ihrer bösen Zunge, wegen ihrer frechen,
ehrabschneiderischen Reden allen Menschen zum Abscheu sind?
M lichtest du dich in deinen alten Tagen deinen Nachbarn, deinen

Hausgenossen und selber den Kindern so zum Abscheu und zum
Ekel machen? So führte ich ihre eigenen Erfahrungen an zum
sinnlichen Anschauen des äussersten Verderbens, wohin Fehler
uns führen, ebenso auch zu lebhaften Vorstellungen von den Folgen
alles Guten. Da einige emigrierte Bündner mit einer stillen
Thräne uns einige Thaler in die Hand drückten, liess ich die
Männer nicht gehen; ich rief den Kindern und sagte: Kinder, diese

Männer sind aus ihrer Heimat entflohen uud wissen vielleicht

morgen nicht, wo sie selber ein Obdach und Auskommen finden,
und doch geben sie in ihrer eigenen Not euch diese Gabe; kommt,
danket ihnen. Die Rührung der Kinder erregte lautes Schluchzen
bei den Männern." (M. L, S. 182 ff.)

Als Altorf abbrannte, versammelte er die Waisenkinder um
sich, stellte ihnen die Not und das Elend der Altorfer Kinder lebhaft

vor und fragte sie, ob sie nicht etwa 20 derselben in ihr
Haus aufnehmen Avürden. Da sie es gerührt und freundlich
bejahten, stellte er ihnen die Entbehrungen vor-, denen sie selbst
sich dadurch aussetzen würden, und liess sie selbst diese üblen

Folgen für sie wiederholen; sie bestanden aber auf ihrer ersten
Meinung und setzten sich freudig Hunger und Kälte aus. (M. I., 184.)

In dem Prospekt, der bei Übergang der Direktion des Pesta-
lozzischen Instituts an Fellenberg herausgegeben wurde, heisst es :

„Die Gefühle der Liebe, des Dankes und des Vertrauens, der

heilige Boden, aus dem einzig und allein Tugend und Andacht in
Kraft und lebendige Wirkung im Menschen emporkeimen, werden
nur durch wirklichen Genuss des Wohlwollens und das Gefühl
des Versorgtseins im Kinde hervorgebracht, erhalten und

befestigt. Unsern Zöglingen dieses Wohlwollen angedeihen zu lassen



i§

und das Gefühl in. ihnen hervorzubringen, dass sie versorgt sind;
ist daher unser erstes Geschäft. Der Zögling kennt auf dieser
Stufe das heilige Gesetz der Pflicht noch nicht und hat keinen
Begriff von ihm, keine Worte können ihn ihm geben. Er muss dieses
Gesetz personifiziert, d. i. in der Person, die ihn leitet, anschauen.
Unsere besondere Sorgfalt strebt daher hier, ihm durch unser
Beispiel die erforderliche Achtung einzuflössen." (M. III., 197.)

Als Pestalozzi sein Institut in YA'erdon hatte, Avurde er
auch von Pfarrer Stoll in Neuenburg besucht. Nach seiner Rückkehr

Avendet sich Stoll in einem längern Schreiben an Pestalozzi,

iu dem er ihm unter anderm Ratschläge erteilt, Avie die
Morgen- und Abendandachten in eine Art Kinderlelire umgeAvan-
delt Averden könnten. Auch schickte er ihm eine Anzahl Gebete,
die er dabei verwenden sollte. Pestalozzi konnte auf die ge-
avìss gut gemeinten Vorschläge seines Freundes nicht eingehen.

Er antwortete, jede Thal der Liebe, Aufopferung, Treue, die
das Kind erlebe, jede Handlung der Frömmigkeit sei Nahrung für
die innere Grundkraft: Worte thäten es nicht. Der Glaube müsse
wieder durch das Glauben und nicht durch das Reden über den

Glauben, die Liebe durch das Lieben hervorgebracht Averden.

(M. IV., S. 31.)
Eine Stelle aus einem Aufsatz Pestalozzis aus dem Jahre 1802

möge diesen Abschnitt schliessen: „Ebenso wie in der intellektuellen

Bildung der sinnliche Eindruck eines Gegenstandes in der
Seele des Kindes vorher da sein muss, ehe das Wort, das diesen
Gegenstand bezeichnet, dem Kinde in den Mund gelegt werden
darf, ebenso müssen die Gefühle, die den sittlichen Begriffen in
der Seele des Kindes zu Grunde liegen, in derselben schon da
sein, ehe die Worte, die sie bezeichnen, ihm in den Mund gelegt
Averden Jede Lehre von Schönheit, die nicht von einer
Schönheit, jede Lehre von Ordnung, die nicht von einer Ordnung,
jede Lehre von Seelenruhe, die nicht von Seelenruhe sinnlich und
anschaulich unterstützt wird, ist als Elementarlehre für die
sittliche Bildung verloren. (M. II, 159 ff'.)

Der aufmerksame Zuhörer wird wohl schon gemerkt haben,
dass in Pestalozzis Religionsunterricht und Sittenlehre nicht nur
die sinnliche Anschauung die Grundlage bildete. Er benutzte ja
z. B. auch das Brandunglück in Altdorf, das die Kinder nicht selbst
mit angesehen hatten. Ebenso können die Gefühle der Rührung
und des Mitleids, die er durch Mitteilung dieses Vorfalls in den



20

Kindern erweckte, nicht als sinnliche Anschauungen bezeichnet Averden.

Endlich ist auch in andern Beispielen, die zitiert wurden,
nicht der sinnliche Eindruck die Hauptsache. Es kommt vielmehr
auf die Gefühle an, die in den Kindern dadurch geweckt werden
sollen, so z. B. als er die emigrierten Bündner nicht ziehen liess,
ohne sie den Kindern vorzustellen und ihnen von deren Aufopferung

mitzuteilen.
Aber auch in diesen Fällen redet Pestalozzi von Anschauung,

und mit Recht, handelt es sich doch überall um die Auffassung
konkreter Dinge, um etwas, wenn auch nicht äusserlich, so doch
innerlich selbst Erlebtes und Erfahrenes. Pestalozzi ist sich eben
schon klar bewusst, dass es neben der sinnlichen auch eine geistige
oder innere Anschauung gibt. Er beschreibt diese zweite Art
der Anschauung in „Wie Gertrud ihre Kinder lehrt" S. 89 also:
„Endlich ist die Anschauungserkenntnis analogisch, indem sie
mich die Beschaffenheit auch von solchen Dingen kennen lehrt,
die nie eigentlich zu meiner Anschauung gelangt sind, deren
Ähnlichkeit ich mir aber von andern, mir wirklich zur Anschauung
gekommenen Gegenständen abstrahiere. Diese AnschauungSAveise
macht meinen Erkenntnisvorschritt, der als Resultat der
wirklichen Anschauung nur das Werk meiner Sinne ist, zum Werk
meiner Seele und aller ihrer Kräfte, und ich lebe dadurch in so
vielen Anschauungen als ich Seelenkräfte habe; aber in Rücksicht

auf die letzten Anschauungen hat dann das Wort eine
umfassendere Ausdehnung als im gewohnten Sprachgebrauche und
fasst auch die ganze Reihe von Gefühlen, die mit der Natur meiner
Seele unzertrennbar sind, ein."

Die geistige Anschauung hat somit nach Pestalozzi zwei Seiten.

Sie besteht einmal darin, dass ich mir auf Grund solcher
Vorstellungen, die ich auf dem Wege sinnlicher Wahrnehmung
gewonnen habe, von nie wahrgenommenen ähnlichen Dingen ein

geistiges Bild schaffen kann. Diese Seite der geistigen Anschauung

stützt sich also ganz auf die sinnliche Anschauung und kann
deshalb dieser erst folgen. Die andere Seite der geistigen
Anschauung umfagst sodann sämtliche Gefühle, die im Kinde infolge
seiner Erlebnisse und seiner Beziehungen zu Eltern, Geschwistern,
Kameraden etc. entstehen.

Auch diese Art der geistigen Anschauung hat ihre Voraussetzung

in der sinnlichen Anschauung; denn die Gefühle können

nur entstehen, nachdem sich das Kind entAveder durch direkte



21

sinnliche Wahrnehmung oder mit Hülfe stellvertretender
ähnlicher Vorstellungen, die auf dem Wege sinnlicher Anschauung
entstanden sind, ein geistiges Bild von bestimmten konkreten
Verhältnissen und Lebenslagen gemacht hat.

Also kann der Ausspruch Pestalozzis, dass die Anschauung
das absolute Fundament aller Erkenntnis bilden müsse, doch direkt
auf die sinnliche Anschauung bezogen wrerden. Immerhin ist es

wichtig, dass man sich der Möglichkeit einer geistigen Anschauung

im Pestalozzischen Sinne, aber ebenso ihrer notwendigen
Voraussetzungen klar bewusst bleibe, da sie ja im Unterricht
eine Hauptrolle spielt und oft an der Misskennung der Thatsache
scheitert, dass sie streng an die sinnliche Anschauung gebunden

ist.
In den oben wiedergegebenen Aussprüchen über den

Wortunterricht und über die Notwendigkeit der sinnlichen Anschauung
tritt die richtige psychologische Erkenntnis Pestalozzis hervor,
dass deutliche Begriffe nur aus klaren Anschauungen hervorgehen
können.

Er besitzt aber auch schon volle Klarheit über die Art und

Weise, tvie die Begriffe aus den Vorstellungen Avirklicher Dinge
entstehen. Das Wesen des Abstraktionsprozesses ist ihm
vollständig bekannt. Hören wir ihn selbst:

„Durch das Zusammenstellen von Gegenständen, deren Wesen
das nämliche ist, wird deine Einsicht über die innere Wahrheit
derselben wesentlich und allgemein erweitert, geschärft, gesichert,
der einseitige, überwiegende Eindruck von Beschaffenheiten einzelner

Gegenstände zum Vorteil des Eindrucks, den ihr Wesen auf
dich machen soll, geschwächt, das Verschlingen deines Geistes
durch die isolierte Kraft einzelner Beschaffenheitseindrücke
verhütet, und du vor der Gefahr bewahret, in eine gedankenlose
Vermischung der Aussenseite der Gegenstände mit ihrem Wesen
und dadurch in eine übertriebene Anhänglichkeit und Vorliebe
für irgend eine Sache, die dir eine bessere Einsicht als Nebensache

unterordnet, und in die phantastische Kopffüllung mit
solchen Nebensachen zu fallen." (W. G., S. 61.)

Hier zeigen sich folgende Avichtige Momente bezüglich der
Ableitung von Begriffen:

1. Der Begriff zeigt das umvandelbare, unveränderliche Wesen
der Dinge, d. h. er enthält die Merkmale, die allen zu dem
Begriffe gehörigen Gegenständen gemeinsam sind.



22

2. Der Gewinnung des Begriffes geht das Kennenlernen mehrerer

ähnlichen Gegenstände voraus.
3. Durch das Zusammenstellen dieser Gegenstände wird der

Eindruck von Beschaffenheiten einzelner Gegenstände geschwächt,
der Eindruck ihres Wesens aber verstärkt, mit andern Worten,
die Vorstellungen der gleichen Merkmale verschmelzen und
verstärken sich dadurch und treten so vor den nicht gemeinsamen
Beschaffenheiten scharf hervor.

Damit ist wenigstens ein psychischer Begriff gebildet.
Leicht erkennt man denselben Gang auch in folgendem

Ausspruch. „Die Welt liegt uns als ein ineinander fliessendes Meer
verwirrter Anschauungen vor Augen; die Sache des Unterrichts und der
Kunst ist es dass sie die Verwirrung, die in dieser Anschauung
liegt, aufhebe, die Gegenstände unter sich sondere, die ähnlichen
und zusammengehörigen in ihrer Vorstellung wieder vereinige,
sie alle uns dadurch klar mache und nach vollendeter Klarheit
dieselben in uns zu deutlichen Begriffen erhebe. Und dieses Unit
sie, indem sie uns die ineinanderfliessenden, verwirrten Anschauungen

einzeln vergegenwärtigt, dann uns diese vereinzelten
Anschauungen in verschiedenen Avandelbaren Zuständen vor Augen
stellt und endlich dieselben mit dem ganzen Kreise unseres übrigen

Wissens in Verbindung bringt." (W. G., S. 64 und 65.)
Am schönsten zeigt sich aber Pestalozzis Anschauung über

die Begriffsbildung in seiner „Anschauungslehre der
Zahlverhältnisse".

„Wenn die Mutter dem Kinde Erbsen, Blätter, Steinchen,
Hölzchen oder, was es ist, zum Zählen auf den Tisch legt, so

muss sie, indem sie auf einen dieser Gegenstände hinweist, ihm
nicht sagen, das ist eins, sondern das ist ein Hölzchen, das ist
ein Steinchen und hinwieder, wenn sie auf 2 solcher Gegenstände
hinweist, muss sie nicht sagen, das ist 2 mal 1 oder 2, sondern das

ist 2 mal 1 Steinchen, 1 Blatt oder 2 Steinchen, 2 Blätter u. s. av.

Wenn nun die Mutter also das Kind verschiedene Gegenstände

z. B. Erbsen, Steinchen u. s. av. als 1, 2, 3 u. s. av. erkennen
und benennen lehrt, so bleiben bei der Art, wie sie selbige dem
Kinde zeigt und vorspricht, die Wörter 1, 2, 3 immer unveränderlich

stehen, hingegen die Wörter Erbsen, Steinchen, Hölzchen
verwechseln sich allemal-mit der Abwechslung des Gegenstandes,
den sie ihm als 1, 2, 3 in die Augen fallen machte, und durch
dieses fortdauernde Bleiben des einen, sowie durch das fort-



23

dauernde Abändern des andern sondert sich dann im Kinde der
Abstraktionsbegriff der Zahl, das ist das bestimmte Bewusstsein
der Verhältnisse von mehr und minder, unabhängend von den

Gegenständen, die als mehr oder minder dem Kinde vorgestellt
Averden, ab." (Wiget, Pestalozzi uud Herbart, XXIII, Jahrb. d. V.
f. w. P., S. 260.)

Aus der Forderung, dass die Anschauung das absolute Fundament

alles Wissens bilden müsse, lässt sich auch eine andere

Forderung Pestalozzis leicht erklären.
Sinnliche Anschauungen geAvinnt das Kind leicht und unge-

ZAvungen in seiner nächsten Umgebung, in der engern Heimat
überhaupt. Es eignet sich da durch eigene Erfahrung einen
reichen Schatz von Vorstellungen an ohne jegliches Zuthun des

Lehrers, sogar vor dessen planvoller Eùrwirkuiig auf die kindliche

Seele. Der Unterricht selbst ist, sofern er wirklich
Anschauungsunterricht sein will, natürlich auch auf die im
Erfahrungskreise des Kindes vorhandenen Gegenstände angewiesen;
denn avo sollte er sonst das Anschauungsmaterial hernehmen?
Selbst Avenn ihm eine reiche Sammlung ausländischer Gegenstände
in natura und Bild zur Verfügung stünde, hätte die Besprechung
heimatkundlicher Dinge den Vorzug, dass sie dem Schüler
teilweise bekannt sind und daher leichter aufgefasst werden, da ja
die Leichtigkeit der Apperzeption steigt mit dem Grade .der
Verwandtschaft des Neuen mit unserm bisherigen Geistesinhalt.
Ausserdem ist nicht zu vergessen, dass auch die Rücksicht auf
die Vorbildung für das Leben vor allem die Kenntnis der
Verhältnisse, in denen das Kind lebt und voraussichtlich auch in
Zukunft Avirken wird, erfordert. Endlich kann auch Fremdes, das

der sinnlichen Anschauung des Kindes nicht zugänglich ist, nur
mittelst ähnlicher in der Heimat gewonnener Vorstellungen
aufgefasst werden. Aus diesen Gründen stellt die heutige Pädagogik
für die Auswahl des Stoffes in der Volksschule das Prinzip der
Heimatkunde auf: der Unterrichtsstoff' ist so viel als möglich der
Heimat der Kinder zu entnehmen. Das Heimatkundliche muss
stets vor dem venvandten Fremden behandelt Averden. Auch
dieses Prinzip finden wir schon in aller Klarheit und zum Teil
mit der eben angegebenen Begründung bei Pestalozzi.

In der „Abendstunde eines Einsiedlers" schreibt er: „Mensch,
Vater deiner Kinder, dränge die Kraft ihres Geistes nicht in ferne
Weiten, ehe er durch nahe Übung Stärke erlangt hat



24

Reiner Wahrheitssinn bildet sich in engen Kreisen, und reine
MenschenAveisheit ruhet auf dem festen Grund der Kenntnis seiner
nähesten Verhältnisse und der ausgebildeten Behandlungsfähigkeit
seiner nächsten Angelegenheiten.

Mensch, du lebst nicht für dich allein auf Erden ; darum bildet
dich die Natur auch für äussere Verhältnisse und durch sie. So

Avie diese Verhältnisse dir nahe sind, Mensch, sind sie zur Bildung
deines Wesens für deine Bestimmung dir wichtig! Immer ist die
ausgebildete Kraft einer nähern Beziehung Quelle der Weisheit
und Kraft des Menschen für entferntere Beziehungen." (M. I,
S. 323—26.)

An die Gräfin von Schimmelmann schreibt er in demselben
Sinn : „Man muss desnahen die Volkserziehung fest an die
Details der Volksbedürfnisse knüpfen und alle Mittel der
Aufklärung uud alles, Avas wir für die Volksbildung thun wollen,
fest an das Gute, das in einem jeden Land und an einem jeden
Ort wirklieh schon da ist, anknüpfen." (M. II, S. 214.)

Die Hauptstelle in dieser Richtung findet sich aber in der
L. R.:

„Die intelektuellen und physischen Elementarbildungsmittel
müssen sich fest an den Kreis des häuslichen Lebens und der
wahren Verhältnisse des Kindes anketten.

Die den intellektuellen Bildungsmitteln so Avesentlichen

Anschauungsübungen müssen im kindlichen Alter notwendig, sie
können nicht anders, aus dem Kreise des kindlichen Lebens
hervorgehen. Es liegt auch Avesentlich in der Natur der elementarischen

Anfangsübungen in Zahl, Form, Sprache, dass sie an das

wirkliche Leben, an das wirkliehe Fühlen und Handeln des Kindes

angekettet werden. Es liegt Avesentlich darin, dass die ganze
Folge der diesfälligen Thätigkeiten des Kindes sich ganz in der
Wahrheit seines wirklichen Seins und seines lebendigen Wirkens
in diesem Sein und Thun herumtreibe und seine täglichen und
stündlichen Anschauungen mit allem Reize seines häuslichen

Lebens, seiner häuslichen Liebe und seines häuslichen Glücks
verAvoben werden." (L. R., S. 235 und 236.)

In seiner Sprachlehre in W. G. hebt er auf Seite 85 besonders

hervor:
„Bei diesen also tief den Kindern sich einprägenden Sätzen

tragen Avir nebenbei Sorge, besonders lehrreiche, seelerhebende
und ihrer Spez-iallage vorzüglich anpassende auszirwählen,"



25

In einigem Zusammenhange mit der Berücksichtigung der
Individuallage des Zöglings bei der Auswahl des Unterrichtsstoffes

steht das Prinzip des lückenlosen Zusammenhangs alles
Wissens oder des stufenmässigen Fortschritts beim Lernen. Auch
dieser Grundsatz wird heutzutage allgemein als richtig anerkannt
und durch die Lehre von der Apperzeption begründet. Aus der
Thatsache nämlich, dass alles Neue nur durch verwandtes Alte
geistig angeeignet Averden kann, ergibt sich das Prinzip der
Propädeutik oder der Vorbereitung: der Unterrichtsstoff ist so

anzuordnen, dass auf jeder Stufe Vorstellungen erzeugt Averden,
die die leichte Aneignung des Folgenden ermöglichen. In der
praktischen Ausführung dieses Prinzips kommt man dann von

t
selbst auf das, was Pestalozzi als lückenlosen Zusammenhang
oder stufenmässigen Fortschritt bezeichnet.

Unzertrennlich damit verbunden ist auch die Forderung, dass

das Wissen auf allen Stufen zur Vollendung gebracht werden
müsse; denn, zeigte sich auf irgend einer Stufe Unklarheit und

Mangel im Verständnis beim Zögling, was hätte man da anders
als eine Lücke, die sich bei der Aneignung des Folgenden als
solche durch Erschwerung, wrenn nicht vollständige Hemmung
der Apperzeption bemerklich machte. Sehr wichtig ist in dieser
Hinsicht, dass namentlich die Anfangspunkte des Wissens in jedem
Fache zu voller Klarheit gebracht werden, weil sich auf sie das

ganze später zu erstellende Gebäude stützt.

Pestalozzi legt deshalb den eben genannten Grundsätzen der
Lücken!osigkeit und der Vollendung auf jeder Stufe, namentlich
auf der ersten, grosse Bedeutung bei. Führen wir zum Beweise
dafür gleichfalls einige wichtige Stellen aus seinen Werken an:
Am 14. Hornung 1774 schrieb er in sein Tagebuch: „Von dem

a gehe nicht zu b, bis a ganz gekannt und so in allem. Eile
nicht vor, sondern bleib beim ersten, bis dieses ganz gemacht
ist; so wirst du dem Schwarbeln einer verwirrenden Zerstreuung
vorbeugen

Ordnung, Genauheit, Vollendung, Vollkommenheit Früh will
ich eure Begriffe durch tägliche Thathandlungen in ihnen büden,
forteilen, immer thun, immer entAvickeln, aber immer zurücksehen,
keinen Schritt Aveiter gehen, bis jede Lücke erfüllt ist. Alles
ganz, alles in Ordnung, nirgends Verwirrung! Grosse Absicht!"
(M. I, S. 129.)



26

In seinem Stanser Bericht lesen wir; „Überall war mein Grundsatz:

das Unbedeutendste, so die Kinder lernten, zur Vollkommenheit

zu bringen und nie in nichts zurückzugehen, sie kein Wort,
das sie einmal gelernt hatten, vergessen, keinen einzigen
Buchstaben, den sie wohl geschrieben, jemals wieder schlechter schreiben

zu lassen." (M. I, 189.)

Besonders reich ist W. G. an Aussprüchen über diese Grundsätze

:

„Es ist überhaupt in Rücksicht auf meine Methode zu

bemerken, dass sie dahin führt, den Kindern die Fundamente eines

jeden Fachs so einleuchtend zu machen, dass sie in jeder Stufe
ihres Lernens dasjenige, was sie können, sich bis zur Vollendung
eigen machen müssen, so dass sie in jedem Falle in so Aveit sie

vorgeschritten sind, auch unbedingt als Lehrmeister ihrer Jüngern
GesctiAvister angesehen Averden können." (W. G., S. 118.)

Buss erzählt: „Ich glaubte im Anfange, das zu lange
Verweilen auf einem Punkte halte die Kinder zu sehr auf; als ich
aber die Vollkommenheit einsah, zu der er seine Kinder in den

ersten Anfangspunkten ihrer Übungen brachte, erschien mir das
Umherflattern und das Sprüngemachen, das mir der Unterrichtsgang

meiner Jugend erlaubte, zum erstenmal in einem nachteiligen
Lichte und erzeugte in mir den Gedanken, dass, wenn man mich
in den ersten Anfangspunkten so lange und so fest angeleitet
hätte, ich dadurch in den Stand gekommen Aväre, mir für das
Weiterschreiten zu den höhern Punkten selbst helfen zu können."
(W. G., S. 47.)

In dem Berichte an die Eltern 1807 schreibt Pestalozzi über
denselben Gegenstand also: „Der Mensch ist das einzige Geschöpf,
das die Natur nur langsam erzieht; auch wir müssen es thun;
alle Erziehungsmittel verbannen allen Schein unreifer Resultate
und fordern langes, vertrauensvolles Warten in scheinlosen
Elementarübungen. Nur die Vollendung dieser ersten und notAvendi-

gen Schritte gründet den spätem und ausserordentlichen Erfolg
unserer Mittel. Mein Kind, das Kind meiner Methode, Aveiss und
urteilt nicht über sein Alter, über seine Einsicht, über seinen
Übungs- und Erfahrungskreis hinaus; was es aber weiss, das
weiss es vollkommen; Avorüber es urteilt, aus sich selbst und aus
dem Unterrichtsgang, den es geführt wurde, darüber ist sein
Urteil vollendet." (M. IV, S. 9.)



27

Hier haben wir unbedingt einen wesentlichen Teil der Pesta-
lozzischen Methode. Freilich ging er in der Anwendung dieser

Prinzipien manchmal zu Aveit und liess sich in seiner Begeisterung

für deren Richtigkeit zu allerlei Verirrungcn hinreissen.
Es ist zwar unbestreitbar, dass die sinnlichen Anschauungen,

die das Kind in seiner Umgebung gewinnt, sowie die Gefühle,
die im Umgange des Kindes mit Eltern, Geschwistern und Kindern

entstehen, die Grundlage alles Wissens und Fühlens bilden
und dass diese also auch im Unterrichte in erster Linie zu bearbeiten

sind. Pestalozzi ordnete aber die Gegenstände streng nach

ihrer räumlichen Entfernung vom Kinde, und zwar so, dass

diejenigen, die ihm näher lagen, jeAveilen den entferntem vorausgehen

mussten.
Diesen Gedanken äussert Pestalozzi in einem Aufsätze, den

er auf Wunsch Lezays, Stapfers und Gregorius' 1802 schrieb, mit
den Worten: „Es ist Avesentlich, dass die physische Avie die
intellektuelle Elementarbildung vom Kinde selbst ausgehe,
und dass das allgemeine Gesetz, vermöge dessen jeder Gegenstand

nach dem Grade seiner physischen Nähe oder Entfernung-
stärker oder schwächer auf unsere Sinne wirkt — als das
unabänderliche Gesetz, welchem die Reihenfolgen aller seiner Mittel
unterworfen werden müssen, anerkannt werde und sich Avesentlich

an die Lage des Kindes ankette." (M. IL, 158, 159.)
In W. G. schreibt Pestalozzi in dieser Hinsicht: „Erkenne

das Gesetz des physischen Mechanismus, welcher die verhältnismässige

Kraft aller Einwirkungen von der physischen Nähe oder
Ferne jedes deine Sinne berührenden Gegenstandes von deinen
Sinnen selber al »hängig macht. Vergiss es nie, diese physische
Nähe oder Ferne bestimmt alles Positive in deiner Anschauung,
in deiner Berufsbildung und selber in deiner Tugend." (S. 58.)

„Die dritte Quelle der physisch-mechanischen Gesetze liegt in
dem Verhältnisse meiner äussern Lage mit meinem Erkenntnisvermögen.

Der Mensch ist an sein Nest gebunden, und Avenn er
es an hundert Fäden hängt und mit hundert Kreisen umschreibt,
was thut er mehr als die Spinne, die ihr Nest auch an hundert
Fäden hängt und hundert Kreise umschreibt? Denn Avas ist der
Unterschied von einer etwas grössern und einer etwas kleinern
Spinne? Das Wesen von ihrem Thun ist: sie sitzen alle im Mittelpunkt

des Kreises, den sie umschreiben; aber der Mensch wählt
den Mittelpunkt, in dem er wallet und webet, nicht einmal selbst,



»

28

und er erkennt als blosses physisches Wesen alle Wahrheit der
Welt zugleich nur nach dem Masse, als die Gegenstände der Welt,
die ihm zur Anschauung kommen, sich dem Mittelpunkte nähern,
in dem er Avallet und webet." (W. G., 62.)

Es ergibt sich, dass Pestalozzi bei der Anordnung der
Unterrichtsgegenstände streng das Prinzip der physischen Nähe

befolgt wissen will. Dieses ist jedoch, wenn man es ohne alle
Einschränkung nimmt, durchaus unhaltbar; denn wenn einmal
der Kreis der sinnlichen Wahrnehmung überschritten ist, so

wird die Klarheit einer Erkenntnis auch nicht im mindesten
durch den grössern oder geringern Abstand des Objektes vom
Horizont der wirklichen Erfahrung beeinflusst, sondern Avenn ein

Gegenstand einmal infolge seiner zeitlichen oder räumlichen
Ferne der sinnlichen Wahrnehmung entrückt ist, so hängt seine

Begreiflichkeit für das Kind lediglich davon ab, ob sich in seiner

bisherigen Erfahrung genügend ähnliche Gegenstände dafür

vorfinden oder nicht. Aber auch innerhalb des sinnlichen
Gesichtskreises richtet sich die Leichtigkeit des Verständnisses
nach der Art und Menge bei den Kindern vorhandener
ähnlicher Vorstellungen, so dass Ferneres oft einen günstigeren
Boden findet als Näheres. Es ist somit keineswegs die physische,
sondern die psychische oder geistige Nähe, welche über die
Klarheit einer Vorstellung in letzter Linie entscheidet. Gewiss
hat Pestalozzi, wie schon aus seinen Bemerkungen über die
analogische Anschauung hervorgeht, auch die Notwendigkeit der
geistigen Nähe der Erkenntnisobjekte erkannt. Zum BeAveise

dafür mache ich noch auf einen Ausspruch in den „Schweizer
Blättern", I. 39 (Wiget, S. 280), aufmerksam, wro es heisst: „Die beste
Geschichte, das rührendste Tableau ist ein Traumgesicht ohne

Zusammenhang, ohne Übereinstimmung, ohne innere Wahrheit
und daher auch ohne Wirkung auf das Gemüt, weil ihnen im
Kopfe des Kindes nicht tausend ähnliche Bilder aus gleichem
Fache entgegenkommen."

Aber im Vordergrund stand bei ihm doch das Prinzip der
physischen Nähe, und das hatte eben manche Verirrung bezüglich
der AusAvahl und Anordnung der Unterrichtsstoffe zur Folge. Eine
direkte Folge dieses Prinzips ist es, wenn Pestalozzi im Buche
der Mütter die Betrachtung körperlicher Dinge, die im Erfahrungskreise

des Kindes liegen, mit der Beschreibung des kindlichen
Körpers beginnt. Allgemein hat man eingesehen, dass der eigene



!9

Körper nicht an die Spitze der Betrachtung räumlicher Dinge
überhaupt zu stellen ist. Ganz abgesehen davon, dass die aus
einer falschen Anwendung des Prinzips der Lückenlosigkeit
hervorgegangene minutiöse Betrachtung des eigenen Körpers auch
in sittlicher Hinsicht Bedenken erregen muss, wird der eigene
Körper, trotzdem er ihm physisch gewiss am nächsten liegt,
vom Kinde doch nicht am leichtesten aufgefasst. Es gibt eine
Menge anderer Dinge in seiner Umgebung, die ihm zwar räumlich

nicht so nahe hegen, welche es aber aus seiner täglichen
Erfahrung schon genauer kennt als den eigenen Leib, für deren
geistige Aneignung sich also auch beim Kinde schon mehr ver-
Avandte Vorstellungen vorfinden.

Die strenge Anwendung des Prinzipes der physischen Nähe
verführte Pestalozzi auch zur Verbannung der Geschichte und
der Geographie aus der einfachen Volksschule. In seinem

Schwanengesang erklärt er:
„Ich bin Aveit davon entfernt, die Geschichte und die

Geographie weder als ein Volks-, noch als ein Kinderstudium
anzuerkennen, Aveil ihnen keine reelle, sinnliche Anschauung zu
Grunde liegt. Es ist ein vollkommener Unsinn, Menschen, die
mit der in lebendiger Anschauung vor ihren Sinnen stehenden

gegenwärtigen Zeitwelt noch nicht bekannt sind, mit dem Geiste
der Vorwelt bekannt machen zu wollen, der den Sinnen und der
Anschauung der lebendigen Welt schon seit Jahrhunderten, ja
selber seit Jahrtausenden entrückt ist."

Ein klares Bewusstsein davon, dass es in erster Linie auf
die psychische, die geistige, und nicht auf die physische, die
räumliche, Nähe ankommt, hätte Pestalozzi vor solchen Verirrun-
gen bewahrt.

Die bisher entwickelten methodischen Anschauungen Pestalozzis

lassen sich alle auf einen Hauptgrundsatz zurückführen,
auf den Grundsatz nämlich: das Verständnis ist das erste
Erfordernis alles Lernens. Ein Wissen ohne Verständnis war in
Pestalozzis Augen gar kein Wissen. Daher suchte er durch sinnliche

und analogische Anschauung, durch Abstraktion des
Allgemeinen aus dem Konkreten, durch lückenlosen Fortschritt und
Klarheit in den Elementen, dahin zu wirken, dass die Kinder
eine klare Einsicht gewinnen in alles, was sie lernen.

Auf diese Weise erzielte er aber noch ein Resultat, das für
sich allein schon sehr schätzens- und erstrebensAvert ist und das



30

auch Pestalozzi sehr wohl kannte und zu würdigen wusste. Dieses

Resultat heisst Freudigkeit und heitrer Mut beim Lernen oder,
wie wir heutzutage gewöhnlich sagen: Aufmerksamkeit und

Interesse.
Die heutige Psychologie lehrt, dass die Hauptquelle von

Aufmerksamkeit und Interesse in der Leichtigkeit der Apperzeption zu

suchen sei, mit andern Worten : man folgt aufmerksam dem, was
man leicht versteht; man langweilt sich beim Anhören dessen, das

seinen geistigen Horizont übersteigt. Die Leichtigkeit der geistigen

Aneignung hängt aber ab von dem Vorhandensein zahlreicher
ähnlicher Vorstellungen im Geiste des Kindes. Also kann man
auch sagen: wir besitzen Aufmerksamkeit für solche Dinge,
denen in unserm Geiste zahlreiche verwandte Vorstellungen
entgegenkommen, und so ist es auch mit dem Interesse, das ja
nichts anderes, als eine andauernde Aufmerksamkeit, ist. Dieses

erwacht da am leichtesten und zeigt sich auf den Gebieten am

intensivsten, avo ich am meisten weiss. Es nimmt auf jedem
Gebiete in dem Masse zu, Avie mein bezügliches Wissen wächst;
denn je mehr ich auf einem Gebiete weiss, um so leichter fällt
mir die Arbeit daselbst. Es entsteht das angenehme Gefühl des

Könnens und Gelingens-, das Lustgefühl der Kraft, und die

Erinnerung daran treibt mich bei jeder Gelegenheit dazu an, mich
auf diesem Gebiete zu bethätigen; sie weckt das Bedürfnis nach

einer solchen Bethätigung.
Diese Beziehungen und ursächlichen Zusammenhänge

zwischen der Aufmerksamkeit und dem Interesse einerseits und dem

Verständnis und dem Vorhandensein verwandter Vorstellungen
andererseits setzt zwar Pestalozzi nicht gerade mit voller Klarheit

auseinander. Aber er spricht doch an verschiedenen Stellen
in einer Weise davon, die deutlich erkennen lässt, dass er die

Bedingungen Aron Aufmerksamkeit und Interesse kannte. Das
beweist vor allem ein Ausspruch in seiner L. R., S. 308:

„Der blühende Zustand des Hauses hat seinen Grund

vorzüglich in dem grossen Grade der inneren Befriedigung und
des Frohsinns, den die Kinder gemessen. Sie werden von keiner
Seite durch den Unterricht abgemattet. Der Geist der Elementar-
übungen ist leicht; sie strengen die menschlichen Kräfte nicht so

an Avie irgend ein unelementarisch gegebenes Lehrfach. Ein
Punkt des Unterrichts fliesset in demselben natürlich aus dem
andern ; daher belastet es den Geist nicht, es spricht ihn nur an



31

und macht ihre Resultate einfach und natürlich aus ihnen hervorgehen.

Jede neue Erkenntnis ist dem Kinde eine stärkende und
erfreuende Bestätigung seiner früheren Erkenntnis. Die erste

Quelle der jugendlichen Verirrung, die durch die Unnatur des

Unterrichts erzeugte LangeAveile, findet, soweit als der Unterricht

elementarisch gegeben wird, nicht Platz. Soweit er also

gegeben, soweit wird das Kind durch ihn im frohen Leben in
der Natur gestärkt."

Hier haben wir deutlich die Bedingungen für Aufmerksamkeit
und Interesse: Verwandtschaft des Neuen mit dem Alten und
daraus hervorgehende Leichtigkeit des Lernens.

Ähnlich ist es auch in W. G., wo er über die Klarheit in
den Elementen und den lückenlosen Fortschritt spricht uud
zugleich auf die Bedeutung des dadurch entstehenden Kraftgefühls
hinweist. S. 6 und 7 lesen wir: „Es entwickelte sich in den Kindern

schnell ein BeAvusstsein von Kräften, die sie nicht kannten
Sie fühlten sich selbst, und die Mühseligkeit der gewöhnlichen
Schulstimmung verschwand, wie ein Gespenst, aus meinen Stuben;
sie avollten, — konnten — harrten aus — vollendeten und lachten."

Und auf S. 36 wiederholt sich derselbe Gedanke:

„Krüsi sah erstlich, dass der Grundsatz, beim Leichtesten
anzufangen, und dieses, ehe man weiter gehe, zur Vollkommenheit
zu bringen, dann durch stufenweise Fortschritte immer nur etwas
Weniges zu dem schon Gelernten hinzuzusetzen, in den ersten

Augenblicken des Lernens bei den Kindern ein Selbstgefühl und
ein BeAvusstsein von Kräften zwar nicht eigentlich hervorbringe,
aber dieses hohe Zeugnis ihrer ungeschwächten Naturkraft doch
bei ihnen lebendig erhalte.

Man • braucht, sagt er, bei dieser Methode die Kinder nur
zu leiten, aber niemals zu treiben. Vorher musste er bei jeder
Sache, die er sie lehren sollte, immer sagen: denket doch nach;
besinnt ihr euch nicht? Es ist vollkommen richtig, die Methode
ist in jedem Punkte unvollendet, avo es noch auf irgend eine Weise
des Antreibens zum Nachdenken bedarf; sie ist in jedem Punkte
unvollendet, wo irgend eine bestimmte Übung nicht, wie von selbst
und ohne Anstrengung, aus dem herausfällt, was das Kind schon

weiss;" (W. G., S. 36.)
In dem Schlusssatze hebt Pestalozzi ganz richtig hervor, dass

es ein Kriterium eines guten Unterrichtes ist, ob die Schüler
getrieben werden müssen oder ob sie durch die Unterrichtsgegen-



M

stände und ihre Behandlung selbst zur geistigen Arbeit gelockt
werden. Er verurteilt deshalb auch allen Unterricht, der nur
durch äussere Mittel, durch Lohn und Strafe, zum Lernen zwingt,
und verlangt statt dessen ein Arbeiten aus eigenem Antrieb, aus
Freude am Lernen selbst. Gestatten Sie mir, auch darüber einige
Stellen anzuführen:

Pestalozzi sprach einst mit dem englischen Pädagogen Bell
über seine Methode, unter anderm auch über die Erregung der
Thätigkeit bei den Kindern und bemerkte, dass er dazu des ohnehin

im Kinde mächtigen und allzu leicht überreizten Ehrtriebes
sich so wenig als möglich bediene, sondern reinerer Motive, als :

der Liebe zur Pflicht, zu den Eltern, Lehrern und vor allen Dingen

der Liebe zum Gegenstand selbst, für Avelchen das Kind
durch eine seinem geistigen Standpunkte entsprechende Behandlung

des Unterrichts eben gewonnen werden müsse.

In seiner L. R. sagt er dasselbe also: „In der Elementarbildung

ist jede Einmischung von Ehre und Schande, jeder
Antrieb der geistigen Kräfte durch Nacheiferung ihrer wesentlichen
richtigen und unschuldigen Entfaltung mehr nachteilig als förderlich.

Nur das reine, nur das die menschliche Natur in Unschuld
erhebende Gefühl der Augenblickshandlung, in dem das Kind ein
ihm gegebenes geistiges Problem in sich selber aufgelöst hat
und sich dieser Auflösung bewusst ist, nur dieses Gefühl ist als
rein geistige Kraftbildung und als rein menschlicher Reiz zum
Fortschritte und als ein der Menschheit wahrhaft würdiger Lohn
seiner Kraft anzusehen.

Wer das Auge meiner Zöglinge gesehen hat, wenn sie im

Augenblick der Auflösung eines ihrer Probleme ihr unaussprechlich

erhebendes: „Ich hab's" aussprechen und sich froh fühlen
wie Engel, ist ganz gewiss weit entfernt, zur Belebung der
höchsten sittlichen und geistigen Anstrengung der schAvachen

träumerischen Mittel der Ehre und Schande und Nacheiferung zu
bedürfen." (L. R., S. 206—209.)

An einer andern Stelle zieht er gegen das Setzen nach den

Leistungen los : „Derartige Schulkniffe, mit denen man die Kinder
anreizt zu lernen, sind erbärmlich und widernatürlich. Sie sind

gar nicht geeignet, die Kinder dahin zu bringen, die Kraft, die
sie zu dem, Avas sie lernen sollen, notwendig brauchen, in sich
selbst zu fühlen, zu suchen und zu finden Das Gefühl: ich
kann etwas, ist für jedes junge Kind eine grössere Freude, als



33

alle die Zieraten sein können, die ihm die Kunst und die Gunst

der Menschen zur Aufmunterung je zu erteilen vermag. Das

Kind denkt so gern, als es gern geht, und lernt so gern, als es

isst, wenn man ihm die Lehre so Avohl vorbereitet vor den Mund

legt als seine Speisen." (Morf, Die Schule als Erziehungsanstalt
im Sinne Pestalozzis, S. 25.)

Der beste Beweis für die Richtigkeit der Pestalozzischen

Anschauungen über Weckung des Interesses liegt darin, dass

es ihm und seinen Mitarbeitern und Schülern in einem seltenen
Grade gelang, freudiges, selbständiges Arbeiten bei ihren
Zöglingen zu erzeugen. Jeder Besucher der Anstalten Pestalozzis
lobt den freudigen Eifer der Schüler. So schreibt Bonstetten
1801 an Friederike Brun:

„Die Kinder selbst sehen munter aug, und man merkt, dass
sie grosse Freude an den Lektionen, haben, welches viel für die
Methode beweist."

Soyaux aus Berlin schreibt über seinen Besuch in Burgdorf
im Sommer 1802 in dieser Hinsicht: „Die täglichen Beschäftigungen
haben sich ihrer Seele so sehr bemächtigt, dass sie nichts anderes
denken als Zeichnen und Rechnen. Sogar des Sonntags kamen
sie freiwillig in den Lehrzimmern zusammen und stellten einzeln
und in Haufen Rechenübungen an. Wie oft belauschte ich Kinder,
welche sich selbst die Anschauungstabellen eifrig aufsagten."

Roger de Guimps, der von 1808—1817 Schüler des Pesta-
lozzischen Instituts in Yverdon war, erzählt: „Ich wurde bald
angesteckt von dem heitern Humor meiner Kameraden und dem
fast leidenschaftlichen Eifer, womit sie an die meisten ihrer
Schulübungen gingen. Eine Thatsache, die ich zu begreifen heute einige
Mühe habe, beweist, dass ich von dem Reiz des Elementarunterrichts

ganz hingenommen war. Als nämlich der Winter gekommen
war, — vor Vollendung meines 7. Jahres, — musste ich des

Morgens sehr früh aufstehen, bei der Dunkelheit durch die Stadt
wandern, um der ersten Stunde, die um 6 Uhr begann, beiwohnen
zu können, und ich dachte nicht einmal daran, mich darüber zu

beklagen."
Das Sprechendste in dieser Richtung wird uns aus der

Anstalt de l'Aspées in Wiesbaden, eines Schülers Pestalozzis,
berichtet. „Unmittelbar vor Beginn der 14tägigen Ferien hatte
Oberbergrat Cramer die Anstalt besucht und, von de l'Aspée dazu

aufgefordert, den Zöglingen die Aufgabe gegeben, einen Kreis
3



34

zu finden, der 3 andere, der Lage und Grösse nach gegebene,
berühre. Alle fangen an zu suchen, gross und klein, Schüler und
Lehrer. Keiner findet die Auflösung. So verschwindet der erste
Tag. Am andern geht es wieder frisch daran. Vergebens. De

l'Aspée sucht, seine Leute aufs neue zu begeistern; -aber keinem
gelingt die Lösung. Ein dumpfer Geist der Abspannung und
Anzweiflung ruht auf der ganzen Anstalt. So etwas war noch nicht
vorgekommen. Die Ehre der Anstalt scheint auf dem Spiele zu
stellen. De l'Aspée sucht — und geht verstimmt an die Arbeit
und von der Arbeit. Am 14. Tage hält er eine begeisternde
Abendandacht; er gedenkt auch der nicht gelösten Aufgabe. Gott
möge ihn und seine Leute stärken. Was geschieht? Morgens gegen
3 Uhr kommt ein Zögling unangekleidet an de l'Aspées Bett
gerannt, „er habe es gefunden." De l'Aspée springt auf, schlägt
Licht; der Knabe entwickelt. Richtig! Auf der Stelle wird das

ganze Haus zusammengeläutet und der Triumph bekannt gemacht.
Durch solche Begeisterung brachte de l'Aspée z. B. einen von
mehrern Gymnasien weggejagten, für verloren erachteten Schüler
bald Avieder auf frische Beine."

Wir haben nun gesehen, wie Pestalozzi ein Wissen erzeugt.
Er begnügt sich damit aber nicht, da er weiss, dass ein Wissen
Avertlos ist, wenn es nicht angeAvendet werden kann, wenn also
das Wissen nicht zur Fertigkeit, das Kennen nicht zum Können
wird. Man beruft sich in dieser Hinsicht in der Regel auf den

Ausspruch Pestalozzis in W. G. S. 136 :

„Es ist vielleicht das schrecklichste Geschenk", das ein feindlicher

Genius dem Zeitalter machte, Kenntnisse ohne Fertigkeiten."
Diese Stelle bezieht sich jedoch nicht auf geistige, sondern auf
physische Fertigkeiten, auf Fertigkeiten des Körpers. Das ersieht
man aus der Fortsetzung dieses Kapitels deutlich. Da lesen wir z. B. :

„Die Bildung zu den physischen Fertigkeiten, die der Staat
dem Volke, wie die Bildung zu den wesentlichen Einsichten, un-
nachlässlich geben sollte und geben könnte, ruhet, Avie jede Bildung
zu einem tiefgreifenden Mechanismus, auf einem ABC der Kunst.
Aber auch dieses ABC ist nicht gefunden Es war so leicht
zu finden — es muss von den einfachsten Äusserungen der
physischen Kräfte, Avelche die Grundlagen auch der kompliziertesten
menschlichen Fertigkeiten enthalten, ausgehen. Schlagen, Werfen.
Slossen, Ziehen, Drehen, Ringen, ScliAvingen u. s. av. sind die
vorzüglichsten einfachen Äusserungen unserer physischen Kräfte.



35

Unter sich selbst Avesentlich verschieden, enthalten sie alle
gemeinsam und jede für sich die Grundlage aller möglichen, auch
der kompliziertesten Fertigkeiten, auf denen die menschlichen
Berufe beruhen. Daher ist es offenbar, dass das ABC der Fertigkeiten

von frühen, aber psychologisch gereihten Übungen in diesen
Fertigkeiten überhaupt und in jeder einzelnen besonders
ausgehen muss."

Daraus ergibt sich, wie schon bemerkt, deutlich, dass Pestalozzi

hier nur von körperlichen Fertigkeiten spricht und dass mithin

jene Stelle nicht als Beweis für die Forderung Pestalozzis^
das Wissen müsse in ein Können übergeführt werden, gelten
kann. Dass er aber doch auch die Notwendigkeit geistiger Fertigkeiten

einsah und solche anstrebte, dafür haben wir andere
Belege. So sagt er z. B. in W. G. unmittelbar vor jener oft -an-*

gezogenen Stelle:
„Aber nun sehe ich, dass ich in der ganzen Reihe meiner

Briefe an dich nur den ersten Gesichtspunkt des Gegenstandes,
die Führung des Kindes zu Kenntnissen, keineswegs aber seine
Führung- zu Fertigkeiten, insofern diese nicht eigentliche - Fertigkeiten

der Unterrichtsfächer selbst sind, ins Auge gefasst habe,
und doch sind die Fertigkeiten, deren der Mensch bedarf, um
durch ihren Besitz zu innerer Zufriedenheit mit sich selbst zu

gelangen, ganz nnd gar nicht auf die wenigen Fächer eingeschränkt,
die mich :die Natur des UnterrichtSAvesens zu berühren nötigte."

An idieser Stelle spricht Pestalozzi ausdrücklich auch von
Fertigkeiten in den Wissensfächern und setzt deren Ausbildung
hier voraus. Und auf S. 124 in W. G. lesen wir : „Möchten die
Menschen doch einmal fest ins Auge fassen, dass das Ziel alles
Unterrichts weiter nichts anderes^ ist und nichts anderes sein kann
als entwickelte Fertigkeiten und deutliche Begriffe."

Aus andern Aussprüchen Pestalozzis ergibt sich auch, dass

er über die Mittel und Wege, die zu solchen Fertigkeiten führen,
volle Klarheit besitzt. Wiederholt redet er dem selbständigen
Thun des Kindes das Wort und bringt dieses in kausalen Zu?-

sammenhang mit der Fertigkeit. So schreibt er an den Säckelmeister

und alt Landvogt von Wädenswyl:
„Ich habe schon längst wahrgenommen, und es ist mir zur

Unwidersprechlichkeit heiter geworden, um Avieviel mehr, um
wieviel wahrhafter der Mensch durch das, was er thut, als durch
das, Avas er hört, gebildet Avird. Diese intensive Kraft des Geistes



3G

geAvinnt unermesslich durch den Spielraum und den Zwang einer
Avohlgeleiteten äussern Thätigkeit." (M. IV. S. 69.)

„Das Lieblingswort eines edlen Mannes: bei allem, was der
Mensch thut, sei es noch so wenig, kommt etwas heraus, nur
beim Nichtsthun kommt nichts heraus, ist bei niemand so
auffallend wahr als bei den Kindern. Nur die Thätigkeit ist für sie

bildend, und es gibt zu ihrer Entwicklung ganz und gar nichts
anderes als Thätigkeit. Daher ist ihre Lebhaftigkeit, ihre
Unruhe, ihr Treiben, das dem Anschein nach zwecklose Haschen
nach allem und Spielen mit allem nichts weniger als eine Unart,
wie man es gewöhnlich dafür ansieht, ob es gleich ausarten
kann. Vielmehr ist es ursprünglich die weiseste und wohl-
thätigste Einrichtung der Natur und das einzig mögliche Mittel,
Kunst und Fertigkeit, Erkenntnis und Bildung in ihnen
hervorzubringen." Dass Pestalozzi hier auch an geistige Thätigkeit
denkt und diese in erster Linie im Auge hat, ergibt sich daraus,
dass sich dieser Aussprach in der Einleitung zu folgender in
der „Wochenschrift" enthaltenen Arbeit findet : „das ABC der
mathematischen Anschauung für Mütter oder Anweisung, die

Geistesthätigkeit der Kinder an Form, Grösse und durch damit
verbundene Zeichnungsübungen anzuregen und sie auf bildende
Weise zu beschäftigen." (M. IV, 93.)

Hier erscheint die geistige Thätigkeit also ausdrücklich als
Mittel zur Ausbildung der Fertigkeiten in den Wissensfächern.
Wir Avissen aber auch aus der Praxis Pestalozzis und seiner
Mitarbeiter, dass sie die Kinder durch vielfache Übung namentlich
im Rechnen und im geometrischen Zeichnen zu erstaunlicher
Fertigkeit brachten. Und wir kennen auch heute noch kein anderes

Mittel, die Kinder auf irgend einem Gebiete zu leichter Anwendung

ihrer Kenntnisse und zu freier Verfügung über ihr Wissen
zu befähigen, als die Übung, d. h. die häufige Wiederholung
bestimmter innerhalb seiner Grenzen liegender Thätigkeiten.

Auf Pestalozzi haben wir endlich auch die Vergötterung der
formalen Bildung zurückzuführen. Pestalozzi betont nämlich bei

jeder Gelegenheit, dass es nicht soAvohl auf die Erzeugung eines
bestimmten Wissens, als vielmehr auf die Bildung der geistigen
und körperlichen Kraft ankomme.

In einem Briefe über seinen Aufenthalt in Stans schreibt er:
„Ich sah das so geheissene Lernen allgemein als Übung der
Seelenkräfte an und hielt besonders dafür, die Übung der Auf-



37

merksamkeit, der Bedachtsamkeit und der festen Erinnerungskraft
müsse der Kunstübung, zu urteilen und zu schliessen, vorhergehen

Von diesen Grundsätzen geleitet, suchte ich also

gerade im Anfang nicht so fast, dass meine Kinder im Buchstabieren,

Lesen und Schreiben Aveit kommen, als dass sie durch
diese Übungen ihre Seelenkräfte allgemein so vielseitig und wirksam

entwickelten als nur möglich." (M. 1., S. 188.)
In W. G., S. 124 heisst es in dieser Hinsicht: „An ihren

Früchten werdet ihr sie erkennen. Menschenkraft und Mutterwitz

als Folge einer jeden Methode sind mir die einzigen Ge-
währleister des Grades ihres innern Werts; jede Methode aber,
die dem Lehrling das Gepräge allgemein erstickter Naturkräfte
und den Mangel an Menschensinn und Mutterwitz auf seine Stirn
brennt, die ist von mir, Avas sie immer sonst für Vorzüge haben

mag, verurteilt."
Und in der L. R., S. 237 rühmt er von dem Kinde seiner

Methode :

„Es übt sich Aveit weniger in der Ausdehnung des Schliessens
und Urteilens als in der Bildung der Kraft, richtig urteilen und
schliessen zu können, und entfaltet seine Kraft dafür wieder mehr
durch geordnete Thätigkeit, durch Fleiss und Arbeit als durch
eitles Haschen nach der Ausdehnung seines Wissens."

Dieser wiederholten Betonung, dass es in erster Linie auf
die Entwicklung der Kraft ankomme, haben wir jedenfalls die
Überschätzung der formalen Bildung und die Verkennung ihres
wahren Wesens zuzuschreiben, die sich später allmählich ent-
Avickelte und sich gegenwärtig noch breit macht. Es entstand
nämlich die Ansicht, dass es auf den Bildungsstoff nur insofern

ankomme, als er geeignet sei, die geistigen Kräfte, Verstand,
Gedächtnis, Phantasie etc., zu bilden. Einen darüber hinausgehenden

Wert brauche er nicht zu besitzen. Zudem könne man den

Verstand, das Gedächtnis etc. durch Bethätigung auf nur einem
Gebiete für jedes behebige andere Gebiet ausbilden. Eine tüchtige
Schulung des Verstandes durch Mathematik oder durch Grammatik
z. B. übe den Verstand überhaupt, und ein so gebildeter Mensch
zeichne sich in allen Fächern und allen Lebenslagen durch Schärfe
des Denkens aus. Die Folge dieser Anschauung war dann die

übermässige Kultivierung der Mathematik, der Grammatik; ja, sie
führte sogar zur Einsetzung besonderer Denkübungen in die Stundenpläne

des Volksschulunterrichts.



38

Die neuere wissenschaftliche Psychologie erkennt aber eine
solche Auffassung der formalen Bildung als Irrtum. Sie lehrt uns,
dass das Denken in einem Verbinden und Trennen der Vorstellungen
nach ihrem Inhalte bestehe. Folglich muss ich mir auf jedem
Gebiete in erster Linie den Inhalt der Vorstellungen aneignen.
Ich muss diese Vorstellungen dann verbinden und trennen unter
Berücksichtigung ihrer Merkmale. Darin besteht das Denken. Der
Inhalt der Vorstellungen wechselt aber von Gebiet zu Gebiet, von
Fach zu Fach ; er ist ein anderer in der Grammatik als in der
Mathematik, ein anderer in der Mathematik als in der
Naturgeschichte, in dieser wieder verschieden von dem in der Geschichte
u. s. f. Folglich kann mir auch eine grosse Übung und Sicherheit

im mathematischen Denken nichts helfen für das Denken in
Naturgeschichte und in Geschichte und umgekehrt. Das könnte
nur dann der Fall sein, wenn in diesen Fächern der Denkinhalt
derselbe oder doch ähnlich wäre. Dass es so ist, beAveist auch
die tägliche Erfahrung, indem mancher tüchtige Mathematiker
z. B. in Fragen des praktischen Lebens nichts Aveniger als Schärfe
des Verstandes verrät, und indem mancher grosse Denker auf dem
Gebiete der Naturwissenschaft mathematischen BeAveisen nur mit
Mühe folgt.

Man kann also Avohl den Verstand durch fleissiges Nachdenken
auf einem Gebiete für dieses, aber nicht für jedes andere Gebiet
bilden, sondern er bedarf seiner Ausbildung in jedem Fache.

Man thut auch nicht ganz recht daran, Avenn man sich für
jene falsche Auffassung von der formalen Bildung auf Pestalozzi
beruft. Es Avürde zwar seiner Anschauung von besondern
Seelenvermögen durchaus entsprechen, wenn er der Ansicht huldigte,
eine tüchtige Schulung einer Geisteskraft in einem Fache erweise
sich Avirksam auch in andern Fächern. Wir finden diese
Anschauung bei ihm aber nicht.

Er sagtzAvar: „Wir glauben überhaupt, der Jugendunterricht
müsse in seinem ganzen Umfange mehr kraftbildend als
wissenbereichernd sein", fährt dann aber fort: „Wenn wir indessen die
Entwicklung der Anlagen und Kräfte des Kindes zur Basis unseres
Unterrichts machen, so schliessen wir dabei den Unterricht in
den Wissenschaften nicht aus. Im Gegenteil, wir sind überzeugt,
dass die wahren und allgemeinen Elemente und Fundamente der
geistigen Kraftbildung zugleich die allgemeinen und unveränderlichen

Anfangspunkte der Wissenschaften selbst sind. Wie sich



39

auf dem Wege der Methode die Kraft des Kindes erweitert, so

erweitert sich damit sein Wissen. (Bericht an die Eltern, M. IV.,
S. 9.) Damit hebt Pestalozzi einmal klar hervor, dass den Schülern
auch ein Avertvolles Wissen beigebracht Averden müsse, dass also
blosse Kraftbildung nicht genüge. Zudem sind nach der hier
dargelegten Ansicht von der Kraftbildung blosse Verstandesübungen
an einem Avcrtlosen Stoff von vorneherein ausgeschlossen, und es

kann sich deshalb z. B. ein Unterricht in der Grammatik, der über
das praktische Bedürfnis hinausgeht und sich dabei auf seine
formale Bedeutung beruft und sich als Gymnastik des Geistes
ausgibt, nicht auf Pestalozzi, wenigstens nicht auf seine Theorie
stützen.

Zum Beweise für beides führe ich noch eine Stelle aus der
L. R., S. 153 an. Da-heisst es: „Sie (meine Methode) bildet, wie es

eAvig in der Natur der Menschheit liegt, die Kraft und das Organ
zur Wissenschaft durch Mitteilung Avahrhaften Wissens und erzeugt
Avahrhaftes Wissen umgekehrt eben durch Entfaltung des Organs
der Wissenschaft. Die Elementarbildung sucht Stoff und Form
im Kinde auf jedem Punkte seiner Bildung in gegenseitiger
Durchdringung harmonisch, und das Kind ihrer Führung erscheint in der

ganzen Zeit seiner Bildung vollendet, d. h. als ein Ganzes in
harmonischer Übereinstimmung seiner selbst, in keinem Teil und auf
keiner Seite seines Wachstums Aveder zu Aveit vorgeschritten, noch
zurückstehend." Aus dem Schlusssatze ist endlich deutlich zu

ersehen, dass Pestalozzi nicht etwa den Verstand nur in einem Fache
für alle andern ausbilden wollte, sondern dass das in allen
geschehen muss. Wir wissen übrigens auch, dass er seine Praxis
darnach gestaltete. Auch folgender Ausspruch in der L. R., S. 322

zeigt, dass bei Pestalozzi der Verstand in allen Fächern gebildet
Averden sollte: „Der Grundsatz der Elementarbildung ist
ausgesprochen: den bestehenden Widerspruch zwischen der Verstandesbildung

und der mechanischen Schulfertigkeit aufzuheben."
Damit habe ich Ihnen die Avertvollsten methodischen Lehren

Pestalozzis Avieder in Erinnerung gebracht. Die angemessenste
Huldigung, die Avir dem grossen Pädagogen an seinem 150.

Geburtstage bringen können, besteht nun offenbar darin, dass wir
seine Methode, soAveit wir sie als richtig erkannt haben, in
unserer Praxis befolgen. Es geschieht dies noch keinesAvegs in
dem Grade, wie man etwa glauben könnte. Jeder will heutzutage
ein Pestalozzianer sein, und viele legen sich namentlich im Gegen-



40

satze zu den Zillerianern diesen Namen bei. Man braucht aber der
Sache nicht einmal auf den Grund zu gehen, um zu erkennen,
dass manche unter diesen so wenig Pestalozzianer als Zillerianer
sind. Wer seine Kinder nicht in Gottes freie Natur und in Werkstätten

menschlicher Arbeit führt und sie nicht da durch aufmerksame
Beobachtungen sinnliche Anschauungen sammeln lässt, so oft der
Unterricht in Geographie, Naturkunde, in Geschichte, im Rechnen,
im Lesen es mit heimatkundlichen Gegenständen zu thun hat, die die
Kinder nur oberflächlich kennen, oder wenn er sich auf Fremdes

bezieht, das in der Heimat Verwandtes besitzt, wer bei
Behandlung von Gegenständen, die die Kinder nicht aus sinnlicher
Anschauung kennen, nicht ähnliche einheimische, den Schülern aus
eigener Erfahrung bekannte Dinge zur Erzeugung des neuen Bildes
benutzt, wer eine fremde Sprache nur nach grammatischen Regeln
und nicht durch richtiges Sprechen derselben auf Grund der
Anschauung lehrt, wer nicht in erster Linie die Erfahrungen der
Schüler, die sie im täglichen Leben gesammelt haben, unterrichtlich
bearbeitet und nicht die Gegenstände streng nach den Prinzipien
der Propädeutik, d. h. mit Rücksicht darauf im Unterricht anordnet,
dass jeder vorausgehende das Verständnis des nachfolgenden
erleichtert, — der hat kein Recht sich Pestalozzianer zu nennen. Wer
den Schülern Definitionen, Regeln und Gesetze, sei es im
muttersprachlichen oder im fremdsprachlichen Unterricht, im
Rechnen oder in der Geometrie, in der Naturgeschichte, in der
Geographie oder Geschichte einfach gibt, ohne sie aus einer Fülle
konkreter Fälle abzuleiten, Aver die Schüler durch Drohung und

Strafe, durch den Hinweis auf gute und schlechte Noten oder durch
Setzen nach den Leistungen zu geistiger Arbeit anzuspornen sucht
statt durch einen fesselnden Unterricht, wer das erzeugte Wissen
nicht durch zweckmässige und umfassende Übungen in ein Können
verwandelt, wer sich durch die Rücksicht auf die formale Bildung
zu minutiöser Behandlung eines Unterrichtsgegenstandes, der sonst
keinerlei Wert besizt, verleiten lässt, — der kann nicht als Schüler
Pestalozzis bezeichnet Averden. Wer zeitlebens nach der einmal

angenommenen Routine unterrichtet und sich um die Fortschritte
auf methodischem Gebiete nicht kümmert oder diese gar mit
Hohnlächeln zurückweist, — der ist kein Jünger Pestalozzis; denn
sein Prinzip Avar steter Fortschritt und unablässige
Vervollkommnung.


	Über die Unterrichtsmethodik Pestalozzis : vorgetragen in der Kreiskonferenz Chur

