
Zeitschrift: Jahresbericht des Bündnerischen Lehrervereins

Herausgeber: Bündnerischer Lehrerverein

Band: 11 (1893)

Artikel: Die Nibelungen in der Volksschule

Autor: Hauri, J.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-145370

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-145370
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Nibelungen in der Volksschule,*)
Referat, vorgetragen in der Lehrerkonferenz Davos-Klosters von Dekan J. Hauri.)

Die Frage, ob die Nibelungen für unsere Volksschule ein

geeigneter Stoff seien, ist in der letzten Zeit oft besprochen worden,

und die Antwort ist nicht immer bejahend ausgefallen. Als
ich im letzten Winter einmal in später Abendstunde durch die
Strassen Churs ging, begegneten mir zwei dunkle Schatten, die
ein lebhaftes Gespräch führten. Einen derselben hörte ich im Tone
sittlichen Schmerzes ausrufen: „Wann wird doch einmal der Unsinn
mit den Nibelungen in unserer Volksschule ein Ende nehmen!"

Die beiden kamen zwar offenbar grad aus dem Wirtshaus
heraus, aber der schmerzliche Seufzer legte sich doch wie eine

Last auf meine Seele; denn ich war mir bewusst, wiederholt in
öffentlicher Versammlung für die Nibelungen Partei genommen zu
haben.

Ich konnte nicht umhin, am nächsten Morgen einem Kollegen
von meinem Erlebnis zu erzählen, in der Hoffnung, er werde durch
eine günstige Äusserung mich von meiner Last befreien. Aber er
meinte : Die Nibelungen sind ja an sich prachtvoll, unvergleichlich
schön ; aber in unsere Schule gehören sie nicht, sie werden von

unsern Lehrern misshandelt, es ist schade, das herrliche Gedicht
verhunzen zu lassen.

Auch in weitern Kreisen hat man sich schon seit Jahren über
die Nibelungen als Stoff für die Volksschule sehr ungünstig geäussert.
Vor einigen Jahren wurde in einer kantonalen Lehrerkonferenz im

Unterengadin lebhaft dagegen polemisiert. Der Stoff, so etwa sagte
man dort, sei unmoralisch, es werde zu viel Blut vergossen, Kriem-
hild sei eine Gestalt, die man Kindern nicht zeigen dürfe. Auch
auf der letzten kantonalen Konferenz in Tiefenkasten scheint die

*) Im Einverständnis mit dem Verfasser aus der „Neuen ßündner Zeitung" i

1S93, Nr. 101—105, abgedruckt.



53

Nibelungensage wenig Gnade gefunden zu haben. Sie sei vom
moralischen Standpunkt aus verwerflich, es kommen zu viel
Betrug, Verrat und Blutvergiessen darin vor, auch würde darin zu
viel geheiratet, so etwa soll gesagt worden sein.

Wir dürfen solche Einwendungen gewiss nicht ohne weiteres
als Unverstand oder Eigensinn beurteilen. Es mag wohl sein, dass

die Nibelungen oft ungeschickt behandelt werden; auch dürfte die

Fassung derselben in unserm „vaterländischen Lesebuch" nicht in
allen Teilen glücklich sein. Einer oberflächlichen Betrachtung mag
manches unmoralisch erscheinen, und vieles, was uns Erwachsenen
die Nibelungen wert macht, mag den Kindern unverständlich bleiben.
Dennoch bin ich überzeugt, dass, wenn der Lehrer seinen Stoff
beherrscht, die Nibelungen in der Volksschule in sehr fruchtbarer
Weise behandelt werden können.

Die Nibelungensage reicht bekanntlich in fernes Altertum
zurück. Die Helden derselben sind ursprünglich Gestalten der

germanischen Mythologie; im Laufe der Zeit sind sie ihres
göttlichen Charakters entkleidet und zu Menschen geworden. Die
älteste uns bekannte Gestalt der Sage tritt uns in einigen Liedern
der Edda entgegen ; sie stammt aus einer wilden Zeit des Kampfes.

Man denke daran, wie Högni-Hagen das Herz aus dem Leibe
geschnitten wird, und wie der wilde Held lacht, während das

geschieht; oder wie Gudrun - Kriemhild Atli-Etzels Söhne tötet, aus
ihren Schädeln Trinkgeschirre verfertigt und den Meth, mit dem

Blute der Kinder gemischt, ihrem Gatten zu trinken giebt. Aber
in dieser ältesten Gestalt will man ja die Sage den Kindern nicht
vorführen. Es handelt sich für uns um die Fassung des spätem
Mittelalters, in der alles milder, menschlicher ist. Etwas von seiner

ursprünglichen Natur hat der Stoff ja freilich auch da behalten.
Es werden uns darin furchtbare Kämpfe und Schicksale geschildert,

und es lässt sich nicht läugnen, dass uns in dem Nibelungenliede

des 13. Jahrhunderts eine pessimistische Weltanschauung
entgegentritt. Das Lied endet ohne versöhnende Klänge, in schmerzlicher

Klage, ohne Aussicht auf eine bessere Zeit. Auch das

religiöse Element tritt mehr zurück; Siegfried stirbt ohne einen
Gedanken an Gott; Kriemhild verfolgt unerbittlich ihre Rache. Nur
der Markgraf Rüdiger wendet sich in dem furchtbaren Konflikt
zwischen Mannentreue und Freundestreue an Gott.

Trotzdem fehlt es der Sage nicht an religiösem und sittlichem
Gehalt; es gilt nur, denselben hervorzuheben und den Kindern zu



54

zeigen. Ich will heute nicht auf die dichterischen Schönheiten
und den kulturgeschichtlichen Wert der Nibelungensage hinweisen,
sondern einzig und allein über den religiös-sittlichen Gehalt
derselben ein paar Bemerkungen machen.

Vor allem muss ich dabei eins betonen: Das Nibelungenlied
führt uns ganze Menschen, echte Charaktere vor. Man denke an

Siegfried, Kriemhild, Hagen; diese Menschen bleiben sich selber

treu, und die Treue gegen sich selbst macht den Charakter aus.
Wo sie sich untreu werden, da gehen sie zu Grunde. Aber auch
für die Treue der Mannen gegen den Herrn, der Gattin gegen den

Gatten, der Freunde untereinander bietet das Lied herrliche
Beispiele. Auch die finstern, wilden Charaktere sind gross in der
Treue. Ich möchte deswegen die Nibelungen das Hohelied der
Treue nennen. Der Geist des deutschen Volkstums hat sich darin
in einzigartiger Weise ausgeprägt. Auf ihren Römerzügen haben
die Deutschen welsche Tücke in jeder Gestalt kennen gelernt;
diesen Erfahrungen gegenüber haben sie Mustergestalten deutscher
Treue geschaffen. Zu solcher Treue aber müssen wir auch heute

unsere Jugend anleiten. In einer Zeit, wie die unsrige, wo das

Leben vielgestaltig ist, die Eindrücke beständig wechseln, ist die

Versuchung zur Untreue, zur Charakterlosigkeit gross ; wenn darum
unsere Kinder einen Eindruck vom Wert der Treue gewinnen, wenn
sie sehen, wie alle Untreue sich straft, so ist damit Grosses

gewonnen.

Es wird vielleicht am besten gelingen, den sittlichen Gehalt
der Nibelungen zur Anschauung zu bringen, wenn wir einzelne
Gestalten des Liedes besprechen.

Da ist vor allem Siegfried, das Urbild eines heldenmässigen
Jünglings, das auf jeden Knaben einen unwiderstehlichen Zauber
übt. Welche Eigenschaften treten bei ihm hervor?

„Jung Siegfried war ein stolzer Knab,
Ging von des Vaters Burg herab,
Wollt rasten nicht in Vatershaus,
Wollt wandern in die Welt hinaus."

Was ist Siegfrieds Stolz? Er will nicht geniessen, sondern

handeln, etwas Rechtes leisten. Da werden wir die Schüler daran
erinnern, dass es die Aufgabe eines jeden ist, etwas Rechtes zu
werden, nicht zu ruhen auf dem Erbe der Väter, nicht müssig zu
geniessen. Zu Siegfrieds Zeiten handelte es sich um Heldenthaten,



_J55__ ¦

heute haben wir andere Aufgaben; aber ein hohes Ziel ist jedem

gestellt, jeder soll die von Gott ihm verliehenen Kräfte brauchen

und seinen Stolz darein setzen, nicht umsonst gelebt zu haben.

Man wird hinweisen auf den Unterschied dieses Stolzes vom Hochmut.

Man wird am Beispiel Siegfrieds weiter zeigen, wie jeder,
der etwas Rechtes leisten will, auf Hindernisse stösst (das Lied:
Zur Schmiede gieng ein junger Held), wie aber entschlossener

Wille sie zu überwinden vermag und wie ein „stolzer Knabe"
sich selber zu helfen sucht. Der Lehrer wird dabei Winke fürs
praktische Leben, schon fürs Schulleben, geben können, er wird
etwa darauf hinweisen, wie ein rechter Schüler seine Aufgaben
selber macht, eine schwierige Rechnung selber zu lösen versucht,
überhaupt vor Schwierigkeiten nicht gleich zurückschrickt. Auch
darauf wird er hinweisen, wie Siegfried, wo Schweres zu thun ist,,
sich voranstellt, wie er z. B. auf Günthers Schiff das Steuer führt.

Im weitern wird er die Aufmerksamkeit lenken auf
Siegfrieds offeneSj argloses Wesen. Der Held, der nicht auf Arges

sinnt, erwartet auch von andern nichts Arges; er beu1*^ nicht,,
darum denkt er auch nicht an Betrug von Seite seiner Freina*?."
Hier wird der Lehrer von der Lüge zu reden haben. Aber hier
erhebt sich auch die Frage: Ist dieses arglose Wesen nicht eine
Gefahr? Es mag sein, aber besser ist's, betrogen zu werden als
zu betrügen.

Siegfried ist auch kein Prahler; es kommt ihn nicht schwer

an, weniger zu scheinen als er ist, Brunhilden gegenüber erscheint
er als Günthers Dienstmann. Er weiss seine Begierden zu
beherrschen, er trinkt nicht vor dem König, obwohl ihn dürstet.

Ein solcher Mensch ist auch ein fröhlicher Mensch. Welchen
Humor entfaltet er beim letzten Jagen im Odenwald Und er thut
dabei niemand weh. Wie ist's mit euern Scherzen bestellt, wird
man die Schüler fragen; sind sie harmlos, wird niemand dadurch
geschädigt?

Ein edler Zug ist auch die Treue gegen sein Weib. Sterbend
demütigt er sich Kriemhilden zuliebe vor seinen Mördern durch
die Bitte: Lasset euch mein armes Weib befohlen sein.

Aber einmal hat dieser Held ein schweres Unrecht begangen ;

der sonst keinen betrügt, hat Brunhilden betrogen, uud das führt
zu seinem Untergang. Da wird man den Kindern zeigen den Ernst
des Lebens, den Fluch der bösen That. „Was der Mensch säet,
das wird er ernten." Siegfried hat Brunhilden betrogen, darum



5«

wird er auch betrogen; er hat Brunhilden unglücklich gemacht,
damit stürzt er sich und sein Weib ins Unglück. Und weiter wird
man den Kindern zeigen: So gut, so treu und offen Siegfried ist,
die eine Schuld wird sein Verderben. „Ein wenig Sauerteig
versäuert den ganzen Teig." Das Sprichwort: „Einmal ist keinmal"
ist ein Lügenwort. Jede Sünde rächt sich.

Ich meine, wo der Lehrer sich alle diese Dinge erst selbst

recht klar macht und dann mit dem rechten sittlichen Ernst
darüber redet, da wird er den Kindern, gerade wenn sie sich für den

Helden begeistert haben, etwas geben können, was fürs Leben
haftet.

Und nun Kriemhild! Das Lied schildert, wie sie aufwächst
im Hause, in der Stille, so dass sie auch für Siegfried lange
verborgen bleibt. „Niemand war ihr gram", rühmt der Dichter von
ihr, d. h. sie war aller Liebling. In unserm Lesebuche sind diese

Dinge allerdings zu wenig betont, aber der Lehrer wird manches

nachholen können bei der „Vertiefung" des Stoffs. Er wird
hinweisen auf den Beruf des Mädchens, der sie in das Haus weist,
nicht auf die Gasse, und sie zur Gehilfin der Mutter macht.

Sehr fruchtbar wird hier der Vergleich Kriemhildens mit
Brunhilden werden. Warum gefällt jene uns so viel besser Weil
sie eine echt weibliche Erscheinung ist, während Brunhilde etwas
Männliches an sich hat. Man wird daran erinnern, dass jene Zeit
eine Heldenzeit war, wo auch Frauen unter Umständen kriegerischer
Tilgenden bedurften ; aber man wird zugleich darauf hinweisen, wie
Brunhild einen falschen Stolz darein setzt, mit Männern zu
wetteifern, und dadurch gegen ihren Willen Günthers Weib wird.

Bei Kriemhild wird man dann weiter hindeuten auf die. Sorge

um den Gatten, wie sie ihm das Kreuzchen ins Kleid näht, wie
sie ihn bittet, der Jagd fern zu bleiben, ein Zug, der freilich im
Lesebuch wieder fehlt, aber leicht eingeführt werden kann ; sodann

auf ihre Treue gegen den Toten, um den sie Jahr für Jahr trauert.
Ein weiterer schöner Zug ist, wie sie den Bedürftigen aus ihrem
Schatze milde Gaben spendet und ihren eigenen Schmerz lindert,
indem sie fremdes Leid stillt. So kommt sie auch dahin, dass

sie den Brüdern die Ermordung ihres Gatten zu vergeben vermag.
Hier wird man die Pflicht und den Segen des Vergebens eingehend

zu besprechen haben.
Und doch — Kriemhild wird nicht getröstet; denn einem hat

sie nicht vergeben, Hagen. Hätte sie Gott die Rache überlassen,



57

sie wäre zum Frieden gekommen, aber weil sie es nicht über sich

gewinnt, auf alle Rache zu verzichten, geht sie zu Grunde. Sie

will Hagen um jeden Preis in ihre Gewralt bringen ; dadurch wird
sie genötigt, auch ihre Brüder, sogar den schuldlosen Giselher zu
bekämpfen und zu töten, und so verfällt sie zuletzt selbst dem
Schwert der Rache.

Der Lehrer wird nicht versäumen, seinen Schülern zu zeigen,
wie die Rachsucht ein Krebs ist, der am eigenen Fleisch frisst,
wie durch sie eine ursprünglich edle Frau zur grausamen Teufelin
wird, wie auch hier es sich bestätigt, dass eine Sünde das ganze
Leben verdirbt. Ihre Rachgier hat Kriemhilde befriedigt, aber

ihr äusseres und inneres Glück und das so vieler andern hat sie

zerstört. Diese Betrachtungen entsprechen durchaus dem Sinne
des Gedichtes, wir tragen damit keine fremden Gedanken hinein.
Und nun frage ich: Wo bleibt das Unmoralische? Warum darf
man eine Gestalt wie Kriemhild Kindern nicht zeigen?

Auch gegen Hagen hat man Einwendungen erhoben. Er
ist eine Gestalt mit grauenhaften Zügen. Wir dürfen die Nachtseiten

seines Charakters, den Neid gegen Siegfried, die Tücke,
mit der er den Helden ermordet, den Raub des Nibelungenhortes,
die rohen Worte über den schwächlichen Sohn Etzels, nicht
verhehlen. Das alles muss so dargestellt werden, dass in der
Kinderseele der Zorn darüber erwacht. Aber dann wird man
auch fragen: Zeigen sich die Keime dazu nicht auch in unserer
Brust? Sind wir frei von Hass, Neid, Roheit, Hinterlist, und

wenn nicht, wohin wird uns das führen?
Man wird aber auch zu zeigen haben, was Hagens Schuld

mildert, wie er in beständigen Kämpfen sein Leben zugebracht
hat, wie er Helm und Schild und Schwert der Burgunden ist,
und endlich wird man darauf hinweisen, wie auch diese Nacht-
gestalt' durch mehr als einen Faden mit der edlem Menschheit
verbunden ist. Auch Hagen ist gross durch seine Treue gegen
die Könige und gegen Brunhild. Seine Herrin ist schwer
beleidigt worden ; ihr gehorcht er, indem er an Siegfried Rache übt.
Und er macht kein Hehl aus seiner That, sondern steht offen

dazu und ist bereit, die Folgen zu tragen. Er begleitet die

Burgunden an Etzels Hof, obwohl er weiss, dass Kriemhild auf
Rache sinnt und ihm der Tod bevorsteht. Und wie treu hält er
Wache mit Volker an der Thür des Saales, damit die von Sorgen

gequälten Reiter schlafen können Wie schön zeigt er sich in



58

seinem Freundschaftsverhätnis zu Volker, in seiner Trauer um
ihn und um Rüdiger! Wie gross in seinem Trotz, als er um
keinen Preis den Ort des versenkten Schatzes verrät, weil er es

für Schande achtet, die Treue zu brechen!
Auch Günther ist ein sehr lehrreicher Charakter. Äusserlich

königlich, innerlich schwach; der kleine Mann, der eine grosse
Frau haben will und sie durch Betrug gewinnt. Er lässt sich
bereden zur Ermordung Siegfrieds und heuchelt Schmerz über
seinen Tod, sucht die Schuld auf Räuber zu schieben.

Der Undank gegen Siegfried wird nachdrücklich zu betonen
sein. Günther und Siegfried geben einen schönen Gegensatz.
Siegfried scheint oft weniger, als er ist, Günther dagegen will
mehr scheinen, als er ist. Hier bietet sich Gelegenheit,
Untugenden zu bekämpfen, die sich in manchem Kindesgemüt früh
geltend machen: die Sucht, glänzen zu wollen, sich mit fremden
Federn zu schmücken, die Schuld auf andere zu schieben. Aber
auch bei Günther wird man rühmend hervorheben die Treue gegen
Hagen, durch die er seine Untreue gegen Siegfried bis zu einem

gewissen Grade gut macht.
Eine der schönsten Gestalten ist Rüdiger von Bechlaren;

auch er ist ein argloser Charakter, der nichts Böses denkt und
darum sich auch keines Bösen versieht. Als er um Kriemhilden
für Etzel wirbt, schwört er, sie gegen alle Feinde zu schützen,
ohne zu ahnen, mit was für Gedanken sich Kriemhild trägt. Er
ahnt auch nichts Böses, als die Burgunden ins Hunnenland ziehen.
Er ist „der Vater aller Tugend, der Trost aller Elenden". Auch
seine Gastfreundschaft gegen die Burgunder darf nicht unbeachtet
bleiben. „Soll er Helden dienen, so ist er froh und wohlgemut".
Er lässt seine Gäste nicht fort; vier Tage müssen sie bleiben,
überreich beschenkt er sie und giebt ihnen endlich das Geleite.
Das Bild heitern Familienlebens und edler Gastfreundschaft auf
der Burg zu Bechlaren ist dem Kinde deutlich vorzuführen; es

kann daraus ein Bild werden, das sich fürs Leben einprägt und
den Spruch illustriert: „Geben ist seliger als nehmen".

Endlich dann der furchtbare sittliche Konflikt, in den sich
Rüdiger geführt sieht zwischen Freundestreue und Königstreue.
An ihm können wir zeigen, wie auch die Freundschaft der
Pflicht weichen muss und wie überhaupt die Berufspflicht allem
andern vorgeht. Konflikte solcher Art sind nicht selten; sie
kommen im Kindesleben schon vor, auch in der Schule. Ein



59

Schüler bittet den andern um einen Freundschaftsdienst ; er soll
ihm einflüstern, ihn eine Rechnung abschreiben lassen ; aber höher
als die Freundschaft steht die Pflicht der Wahrhaftigkeit.

In Rüdiger können wir dem Kinde einen edeln, lautern
Charakter zeigen, einen Mann, der keinen Fuss breit weicht vom
Wege der Pflicht, selbst unter den schwierigsten Verhältnissen
und auch nach Weib und Kind und Freund nicht fragt, wenn es
das Höchste gilt.

Das sind dürftige Andeutungen; an manchem fruchtbaren
Einzelzug sind wir vorübergegangen. Aber wir haben doch
vielleicht uns überzeugt, wie die Treue als roter Faden sich durch
das ganze Gedicht hindurchzieht : Kriemhildens Treue gegen
Siegfried, Hagens Treue gegen die Könige, der Könige Treue gegen
Hagen, Rüdigers Treue gegen Etzel und Kriemhild. Und am
Schlüsse sehen wir

„als ie diu liebe leide z'aller jungeste gît,"
wie alle Lust in Leid endet.

Aber warum endet sie so Nur um der menschlichen Schuld
willen. Glücklich könnte Siegfried mit Kriemhilden sein, glücklich
Günther und die Burgunden, aber die Untreue bringt ihnen das

Verderben. Und auch als das Unheil bereits hereingebrochen ist,
könnte das Ärgste noch abgewendet werden, wenn sie hätten
vergeben und vergessen wollen. Nun aber werden Schuldige und
Unschuldige in das Verderben gerissen, auch Rüdiger und sein
Haus werden von dem Unheil betroffen ; alle Verhältnisse werden

zerstört, alle Bande der Verwandtschaft und Freundschaft
zerrissen. Auch dem Kinde muss es sich hier in die Seele prägen,
dass der Übel grösstes die Schuld ist.

Und nun wiederhole ich die Frage : Wo bleibt das

Unmoralische? Kann man behaupten, dass irgendwo in unserer
Sage Böses gut genannt, Unrecht entschuldigt oder beschönigt
werde? Man muss die Nibelungen doch recht oberflächlich
gelesen haben, um dergleichen zu behaupten.

Aber vielleicht ist der Vorwurf des Unmoralischen etwas
anders gemeint. Man will sagen, der Stoff sei zu wild, zu
kriegerisch, zu blutig. Die Sage erzählt, dass Ulfilas, als er für
seine Goten die Bibel übersetzte, die Bücher der Könige
weggelassen habe, weil er fürchtete, der kriegerische Sinn seines

Volkes möchte daraus Nahrung ziehen. So könnte man fürchten,
dass auch in unsern Kindern durch die Nibelungen rohe Triebe



60 _
geweckt werden. Aber diese Befürchtung hätte doch wohl nur
dann Grund, wenn wir sähen, dass die Gewaltthat unbestraft
bleibt. Wie wenig das der Fall ist, glaube ich gezeigt zu haben.
Jedenfalls möchte derselbe Vorwurf gegen die Schweizersagen und

Schweizergeschichte erhoben werden.

Die Sage von den Vögten, der alte Zürichkrieg, die

Burgunderkriege, sind sie denn wesentlich anderer Natur als die

Nibelungensage? Oder tritt uns darin nicht dieselbe Kampfeslust,
derselbe unbeugsame Mut, derselbe trotzige Sinn, dieselbe
Todesverachtung entgegen? Die Schlacht bei St. Jakob an der Birs,
ist sie nicht das grossartigste historische Seitenstück zu dem

Kampf der Burgunden im Saale Etzels?

Man solle, wendet man uns vielleicht ein, den Kindern das

Böse nicht zu früh zeigen. Aber das Leben ist nun einmal ein

Kampf zwischen Gut und Böse. Das können wir unsern Kindern
nicht verbergen, und wenn wir es könnten, wir dürften es nicht.

Aber das viele, viele Heiraten! Günther heiratet Brunhild,
Siegfried Kriemhild, und Giselher wird mit Rüdigers Tochter
verlobt. Ist das nicht wirklich des Guten zu viel? Nun, in der

Patriarchengeschichte, die auf der gleichen Altersstufe im
Religionsunterrichte behandelt wird, haben wir auch Heiraten. Isaak
heiratete Rebekka, Jakob heiratete Rahel und Lea, Jeseph die
Tochter des Priesters zu On. Hier vier Fälle und dort vier
Fälle; was hier recht ist, wird dort billig sein. Oder tritt etwa
das Sinnliche der Liebe in den Nibelungen zu stark in den Vordergrund?

Ich vermag mich davon wirklich nicht zu überzeugen.
Das Heiraten gehört eben auch zu deu Dingen, die wir unsern
Kindern nicht verbergen können. Es kommt in den besten
Familien vor, und wir können nicht einmal hindern, dass unsere
Kinder Verlobungen und Hochzeiten mit ansehen.

Man hat den Nibelungen auch vorgeworfen, dass die Mädchen

dabei zu kurz kämen. Für die Knaben eigne sich der Stoff
recht gut, aber dem weiblichen Gemüt biete er zu wenig. Daran
ist etwas Wahres. Aber man muss nur das, was die Nibelungen
auch für Mädchen bieten, möglichst zu benützen suchen. Die

Jugend Kriemhildens, die Vergleichung Kriemhildens mit
Brunhilden, Kriemhilds Trauer um Siegfried, das Familienleben auf
Bechlaren geben in verschiedener Weise Anlass, auf weibliche
Tugenden und Untugenden hinzuweisen. Auch der Streit zwischen



6JL

den beiden Königinnen, den leider unser Lesebuch übergeht, lässt
sich trefflich verwerten.

Derselbe Vorwurf träfe übrigens in noch höherem Grade die
Geschichte Teils und die Schweizergeschichte überhaupt. Die
Stauffacherin, die Appenzellerinnen in den Hirtenhemden, die
tapfern Frauen von Lugnetz sind so ziemlich alles, was wir als
für Mädchen besonders anziehenden Stoff zu erwähnen wüssten.
Da das Mittelalter die Frauenemanzipation noch nicht kannte,
waren eben damals die Männer genötigt, die Geschichte zu
machen. Für Mädchenschulen könnten wir aber vielleicht statt
der Nibelungen die Gudruusage verwenden; für gemischte würde
ich unbedingt die Nibelungen vorziehen.

Eines dürfen wir uns allerdings nicht verhehlen: Die
Bearbeitung der Nibelungen, wie wir sie in unserm Lesebuche haben,
lässt manches zu wünschen übrig. Im ersten Teil der Sage sind
eine Reihe dankbarer Züge, wie bereits erwähnt, weggelasseu.
Der Bearbeiter scheint ein sehr blutdürstiger Schulmeister
gewesen zu sein; er eilt mit Siebenmeilenstiefeln den Kämpfen am
Hofe Etzels zu und behandelt diese mit ungebührlicher Breite.
Die Kämpfe zwischen Iring und Hagen und zwischen den Goten
und Burgunden könnten ohne Schaden wegfallen. Dafür sollte
der erste Teil ausführlicher behandelt werden. Auch an der
Sprache ist manches auszusetzen.

Es ist gewiss berechtigt, ihr etwas von altertümlicher
Färbung zu lassen, aber es ist in dieser Beziehung des Guten
zuviel geschehen. Der Stoff ist für die Schüler im dritten Schuljahr
schwierig genug, man sollte das Verständnis nicht durch altertümliche

Formen erschweren.
Die ganze Bearbeitung leidet an dem Fehler, an dem in der

Regel Auszüge aus grossen Gedichten leiden: Eine allzugrosse
Fülle von Personen und Begebenheiten ist eng zusammengedrängt,
so dass der kindliche Geist notwendig in Verwirrung geraten muss.
Nicht umsonst ist allen grossem epischen Gedichten das eigen, was
man „epische Breite" nennt. Nur die Ausführlichkeit der Erzählung
verhindert, dass eine zu grosse Masse von Vorstellungen in zu
rascher Folge auf den Geist des Hörers eindringt. Dem ist in
unserm Lesebuche viel zu wenig Rechnung getragen. Im ersten

Teü, dessen Mittelpunkt Siegfried ist, muss ausführlicher erzählt
werden, damit die Gestalt Siegfrieds den Schülern lebendiger ins
Bewusstsein trete; jetzt stirbt er, ehe das Interesse für ihn noch



62

recht erwacht ist. Im zweiten Teil muss die Erzählung vereinfacht

werden ; es treten dort zu viele neue Personen unter zu
ähnlichen Verhältnissen (lauter Zweikämpfe) auf.

So lange wir in unserm Lesebuche keine bessere Bearbeitung
haben, muss der Lehrer auf die Behandlung doppelten Fleiss
verwenden. Manche Lehrer aber scheinen die Nibelungen in der Schule
behandelt zu haben, ohne dieselben in einer andern Form als der
des vaterländischen Lesebuches zu kennen. Dass dabei nichts
herauskommen kann, sollte man einem Lehrer nicht erst sagen
müssen. Wer die Nibelungen in der Schule behandeln will, muss
den Stoff beherrschen, er muss das Gedicht im Original oder in
einer guten Uebertragung gelesen haben, gerade wie er, um

Schweizergeschichte zu lehren, sich nicht mit den geschichtlichen
Lesestücken im „Eberhard" begnügen darf.

Ich habe heute nicht auf den kulturgeschichtlichen Wert der

Nibelungen hingewiesen. Nur mit zwei Worten sei zum Schlüsse

ausgesprochen, dass die Nibelungen eine ganz vorzügliche
Vorbereitung für den Geschichtsunterricht bilden. Das kriegerische
Leben des Mittelalters, die Verhältnisse des Feudalstaates,
überhaupt die Zustände und Einrichtungen des Mittelalters treten hier
dem Kinde in einfachen Formen entgegen. Wenn es dann im
nächsten Schuljahr zur Schweizergeschichte kommt, wird es manche

Schwierigkeit, mit der man jetzt zu kämpfen hat, spielend
überwinden. Auch für den geographischen Unterricht bilden die
Nibelungen eine gute Vorbereitung. Der kindliche Geist wird aus der
Heimat in die Fremde geführt, ohne durch allzu viele fremdartige
Vorstellungen erdrückt zu werden.

So komme ich denn, ich mag die Sache betrachten, von welcher
Seite ich will, immer wieder zu dem Resultat, dass die Nibelungensage

sich sehr gut für die Volksschule eignet, jedenfalls viel besser
als die unzusammenhängenden Geschichtlein von den bösen Knaben
und den guten Mädchen, von den Kanarienvögelein und der
zerbrochenen Tasse mit ihrer Wassersuppenmoral.

Solche Stoffe mögen für die pädagogische Trägheit ein
gefundenes Fressen sein; man kann sie behandeln ohne vorher im
Geringsten nachgedacht zu haben, aber der Ertrag für das Geistesleben

der Kinder ist dann auch darnach. Heute sollte man doch

wenigstens darüber nicht mehr im Zweifel sein, dass es für alle
Gebiete des geistigen Lebens grosse Zusammenhänge zu gewinnen
.gilt.



63

Von diesem Gesichtspunkte aus betrachtet, bieten andere

Stoffe, die man vorgeschlagen hat, wie die grossem Erzählungen
von Christoph Schmid (Ostereier, Rosa von Tannenburg, Genovefa)
weit mehr, aber an die Nibelungen reichen sie weder bezüglich
ihres religiös-moralischen noch ihres kulturgeschichtlichen Gehaltes
heran ; die Nibelungen bieten insbesondere zur Patriarchengeschichte
manche wertvolle Parallele; wo gleichzeitig diese beiden Stoffe
behandelt werden, wird man häufig den einen durch den andern
in fördernder Weise beleuchten können.

Dass in den romanischen Kantonsteilen eine gewisse nationale

Abneigung gegen die Nibelungen herrscht, kann ich begreifen.
Aber für unsere romanischen Schulen ist nun eben ein nationaler
Stoff nicht zu finden, und einseitig germanisch sind doch

wahrhaftig die Nibelungen nicht. Das „Hohelied von der Treue" darf
gewiss auch in romanischen Landen gesungen werden.

Summa summarum : Wer aus den Nibelungen nichts zu machen

weiss, der ist zum Schulmeister verdorben.

•


	Die Nibelungen in der Volksschule

