Zeitschrift: Jahrbuch der Schweizerischen Gesellschatft fir Ur- und Friihgeschichte

= Annuaire de la Société Suisse de Préhistoire et d'Archéologie =
Annuario della Societa Svizzera di Preistoria e d'Archeologia

Herausgeber: Schweizerische Gesellschatft fir Ur- und Friihgeschichte
Band: 59 (1976)

Artikel: Das Dreieckzeichen auf helvetischen und helveto-romischen
Votivbeilchen : das Dreieck als Zeichen und Symbol in
vorgeschichtlicher Zeit

Autor: Maringer, Johannes
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-115795

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-115795
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Johannes Maringer

Das Dreieckzeichen auf helvetischen und helveto-romischen Votivbeilchen
Das Dreieck als Zeichen und Symbol in vorgeschichtlicher Zeit

Robert Forrer hat 1948 in einer verdienstlichen Arbeit
«Die helvetischen und helveto-romischen Votivbeil-
chen der Schweiz» darauf hingewiesen, daB nicht wenige
der Beilchen, manche in Hammerform, ein Dreieckzei-
chen eingraviert haben. Das Zeichen kommt sowohl als
geschlossenes wie als offenes Dreieck vor; aus helveto-
romischer Zeit tragen die Beilchen oft noch zusitzlich
Gotternamen (Abb. 1).

Zur Deutung des Dreieckzeichens kommen nach
Forrer in Betracht: Stammeszeichen, chronologisches
Merkmal, primitives Schriftzeichen oder Weihungs-
zeichen; doch wire noch eine weitere Spur zu verfol-
gen: «eine Vorliebe fiir die heilige Zahl Drei».

Allem Anschein nach war das Dreieck in der Sprache
der Verfertiger ein heiliges Zeichen, das sie als « Symbol
des Blitzes» auffassen mochten». Es ist ambivalent, dop-
pelwertig: ein Symbol des Blitzes auf den Beilchen, ein
Donnersymbol auf den Himmerchen. Forrer mdchte
dahinter eine Verbindung von Beil- und Hammerkult
sehen, eine Synthese von Blitz- und Hammergott,
deren Kult mdglicherweise von einigen helvetischen
Stimmen getrennt, von anderen vereinigt, gepflegt
wurde!.

0 4
.-*%?":CWI

b

Abb. 1. Votivbeilchen mit Dreieckzeichen: a helvetische; b helveto-
romische. Nach R. Forrer, 1948.

Bei einem Blick auf die gesamte vorgeschichtliche
Zeit zeigt sich, daB das Dreieck als Zeichen und Symbol
sehr alt und weit verbreitet ist.

Sein frithestes Auftreten geht in das Jungpaliolithi-
kum zuriick. Die damaligen Jiger-Kiinstler brachten es
an Hohlenwinden und auf Gegenstinden an. Sowohl
die geschlossene wie die offene Form kommt vor. All-
gemein werden diese trianguliiren Figuren von den For-

A A o

2

I
Abb. 2. Hohlenwandbild in Saint-Cirq, Dordogne, Frankreich.
Linge etwa 0,80 m. Nach A. Leroi-Gourhan, 1965.

schern als Darstellung der Vulva, als Pars pro toto oder
Abbreviatur fiir Frau angesehen. Dariiber hinaus diirf-
ten sie als weibliches Symbol, als Symbol der Fruchtbar-
keit gegolten haben. Durch den transzendierenden Hin-
weis auf die weibliche Fruchtbarkeit, den mehrenden
Nachwuchs oder Kindersegen, ja, iibertragen auf die
Welt der Jagdtiere, auf begehrte Wildvermehrung
wuchs es zu einem mit magischer Kraft aufgeladenen
Sinnzeichen. Einen sprechenden Bildbeleg haben wir in
einer Wandgravierung der Hohle Saint-Cirq in der
Dordogne, die sichtlich eine Wildvermehrungsszene
darstellt: links der Kopf eines Wisents, ihm gegeniiber
ein ithyphallischer Mann und zwischen ihnen groB das
weibliche Symbol (Abb. 2). Das Dreieckzeichen findet
sich sodann auf Tierzihnen, namentlich auf Eckzihnen
von Wildpferden (Abb. 3). Ihre gelegentliche Durch-
bohrung oder rundumlaufende Einkerbung weisen auf
Anhinger?, die wohl von Jigern als Jagdgliickzauber
getragen wurden, vielleicht auch von Frauen, um Kin-
dersegen zu erwirken.

Im Mesolithikum begegnet uns das Dreieck hiufig in
der Maglemosekultur Nordeuropas. Es findet sich ne-
ben Rauten-, Schachbrett- und Netzformen, schraffier-
ten Bindern, Fransen und Gritenstrich eingeritzt auf



186

v

Abb. 3. Dreieckzeichen auf Wildpferdzihnen. Nach A. Fr. May,
1962.

Geriten, wie knochernen Messergriffen, Netznadeln,
Hirschgeweihhacken und Knochenstibens. Von den
einen Forschern wird es als ein reines Ziermuster ange-
sehen, von anderen als ein magisches Zeichen, dessen
realer Prototyp die Tierfalle wart. So wire es wohl
mdglich, daB8 das Dreieckzeichen auf Geriten, die mit
Fischfang und Jagd zusammenhingen, den Maglemose-
leuten ein magisches Fang- und Jagdgliickzeichen be-
deutete. In mannigfach variierender Form findet es
sich sodann auf Bernsteinanhingern (Abb. 4). Diese
kostbaren Anhinger waren wohl kaum bloBe Schmuck-
stiicke, sondern Amulette. Sie luden erst recht zur An-
bringung von Symbolzeichen und zur Aufladung mit
Symbolkriften ein. Hier kénnte das Dreiecksymbol
iiber seine allgemeine Verwendung zu einem Gliicks-
und Heilszeichen aufgestiegen seins.

Auch den Menschen des Neolithikums in fast ganz
Europa war das Dreieckzeichen bekannt und vertraut.
Es zeigt sich vor allem auf den nun auftretenden Ton-
gefiBen, die der Kunst allgemein, der reinen wie der
symboltrichtigen, ein neues Betitigungsfeld boten. Fer-
ner erscheint es auf Kultgeriten, auf Idolplatten und
Idolfiguren, an Felswinden und an den Winden mega-
lithischer Grabanlagen. Seine weite Verbreitung und
verschiedenartige Verwendung legen nahe, daB seine
Funktion nicht einheitlich war, hier reines Zierelement®,
dort Symbol, nicht selten auch ein zum Zierelement ab-
gesunkenes Symbol sein mochte. Zudem ist zu beach-
ten, daB den neolithischen Bauern eine andere Geistig-

Abb. 4. Bernsteinanhinger aus Dinemark. Nach A. Marshack, 1972.

Johannes Maringer: Das Dreieckzeichen auf helvetischen und helveto-romischen Votivbeilchen

keit und Ideologie eigen waren, die jetzt dem Dreieck-
zeichen einen neuen Sinngehalt geben konnten.

Es zeigt sich vornehmlich auf VorratsgefdBen der
meisten Bauernkulturen von Nordeuropa iiber Mittel-
europa bis nach Osteuropa hinein. Auffallend oft
kommt es am Halsumbruch vor in Form hingender
Dreiecke unter Umschniirungslinien (Abb. s), die
weibliche Halsgehinge nachzuahmen scheinen. Der
Gehingecharakter wird manchmal noch unterstrichen

Abb. 5. GefiB der schwedischen Wohnplatzkultur. Hohe 19 cm.
Nach Fr. Eppel, 1958.

durch zwischen den Dreiecken herabhingende Zier-
schniire. Wie Funde aus Gribern der Wetterau am
unteren Main zeigen, trugen die Menschen dort Hals-
schniire, an denen flache, aus Tonschiefer gefertigte
Dreiecke hingen. Man darf an ihrem bloBen Schmuck-
charakter zweifeln; eher waren sie von Lebenden und
Toten als Amulette oder Talismane getragen worden.
Weder die Muster auf den GefiBen noch die Tonschie-
ferdreiecke der Wetterau geben eigentliche Beilformen
wieder, so daBB man schwerlich von Beilsymbolen spre-
chen kann. Thre Deutung bleibt vorerst offen.

In der Téroskultur Ungarns kommen auf GefiBen
offene Dreiecke vor, deren Seitenschenkel sich schnei-
den und bogenfdrmig enden. Hier besteht kein Zwei-
fel, daB sie hornerverzierte Dachfirste darstellen und auf
den GefiBen Haussymbole waren. In dreistufiger An-
ordnung und alternierend, so daB die Zwischenriume
helle Dreiecknegative bilden, findet sich das stehende
Dreieck auf bemalten Tassen Oberitaliens. Es wirkt wie
ein dekoratives Muster; bemerkenswert bleibt jedoch
die Dreierbetonung : Dreiecke und Dreistufen. Ob darin
nicht etwas von einer Vorstellung der heiligen Zahl
Drei zum Ausdruck kommt, méglicherweise abgesun-
ken in ein reines Ornament: Licht auf die Bedeutung
des stehenden Dreieckes diirften Muster auf Henkelkrii-
gen aus den Pfahlbauten des Laibacher Moores in
Osterreich werfen. Es besteht aus zwei groBen, iiber-
einandergestellten Dreiecken, deren Schenkel auf der
Innenseite mit kleinen schraffierten Dreiecken besetzt

sind (Abb. 6). Sollte hier bloB ein flichenfiillendes



Johannes Maringer: Das Dreieckzeichen auf helvetischen und helveto-rémischen Votivbeilchen 187

Abb. 6. Henkelkrug aus dem Pfahlbau Laibach, Jugoslawien. Hohe
13 cm. Nach Fr. Eppel, 1958.

Ornament vorliegen oder nicht wahrscheinlicher ein
Symbol: Man konnte etwa an eine Darstellung des
Weltenberges, iiberragt vom Himmelsberg, denken. In
diese Richtung konnte auch die Verzierung auf einem
eigenartigen TongefiB der Seskloskultur in Griechen-
land weisen (Abb. 7). Sie gibt in stufenartigem Auf-
bau ein Dreieck wieder, das an die Zikkurats, die berg-
artigen Stufenbauten in Mesopotamien, erinnert.

Abb. 7. Bemaltes Tongerit aus Dimini, Sesklokultur, Thessalien.
Nach Fr. Eppel, 1958.

Hiufig kommt das Dreieck in kultischem Bezug vor.
So findet es sich auf Kulttrommeln Mitteldeutschlands
zusammen mit anderen als Symbole gedeuteten Zei-
chen, wie Strahlensonnen, konzentrischen Kreisen und
Kreuzen. Man darf daraus schlieBen, daB auch das
Dreieckzeichen fiir die Besitzer ein heiliges Zeichen war.
Sodann ist aus K6kénydomb in Ungarn ein dreieckiges
Tongebilde von §3 cm Linge, 46 cm Héhe und 18,5 cm
Breite zu nennen. Die Frontseite ist reich verziert, und
an ihrer Basis ist ein Dreieck ausgespart, in dessen Mitte
ein menschliches Gesicht eingeschnitten ist (Abb. 8).
Nach erster Deutung stellt es einen Altar dar, nach

Abb. 8. Tongebilde (Idol oder Altar) aus Kokénydomb, Ungarn.
Linge 53, Hohe 46, Breite 18,5 cm. Nach M. Tulok.

neuerer ein Idol, und zwar das einer Berggottin?. Es
kommt auch auf freistehenden Tonfigurinen oder Ido-
len Ungarns vor, sowohl in Form aneinandergereihter
Hingedreiecke wie mit den Spitzen aufeinanderge-
stellt, dhnlich Sanduhren. Letztere Form findet sich
auch auf Bilderfelsen Spaniens, wo sie angeblich Ahnen-
figuren sind. Warum dem K&rper die doppelte Drei-

Abb. 9. Schieferplattenidol aus Vale de Chelas (Lissabon), Portugal.
Hohe 9 cm, Breite 6,5 cm. Nach G. Zbyszewski, 1957.



188 Johannes Maringer: Das Dreieckzeichen auf helvetischen und helveto-romischen Votivbeilchen

Abb. 10. Grabplatte aus Petit-Chasseur, Schweiz. M 1:12. Nach O.-]. Bocksberger, 1971.

eckform gegeben wurde, kdnnte mit dem BewubBtsein
des Dreieckes als eines heiligen Zeichens zusammen-
hingen. In Lepenski Vir am Eisernen Tor, Jugoslawien,
hat man bei den Hausherden aufrecht im FuBboden
anthropomorphe und zoomorphe Steinskulpturen ge-
funden; mehrmals war um den Herd ein Kranz von
Dreieckfiguren aus Steinplatten aufgestellt. Reiche
Dreieckmusterung weisen die Schieferplattenidole Por-
tugals auf8. Sie schmiicken wie ein Zeremonialgewand
die Vorderseite (Abb. 9). Man kann von reinem Dekor
sprechen, doch diirfte es wahrscheinlicher sein, daB fiir
die damaligen Menschen die Dreieckmusterung in
innerem Bezug zu dem Idol stand und auch der sakralen
Sphire angehdrte. Dreieckzeichen, manchmal mit einem
inneren, manchmal mit einem ZiuBeren Strichansatz,
sind sodann von den Winden spanischer Dolmen be-
kannt. Man hat sie als Abbilder triangulirer kupferzeit-
licher Dolche gedeutet®. Sie waren kaum Ersatz fiir
Grabbeigaben, vielmehr wird man an Schutzzeichen
denken miissen. Hiufig werden Dreiecke, leiterformig
gereiht, an den Winden megalithischer Grabbauten

Irlands und Englands angetroffen. Sie scheinen heilige
Zeichen gewesen zu sein, die die Grabanlage sakrali-
sierten und Schutz den Toten geben sollten. Reiche
schematisierte Dreieckmusterung haben wir schlieBlich
noch aus Petit-Chasseur bei Sitten, Schweiz, auf ur-
spriinglich freistehenden Stelen, die sekundir als Grab-
platten verwendet worden sind (Abb. 10). Thre Muste-
rung ist zu den Schieferidolen Portugals in Bezichung
gebracht worden™. Schweizer Pfahlbauten haben
Dreieckanhinger aus Stein und Kupfer geliefert. Wur-
den sie nur der iuBeren Form wegen getragen, oder
bedeutete das Dreieck nicht vielleicht ein heiliges Zei-
chen, als Anhiinger ein wirksames Amulett oder einen
Talisman 2

In der Bronzezeit war das Dreieckmuster auBeror-
dentlich beliebt. Es zeigt sich auf GefdBen, Speerspitzen,
Dolchen, Beilen, Nadeln, Arm- und Halsringen. Allge-
mein sieht man darin reine Verzierungsmuster'*. Doch
gilt das nicht, wo es isoliert, wie auf Felsblocken im
Gebiet von Lavelanet im Departement Ariége, Frank-
reich, angebracht ist2. In Cerny Vil bei Prag, Tsche-



Johannes Maringer: Das Dreieckzeichen auf helvetischen und helveto-rdmischen Votivbeilchen

Abb. 11. Kultgegenstand (Altar?) aus Ton mit plastischer Verzierung
aus der Tumuluskultur von Cerny Vil bei Prag, Tschechoslowakei.
M etwa 1:2. Nach E. und J. Neustupny, 1961.

choslowakei, wurde es einmal zentral auf der Vorder-
seite eines Tongebildes, das als Altar gedeutet wird, ge-
funden (Abb. 11). Reste von verbranntem Getreide und
von Opfertieren erhirten die Deutung®. Hier liegt
wohl kein Zweifel vor, daB das Dreieck das verehrte
Symbol darstellte. Bei Kli€evac in Jugoslawien wurde
in einem Grabhiigel die 34 cm hohe Tonfigur einer
reich geschmiickten Frau gehoben (Abb. 12). Auffal-
lend oft erscheint im Schmuck, dem Brustgehinge wie
auch Zopfgehinge, das Dreieckzeichen. Man hat von
Amulettbehang gesprochen™. In Tészeg, Ungarn, stieB

| ‘N}\a\g@‘f‘
VTN

I
I

Abb. 12. Tonfigur aus Klicevac, Jugoslawien. 34 cm. Nach G. Kos-
sak, 1954.

gl \ Q‘\ \\g “\m\%
AN
"‘ﬂlm ‘v’n‘hﬁ%ﬁﬁmm\n»\m‘»\\“\‘

A
I,

189

man auf runde Feuerherde, von hohen Tonwinden
eingefaBt, auf deren AuBenwinden Rhomben, Kreuze
und Dreiecke eingeritzt sind. Einen Hinweis auf ihre
Deutung scheinen uns andere Funde aus Ungarn zu
geben. In Lengyel wurde an der Siidseite einer Hiitte
ein Feuerbock mit gegabelten Enden gefunden, der von
achtzig im Halbkreis angeordneten Tonpyramiden um-
stellt war. In einer anderen Wohnstitte zeigten sich
solche Tonpyramiden zusammen mit vier Feuerbcken.
Sie erscheinen so als stindige Begleiterinnen der Feuer-
bocke, die in Lengyel wohl Kultgebilde waren. Bei den
Tonpyramiden, kantigen Dreieckgebilden, liegt es
nahe, daB sie lodernde Flammen symbolisierten?s.

)

IR

2IPP
|

i o9 @, i

Y o %) (wd () (1) T4

SRED B LB
S

(wa) (W) (w)
4 9508499094 ¢giese
v D Y Y R IR AL
YA ’C S S COSD
(A | i ACIEW

\‘-)‘\7) )

Abb. 13. Zweiteiliges Brustgehinge aus Bronze von Ancona, Italien.
Nach L. Pigorini, 1911.

In der letzten Vorgeschichtsperiode, der Eisenzeit,
zeigen sich Dreieckanhinger viel und weit verbreitet.
Sie kommen mit gerader, gezackter und schwanzartiger
Basis vor; in einigen Fillen mit menschlichen Armen,
anthropomorphisiert. Sie wurden wohl als Amulette
getragen. Gegen Beilsymbole spricht ihre Form. Die
anthropomorphen Stiicke deuten auf eine Gottheit.
Doch ist die Anthropomorphisierung zu diirftig und
allgemein ausgefiihrt, als daB man auf eine bestimmte
Gottheit schlieBen konnte’s.

Als eigenartiges Kompositionselement erscheint das
Dreieck auf einem zweiteiligen Prunkgehinge aus
Bronze, das einst wohl auf einer stofflichen Unterlage




gAWX
!

Abb. 14. Gravierung auf einem Geschiebeblock aus Lampersdorf in
Schlesien, Polen. M etwa 1:4. Nach E. Petersen, 1936.

aufgeniht war (Abb. 13). Es stammt aus einem frith-
eisenzeitlichen Frauengrab bei Ancona an der Adria. In
seinem oberen Teil steht auf einem mit kleinen Drei-
ecken verzierten, altarartigen Aufbau, von Vogelkdp-
fen flankiert, eine birnenférmige Scheibe, von einem
Band mit kleinen Dreiecken gesiumt, die gleich einer
Gloriole ein Kreuz mit betonten Dreieckarmen um-
schlieBt’”. In diesem Prunkgehinge die spezielle Be-
deutung des Dreieckzeichens zu bestimmen diirfte
schwer sein.

Einen Fingerzeig konnte ein Fund von Lampersdorf
in Schlesien bieten. Dort wurde in einem Acker ein
Geschiebeblock mit tiefen Einritzungen vorgefunden.
Dargestellt sind ein dachartiges Gebilde, das in mehrere
Dreiecke eingeteilt ist, links davon ein Tannenzweig,
darunter eine FuBsohle und rechts eine Hirschfigur
(Abb. 14). Hirsch und FuBsohle sind bekannte Sym-
bole, ersterer wegen des strahlenartigen Geweihes ein
Sonnensymbol, letztere als Symbol einer Theophanie’s.
In diesem Zusammenhang diirfte das mit Dreiecken ver-
zierte Gebilde ein Symbol des Himmels sein. Hatte hier
nicht ein Bauer - die Zeichnungen wirken unbeholfen,
wie von schwerer Hand ausgefiihrt — seinen Dank fiir
das wohlwollende Niedersteigen der himmlischen
Macht zum Ausdruck gebracht: Offenbar hatte er den
«heiligen Stein» in seinem Acker aufgestellt, mit der
Bitte um Wiederkehr des himmlischen Segens.

Wir haben in dem Dreieck ein altes und weitverbrei-
tetes Zeichen und Symbol der vorgeschichtlichen Zeit
erkannt. Seine Funktion war verschieden, teils orna-
mentales Zeichen, teils Symbol. Aber auch als Symbol
ist es nicht einsinnig gewesen. In einigen Fillen trat der
Symbolsinn mehr oder minder klar zutage, in anderen
blieb er uns verschlossen. Wenn wir zu unserem Aus-
gangspunkt, den spiteisenzeitlichen Votivbeilchen der
Schweiz, zuriickkehren, so kénnen wir der Deutung
Forrers als Weihungszeichen zustimmen. Aber mit
Blitz- und/oder Donnerkult diirfte es nicht zusammen-
gehangen haben. Dagegen sprechen vor allem die na-
mentlichen Widmungen der spiteren gallo-rémischen

Johannes Maringer: Das Dreieckzeichen auf helvetischen und helveto-rémischen Votivbeilchen

Stiicke. Die Beilchen und Himmerchen waren Votiv-
fabrikate, die, durch die Dreieckzeichen mit sakralisie-
renden Marken gezeichnet, einen besonderen sakralen

Weihungscharakter erhielten.
Johannes Maringer
Anthropos-Institut
D-5205 St. Augustin

1 Forrer, R.: Die helvetischen und helveto-rémischen Votivbeilchen
der Schweiz. Schriften des Institutes fiir Ur- und Frithgeschichte
der Schweiz s, 14, 18/19, 44—46. Basel (1948).

2 May, A. Fr.: Der Schmuck aus jungpaliolithischen Bestattungen
in Frankreich und Ligurien, 82, 96. Bern (1962).

3 Clark, J.G.D.: The Mesolithic Settlement in Northern Europe,
Fig. §7-62. Cambridge (1936). Ders.: Die Mittelsteinzeit. Historia
Mundi (Hrsg. F. Valjavec) I, Bern (1952). 318-345 (340/41) Zu
neueren Funden siche Althin, C. A.: New Finds of Mesolithic Art in
Scania (Sweden). Acta Arch. 21, 1950, 253-260. Liversage, D.:
Ornamented Mesolithic Artefacts from Denmark. Acta Arch. 37,
1966, 221-237.

4 Hultén, E.: Magiska Ornament i Mesolithicum ? Fornvinnen 1959.
193-225. Zotz, L.F.: Neue mittelsteinzeitliche «Lochstibe» aus
Norddeutschland, ihre altsteinzeitlichen Vorliufer und ihre Ver-
wandtschaft zu Spitzhauen. IPEK 13/14 1939/40, I-22.

s Marshack, A.: The Roots of Civilization, 363. London 1972.
Nach ihm bezeichnen die oberen Dreiecke Berge, die Zeichen
darunter Wasser, Wasservogel, Fischnetze und Fischreusen.

6 Nach Scheltema, F.A.: Die Kunst unserer Vorzeit, 94-106, Leip-
zig (1936), soll sich das Dreieckmuster aus der Winkellinie und dem
Winkelband durch nachtrigliche Fiillung der Felder entwickelt
haben und ein rein geometrisches Zierelement darstellen.

7 Tulok, M.: A Late Neolithic Idol of conical Type. Acta Arch.
Hung. 23, 1973, 5-7.

8 Zbyszewski, G.: Comparaison entre une plaque de chiste gravée
de Lisbonne et une autre de la province de Huelva. Comunicagées
dos Servigos Geoldgicos de Portugal 38, 1957, 459—463.

9 Obermaier, H.: El Dolmen de Soto, 18. Madrid (1924).

10 Bocksberger, O.-J.: Nouvelles recherches au Petit-Chasseur, 2 Sion
(Valais, Suisse). JbSGU 56, 1971, 77-99.

11 Scheltema, F. A.: «Dreieckmuster». Ebert RLV I, 1924, 454. Siche
auch GeBner, V.: Die geometrische Ornamentik des spitbronze-
zeitlichen Pfahlbaukreises der Schweiz, 47-50. Varese (1948).

12 Tricoire, J.: Les gravures rupestres de la région de Lavelanet
(Aritge). Bull. Soc. Préh. de I’'Ari¢ge 2/3, 1947, 25—-60.

13 Neustupny, E. and J.: Czechoslovakia before the Slavs, 116.
London (1961).

14 Kossack, G.: Studien zum Symbolgut der Urnenfelder- und Hall-
stattzeit Mitteleuropas, 9. Berlin (1954).

15 Gimbutas, M.: Bronze Age Cultures in Central and Eastern
Europe, 204. The Hague 1965. Maringer, J.: Das Feuer in Kult
und Glauben der vorgeschichtlichen Menschen. Anthropos 69,
1974, 91/92.

16 Kossack, G. (wie Anm. 14): 42, 76.

17 Pigorini, L.: Bull. Pal. Ital. 37, 1911, Fig. E. Siche auch Maringer,
J.: La croce come simbolo nei tempi preistorici. Annali Lateranensi
29, 1965, 42.

18 Petersen, E.: Ein Geschiebeblock mit Ritzungen aus der frithen
Eisenzeit Schlesiens. Nachrbl. f. deutsche Vorzeit 12, 1936, 53/54.
Ders.: Die Steinritzung von Lampersdorf. Altschles. Bl. 12, 1937,
9/10.

Bildquellen
Abb. 1 Forrer, R.: Die helvetischen und helveto-rémischen Votiv-
beilchen der Schweiz, Basel (1948). Taf. II: 14, 13; III:
1,3 25,6
Abb. 2 Leroi-Gorhan, A.:Préhistoire de ’art occidental Paris (1965),
360, Fig. 360, 361.



Johannes Maringer: Das Dreieckzeichen auf helvetischen und helveto-rémischen Votivbeilchen

Abb. 3 May, A.F.: Der Schmuck aus jungpaliolithischen Bestat-

Abb.
Abb.
Abb.

Abb.
Abb.

tungen in Frankreich und Ligurien, Bern (1962), Taf. 26: 13,
4,1, 3, 16, 18, 25.

Marshack, A.: The Roots of Civilization, London (1972).
Fig. 222 (S. 363).

Eppel, F.: Fund und Deutung, Wien-Miinchen (1958), Abb.
144. Gimbutas, H. : The Prehistory of Eastern Europe, Cam-
bridge, Mass., U.S.A., Teil I, Fig. 79, 1, 2.

Eppel, E.: loc. cit., Abb. 172, 1.

Ebert: Reall. I, Taf. 8d.

Naturhist. Museum Wien, Idole, 1972, Taf. 21. Tulok,
M.: A Late Neolithic Idol of Conical Form. Acta Arch.
Acad. Scient. Hung. 23, 1971, Taf. I.

191

Abb. 9 Zbyszewski, G.: Comparaison entre une plaque de chiste

Abb.
Abb.
Abb.

Abb.

Abb.

I0

II

12

13

14

gravée de Lisbonne et un autre de la province de Huelva.
Comunicagdes dos Servigos Geoldgicos de Portugal 38, 1957.
Bocksberger, O.-].: Nouvelles recherches au Petit-Chasseur,
A Sion (Valais, Suisse). JSGU 56, 1971, Fig. 18.
Neustupny, E. and J.: Czechoslovakia before the Slavs.
A.P.P. London (1961), 22, 117, Fig. 34.

Kossak, G.: Studien zum Symbolgut der Urnenfelder- und
Hallstattzeit Mitteleuropas, Berlin (1954), Taf. 3, 4, 4a.
Maringer, J.: Das Kreuz als Symbol in vorgeschichtlicher
Zeit. Festschr. In Verbo tuo, St. Augustin. 1963, Fig. 24.Nach
Pigorini, L.: Bull. Pal. Italiana 37, 1911, Fig. E.

Petersen, E.: Ein Geschiebeblock mit Ritzungen aus der
frithen Eisenzeit Schlesiens. Nachrbl. f. deutsche Vorzeit 12,

1936, 53/54.



	Das Dreieckzeichen auf helvetischen und helveto-römischen Votivbeilchen : das Dreieck als Zeichen und Symbol in vorgeschichtlicher Zeit

