
Zeitschrift: Jahrbuch der Schweizerischen Gesellschaft für Urgeschichte =
Annuaire de la Société suisse de préhistoire = Annuario della Società
svizzera di preistoria

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft für Urgeschichte

Band: 48 (1960-1961)

Artikel: Der Wochensteckkalender von Eschenz-Tasgetium und die Verehrung
der Wochengötter

Autor: Urner-Astholz, Hildegard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-114701

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-114701
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Der Wochensteckkalender von Eschenz-Tasgetium
und die Verehrung der Wochengötter

Von Hildegard Urner-Astholz

Mit i Tafel

Am Ausfluß des Rheins aus dem Untersee lag gegenüber der Insel Werd der gaUo-
römische Vicus Tasgetium. Die Ortschaft erstreckte sich in ihrem Kern auf dem Areal
des heutigen thurgauischen Dorfteils Unter-Eschenz, in dessen Namen die einstige
römische Ortsbezeichnung weiterlebt. Nach der Erstellung der römischen Rheinbrücke
dehnte sie sich auch auf das rechte Flußufer aus, das im frühen Mittelalter in den Besitz

der Stadt Stein kommen sollte1.

In unmittelbarer Nähe des Eschenzer Brückenkopfes hatte in der hadrianisch-
antoninischen Epoche ein unternehmender Händler ein Verkaufsmagazin für keramische
Waren eingerichtet. Im oberen Stockwerk seines Geschäftes befand sich glattes und
reliefiertes SigiUata-Geschirr aus den obergermanischen Manufakturen Ittenweiler und

Heiligenberg, während im unteren Raum ein reiches Sortiment an meistens aus lokalen
Werkstätten stammender Gebrauchsware feil gehalten wurde*. Unter diesem einfachen

Tongeschirr fiel ein kleiner, konisch geformter Gegenstand aus gelblichem Ton mit
Spuren von Silberglimmer auf, der eine Reihe von Löchern aufwies. Von der 6 cm
langen Oberkante zogen sich zwei schräge Seitenflächen abwärts, die unten eine offene

Standfläche von 5,7:3,2 cm bildeten. In den oberen Teil der einen Schrägseite waren
in horizontaler Anordnung sieben runde Löcher gebohrt (Tafel 4).

Um ein Salbgefäß, wie das Gebilde zunächst provisorisch bezeichnet wurde3, konnte
es sich nicht handeln. Vielmehr hat man hier einen primitiven Wochensteckkalender vor
sich, bei dem durch Einstecken eines Stäbchens in eines der Löcher der jeweilige
Wochentag festgehalten wurde4. Da die Löcher klein sind und dicht beieinander liegen,
konnte kaum - wie wohl sonst auch - ein spitz auslaufender Knopf zur Markierung
verwendet werden. Damals orientierten sich also die gaUo-römischen Bewohner des

rätischen Grenzortes Tasgetium nach der Siebentagewoche, und zwar, entgegen der

Annahme von Felix StäheHn, schon vor der Mitte des zweiten Jahrhunderts5.
Die Woche von sieben Tagen war weder keltisch noch römisch, sondern hatte sich

aus dem Orient unter dem Einfluß des Hellenismus über Syrien, Ägypten und Klein-
1 Vgl. Hildegard Urner-Astholz, Der Ortsname Tasgetium und seine Entwicklung zu Eschenz, JbSGU

ji, 1939, 1570". Zur Geschichte von Tasgetium vgl. H. Urner-Astholz, Die römerzeitliche Keramik
von Eschenz-Tasgetium, Thurg. Beiträge 78, 1942, und den Abriß der Verfasserin in Geschichte der
Stadt Stein am Rhein, Bern 1957, 20-41, mit Situationsplan.

a Die römerzeitliche Keramik, Thurg. Beiträge 78, 1942, 24-93.
3 a. a. O., 90f. und Abb. Tafel XXVII, 6 und 6a.
4 Vgl. den Artikel der Verfasserin in der «Neuen Zürcher Zeitung» Nr. 79, 11.Januar 1957:

«Wochensteckkalender und Wochengötter.» Der Eschenzer Wochensteckkalender befindet sich heute im
Heimatmuseum Steckborn TG.

5 Felix Stähelin, Die Schweiz in römischer Zeit, 3. Aufl., Basel 1948, 568.



44 Hildegard Urner-Astholz

asien nach dem Westen des römischen Imperiums verbreitet. Sie war aber nicht aHein

als Abfolge einer bestimmten Anzahl von Tagen angenommen worden, sondern zugleich
mit der Verehrung der sieben Planetengötter. Denn bereits in ihrem Ursprungsland
Babylonien hatte sich die Woche zur Planetenwoche entwickelt, in der jeder Tag als

von einem der sieben Planetengötter beherrscht vorgestellt wurde, und zwar bestimmte

derjenige Planet über den Tag, dem die erste Stunde des Tages gehörte. Einzig das Volk
Israel hatte es, durch seinen Monotheismus gestärkt, vermocht, die Siebentagewoche
ohne den babylonischen Gestirnkult zu übernehmen, obwohl einer seiner bedeutsamsten

Kultgegenstände, der siebenarmige Leuchter, der PlanetensymboHk entstammte.
Die Namen der ins Römerreich eingedrungenen Wochengötter lauteten : Saturn, Sol,

Luna, Mars, Merkur, fupiter und Venus. Diese altbekannten römischen Götter wirkten
hier aber nicht in freier Weise als einzelne Gottheit mit jeweils besonderer Eigenschaft,
sondern sie bestimmten im Planetenverband in eherner Bindung fataHstisch das Schicksal

der Menschen. Die orientaHsche Reihenfolge der Wochengötter begann bald mit Luna,
bald mit Sol, da beide im Orient von jeher größte Verehrung genossen6. Dem
verschiedenfarbigen Licht entsprechend wurde jedem Planeten eine bestimmte Farbe

zugeteilt, wie es in eigenartiger Weise die sieben Ringmauern bestätigen, mit denen der

medische König Deiokes nach der Erzählung Herodots die Stadt Ekbatana umgeben
ließ. Die jeweüs erhöhte Brustwehr der Mauern war dort mit den Farben der Planeten

gestrichen: die erste, dem Saturn gehörige weiß, die zweite dunkel, die dritte purpurfarbig,

die vierte blau und die fünfte hellrot; die sechste hatte als dem Mond geweiht
eine versilberte, und die siebente, dem Sonnengott heilige eine vergoldete Brustwehr
erhalten7. Ebenso trugen die sieben Stockwerke des mächtigen babylonischen Tempelturms

von Birs Nimrud, mit dem anscheinend der Belostempel bei Herodot gemeint ist,
die Farben der Planeten mit Luna an der Spitze abwärts bis Saturn8. Im Zusammenhang
mit dem Planetenkult dürften auch die sieben Tore der phönizischen Stadt Theben

stehen, deren erstes als Mondtor bezeichnet wurde9.
Die Römer begannen ihre Woche mit Saturn, weil er als der am weitesten entfernte

Planet galt und die längste Umlaufszeit benötigte. Dabei hat vielleicht auch mitgespielt,
daß Saturn-Kronos im griechischen Raum schon früh als Vertreter des HeHos galt.
Die Griechen hatten im 4. Jahrhundert v. Chr. unter mesopotamisch-syrischem und

ägyptischem10 Einfluß den Planeten Götternamen beigelegt. Indem sie aber stets die

Bezeichnung «Stern der Aphrodite», «Stern des Kronos» wählten, kam darin die

Auffassung der Planeten als Vertreter der Gottheit zum Ausdruck. Die Planetenwoche ist
dem griechischen Geist immer fremd gebHeben, so daß sie auch im hellenischen Mutter-

6 Vgl. Franz Cumont, Textes et monuments figurés relatifs aux mystères de Mithra, Brüssel 1899, 121.
7 Herodot 1,98. Die ersten fünf Farben werden dort mit leukos, melas, phoinikeos, kyaneos und sandarakinos

bezeichnet.
8 Vgl. Haug, Die Wochengöttersteine, Westdeutsche Zeitschrift für Geschichte und Kunst IX, 1890, 21,

und J. Brandis, Die Bedeutung der sieben Tore Thebens, Hermes II, 1867, 263, ferner Herodot I, 181.
9 J. Brandis, Die Bedeutung der sieben Tore Thebens, a. a. O., 266if.
10 Herodot nennt die Monats- und Tagesgötter sowie die astrologische Determination aus der Genitur

eine Erfindung der Ägypter (II, 82).



Der Wochensteckkalender von Eschenz-Tasgetium und die Verehrung der Wochengötter 45

land kaum Eingang gefunden hat. Erst der HeUenismus schuf in der griechisch sprechenden

Welt die Voraussetzungen für den Kultus der Planeten als Götter. Mit ihm setzte
sich allmählich die abgekürzte Namensform durch, da nun der Stern nicht mehr als

Dolmetscher der Gottheit diente. Vielmehr entsprach jetzt die Identifizierung der Gottheit

mit ihrem Stern der gewandelten astrologischen Anschauung und kam zugleich
dem praktischen Bedürfnis der Horoskopsteller für ihre ohnehin sehr kompHzierten
Berechnungen entgegen. Ein frühes literarisches Zeugnis für die Bezeichnung eines

Wochentags durch den Planetennamen findet sich in einem Gedicht Tibulls aus den

Jahren 23-20 v. Chr.11

Die «Chaldäer» nisteten sich in Rom und Italien ein, wurden aber 139 v. Chr. von
dort vertrieben. Aber obwohl weiterhin offizieU verfolgt, waren sie heimlich begehrt
und inoffiziell geduldet, so daß ihr Einfluß stetig wuchs. Für diese Entwicklung ist die

Stoa nicht ohne Mitverantwortung, weil sie auf Grund ihrer Lehre von der sympatheia
und vom hegemonikon eine gewisse VorHebe zur Astrologie hegte. Dazu kam, daß sich

im Friedensreich des Augustus überhaupt die Unterschiede der einzelnen Völker
nivellierten. Ein solches Zeichen der Entnationalisierung ist die Verbreitung der Planetengötter

als Wochenbeherrscher; denn sie Heßen ja ihr Licht aUen Völkern ohne Unterschied

leuchten.

Der Kultus der Tagesgötter fand auch schon früh am Kaiserhofe Eingang. Obwohl
Agrippa die Astrologen aus Rom vertrieb, ließ er sich selbst mit Octavian bei dem

Mathematiker Theogenes in ApoUonia das Horoskop steUen12. Die gleiche zwiespältige
Haltung behielten die julisch-claudischen Kaiser, ja auch Vespasian bei. Schon damals

befand sich in Rom unweit der einfachen Geburtsstätte des späteren Kaisers Titus ein

Septizonium, ein Haus der sieben Planetengötter13. In Pompeji erstrahlten die Büsten
der Wochengötter in einer Wandmalerei des vierten Stils14, und in der Hafenstadt
Puteoli kündete einige Jahrzehnte später eine Inschrift auf dem Marktplatz von ihrer
Verehrung15. Im Circus standen die Altäre der Wochengötter16. Trajan führte sie als

SchutzheiHge in seine Thermen ein17 und erinnerte damit an das Theater von Milet,
wo in sieben kleinen Nischen die Symbole der Planeten und eine an diese gerichtete
Bittinschrift angebracht war18. Später baute der große Constantin eine Thermenanlage

11 Tibull I, 3, 18 : Saturnive sacram me tenuisse diem.
12 Sueton, De vita Caesarum, Divus Augustus 94, 12. Dieser aufschlußreiche Bericht sei hier im Wortlaut

zitiert: In secessu Apolloniae Theogenis mathematicipergulam comité Agrippa ascenderat; cum Agrippae, qui
prior consulebat, magna etpaene incredibiliapraedicerentur, reticere ipse genituram suam nee velie edereperseverabat,
metu acpudore ne minor inveniretur.Qua tarnenpost multas adhortationes vix et constanter edita exilivit Theogenes

adoravitque eum. Tantam mox fiduciam fati Augustus habuit, ut thema suum vulgaverit nummumque argenteum
nota sideris capricorni, quo natus est, percusserit.

13 Sueton, Titus I: Titus... natus est...prope septizonium sordidisaedibus. Sueton schrieb während der Epoche
Hadrians.

14 Eine Beschreibung bei Haug, Die Wochengöttersteine, 4of., eine Abbildung bei Heibig, Wandgemälde
der vom Vesuv verschütteten Städte Kampaniens, 200, Nr. 1005.

15 CIL V, p. 218; vgl. Ernst Maass, Die Tagesgötter in Rom und den Provinzen, Berlin 1902, 265.
16 Nach einem Bericht des Byzantiners Johannes Lydus, De mensibus I, p. 4f., im Wortlaut zitiert bei

Ernst Maass, Die Tagesgötter, 166.
17 E. Maass, a. a. O., 160. l8 a. a. O., 244.



46 Hildegard Urner-Astholz

in Konstantin Opel, bei der sieben Nischen und zwölf Säulenbogen die Wochengötter
und den Tierkreis versinnbildlichen sollten19. Im Jahre 146 ließ Antoninus Pius in
Alexandria auf sieben Münzen die Büsten der Tagesgötter im Verein mit den Zodiakal-
zeichen prägen20, wie denn überhaupt in jener Epoche die Astrologie so recht zur Blüte
kam. Die severischen Kaiser verHehen ihrer Sternenverehrung offizieUen Ausdruck,
indem Septimius im Jahre 203 ein großartiges Septizonium am Fuße des palatinischen
Hügels erbaute21. Da sich dessen Front nicht mehr nach Forum und Palatin wandte,
sondern in entgegengesetzter Richtung in die Ferne schaute, waren damit die alten
römischen Götter entthront und die Stadt und das Reich unter die Schutzherrschaft der

orientalischen Planetengottheiten gesteHt. Aus dem lateinisch und griechisch abgefaßten
Schulbuch des Grammatikers Dositheus vom Jahre 207 lernten fortan die Schüler die

Namen der Wochengötter22. So war, wie der Dichter Juvenal schon zur Zeit Trajans
geklagt hatte, «der syrische Orontes in den Tiber eingeströmt»23.

Das Christentum begegnete dem Wochengötterkultus und Planetendienst von Anfang
an mit Verachtung und Polemik. Paulus warnte die Galater und Korinther in seinen

Briefen, und später führten christliche Apologeten und kirchliche Würdenträger wie
TertuUian, Clemens Alexandrinus, Tatian und PriscilHan und noch am Ende des

5. Jahrhunderts der Dichter Commodian diesen schier aussichtslosen Kampf weiter.
SchließHch mußte um 600 Isidor von Sevilla resignierend gestehen, daß die Namen und
die Einrichtung der Planetentage unausrottbar seien24. So sind denn die Namen der

Wochengötter als Tagesbezeichnungen in die Sprachen der romanischen Völker
eingegangen und bis heute erhalten gebHeben, während die Germanen zwar die
Wocheneinteilung aus dem romanisierten GalHen übernahmen, den einzelnen Tagen aber die
Namen ihrer eigenen Götter beilegten. Einzig in «sabbato» und «domenica» konnte die
Kirche die ihr gemäße Anschauung durchsetzen.

Im römischen Kaiserreich hatten die sieben Wochengötter eine zentrale, fatalistische

Bedeutung für das Leben der Menschen erhalten. Es war in der vornehmen Welt Sitte

geworden, für jede Handlung wie Reise, Einladung, Bad, Bekanntschaft, Spaziergang,
ja sogar Rasieren oder Nägelschneiden sich zuerst im Handbüchlein der beiden
ägyptischen Astrologen Nechepso und Petosiris über die Gunst oder Ungunst der Stunde

zu vergewissern. Denn der Planetengott beherrschte ja nicht seinen Tag gleichmäßig,
sondern mit seinem fortschreitenden Laufe wuchs oder verminderte sich in den
einzelnen Stunden sein Einfluß. Damen und Herren trugen Ringe und Armbänder mit
Abbildungen der Planetengötter25. Der berühmte Wanderprediger und Wundertäter

19 a. a. O., 162, mit Zitat aus dem griechischen Bericht der Kodinus, De orig. Const.
20 Haug, Die Wochengöttersteine, 43, Nr. 29.
21 E. Maass hat die ersten Kapitel seines Buches über die Tagesgötter diesem Prachtbau des Septimius

gewidmet und dargelegt, daß die ursprüngliche Bezeichnung nicht Septizonium, sondern Septizodium
(von ta hepta zodia die sieben Sterne) heiße. Vgl. ferner Theodor Dombart, Das palatinische
Septizonium, München 1922, der I28f. annimmt, daß dieses latinisierte Wort zuerst als Benennung
für den Wochensteckkalender gebräuchlich war.

" E. Maass, a. a. O., 131 f. ^ Juvenal III, 62. "> E. Maass, a. a. O., 267.
25 Vgl. das in Syrien gefundene goldene Armband griechischer Provenienz, beschrieben bei Haug,

a. a. O., 42, Nr. 27, und abgebildet bei Maass, a. a. O., 241, Abb. 27.



Der Wochensteckkalender von Eschenz-Tasgetium und die Verehrung der Wochengötter 47

der Antike Apollonius von Thyana steckte an jedem Wochentage einen anderen seiner

sieben Planetenringe an den Finger26. Oftmals waren auch die sieben griechischen
Vokale asrjiovm als Symbole der Tagesgötter in magische Gemmen eingeschnitten.
Es wäre zu erwägen, ob die fünf Vokale des umstrittenen habsburgischen Wahlspruchs
AEIOU nicht auch durch eine ursprünglich astrologische Reihe bedingt sein könnten.

Die Anrufung der Planetengötter unter den Vokalzeichen scheint damals etwas ganz
Geläufiges gewesen zu sein. So beginnen die Inschriften in den erwähnten Nischen des

Theaters von Milet mit der griechischen Vokalreihe mit jeweils alternierendem Anfang;
an diese Anrufung schließen sich jedesmal die Worte: «HeiHger, schütze die Stadt der

Milesier und alle ihre Einwohner!»27 Ammian erzählt von einem Jüngling, der in den

öffentlichen Thermen mit beiden Händen abwechselnd die Marmorsitze der Planetengötter

und die eigene Brust berührte und dabei in der Hoffnung auf Heilung die sieben

Vokale vor sich hinsprach28. Daß dieser junge Mann wegen Aberglaubens hingerichtet
wurde, zeigt, wie scharf selbst in so später Zeit noch das Vorgehen gegen diesen dem

altrömischen Geist fremden Kult sein konnte.
Ein astrologischer Traktat, der unter dem Titel Hygromantia Salomonis überliefert

ist, enthält in einer schier endlosen Liste die kuriosen Namen aller guten Engel und bösen

Dämonen für alle 24 Stunden jedes einzelnen Wochentages29. Die Schrift befindet sich

in einem mehrbändigen astrologischen Sammelwerk, dem Catalogus codicum astrolo-

gorum Graecorum, das, wenn seine griechische Abfassung nicht ein gewisses Hindernis
bedeuten würde, eine Fundgrube für unsere modernen astrologischen Epigonen bilden
könnte! Denn es wird darin ausführlich beschrieben, wie das Äußere der Menschen

sowie ihr Charakter von den planetarischen Tagesgöttern und den Tierkreiszeichen
als den Monatsheiligen bestimmt wird. Man erfährt von Gattenwahl und Kleiderfarben,
von Pflanzen, Berufen und Krankheiten in ihrer astrologischen Zugehörigkeit. Der
Exorzist empfängt darin Aufklärung über die Räucheropfer und die Alphabete der
einzelnen Planetengötter, die im Grunde nichts anderes als bizarre und verschnörkelte
Variationen des normalen Alphabets sind30. Für die suchenden Menschen finden sich

mehrfach Gebete an die Tagesgötter verzeichnet. Diese Gebete beginnen zunächst mit
einer würdigen Anrufung der Gottheit, gehen dann über zur Beschwörung um deren

Gunst, die im Schlußteil regelmäßig durch Nennung sinnloser, magischer Namen
erreicht werden soll. Dabei Hegt die aller Zauberei eigene Anschauung zugrunde, daß das

Wissen und Aussprechen des geheimen Namens der Gottheit diese zur Manifestation
und Hilfe zwingt. So lautet in der Hygromantia Salomonis eines der kürzeren Gebete

an Zeus-Jupiter, den Gott des Donnerstags: «Herr und Gott, allmächtiger Vater,
Schöpfer des Sichtbaren und Unsichtbaren, König der Könige und Herr der Herrschenden,

verleihe uns die Macht deiner Gunst. Zeus, präge uns ein, daß dir aUes möglich ist,
26 E. Maass, a. a. O., 240 und 245.
27 E. Maass, a. a. O., 244.
28 Ammianus Marcellinus XXIX, 2, 28; ausführlich erzählt bei Maass, a. a. O., 164.
29 Catalogus codicum astrologorum Graecorum, codd. Parisinos, Bd. VIII, Teil II, 1490".
30 a. a. 0.,codd. Athenienses, Bd. X, 82ff., über die Räucheropfer an die sieben Planetengötter, und 87ff.

über ihre Alphabete.



48 Hildegard Urner-Astholz

Herr. Ich beschwöre dich, o Zeus, bei deiner Weisheit und Erkenntnis und heilsamen

Wirkung, bei der himmlischen Bahn, auf der du einherziehst, und bei diesen deinen

Namen : Anoph, Orsita, Atnox, Onigeui, Atziniel, Ankanitei, Tyneos, Genier, Kaniptza,
neige deine Gunst zu mir herab in diese Knechtschaft, in der ich wandle31.»

Im Laufe des 2. und 3. Jahrhunderts hatte sich die Verehrung der Wochengötter
auffallend stark in GalHen und Obergermanien verbreitet. Zur Erklärung dafür wird
man den gewichtigen Einfluß Massilias sowie die große Verbreitung des Mithraskultus
in den Rheinlanden in Betracht ziehen müssen. Es hatte sich in diesen Provinzen ein

eigenartiger Denkmaltypus herausgebildet : der Gigantenreiter auf der Siegessäule, die
über einer achteckigen Ara mit den Reliefs der Wochengötter errichtet war, die ihrerseits

wieder auf einem Viergötterstein ruhte32. Wegen des achtseitigen Steines wurde
dort den Wochengöttern noch eine achte Gottheit beigesellt: manchmal der Ortsgenius,
manchmal der Bonus Eventus, der gute Ausgang, häufig jedoch die Schicksalsgöttin
Tyche zum Zeichen, daß ihr bHndes Walten durch den Lauf der Sterne in Schranken

gehalten werde. In gleicher Bedeutung findet sich Tyche zusammen mit den Planetengöttern

eingraviert auf ein goldenes Armband aus Syrien, das als Amulett getragen
wurde33.

Auf Schweizer Boden scheinen zwar keine Jupiter-Gigantensäulen gestanden zu
haben; doch sind uns mancherlei Hinweise auf eine lebhafte Verehrung der Wochengötter

erhalten. Das kräftigste Zeugnis steUt das Septizonium von Augst dar, das

R. Laur-Belart in den Tempelruinen auf der Grienmatt erkannt hat34. Ferner bewahrt
das Basler Historische Museum ein wohl aus Augst stammendes Bronzebecken Tafel 4)
auf, in dessen Wandung die sieben Planetengötter mit eleganter Linienführung
eingraviert sind35. In dem reizvoUen Mosaikfußboden von Boscéaz bei Orbe hatten die

Tagesgötter im Verein mit Meergöttern, Ganymed und Narziß, Aufnahme gefunden36.

Auf der silbernen Schöpfkelle aus dem Wettinger Schatz erscheinen sie in einem
figürlichen Fries, der in seiner Ausgestaltung dem Mithraskult nahesteht37. Die Verbundenheit

der Wochengötter mit diesem Geheimkult rührt daher, daß in ihm die Anrufung
der Planetengötter für jeden Wochentag vorgeschrieben war38. Ferner mußte der Myste
bei seinem Aufstieg zur Unsterblichkeit sieben Tore passieren, die nach astrologischer

21 a. a. O., Bd. VIII, Teil II, 155.
32 Die Wochengöttersteine hat Haug a. a. O. behandelt, die Jupiter-Gigantensäulen Maass a. a. O.,

171-236.
33 Vgl. Anm. 25.
34 R. Laur-Belart, Der «Grienmatt-Tempel» von Augst, «National-Zeitung», Basel, Nr. 310, 8. Juli 1956.

Derselbe, Ein Septizonium in Augst, JbSGU 48, i960, 28ff.
35 Gegenwärtig im Kirschgarten-Museum Basel aufbewahrt. - F. Stähelin möchte darin mit Fr. Drexel

ein Weihrauchgefäß für Opfer erkennen, vgl. Die Schweiz in römischer Zeit, 1948, 568, Anm. 3.
Vielleicht könnte es sich aber auch um eine Art «Weihwasserbecken» handeln, wie solche für den
Reinigungsritus am Eingang der Mithräen zu finden waren, vgl. Fr. Cumont, Textes et monuments, 67.

36 Ausführlich beschrieben von Haug a. a. O., 43, Nr. 30, abgebildet bei F. Stähelin, Die Schweiz in
römischer Zeit, 1948, Abb. 173; vgl. auch Maass a. a. O., i6of.

37 Haug, a. a. O., 41, Nr. 22, und F. Stähelin, a. a. O., Abb. 174 sowie S. 568, ferner Chr. Simonett in
der Spezialstudie über den römischen Silberschatz aus Wettingen, ZAK 8, 1946, 11 ff.

38 Fr. Cumont, Textes et monuments, 324.



Der Wochensteckkalender von Eschenz-Tasgetium und die Verehrung der Wochengötter 49

Lehre aus bestimmten, den Planetengöttern zukommenden MetaUen bestanden,
angefangen mit dem bleiernen Tor des Saturn bis zum goldenen Tor der Sonne39. Auch die

Leiter, die unter den mithräischen Kultsymbolen selten fehlt, entspricht mit ihren sieben

Sprossen der PlanetensymboHk. Bei der synkretistischen Einstellung, die der Hellenismus

herbeigeführt hatte, verwundert es nicht, die Wochengötter auch im Kybelekult
zu finden. Darauf deutet die 1840 in der Themse gefundene Bronzezange hin, die zur
Kastration der Kybelepriester bestimmt war; ihre Längsseiten waren mit den sieben

kleinen Büsten der Tagesgötter besetzt40. Ein Kybeleheiligtum stand an der Flühweghalde

bei Augst, und eine gleichartige Kastrierzange befindet sich im Historischen
Museum Basel41.

Zur Tagesorientierung wurden Parapegmen, Steckkalender, verwendet. Nach der

Beschreibung des Petronius42 besaß der reichgewordene Trimalchio an dem Türpfosten
seines Speisezimmers einen Steckkalender mit den sieben Wochengöttern und dem

Tierkreis, wobei er die günstigen und ungünstigen Tage durch gewölbte Knöpfe
kenntlich gemacht hatte. Das Historische Museum in Rottweil bewahrt zwei Teile einer

Kalenderplatte aus Ton auf, wo über der Büste jeder Tagesgottheit ein Loch zum
Einstecken eines Stäbchens oder spitzen Knopfes eingebohrt ist43.

Es verwundert, daß der kleine Wochensteckkalender von Eschenz keinerlei Verzierung

trägt. Man würde vielleicht ein bescheidenes Symbol der Wochengötter oder die

Andeutung ihrer Namen erwarten, wie ein an den Quellen der Seine gefundener
Wochensteckkalender in Gestalt eines runden Bronzeblechs von 7 cm Durchmesser die

Tagesgötter jeweils mit den drei ersten Buchstaben kenntlich macht44. Wahrscheinlich
aber war die Entwicklung im Volke bereits soweit vorgeschritten, daß für solche
einfachen und billigen Kalender wie das Eschenzer Tongebilde jede weitere Kennzeichnung
als überflüssig empfunden wurde. Da auf dem rechten Rheinufer ein Mithrasheiligtum
gelegen war45, wird ja die Anrufung der Wochengötter einem Teil der Bevölkerung
ohnehin vertraut gewesen sein. Jedenfalls muß der unscheinbare Wochensteckkalender

von Eschenz-Tasgetium im Zusammenhang mit den vielgestaltigen Einflüssen der
orientaHsch-römischen Religiosität gesehen werden.
39 Vgl. z. B. Haug, a. a. O., 20.
40 Abgebildet bei Jacob Burckhardt, Die Zeit Constantins des Großen, Wien, Phaidon-Verlag, Tafel 128,

hier fälschlich als Monatsgötter bezeichnet; ausführlich beschrieben mit richtiger Interpretation als

Wochengötter bei Haug, a. a. O., 44, Nr. 31.
41 Vgl. F. Stähelin, a. a. O., 558, Anm. 4.
42 Petronius Arbiter, cena Trim. 30.
43 Auf diesem tragbaren Kalendarium befanden sich auch die Tierkreiszeichen, ferner unten 31 Löcher

für die Tage des Monats, vgl. P. Goessler, Zwei interessante Fundstücke aus dem römischen Rottweil,

Germania XII, 1928, 1-9; dort auch die Abbildung eines auf eine Wand eingeritzten
Steckkalenders aus Rom. Die bildliche Darstellung der Wochengötter zusammen mit den Tierkreiszeichen,
die in Mithräen beliebt war, hat sich bis weit in das Mittelalter hinein gehalten, wie etwa die
Kalenderuhr am Zeitturm in Zug dartut.

44 Befindet sich im Museum Dijon; Beschreibung bei Haug, a. a. O., 43, Nr. 28.
43 Geschichte der Stadt Stein am Rhein, Bern 1957, 33, mit Abbildung des Dadophorenkopfes auf Tafel 3.

Bildnachweis: Tafel 4A: Photo E. Schulz, Basel; B und C: Photos Historisches Museum Basel.
Adresse der Autorin: Frau Dr. Hildegard Urner-Astholz, auf Burg, Stein am Rhein.

4 Jahrbuch SGU i960



Tafel 4 Hildegard Urner-Astholz, Der Wochensteckkalender von Eschenz-Tasgetium

• à
«

tn___m_
___m

*£wm ^B

'

^tak-*!

H

¦« ä y

Siw
»*¦ -CT :/L

>>\ 4fWr

Tafel 4. - A. Wochensteckkalender aus Ton von Eschenz-Tasgetium. HM Steckborn. Maßstab 1:1. —

B. Bronzebecken aus Augst. Kirschgarten-Museum Basel. Höhe des Beckens 4 cm, äußerer Durchmesser
11 cm. - c. Abrollung der Beckenwandung: Saturn, Sol, Luna, Mars, Merkur, Jupiter, Venus, Flöten¬

spieler und opfernder Priester.


	Der Wochensteckkalender von Eschenz-Tasgetium und die Verehrung der Wochengötter
	Anhang

