Zeitschrift: Jahrbuch der Schweizerischen Gesellschaft fir Urgeschichte =

Annuaire de la Société suisse de préhistoire = Annuario della Societa

svizzera di preistoria
Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft fir Urgeschichte

Band: 40 (1949-1950)

Artikel: Drei Orpheusmosaiken aus der Waadt
Autor: Gonzenbach, Victorine von

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-113828

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-113828
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Drei Orpheusmosaiken aus der Waadt

Von Victorine von Gonzenbach, Ziirich

In einer Festgabe ist das Erscheinen des gottlichen Séngers wohl nicht fehl am
Ort, und so ergreifen wir die Gelegenheit, drei Orpheusdarstellungen aus dem Kanton
Waadt unverdienter Vergessenheit zu entziehen. Diese Mosaikbdoden, im 18. und
19. Jahrhundert aufgedeckt, wurden weniger vom unverantwortlichen Zahn der Zeit
als durch Menschenhand zerstért. Zu dem einen, von Yvonand, wird iiberliefert
,,détruit par des ouvriers qui cherchaient un trésor*‘. Wo so schildbiirgerlich Tun mog-
lich war, kann man Goethes Kenntnis von Land und Leuten nur bewundern, der nach
Besichtigung des ,,mosaischen Pflasters“, 17 Monate nach dessen Auffindung, dem
Landvogt ,,ein anonym Billett‘* schrieb, ,,ihm zu berichten, daB das Mauerchen umher
einzufallen anfienge und bat ihn, es wieder herstellen zu lassen. Doch hilft auch das nichts,
wenn ers auch tut*.! Das Mosaik von Avenches war bald nach seiner Entdeckung
anfangs des 19. Jahrhunderts zerstort ; zu dem dritten, von Y vonand, heiBt es wieder:
,»,détruit par des ouvriers! Mit diesen Umstinden mag zusammenhéngen, daB die
Orpheusmosaiken seit ihrer ersten Bekanntmachung trotz gelegentlicher Hinweise in
Vergessenheit geraten sind, bevor man ihrer Bedeutung gerecht geworden wire. Diese
spite Wiirdigung ermoglicht nun mehr als einen bloBen Akt der Pietét.

Kein anderer Zweig des romischen Kunsthandwerks erlaubt, das Eigene, Trennend-
Eigenartige, wie das Verbindend-Gemeinsame der romischen Provinzen untereinander
und gegeniiber dem Mutterland Italien von so nahe und iiber eine so lange dauernde
Periode zu beobachten wie das Mosaik und vor allem das figiirliche Mosaik mit mytho-
logischem Thema. Diese mythologischen Gegensténde sind sozusagen ausnahmslos der
griechischen Mythologie entnommen und darum seit Jahrhunderten feststehend for-
muliert, so daB diese Formulierungen dem romischen Kiinstler selbst schon als klas-
sische, im Sinne des Vorbildlichen und Verbindlichen, iiberkommen sind. Damit ist
die Voraussetzung gegeben, daB die Untersuchung der figiirlichen Mosaiken iiber eine
bloBe Beobachtung der stilistischen Nuancierung und Entwicklung hinaus zu deren
Grundlage und Quelle im umfassenden Bereich der allgemeinen Kulturlage durchzu-
dringen vermag. Dies eben an Hand der Art und Weise, wie nun die klassischen For-
mulierungen griechischer Bildinhalte in den einzelnen geographischen Provinzbereichen
doch abgewandelt, verschieden ausgelegt und nicht selten verzerrt erscheinen. Als Bei-
trag zu dem immer sich stellenden Problem des Verhiltnisses der romischen zur griechi-
schen Kultur miiBte schlieBlich die Frage nach der thematischen Auswahl, die das

271



romische Mosaik aus dem weiten Kreis der griechischen Mythologie bietet, gestellt und
nach deren Ursachen und Bedeutung hin erweitert werden. Bis heute ist das Studium
der romischen Mosaiken nirgends iiber eine erste Stufe kunstgeschichtlicher Betrach-
tung hinausgediehen, was vor allem daran liegen wird, daB die Grundlagen zu weiterem,
in der Form umfassender, illustrierter Materialpublikationen fiir groBe Gebiete des
romischen Reiches, — zu denen auch die Schweiz noch zéhlt, — bis heute ausstehen.
Von den drei schweizerischen Mosaikfunden ausgehend, méchten wir die Interpretation
eines bestimmten Motivs der Orpheusgeschichte auf romischen Mosaiken im angedeu-
teten Sinne versuchen.?

Uber die Fundlage des Bodens von Avenches-Aventicum3 ist nur bekannt,
daB er unweit des ,,Cigognier’, also der Tempelanlage in der Hauptachse des Theaters
aufgedeckt worden ist (Taf. XXXVII). Das rechteckige Feld (zirka 3,75 auf 4,35 cm)
scheint in eine ordnungslose Fiille geometrischer Motive aufgeldst, die durch das quadra-
tische Innenbild unterbrochen wird. Aus der Aufdringlichkeit der starren Feldornamentik,
welche das Innenbild eher als Liicke denn als Kern erscheinen 14Bt, ergibt sich ein Zwie-
spalt in der Komposition, noch betont dadurch, daB jenes nicht auf die Raumachsen
ausgerichtet im natiirlichen Zentrum steht. Der fiir das Feld gewéhlte Ausschnitt aus
einem unendlich fortlaufenden Muster sich im doppelten Abstand ihrer Breite recht-
winklig kreuzender Bénder verunmoglicht eine zentrale Einordnung des Mittelbildes
von vornherein. Die Frage ist berechtigt, ob dieses nicht nachtréglich in einen urspriing-
lich durchlaufenden Ornamentteppich eingefiigt wurde. Die technische Untersuchung,
die allein die beweisende Antwort geben konnte, ist zufolge der Zerstorung des Objektes
nicht moglich. Gegen jene Annahme spricht, daB auch die duBere Umrahmung des
Mosaikbodens, der optischen Abgrenzung gegen die aufgehende Wand dienstbar,
unsymmetrisch ist; der einfachen Rahmung der Schmalseiten steht eine doppelte
der linken und eine dreifache der rechten Langseite gegeniiber. Will man nicht
ein nachtrigliches Hinaussetzen der rechten Lingswand annehmen, so ist die ganze
Rahmung der Verlegung des Mosaikbodens gleichzeitig. In dieser wiederholten Asym-
metrie kann ein provinzieller Zug erblickt werden, worunter wir den Ausdruck eines
unentwickelten und anspruchslosen Formempfindens verstehen mochten; dies spricht
aber fiir Gleichzeitigkeit von Innenbild und Ornamentfeld. Die gegenteilige Annahme
kdnnte nur mehr durch das Ergebnis des stilistischen Vergleichs beider Komponenten
erhirtet werden, der allein auch eine anndhernde Datierung erlaubt. Das lockere Band-
kreuzgeflecht als eigentliches Geriist trégt in den Schnittpunkten konzentrische Qua-
drate, in den dazwischenliegenden Bandabschnitten konzentrische Rauten. Die um-
schlossenen Quadrate sind von paarweise sich entsprechenden Motiven gefiillt: Schach-
brett, Rhombenstern, Viertelsquadrate, Lanzettstern. Da natiirlicherweise die Quelle
von Motivschatz und meist auch Kompositionsschema der helvetischen wie aller Pro-
vinzialmosaiken Italien ist, besitzen wir damit eine allgemeine Grundlage fiir deren Auf-
treten nordlich der Alpen.4 Ein schriglaufendes Schachbrettmuster beherrscht das
Frigidariummosaik von Hdolstein, Baselland, das baugeschichtlich ins zweite Jahr-
hundert datiert wird und das wir auf Grund seiner schwarz-weiB Komposition mit
buntem Bliitenkranz im Zentrum als spithadrianisch bezeichnen mdchten.? Nur noch

272



Fiillornament randbegleitender Rechtecke ist das Schachbrett auf dem als antoninisch
anzusprechenden Mosaik von Oberwenigen, Ziirich (Inv. I, 2, no. 1454; ASA 1889,
Pl. 13/14). Bezeichnenderweise beschrénken sich aber die ostschweizerischen Analogien
zu unserem Mosaik auf die Einzelmotive. Gleiche Grundstruktur der Komposition in
Helvetien finden wir dagegen im Westen, im engeren und weiteren Bereich von Aven-
ches selbst. Einem quadratischen Boden von Avenches-Prés-verts liegt in strengem

Abb. 1. Plan der Villa von Yvonand (nach Ducrest)

schwarz-weiB Kontrast ein rechtwinkliges Bandkreuz zugrunde, dessen Arme Rhom-
bensterne und Rauten fiillen.® Die umschlossenen Réume fiillt ein Winkelmotiv, eine
flichige Guirlande umfaBt das Feld. Alle Elemente, die sich z. B. auf einem Mosaik der
Villa Hadriana in Tivoli gleich wiederfinden (Blake, Pl. 13, 4), deuten auf das friihe
2. Jahrhundert. Einer der drei 1925 auf dem Territorium von Urba-Champ-des-noyers
freigelegten Mosaikboden zeigt dasselbe eingeschriebene Bandkreuzgeflecht mit ein-
geschriebenen Rauten, Rhomben und Quadraten.” Auf eine entwickeltere Stufe gegen-
iiber Avenches-Prés-verts weist die diagonale Laufrichtung des Musters zum Raum-
grundriB, bunte Fiillmotive und ebenfalls buntes Bliiten- und Flechtband als Rahmung.
Wohin stellt sich das Orpheusmosaik von Avenches, ausgegangen vom geometrischen
Muster ? Raumaxiale Laufrichtung, einfache, nur durch das Innenbild verunklérte
Struktur, strenge Responsion der Fiillmotive entsprechen Avenches-Prés-verts. Die
durchgehende Farbigkeit — die Verwendung von Rot und Grau neben Schwarz ist
wahrscheinlich® — und flichendeckende Verwendung der Fiillmotive, die eine teppich-
artige Wirkung erzielt, weisen iiber die Stufe Urba hinaus gegen das dritte Viertel des
2. Jahrhunderts. Da wir fiir das Innenbild keine wesentlich andere Datierung werden
begriinden konnen, scheint die Gleichzeitigkeit von Feld und Innenbild aus stilistischen
Griinden wahrscheinlich, womit freilich die Unausgewogenheit der Gesamtkomposition
um so stirker ins Gewicht féllt.

Eine andere Unausgeglichenheit, mehr thematischer Natur, zeigt das Orpheus-
mosaik aus einer rémischen Villa am Siidufer des Neuenburgersees, bei Yvonand.?
Nach der Freilegung des Mosaikbodens am 16. Mai 1778 durch Mr. de Castella de Vil-

18 273



lardin, ,,seigneur-baillif & Cheyres‘, wurde die Anlage mit den damaligen Anspriichen
und Moglichkeiten untersucht.® In Abb. 1 geben wir den damals aufgenommenen, zu-
verldssig aussehenden Plan. Bei dem Geb#dude handelt es sich offensichtlich um eine
Portikusvilla, urspriinglich ohne Eckrisaliten, wobei zu bedenken ist, daB die Anlage
nicht vollstindig freigelegt worden war. Die der obern Ecke des rechten Fliigels an-
gehdngte Raumgruppe, welche die Stelle eines Eckrisaliten einnimmt, sieht wie ein
spdterer Anbau aus, hochstwahrscheinlich eine Badeanlage. Solche nachtréglich ein-
oder angebaute Hausthermen sind ja aus mehreren Villen Helvetiens bekannt, so z.B.
von Sarmenstorf, Ober-Lunkhofen (SRZ 1949, Fig. 79) und Unter-Lunkhofen
(ASA 1891, Pl. 23), alle im Aargau. DaB es sich in unserem Falle um eine Badeanlage
handelt, wird abgesehen von der gegenseitigen Lage der drei Rdume, durch die starke
AuBenmauerung des obersten nahegelegt, der eine wahrscheinlich i{iberwdlbte Bade-
nische enthielt wie die Frigidaria von Hdlstein, Baselland* und Miinsingen, Bern
(JB. HM Bern 1942, Fig. auf S. 68) und in dem wir gleichfalls ein Frigidarium zu sehen
haben.

Das fast quadratische (5.24 auf 5.51 m), geometrisch unterteilte Innenfeld wird
von einer dreifachen ornamentalen Rahmung umspannt (Taf. XXXVIII, Abb. 1). Die
innerste: ein linksldufiges Band ineinandergesteckter blauer und roter Kelchbliiten
(doubleguilloche); die mittlere aus acht zu Voluten gereihten Ranken, die je nach rechts
und links von vier den vier Seitenmitten aufstehenden DoppelhenkelgefdBen ausgehen;
die duBerste: eine doppelte Reihe versetzter Vierergruppen von schwarzen Pelten, deren
Innenspitze je ein Kreuzchen aufsitzt. Abgesehen davon, daB die beiden duBeren Rah-
men im Motiv nicht an das flechtbanddurchzogene Innenbild ankniipfen, ist ihre Breite
im Verhéltnis zu jenem aufféllig. Dies weist darauf hin, daB die MaBe des figiirlichen
Feldes von vornherein weitgehend festgelegt waren, sowie daB die duBeren Rahmen
und das Innenbild nicht urspriinglich zusammen gehdren. Wir werden im letzten Ab-
schnitt auf diesen Umstand zuriickkommen. Trotzdem sind weder Ranken- noch Pel-
tenband ad hoc erfunden worden, sondern beide sind geldufige Motive des 2. Jahr-
hunderts. Ohne die schweizerischen Belege hier alle beibringen zu kdnnen, gilt auch fiir
unser Gebiet, da3 Peltenkombinationen als Rahmung erst auf der Stilstufe des Mosaiks
von Yvonand auftreten und gerade noch zweimal in Verbindung mit dem Schema
seiner Innenteilung (Unter-Lunkhofen, Herzogenbuchsee s.u.). Erst der Wende
zum 3. Jahrhundert wird das dreifarbige Peltennetz der Villa von Attiswil-Scharle,
Bern (Inv. I, 2, no. 1432) angehoéren.'> Ebenso datiert das Artemismosaik von Nyon-
Noviodunum (ZAK 1940, PI. 73) schon durch die Verbindung von bunten Salomons-
knoten und Pelten zur Swastika friithestens in antoninische Zeit.!® Durch das ganze Jahr-
hundert sind die stilisierten Ranken beliebt, unter denen die eleganten von einem Wand-
sockel der Villa vom Buelisacker bei Bremgarten, Aargau (Inv. I, 2 no. 1440; MAGZ
XV, 1864 Pl. 7, 4) unserem Mosaik am néchsten stehen. Nicht von ungeféhr beschriankt
sich aber die typologisch spédte Verbindung von Ranke und HenkelgefaB in Helvetien
auf die Westschweiz, wo sie auf dem antoninischen Okeanosmosaik von Miinsingen,
Bern (SRZ 1949, Fig. 90, Ausschnitt), wie dem gleichzeitigen Bellerophonmosaik von
Avenches begegnen (Inv. I, 2 no. 1392; MAGZ XVI, 1870, Pl. 24). Besonders héufig

274



sind diese Kombination wie auch GeféBe als Einzelmotiv auf den Mosaiken von Lyon-
Lugdunum, wo auch die Pelten nicht fehlen;'4 dies ein Hinweis nur unter vielen, daB
die Anregung zu den westschweizerischen Mosaiken vor allem aus dieser siidwestlichen
Richtung erfolgt ist. Das Innenfeld zeigt das, neben dem unendlich fortlaufenden
Muster, andere mogliche Prinzip der Flichenteilung: die zentrale Einteilung auf der
Grundlage von Kreis oder Quadrat. Unserem Orpheusmosaik liegt nun ein héiufiges
Schema, jedoch in entwickelter Form zugrunde. Die Grundfigur liegt in Pompeji,
neben vereinzelten Weiterbildungen, mehrmals vor.'* So gilt ja auch fiir die uns be-
schiftigenden Motive von Pelten, GefdBen und Ranken, daB sie alle in Pompeji, im
frithen ersten Jahrhundert also, schon vorkommen,¢ im spiteren wieder zuriicktreten
und mit dem mittleren 2. Jahrhundert im ganzen Reich eine Renaissance erleben,
deren Wurzeln nachzugehen, eine lockende Aufgabe wére. Das Grundschema ist auch
bei dem Seestiermosaik aus dem Frigidarium von Unter-Lunkhofen, Aargau ver-
wendet (Inv. I, 2 no. 1442; SRZ 1949, Fig. 88). Ein Mittelkreis wird von vier tangieren-
den Halbkreisen so umgeben, daBl die 5 Mittelpunkte auf einem Achsenkreuz liegen,
wihrend die vier Ecken des umschriebenen Quadrates von Viertelskreisen eingenom-
men werden. Als ausgesparte Flachen ergeben sich so vier Rhomben mit eingezogenen
Seiten. Die typologisch folgende Schemastufe zeigt ein Mosaik von Avenches-
Conches-dessus, wo die Eckkreissegmente zu Quadraten ausgeweitet sind, wodurch die
ausgesparten Rhomben auf eine Doppelhornfigur reduziert werden (Inv. I, 2 no. 1398;
MAGZ XVI, 1870, PL 27). Diese Stufe der Entwicklung ist am hiufigsten und auch
durch unser Mosaik vertreten. Bei vereinzelten Weiterbildungen ist schon das
innere Gleichgewicht der Teilelemente untereinander gestort; so auf dem Sonnenmosaik
von Rottweil, Wiirttemberg (AA. 1933, 670, Fig. 8), wo der Mittelkreis zum Quadrat
verwandelt ist, oder der mosaique du Berger in Lyon,'? wo die aufgebldhten vier Halb-
kreise den Mittelkreis aufgezehrt haben. Gehen nun die Einteilungsschemata nach fort-
laufendem oder nach zentral bestimmtem Prinzip zeitlich nebeneinander her, so ist
letzteres doch insofern jiinger, als es eine differenziertere Sehweise bedingt. Bei all-
seitig fortlaufendem Muster ist jeder Ausschnitt ein stellvertretender Teil des Ganzen,
der aus jeder Blickrichtung dasselbe Bild bietet; bei zentraler Einteilung sind vier
Blickpunkte durch ein Achsenkreuz festgelegt, von denen allein aus ein unmittelbares
optisches Versténdnis der Gesamtkomposition moglich ist. Diese Vieransichtigkeit der
Zentralkomposition reduziert sich auf eine einzige, sobald das Zentrum eine figiirliche
Darstellung fiillt; so auch beim Mosaik von Yvonand. Daraus ergibt sich ferner, da
zwischen Mittelbild und figiirlichem Schmuck der peripheren Feldausschnitte kein
optischer Zusammenhang bestehen kann, sofern diese nicht konsequent nach der
Hauptansicht ausgerichtet sind, was nur ausnahmsweise durchgefiihrt wird.

So sind auch die Tiere der acht randlichen Felder unseres Mosaikes (Panther,
Pferd, Bér, Gemse, Panther, Bock, Pferd, Hirsch) und die Vogel der vier Zwickelfelder
je nach auswirts gerichtet. Aus diesem Grund haben die Fiillmotive dieser Randfelder
mit dem Innenbild inhaltlich urspriinglich nichts zu tun. In unserem Fall kann aber die
Wahl der Tiere als Medaillonfiillfiguren sehr wohl durch das Thema des Mittelbildes
,,Orpheus unter den Tieren* bestimmt worden sein, wodurch die ganze Komposition

275



unter den Gesamttitel ,,Orpheus und Tiere‘‘ gebracht wurde. Dies kennzeichnet gerade
die parataktische Kompositionsweise des Mosaizisten. DaB diese Erklarung stichhaltig
ist, zeigt deutlich das gleichzeitige und vollkommen analog gerahmte Bellerophonmosaik
von Herzogenbuchsee, Bern (Inv. I, 2 no. 1426), wo von den vier randlichen Halb-
kreisen die fiillenden Tierfiguren von zweien — Panther und Bér — noch erhalten
sind.!® Inhaltlich haben hier die Tiere mit dem Thema des Mittelbildes, Bellerophon
auf dem Pegasus, gar nichts zu tun und verdanken ihr Dasein nur einem allgemeinen
Gefallen an Tierdarstellungen.

Auch das dritte Orpheusmosaik Helvetiens, das innerhalb der Thermen von
Yverdon — Eburodunum'® — am Westende des Neuenburgersees im vorigen Jahr-
hundert aufgedeckt wurde, scheint eine Zentralkomposition gewesen zu sein. Wéhrend
iiber sein Schicksal die uns leider geldufige Formel ,,détruit par des ouvriers‘‘ berichtet,
nennt die ausfiihrlichste Beschreibung Orpheus mit der Leier und in drei Abteilen um
ihn her VierfiiBer, Vogel und Fische. Zu beachten ist, daB hier das Orpheusthema wie-
derum in Thermen erscheint. Das Vorkommen der Fische unter den Tieren ist einmalig
und hat seine Analogie nur in der Schilderung dieser Szene in der griechischen Lyrik.20
Dafiir wird dem von Landtieren umgebenen Orpheus als Ergénzung gerne eine Dar-
stellung aus dem Bereich des Meeres gegeniibergestellt. Sei es, in strenger mythologi-
scher Responsion, der vom Delphin errettete Singer Arion, wie auf dem Mosaik von
Chebba, Tunis (Inv. II, no. 88) in Verwirklichung der von Vergil gepragten Gegen-
tiberstellung ,,Orpheus in silvis, inter delphinas Arion‘‘ (Ecl. 8, 56); oder sei es Okeanos,
von Meerwesen umgeben, wie auf dem Mosaik von Withington, England.?! Auch wo
diese wasserbezogenen Ergénzungen fehlen, ist die Wahl des Orpheusthemas durch den
Raumzweck begriindet, wie wir spéter erkennen werden.

Wenn die einzelnen Motive unserer Boden von Avenches und Yvonand zum
Allgemeingut der gleichzeitigen Mosaikkunst gehoren, wie steht es dann mit den
Orpheusdarstellungen selbst? Tritt uns da in Bezug auf Thema und Ausfithrung eine
spontane Erfindung des Mosaizisten entgegen? Das Orpheusthema gehdrt mindestens
seit Vergil, Horaz und Ovid zum klassischen Bildungsgut der Romer. Konnte die
Themenwahl unserer drei Mosaiken aus dem Umkreis der Hauptstadt des romischen
Helvetiens, Aventicum, nicht Ausdruck des Bildungsgrades ihrer Besteller sein? DaB
sich aber die analoge Medaillonfiillung — mit Tieren — so verschiedenen mythologi-
schen Themen wie Bellerophon und Orpheus gesellt nur auf Grund des gemeinsamen
Nenners der Freude an Tierbildern erkldren 148t, mahnt zur Vorsicht. Wer Tiere dar-
stellen will, wird dazu von sich aus nicht den Umweg iiber die griechische Mythologie
machen. Andrerseits konnen gerade so marchenhafte Wesen wie das FliigelroB des
Bellerophon und die von Musik angezogenen Tiere des Orpheus den locken, der nach
einer passenden Vorlage aus der Tierwelt sucht. DaB den Medaillonfiguren Vorlagen
zugrunde liegen miissen, beweist eindeutig das Vorkommen exotischer Tiere. Das
Thema unserer Orpheusdarstellungen ist ein Fund des Kiinstlers, nicht seine Erfindung;
dies um so mehr, als dreimalige spontane Erfindung thematisch gleicher Darstellungen
auf so engem Raum undenkbar ist. Wir sind aber nicht auf diese Uberlegungen allein
angewiesen, um den drei Orpheusmosaiken dig Originalitit der Erfindung abzusprechen.

276



Auf dem Innenbild von Avenches sitzt der Sénger in Vorderansicht, aus der nur
die Beine leicht nach rechts verschoben sind, auf einem nicht niher bestimmbaren
Objekt in der Mitte des Blickfeldes. Ein (roter) Mantel, der {iber einem (blauen) drmel-
losen Untergewand vor der Brust zusammengenommen ist, féllt iiber den Riicken und
verhiillt die Beine bis zu den beschuhten FiiBen.2? Eine phrygische Miitze, unter der
die Locken hervorquellen, bedeckt den Kopf. Die erhobene Rechte hélt das Plektron,
die Linke stiitzt die Leier aufs Knie, iiber die Orpheus in die Ferne blickt. Eben hat
er den Gesang unterbrochen, um bald wieder anzustimmen, wie der aufblickende Bér
zu seiner Rechten zu erwarten scheint. Weitere drei VierfiiBer und fiinf Vogel sind ohne
jeden duBeren Bezug auf ihren Bezwinger im quadratischen Bildfeld verteilt. Die Ver-
setzung der Vogel in die obere Hilfte konnte als Andeutung ihres natiirlichen Lebens-
raumes iiber der Erde gedeutet werden, doch zeigt die willkiirliche Stellung des Vogels
rechts auBen, samt seiner angedeuteten Standflidche, daB nichts dergleichen mehr be-
absichtigt ist. Nicht mehr, da doch die Erinnerung an die urspriingliche Komposition
der Szene durchblickt, wie sie unter den mehr als 30 uns bekannten rémischen Orpheus-
mosaiken z. B. diejenigen von Blanzy-les-Fismes (Inv. I, 2 no. 1122; Guidi Fig. 12)
und Trinquetaille (Guidi Fig. 13) in der Narbonnensis und das von Leptis Magna
(Guidi Fig. 3, 4) in Tripolitanien zeigen. Diese urspriingliche Fassung der Szene setzt
sich aus folgenden Elementen zusammen: Orpheus sitzt, von zwei Bdumen rechts und
links hinter sich beschattet, auf einem Felsblock (d. h. im Walde, den die angelockten
Bédume bilden. Ov.Met. X, 86—105); von rechts und links bewegen sich in Gruppen die
VierfiiBer und Reptilien auf ihn zu (d. h. von allen Seiten); auf den Zweigen der Bdume
sitzen Vogel, wihrend andere eben heranfliegen. Das Mosaik von Avenches ist nur
als letzte Stufe auf dem Weg einer Auflosung dieser festen Komposition versténdlich.
Dieser Weg fiihrt iiber eine zunehmende Isolierung der Einzelfigur, wobei auf Kosten
der natiirlichen Waldszenerie die Tiere — jedes auf einem besonderen Geléndestreifen
stehend — je nach dem Bildformat verteilt werden. Im Langrechteck unregelméiBig
verteilt, so z. B. auf den Mosaiken von Cos (Guidi Fig. 15) und von S. Anselmo,
Rom (Blake, Pl 38,3); im Hochrechteck rahmen sie senkrecht iibereinandergestaffelt
die Figur des Orpheus allseitig ein, wie auf zwei Mosaiken von Palermo, Sizilien
(Guidi Fig. 18/19), denen von Tunis (Inv. I no. 383; Guidi Fig. 16) und Henchir-
Thina, Tunis (Inv. II, suppl. no. 32a; Guidi Fig. 17). Auf unserem Bild ist von der
ganzen Waldszenerie nur der unentbehrliche Sitz des Sdngers geblieben, dessen Natur
von der Unféhigkeit des Mosaizisten so wenig verdeutlicht wird wie die der ein-
zelnen Tiere. Uberboten wird dieses roheste und formloseste aller Orpheusmosaiken
nur von dem in Arnal, Portugal (Guidi Fig. 21), das bezeichnenderweise von einer Peri-
pherie des romischen Kulturbereiches stammt und worauf gleichfalls die sinnwidrige
Stellung der grotesken Tiere das Befremdlichste ist.

In groBtem Gegensatz dazu steht die Komposition des Mittelbildes von Yvonand,
die der Forderung des runden Rahmens nach geschlossener Gestalt vorziiglich gerecht
wird. Der Bildkern liegt im Kreismittelpunkt, im SchoB des sitzenden Séngers, von
dem die Elemente der oberen Bildhélfte radial ausstrahlen, wihrend die der unteren
dem Bodensegment breiter aufgelagert sind. Orpheus sitzt lorbeerbekrinzt in genauer

277



Vorderansicht, das linke Bein als Stiitze der Leier etwas zur Seite gesetzt. Mit dem
Plektron in der Rechten wird er eben an die Seiten riihren. Sein Sitz ist ein schematisch
gegebener Felsblock, hinter dem zwei belaubte Aste emporragen. Auf dem einen Leier-
horn sitzt ein Vogel, wohl der Rabe als apollinischer Begleiter des Sangers, zu dessen
Rechten der konigliche Pfau. Dem Raben entspricht in der Komposition das hockende
Eichhérnchen links unten, vielleicht als Nachfolger des noch possierlicheren Affchens,
das in gleicher Haltung auf keiner der ausfiihrlicheren Darstellungen fehlt. Wihrend
die genannten drei Tiere Orpheus zugewandt sind, blickt der vom Felssitz halb ver-
deckte Lowe rechts als einziger aus dem Bildfeld heraus. Die gedringte, plastisch ge-
schaute Komposition rdumt diesem Mosaik eine besondere Stellung unter den thema-
tisch verwandten ein, da es inhaltlich und kompositionell das Wesentliche zur An-
schauung bringt und typologisch den Kern bildet, aus dem die {ibrigen meist reicheren
Varianten des Themas erwachsen sind. Damit ist keine zeitliche Prioritdt verkniipft.
Bemerkenswert ist jedoch, daB die nidchste Analogie zu Y vonand in der Fldchenkunst
sich in einem Wandgemaélde der Casa di Orfeo, Pompeji findet, wo die einzelnen Tiere
Orpheus locker umgeben, wihrend Léwe und Panther rechts und links vom Sitz halb
hervorkommen (Cuthrie Pl. I). Diese Betonung der Tiefenwirkung legt den Vergleich
mit plastischen Gruppen dieses Gegenstandes, auf die wir noch zu sprechen kommen,
nahe, ohne daB damit die Umsetzung einer vierdimensionalen Darstellung in die Fliche
angenommen werden soll. Zur Veranschaulichung betrachte man neben unserem Mosaik
die Orpheusstatuette im Museo Mussolini, Rom (Taf. XXXVIII, Abb.2) aus dem
2. Jh.v.Chr.

Ein weiterer Zug hebt unser Mosaik aus der Reihe der auBeritalischen Parallelen:
die Barhduptigkeit des Séngers. Durch Armel- und Hosengewand wird aber wieder
verunklirt, was auBerhalb Italiens nur das stark fragmentierte Mosaik von Rouen??
verdeutlicht: das unbedeckte, oft bekrinzte Haupt als selbstverstdndlich fiir die
griechische, besonders die attische Bildgestalt des Orpheus als sitzender Sénger, mit
Chiton und Mantel, oder nur einem von beiden bekleidet. Diese in Griechenland bis ins
vierte Jahrhundert herrschende Erscheinung des Séngers tritt in Gegensatz zu seiner
Darstellung in barbarisch-orientalischer Tracht mit Hosen, Armelkleid und Tiara, wie
sie auf den unteritalischen Vasen meist und in deren Nachfolge auf den rémischen
Mosaiken und Sarkophagen der westlichen Provinzen und Afrikas fast ausschlieBlich
iiblich ist.24 Da3 dagegen in Italien vom Beginn des 2. Jahrhunderts — dem Aufkom-
men des figiirlichen Mosaikes gleichzeitig — bis in seine Mitte die griechische Auf-
fassung vorherrscht, héngt mit den Renaissancebestrebungen der Hadrianischen Kunst
zusammen, die, auch im thematischen konsequent, zu der klassisch-griechischen Bild-
gestalt des Orpheus zuriickkehrt. So musiziert er auf dem hadrianischen Mosaik in
Perugia (Blake, Pl. 38,4; Guidi Fig. 14) in volliger Nacktheit des athletischen Leibes
und mit alexanderhaft-pathetischer Kopfhaltung. Auf dem etwas spéteren Mosaik von
S. Anselmo, Rom (Blake, PI. 38,3) trigt der Sénger ein kleines Méntelchen auf
der Schulter. Eine KompromiBlosung bietet das Mosaik von Cagliari, Sardinien
(Guidi Fig. 20, Ausschnitt), vom Ende des Jahrhunderts oder spéter, wo Orpheus die
phrygische Miitze trégt und einen Mantel um die Knie, ebenso das gleichzeitige Mosaik

278



Montant in Lyon, mit Miitze und einem Méntelchen auf den Schultern (Guidi Fig.23).
Spétestens seit der Mitte des 2. Jahrhunderts trégt Orpheus auch in Italien die voll-
stdandige Orientalentracht, wie auf dem Wandgemélde der Villa Hadriana, Tivoli.?®
Die eigentliche Erscheinung des Kitharoden, so wie Vergil den in der Unterwelt spielen-
den Orpheus beschreibt: ,,...Threicius longa cum veste sacerdos“ (Aen. VI, 645), also
im langen, buntbestickten Gewand, barhaupt und lorbeerbekrinzt, ist auffallend selten
belegt. So auf einem griechisch beschrifteten Wandbild in Pompeji mit Orpheus und
Herakles unter den Musen, das wohl in hellenistischer Tradition steht (Cuthrie Fig. 3).
Unter den Mosaiken zeigt ihn so nur das von Aix (Inv. I, I no. 55; s. Anm. 48), wo der
Sénger vom Mantel umflattert mit groBem Schritt und zuriickgewandtem Haupt nach
rechts eilt, wo von einem Felsen kleine Tiere herabsehen. Das lange Gewand (stola)
ist auch in einer von Varro beschriebenen Szene die Tracht des Orpheus (Varror. r. II1,
13, 3; s. u.). Das Vorherrschen der orientalisch-barbarischen Tracht in den Provinzen,
das im Lauf des 2. Jahrhunderts auch auf Italien iibergreift, ist also nicht selbstver-
stédndlich. Es darf gefragt werden, ob an dieser Entwicklung nicht der Bildtypus eines
anderen gottlichen Jiinglings beteiligt ist, fiir welchen diese Tracht mit Hosen und
Tiara gegeben ist und der in diesem Jahrhundert seinen Zug durch die romische Welt
antritt: Mithras.

Bleiben wir noch beim Formalen, so erweist sich, daB mit derseltenen griechischen
Tracht des Orpheus doch nur ein duBerlicher Zug iibernommen wurde, wéihrend ein
anderes Element beispielhaft den Unterschied zur griechischen Auffassung beleuchtet.
Der sitzende leierspielende Orpheus, wie die griechische Kunst ihn sieht, erscheint
von den friihesten Darstellungen des 5. Jahrhunderts bis zur Apulischen Amphora in
Neapel aus dem 4. Jahrhundert?¢ in gliickhafter Rechtswendung im Profil; allein oder
von menschlichen Zuhorern umgeben, immer aber in einer durch seine Haltung ge-
gebenen geschlossenen Bildwelt, die ohne jeden Bezug auf den Beschauer in sich selbst
lebt. Auf den kaiserzeitlichen romischen Denkmélern sitzt Orpheus stets in voller
Vorderansicht und nicht selten in ekstatischer Haltung aus der Bildebene heraus-
gewendet, wodurch ein Kontakt mit dem Beschauer erstrebt und erreicht wird, der
iiber die innere und duBerliche Bindung zwischen dem Sénger und der mitdargestellten
tierischen Zuhorerschaft hinausgeht und in dem ein Anspruch auf Anerkennung seiner
Kunst erhoben wird. Diese frontale Gegeniibersetzung einer thronenden Figur ist
in der Antike bekanntlich eine Errungenschaft der rémischen Kunst, welche sie in
erster Linie nach der Richtung der représentativen Darstellung aus der staatlichen
(z.B. Severerbogen in Leptis) oder der privat-religiosen Sphére (Sarkophage) ent-
wickelt. Die Situation des Orpheus in unserern Szenen ist jedoch keineswegs re-
prasentativ im Sinne des ZustandsmiBigen; es wird im Gegenteil ein Geschehen und
Tun vorgefiihrt: Gesang und Leierspiel des Orpheus und Herzustromen der Tiere und
Bdume. Durch diesen inneren Widerspruch gewinnen alle diese Orpheusszenen den
Anschein von etwas Biihnenhaftem. Damit ist aber ein Element bezeichnet, das den
inneren und &uBeren Wirkungsbereich der Musik in der romischen Kultur charakteri-
siert. Die wenigen kaiserzeitlichen Ausnahmen, die neben der klassischen Erscheinung
auch die Seitenansicht des Séngers bewahren, beschranken sich auf Reliefwerke, die

279



nicht zuféllig zum Teil aus dem Ostlichen Reichsgebiet stammen und wohl ausnahmslos
in hellenistischer Tradition stehen. So eine Miinze des Lucius Verus aus Alexandria
(BMC, PlL. XI, 1373), ein Relief des Palazzo Matthei, Rom (Gruppe Fig. 16), die beide
in der Wiedergabe des Felsengeldndes und der darauf gelagerten Tiere iibereinstimmen.
Wie rein und lebendig die Uberlieferung der Bildtypen gerade im Osten weiterwirken
konnte, zeigt die Davidminiatur eines byzantinischen Psalters des 10. Jh.n.Chr. (Cod.
Parisinus 139), wo die Komposition des harfenspielenden Konigs inmitten der Herde den
zuletztgenannten Orpheusdarstellungen genau entspricht.?

Mit dem Durchhalten der Frontalitit bei der iiberwéltigenden Mehrheit der rémi-
schen Orpheusdarstellungen ist mehr als eine StiliuBerung bezeichnet, die sich im
Einpassen seiner Gestalt in die fiir repréasentative Darstellung der Sitzfigur geschaffene
Formel auswirkt. Es ist zugleich Ausdruck einer vollig verdnderten Auffassung vom
Wesen der mythischen Gestalt des Orpheus im Sinne einer Reduzierung und Entleerung
ihres Gehaltes.2® Durch die griechische Kunst, in erster Linie die Vasenmalerei®® wird
uns das Orpheusmythologem in drei fiir sein Schicksal wesentlichen Aspekten vorge-
fiihrt. Wir sehen seine Ermordnung durch die thrakischen Frauen, den schénlockigen
Sénger unter den Thrakern und seltener — erst seit dem 4. Jahrhundert — seinen Gang
in die Unterwelt, die Gattin zuriickzugewinnen. Freilich wissen die Dichter seit friihe-
ster Zeit um die Wirkung seines Gesanges auf die Tiere ;3 dargestellt wird dies aber nur
auf einem kretischen Fragment des 7. Jahrhunderts und einer spiteren bootischen
Kylix;® in zwei Landschaften also, wo die Verbundenheit von Mensch und umgeben-
der Natur seit minoischer Zeit am stérksten fortgewirkt hat: Bootien und Kreta. Nur
ein Bronzespiegel ist aus dem ganzen 5. Jahrhundert zu nennen, wo der sitzende
Leierspieler von Panther, Rabe und Hindin umgeben ist (Cuthrie Fig. 9), welch letztere
gewiB eher als Begleittiere des ,,Vates Apollineus‘‘ zu verstehen sind denn als angelockte
Zuhorer. Dasselbe gilt fiir die einzig noch hiehergehorige Amphora des 4. Jahrhunderts
in Neapel, mit einer Hindin neben Orpheus.3?

Und nun in der romischen Kunst eine ganz einseitige Betonung des tierbezaubern-
den Orpheus. Die Voraussetzung hiezu ist, daB sich in der romischen Auffassung seiner
mythischen Gestalt der Akzent vom Singer auf den Leierspieler, den Musiker im heuti-
gen Sinne schlechthin verschoben hat und verschieben konnte. Denn mit Gesang allein,
der ja auf dem Wort beruht, sind Tiere nicht zu locken, eher schon durch die Gewalt
der einem Instrument entstromenden Téne. M. P. Nilsson hat neuerlich hervorgehoben,
daB der Ruhm des Orpheus sich nicht auf seine ,,Musik‘* sondern auf seine Gedichte
griindete, deren Vortrag er auf der Leier begleitete.3® Mit diesem Gesang soll er die
Mysterien, — urspriinglich Jiinglingsinitiationen3¢ — deren Begriinder er ist, geleitet
haben. Die Erinnerung an diesen Zusammenhang lebt auf den rotfigurigen Vasen, wo
Orpheus immer unter Ménnern singt, weiter. Dieser religiose Hintergrund der Gestalt
des Orpheus ist aber der romischen Welt ldngst nicht mehr lebendig bewuBt, und darum
konnte sich iiberhaupt die Gestalt des Mysterienséngers zum bloBen naturbezwingenden
Leiervirtuosen verwandeln und verengen. Freilich ist das Verblassen jenes Hinter-
grundes nur die Voraussetzung, nicht der AnlaB zu dieser Verzerrung, der vielmehr
in der verdnderten Stellung der Musik in der romischen Kultur im Vergleich zur grie-

280



chischen zu suchen ist. Wahrend in Hinsicht auf die Musiktheorie das griechische Erbe
hier keine Weiterbildung erféhrt, verlagert sich die Bedeutung der Musik fiir die Er-
ziehung der vornehmen Jugend von ihrer ethischen Wirksamkeit gédnzlich nach auBen
auf Erstreben eines blendenden technischen Koénnens bis zum Virtuosentum. Wo ein
Philosoph und Pddagoge wie Quintilian sich iiber die Aufgaben der Musik in der Er-
ziehung duBert, hat er bloB noch ihre allgemein zivilisatorische Funktion zu nennen,
die er bezeichnenderweise im Bild des Orpheus ausgedriickt findet: ,,Orpheus et Linus,
quorum utrumque diis genitum, alterum vero, quod rudes atque agrestes animos ad-
miratione mulceret, non feras modo sed saxa etiam silvasque duxasse posteritatis
memoriae traditum est* (de inst. orat. I, 10, 9). DaB Orpheus zum Patron des romischen
Musikbetriebes erhoben wird, der sich zum groBen Teil im Theater abspielt, beweist
zudem die Tatsache deutlich, daB Nero bei seinem Auftreten als Kitharode in dessen
Kostiim erschien. Die romischen Dichter wuBten nichts mehr vom urspriinglichen
Inhalt von Orpheus’ Gesang. Ovid kann ihm, der trauernd auf dem Rhodope sitzt, die
Metamorphosen des 10. Buches in den Mund legen. Nur seine Wirkung auf die Natur
und ihre Bewohner ist unvergessen.

Diese Beschriankung der Zuhorerschaft greift sogar auf die Darstellung einer ande-
ren Szene des Orpheusmythologems iiber, die seltene Male in der romischen Kunst
erscheint: die Unterweltsfahrt. So reduziert sich die ganze Unterweltsszenerie auf
dem genannten Wandbild der Villa Hadriana in Tivoli®® auf den dreikopfigen
Héllenhund, vor dem Orpheus in felsiger Landschaft musiziert. Auf einem beschrifteten
Grabgemélde des 2. Jh.n.Chr. aus Ostia sind die dramatis personae zwar um Oknos
mit seinem Esel und den ,,Ianitor Orci‘‘ erweitert, an denen vorbei der Singer Eurydike
geleitet, aber die wesentlich hierhergehérigen Gegenspieler, die Unterweltsherrscher,
sind nur'im Hintergrund mit Pluton vertreten.? Die Verwendung des Themas als Grab-
gemilde bedarf keiner Erklirung. Auffallend ist jedoch, daB drei gleiche Grabreliefs
desselben Inhalts aber in ausfiihrlicherer Darstellung nicht aus klassischem Boden,
sondern der Pannonia Superior entstammen.?” Die drei vollsténdig gleichen Grabsteine
aus Pettau-Colonia Ulpia Trajana Poetovio, deren einer einem Decurio gesetzt war,
sind in vier waagrechte Zonen gegliedert. Wahrend der obersten ein Giebel eingezeichnet
ist, zeigt die zweite Orpheus mit der Leier unter Tieren, wie auf den Mosaiken; die
dritte Zone tragt die Inschrift; in der untersten steht Orpheus nach rechts gewandt vor
dem thronenden Paar, Hades und Persephone, hinter denen eine vierte Gestalt, viel-
leicht Hermes, sichtbar wird. Damit weist sich die Eurydikeepisode als festes Motiv der
romischen Sepulkralsymbolik aus. Auch die ilteste Orpheusdarstellung der rémischen
Kunst stammt von einem Grabbezirk, die Peperinstatuette im Museo Mussolini, Rom
(Taf. XXXVIII, Abb. 2). Allerdings nicht, wie irrtiimlich angenommen, vom Tibiciner-
grab auf dem Aventin,3® welche paradoxe Verbindung des apollinischen Leierspielers mit
der Dionysos unterstehenden Gilde der Flotenbldser an sich schon hétte bedenklich
stimmen miissen. Der einer solchen Aufstellung am Grabe zugrunde liegende Gedanke
ist wohl die unaufhérliche Klage um den Verstorbenen, als deren mythisches Vorbild
der auf dem Rhodope um die Gattin klagende Orpheus erkannt wird. So ist ganz
natiirlich, daB der nackte, fast knabenhafte Sénger mit dem Pinienkranz von Tieren

281



umgeben ist, die eben damals um den Trauernden sich versammelten: ,,septem illum
totos pertinent ex ordine menses/. .. mulcentem tigris et agentum carmine quercus‘
(Verg. Georg. 4, 507, 510).

Diese seltenen sepulkralen Verwendungen des Mythologems treten vollig zuriick
vor den profanen, die stets die Szene des unter den Tieren Musizierenden zum Gegen-
stand haben. DaB aber unter allen seinen Lebens- und Todessituationen in der romischen
Kunst fast ausschlieBlich diese sich solcher Beliebtheit erfreute, bedarf iiber die oben
angedeuteten allgemeinen Voraussetzungen hinaus einer besonderen Erkldrung, die
sich in der fiir die Romer so bezeichnenden Liebe zum Landschaftlichen in seinen vege-
tativen und animalischen Erscheinungsformen bietet. Fiir erstere sprechen in der
bildenden Kunst augenféllig die Wandmalereien, fiir letztere die lange Reihe vorziig-
licher Tierdarstellungen. Der praktischen Verbindung beider Neigungen verdankt der
Tierpark des reichen Romers sein Dasein, wie ihn Varro ausfiihrlich beschreibt (r.r. I11,
12) und der keineswegs bloB gesicherter Versorgung der Tafel und miiheloser Jagd
dienen soll. Zu dieser natiirlichen Disposition tritt noch der stark literarische Hang des
gebildeten Romers, das Landschaftsbild eines Parkes oder groBen Gartens in eine
mythologische Szene umzustilisieren.?® Und gerade hier begegnet unser Orpheus-
thema wieder, bei einem Schauspiel, das Quintus Hortensius den Gésten auf seinem
Landgut vorfiihren 14Bt:“ ibi erat locus excelsus ubi triclinio cenabamus quo(d)
Orphea vocari iussit, qui cum eo venisset cum stola et cithara cantare esset iussus,
bucina inflavit, ut tantam circumfluxerit nos cervarum aprorum et ceterarum quadri-
pedum multitudo. .. (r.r. III, 13, 3). Weniger kostspielig ist dieselbe Idee auf der
Peristylriickwand der genannten Casa di Orfeo, Pompeji, verwirklicht, wo hinter
Lorbeerrabatten sich eine FluBlandschaft 6ffnet, in deren felsigem Vordergrund Orpheus
die Leier spielt.% Das Ganze ist deutlich als Attrape gedacht, um eine sich weiter-
streckende ,,mythologische* Parklandschaft vorzutduschen.4® Auf der gleichen Linie
liegt die Aufstellungsweise einer nur bei Martial iiberlieferten plastischen Gruppe, die
auf dem Stufenbau um eine ,,lacus Orfei*’ genannte Fonténe auf dem Esquilin stand:4?
,,1llic Orpheus protinus videbis/ubi vertice lubricum theatri/mirantesque feras avem-
que regis/*“ (Mart. 10, 19, 6). Orpheus ist also auf dem von Adlern umflogenen Haimon
sitzend gedacht (vgl. Ov. Met. X, 76, 7). Fragmente solcher plastischer Gruppen des
Orpheus mit den Tieren, als Bekronung kaiserzeitlicher Nymphden, sind z. B. aus
Byblos, Sabratha, Aquileja bekannt.43

Ahnliche Gruppen waren in der Kaiserzeit auch in Griechenland aufgestellt (Hai-
mos, BCH II, 1878, 104). Pausanias sah eine im Musenhain am Helikon, bei der die
Statue der Telete das im Mutterland noch lebendige BewuBtsein einer Beziehung des
Orpheus zu den Mysterien bezeugt (Paus. 9, 30, 4). Als genauen Ort der Aufstellung
bezeichnet Pausanias ausdriicklich das Ufer des Holmeios, und Vergil verlegt den Ort
des mythologischen Geschehens gleichfalls an einen FluB: ,,illum.../rupe sub aeria
deserti ad Strymonis undamj/flevisse..." (Georg. 4, 508). Bei den genannten Darstel-
lungen in Rom und Pompeji spielt die Szene gleichfalls am Wasser. In der ,,angewand-
ten* Szene im Laurentum des Quintus Hortensius erscheint Orpheus, schon merklich
degradiert, als eine Art mythologischer Tierwérter, dessen Schiitzlinge sich auf seinen

282



HornstoB hin ,,ad pabulum* (r.r. III, 13, 1) versammeln und keineswegs angelockt
durch Leierspiel zu musischem Genu3. Unter diesen prosaischen Vorstellungen wird
auch der Grund dafiir zu suchen sein, daB von den iiber 30 romischen Orpheusmosaiken
nicht weniger als 5 (Oudna, Blanzy, Horkstow, Yverdon, Yvonand) aus Thermen und
verwandten Anlagen stammen: die Tiere versammeln sich um ihren Wirter gleichsam
an der Trinke. Mit dieser Auslegung ist aber die Kluft zwischen dem Wesen des griechi-
schen Orpheus und seiner interpretatio Romana am deutlichsten bezeichnet.

Diese Kluft grundsétzlich festgestellt, 148t sich die eindrucksvolle Einheitlichkeit,
mit der diese eine Szene des Mythologems in der ganzen romischen Welt gestaltet wird,
nicht iibersehen. Ist diese ihrer inhaltlichen Bedeutung nach als Ausdruck eines gleich-
gearteten Verhéltnisses zum griechischen Mythos zu verstehen, so erheben sich vor der
Ubereinstimmung im Formalen doch mancherlei Fragen; vor allem die nach der prak-
tischen Grundlage der Bildtradition. In den letzten Jahrzehnten haben sich — vor den
reichen nordafrikanischen Mosaikfunden — einige italienische Gelehrte mit diesem
Problemkreis, zwar in mehr allgemeiner Weise, beschéftigt.44 Da der Gesichtskreis
dabei meist auf das engere geographische Arbeitsgebiet beschrénkt war und thematisch
entsprechend Stilleben und profane Meeresszenen im Vordergrund standen, ist die
Frage nach der Uberlieferung der Bildtypen iiber Annahmen allgemeiner Natur nicht
wesentlich geférdert worden. Uber diese Annahmen: Einfuhr kleiner Mosaiken (Emble-
mata) von Herstellungszentren, Nachahmung durch einheimische Werkstétten,
Tradiierung von Vorlagen, wird man aber entschieden hinausgelangen kénnen zu einer
scharferen Erfassung der Einzelheiten. Auf Grund der Mosaiken mit rein mythologi-
schem Gegenstand muB der Uberlieferung durch ,,Vorlagebiicher‘ gegeniiber der
spontanen Leistung der Mosaizisten vermehrte Bedeutung zugemessen werden. Ferner
kann die auf zu enger Basis begriindete These von einer einheitlichen rémischen Mosaik-
kunst ohne provinzielle Unterschiede® nicht aufrecht erhalten werden, angesichts sich
deutlich abhebender Eigenstidndigkeit einzelner Provinzen oder Provinzgruppen; dies
nachzuweisen ginge iiber den Rahmen vorliegender Untersuchung hinaus. Wir wollen
nur soweit darauf eintreten, als uns die Orpheusmosaiken selbst fiihren.

Es ist beinahe selbstversténdlich, daB von den zwei Elementen einer Mosaikdar-
stellung mit mythologischem Inhalt — Bild und Rahmen — ersteres sich unter der
Hand verschiedener Mosaizisten weniger verwandeln wird, eben weil der Stoff nicht
mehr zum geldufigen BewuBtseinsinhalt gehort und darum nicht durch Impulse der
jeweiligen Phantasie weiterentwickelt werden kann. So ist die iiberraschende Uberein-
stimmung der Bildtradition unserer Mosaiken auch auf die Natur ihres Themas zuriick-
zufiihren, da die griechische Mythologie nur noch aufgesplittert in klassische Bildatome
im BewuBtsein der Provinzhandwerker wie in den zur Verfiigung stehenden Vorlagen
weiterlebt. Trotzdem kein einziges dieser Mosaiken nun dem andern vollstindig gleicht,
beschrénken sich die Abweichungen auf formale Einzelheiten, in denen allein der Mo-
saizist seine Selbstdndigkeit gegeniiber der Vorlage behauptet. Darum auch ist die
eigentliche originale Leistung des Provinzhandwerkers nicht im figiirlichen Bild, son-
dern in dessen Einkleidung zu suchen.

Obschon, wie wir sahen, die Figurenbilder wie auch die Einzelmotive der Rahmung

283



und das Schema, welches ihre Gestalt bestimmt, in bestimmten Perioden in allgemeiner
Verwendung stehen, muB die praktische Tradiierung der beiden Elemente getrennt
erfolgt sein. Es 148t sich feststellen, daB der Mosaikkiinstler zur Rahmung eines figiir-
lichen Bildes jedesmal die Ornamentmotive aus der zu Gebote stehenden Fiille neu
zusammenstellt. Konkret vorgestellt, muB in den anzunehmenden ,,Vorlagebiichern
fiir Mosaikwerkstétten das Kapitel ,,Ornament-Motive geschieden gewesen sein
vom Kapitel ,,Figiirliches“. Die Auswirkung dieses Vorgehens 148t sich an einem Grenz-
fall zeigen, bei dem ein untrennbar zum mythologischen Bildvorwurf gehériges Ele-
ment nicht mehr als solches verstanden und zum bloBen Ornament wird. Auf dem
Labyrinthmosaik von Cormerod, Freiburg, ist die gedankliche Einheit bewahrt; im
Mittelbild bekdmpft Theseus den Minotaurus, wihrend das Feld ringsum ein detailliert
ausgefiihrtes Labyrinth ausfiillt (Inv. I, 2 no. 1414; MAGZ 16, 1870, PIl. 29). Genau
dasselbe Labyrinth ist einem der neunmal fiinf quadratischen Ornamentfelder der
mosaique Contamin, Lyon, eingeschrieben, hier als eines unter 22 kreisféormigen
Ornamentmotiven; entsprechend fehlt der Minotauruskampf, statt dessen erscheinen
zwei Kopfe.4® Die iibereinstimmende Gestalt des Labyrinthes bezeugt, daB in beiden
Fillen die gleiche Vorlage zugrunde liegen muB. Dieselbe detaillierte Ausgestal-
tung des Labyrinthes findet sich auch in einem raumfiillenden Mosaik in Brindisi,
Italien,*” womit fiir einen Einzelfall gesichert ist, was im allgemeinen ohnehin anzu-
nehmen war, daB3 die Vorlagebiicher urspriinglich aus Italien stammen. Auch in
Helvetien selbst begegnet dieses Labyrinth in der gleichen ornamentalen Miniaturver-
wendung wie in Lyon auf dem Mosaik von Avenches-Conches-dessous, in einem der
dem Bandkreuzgeflecht eingeschriebenen Kreise, auch hier ohne Mittelbild (Inv. I,2
no. 1396; MAGZ XVI, 1870, PI. 30).

Es ist kein Zufall, daB diese Reduzierung eines antiken mythologischen Motives
zum bloBen geometrischen Ornament zweimal gerade in Gallien begegnet. Wir fassen
darin eine Eigenart des gallischen — und germanischen — Mosaikstiles, die gerade auch
an den Orpheusmosaiken nachzuweisen ist und kurz als Tendenz zur Unterstellung des
Figiirlichen unter ein geometrisches Ordnungsprinzip bezeichnet werden kann. So sind
von den acht uns aus Frankreich bekannten Orpheusmosaiken nur zwei ,,freie Kom-
positionen*‘; die genannten von Aix mit quadratischem Bildformat (Inv. I, 1 no. 55)48
und von Blanzy, das die eine Partie des durch ein Bassin quer durch die Mitte ge-
teilten Raumes einnimmt (Inv. I, 2 no. 1122; Guidi Fig. 14). Bei den anderen sechs
hat ein geometrisches Schema, meist als Netz von Sechs- oder Achtecken, die Szene
derart aufgeteilt, daB Orpheus allein oder mit wenigen Kleintieren im Mittelfeld sitzt,
wihrend die iibrigen Tiere einzeln auf die umgebenden Felder verteilt sind. Diese Ten-
denz héngt negativ gewiB mit der Unféhigkeit zur Gestaltung einer zusammenhéngen-
den figiirlichen Komposition zusammen, positiv damit, daB sich das Interesse vom
Mythos auf die Realitit des Tieres verlagert hat. Bezeichnenderweise stammen die
beiden Ausnahmen — von Aix und Blanzy — aus dem am stérksten romanisierten
kiistennahen Gebiet Siidgalliens. Denn in ausgesprochenem Gegensatz zu den nord-
lichen Provinzen herrscht auf den italischen und afrikanischen Mosaiken die freie
Komposition bei weitem vor. Die seltenere Felderteilung folgt einer bestimmten Eigen-

284



art, indem das Teilungsschema vorwiegend auf dem Kreis oder andern weichgeschwun-
genen Figuren beruht und das Trennungsband meist nicht aus geometrischen, sondern
pflanzlichen Motiven besteht. So ist das schwarz-weie Orpheusmosaik von Santa
Marinella, Italien® durch eine zarte Arabeske ineinandergeschobener Krinze unter-
teilt und die parodistische Darstellung von Sousse, Tunis (Orpheus als Affe; Inv. I,
no. 145) durch eine kompliziert geschlungene Lorbeerguirlande.

Es fiigen sich so die Orpheusmosaiken von Yvonand und Yverdon mit ihrer
Felderteilung vorziiglich in die Reihe der gallischen Orpheusmosaiken, wéhrend das-
jenige von Avenches das Versagen in der groBeren Komposition erldutert. Ohne Zwei-
fel werden die hier fliichtig beriihrten Sondertendenzen der einzelnen Provinzen in den
entsprechenden Vorlagebiichern ihren Niederschlag gefunden haben; werden die
gallischen etwa Teilungsschablonen in vielen Varianten aufgefiihrt und unter den
Ornamentmotiven die geometrischen bevorzugt haben. Einen Hinweis in diese Rich-
tung geben uns die sechs uns bekannten Orpheusmosaiken Britanniens, die nach Bild-
form und Gestalt des Orpheus auf dieselbe Vorlage zuriickgehen. Charakteristisch ist
das runde Bildformat und die Erscheinung des Orpheus mit Miitze, Hosen, kurzem
gegiirtetem Rock, einem Méntelchen, das iiber die rechte Schulter flattert, sowie end-
lich das Sitzen mit gespreizten Beinen, von denen das Linke etwas hochgestellt ist.
Wihrend der Sénger auf dem kleinen Mosaik von Brading, Isle of Wight (Cuthrie,
Frontispice), von kleinen Tieren umgeben ist, erscheinen in den groBen Kompositionen
von Bath, Cirenchester, Horkstow, Withington und Woodchester die Vier-
fiiBer auf einem konzentrisch zum Mittelkreis umlaufenden Streifen.50

Fiihrt dieser Tatbestand zu der mit Vorbehalt geduBerten Annahme, daB in
Britannien nur eine Variante unserer Szene als Vorlage zu Gebote stand, miissen wir
fiir die drei verschiedenen Orpheusmosaiken von Yverdon, Yvonand und Aven-
ches drei verschiedene Vorlagen voraussetzen. Dagegen ist es unmdglich, aus dem Auf-
treten des Themas in verschiedenen Varianten an drei so nahe benachbarten Stellen
auf den ausfiihrenden Mosaizisten oder die Werkstétte schlieBen zu wollen, im Sinne
einer einzigen oder dreier verschiedener. Konnten wir schon feststellen, daB sich zwi-
schen mythologisches Thema und Ausfiihrung des Bildvorwurfes in Mosaik der ,,Pro-
vinzgeschmack‘ in Gestalt der Vorlagen verdndernd einschaltet, so ist als weiteres um-
bildendes Element selbstversténdlich noch die Hand des einzelnen Mosaizisten in
Rechnung zu stellen. Zu den aus dem Studium der rémischen Mosaiken erwachsenden
Aufgaben wie Beobachtung der Themenwahl und Ergriindung ihrer Bedeutung, wo-
durch das Versténdnis der gemeinrdmischen Kultur gefordert wird, gesellt sich so die
weitere, die einzelnen Mosaikwerkstidtten in den Provinzen ausfindig zu machen, was
unsere Kenntnis von deren kiinstlerischer Entwicklung vertiefen wird. Diese letztere
Aufgabe ist dort freilich unlosbar, wo die Mosaiken verloren oder zerstort sind; so
bieten auch die drei vorgelegten aus der Waadt hiezu keinen Ausgangspunkt. Zweifel-
los wird sich aber mit Hilfe der reichen Mosaikfunde der Hauptstadt Aventicum und
ihrer Umgebung auch iiber den westhelvetischen Werkstittenbetrieb einmal etwas
Licht verbreiten lassen.

285



Anmerkungen

1 Brief an Frau v. Stein, Moudon 21. Oktober 1779.

? Die jiingste Zusammenstellung der romischen Orpheusmosaiken, jedoch keine vollsténdige, gibt Giacomo
Guidi, Orfeo, Liber Pater e Oceano in mosaici della Tripolitania, Africa Italiana Vol. VI, 1935, 110 ff, (cit:
Guidi). Dadurch wird die Liste von Gruppe bei Roscher 111, 1 s. v. ,,Orpheus* nicht iiberholt. Die griechischen
Orpheusdarstellungen, besonders auf Vasen, sind am besten zusammengestellt bei W. K. C. Cutherie, Orpheus
and Greek religion, Methuen 1935, Cap. II1. (cit:Cutherie). Die gallischen und afrikanischen Mosaiken sind weit-
gehend gesammelt im Inventaire des mosaiques de la Gaule et de I’Afrique, Tome I, la Gaule 1909, Tome 11
Afrique Proconsulaire (Tunisie) 1910, Tome 111 Afrique Proconsulaire (Numidie) 1911 (cit: Inv.). Die Mosaiken
von Festland-Italien sind zugénglich in M. E. Blake, Roman mosaics of the II. ct. in Italy, Memoirs of the
Americain Academy in Rome, Vol. XIII, 1936 (cit: Blake). Wesentliche Bemerkungen bei D. Levi, Antioch
mosaic pavements, 1947, 362/3.

3 Inv. I, 2 no. 1403; ASA 1899, 11, Fig. (Praechter), E.Dunant, Guide illustré du Musée d’Avenches,
1900, 47, 1.

¢ Blake, 123, 1.

5 Ur-Schweiz 11, 1947, 66, Fig. 45.

¢ Inv. I, 2 no. 1404; Bull. Association Pro Aventicum IV, 1891, P1.

? M. Barbey, L. Decologny, S. Poget, Urba, 1929, Pl 15, 3.

8 ,+.. Die ornamentale Zeichnung ist ... leicht getont ... die Figuren in der Mittelpartie ebenfalls . ..
ohne daB dabei anzunehmen ist, daB die Wiedergabe der Originalfarbe angestrebt ist.’* Freundliche Mitteilung
von Dr. H. Strahm, Stadtbibliothek, Bern.

® Inv. I, 2 no. 1387; ASA 1911, 59; 1911, 311; JSGU 1911, 186; 1912, 189; AA 1912, 498; 1913, 308;
Fribourg Artistique 22me année, 1911, Pl. X, XI (Ducrest) Fragmente in den Museen von Yverdon und Freiburg.

10 Die an Miinzfunden genannten Bronzen des Vespasian und der Lucilla kénnen zu einer Datierung
des Mosaikbodens nicht herangezogen werden.

11 Ur-Schweiz, 11, 1947, fig. 44.

12 O, Tschumi, Die Ur- und Friihgeschichte des Oberaargaus, Neujahrsblatt der Lit. Ges. Bern, N.F. 11,
1924, 26, Fig. F. S. Schmid, Receuil d’antiquités trouvées a Avenches et a Culm et en d’autres lieux de Ia Suisse,
1760. PI. IX, 2.

13 Die Datierung durch Pelichet (ZAK 2, 1940, 208/9) um rund 100 n. Chr. ist unhaltbar. Das einzige Sach-
argument, daB im III. Jh. die Felderteilung herrsche, stiitzt sich auf keine feste Regel, wie die groBen Szenen-
kompositionen der Villen in Nordafrika und Syrien (Antiochia) zur Geniige dartun. Stilistische Einzelheiten
(z. B. bei Wiedergabe von Augen und Meerwellen) sind fiir die Wende zum 3. Jh. charakteristisch. Buntmosaik
ist nach der Stufe Pompeji friihestens spathadrianisch wieder méglich. Abgesehen davon geniigt das Thema
als solches (Meerthiasos), das erst um die Mitte des 2. Jh. im Mosaik auftritt, wie im einzelnen (z. B. Eros
auf der Amphora, der erst gegen Ende des 2. Jh. auf Mosaik erscheint), um eine Entstehung des Mosaiks von
Nyon vor dem letzten Viertel des 2. Jh. n. Chr., auszuschlieBen.

14 Ph. Fabia, Recherches sur les mosaiques Romaines de Lyon, 1924. Pelten Fig. 10 (Verbe incarné),
fig. 18 (Vial), fig. 23 (Coeur Volant).

15 E. Pernice, Pavimente und figiirliche Mosaike, 1938 (Hellenist. Kunst i. Pompeji, VI) Pl. 44, 6; 44, 7;
46, 4.

1 E. Pernice, 1. c. Pl. 24, 1 (Ranken); 50, 4 (GefdBe).

17 Ph. Fabia, . c. fig. 20 (Berger).

18 (. Tschumi, l. c. 28, fig.

1 Inv. I, 2 no. 1386. E. Dunant, I. c. 47, 1.

20 Simonides Frg. 27 Diehl; Apoll. Rhod. I, 569.

21 R. P. Hinks, Catalogue of the Greek, Etruscan and Roman paintings and mosaics in the British
Museum, 1933, no 37.

22 Vgl. Anm. 8.

2 Inv. I, 2 no. 1032. S. Reinach, RPGR, 1922, 201, 5.

24 Zur Trachtgeschichte des Orpheus s. A. Furtwéngler, 53. Berliner Winckelmannsprogramm,

%5 P. Gusman, La villa impériale de Tibur, 1904, 217, Fig. 312.

26 Monumenti Inediti VIII, PL 43, 1.

27 Ch. Diehl, La Peinture Byzantine, 1933, Pl. 76. Ich verdanke den Hinweis einem Vortrag, den Herr
Prof. Ph. Schweinfurth im Januar 1950 in Ziirich hielt.

28 Unserer eingangs genannten Zielsetzung entsprechend lassen wir die christlichen Sarkophage und
Katakombengemélde desselben Inhalts beiseite.

2 Vgl. die Liste bei Cuthrie, 64, 8.

3 Kern, AM 1938/39, 108, 9; Miinzer, RE 35, 1247/49.

3t AM 1938/39, 107 ff; Forschungen und Fortschritte 1939, 280 ff. (Kern).

32 Vgl. Anm. 26.

3% M. P. Nilsson, GRRG I, 1941, 645.

34 K. Kerényi, Eranos Jahrbuch 1949.

286



% Vpl. Anm, 25.

3¢ Monumenti Inediti VIII, PI. 28, 1; Annali del Instituto 1866, 292.

¥ A. Conze, Romische Bildwerke einheimischen Fundorts in Osterreich, Denkschriften d. Kaiserl.
Akad. d. Wissensch. Wien, phil. hist. KI. XXIV, 1876, PL. V, VII.

38 Der wirkliche Fundort ist die Via Nuova San Lorenzo, fuori Porta Tiburtina; s. Mustilli, II museo
Mussolini, 1939, 10 no. 20.

3% P, Grimal, Bibl. des écoles frang. d’Athénes et de Rome, fasc. 135, 1943, 359 fT.

4 Die ganze Wand bei Grimal, 1. c. Pl. III; E. Presuhn, Pompeji, die neuesten Ausgrabungen von
1874—1878, Abthlg, I11, Pl VI (bunt).

4 Vgl. Grimal, 1. c. 365.

42 Platner-Ashby, A topographical dictionnary of ancient Rome, 1929, 313/14.

4 Ch. Picard, REL 25, 1947, 80—85.

44 8. Aurigemma, 1 mosaici di Zliten 1926, 263 ff; G. Guidi, La villa del Nilo, Africa Italiana V, 1933,
33 ff.

% G. Guidi, La villa del Nilo, 51.

4 Ph. Fabia, Mosaiques Romaines des musées de Lyon, 1923, 123, Fig. 14.

47 Notizie degli Scavi 1884, 225/6.

4 Inv. I, no. 55; S. Reinach, RPGR, 1922, 203, 6.

4 Bollettino del'Istituto 1840, 115 ff.

8% Da die genannten englischen Mosaiken in der Literatur unter verschiedenen Bezeichnungen ver-
streut sind, geben wir nachstehend die wichtigsten Nachweise: Brading, Isle of Wight (gef. 1880); T. Morgan,
Romano-British Mosaic pavements, 1886, 225; Gruppe, 1192 (Isle of Wight); Hinks, I c. 109 (Brading);
Cuthrie, Frontispice (Isle of Wight). — Cirencester - Barton-Farm; Morgan, l. c. 81; Hinks, L. c. 109 (Ciren-
cester) — Horkstow, Barton-on-Humber, Lincolnshire (gef. 1796); S. Lysons, Reliquiae britannico-romanae,
1813/17, 1, PL 111-V; Morgan. L. c. 136; Gruppe, 1192 (Hokkstow); Gauckler, D.-S. s. v. musivum, Fig. 5247
(Horkstow-Hall); S. Reinach, RPGR, 292, 2 (détail, Horkstow); Hinks, 1. c¢. no. 36, Fig. 112—124. — Newton
St. Loe, Bath; St. M. Scarth, Aquae Solis, or notices on Roman Bath, 1864, P1. 47; Morgan, I. c. 102 (Newton
St. L.); Gruppe, 1193 (Newton St.L.); Hinks, L c. 109 (Newton St.L.). — Withington, Gloucestershire
(gef. 1812); Lysons L. c. II, 19; Morgan 1. c. 78; Gruppe, 1192; S. Reinach, RPGR, 38, 5 détail); Hinks,
l. c. no. 37, Fig. 125-129. — Woodchester, Gloucester (gef. 1797); Lysons l. c. I1, Pl. 17; Morgan 1. c. 74,
Fig.; Reinach, RPGR 48, 5, 355, 6 (détails); Hinks 1. c. 109.

Résumé

Les trois représentations d’Orphée, datant toutes de la fin du II® siécle ap. J. C., pro-
viennent d’Avenches, des Thermes d’Yverdon, du Frigidarium de la ville d’Yvonand. Il
s’agit chaque fois du motif central de pavements diversement composés. Comme sur toutes
les mosaiques romaines figurant le mythe d’Orphée, I’épisode choisi a été la scéne du chanteur,
charmant par le jeu de sa lyre les animaux et les arbres. Ce choix différe de celui des genres,
qui présentent le fondateur des Mystéres chantant seulement devant des hommes, ou plus
fréquemment la mort du poéte, son voyage dans l'outre-tombe, et d’autres épisodes. Pour
ce qui est de I'apparence extérieure, les mosaiques se distinguent également par ce qu’elles
représentent la plupart du temps le chanteur habillé, vétu des pantalons et de la tunique a
manche, et coiffé de la tiare, presque toujours assis, et de face. Le fait que la personnalité
d’Orphée ait été réduite dans I’art romain au réle de musicien charmant les animaux, doit
étre mis en rapport avec la différence qui sépare la conception romaine de la musique de
celle des Grecs. Chez les Romains, la préférence marquée pour ce théme, fréquemment em-
prunté également pour les peintures des péristyles, et les décorations plastiques de nymphées,
s’explique principalement par le goiit des paysages et des images d’animaux.

De 1a résulte son utilisation fréquente dans la décoration des Thermes.

Malgré P’identité générale de ces représentations, qui doivent remonter 4 une tradition
commune par 'intermédiaire de cahiers de modeles, il est permis de reconnaitre, par I'exemple
des mosaiques d’Orphée, des particularités de style spéciales aux différentes régions de ’Empire
romain.

Les trois exemplaires de la Suisse sont conformes, dans leur composition d’ensemble,
au style des mosaiques transalpines, qui se caractérise par la division géométrique de la
surface, amenant ainsi le morcellement des compositions mythologiques.

287



Taf. XXXVII. Mosaik von Avenches (S.271—287)
(Nach ASA 1899, 11)



(099°62 WOY ‘SINJIISU[ "JOBYDIY ULYISINS( SIP 2WIBUINY)
(L82—1LZ "S) woy ‘isejedudiorearssuoy] ‘933amiessnoydiQ 'z "qqy ‘TIIAXXX Jel

(111X X ‘Id ‘0L81 “ZDVW UY9BN)
(L8Z—1LZ'S) PUBUOAX UOA YIBSOW "] "qQV ‘TIIAXXX ‘Jel

R

e

. u

G

&

DR

=

o
3




	Drei Orpheusmosaiken aus der Waadt
	Anhang

