
Zeitschrift: Jahrbuch der Schweizerischen Gesellschaft für Urgeschichte =
Annuaire de la Société suisse de préhistoire = Annuario della Società
svizzera di preistoria

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft für Urgeschichte

Band: 40 (1949-1950)

Artikel: Drei Orpheusmosaiken aus der Waadt

Autor: Gonzenbach, Victorine von

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-113828

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-113828
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Drei Orpheusmosaiken aus der Waadt

Von Victorine von Gonzenbach, Zürich

In einer Festgabe ist das Erscheinen des göttlichen Sängers wohl nicht fehl am

Ort, und so ergreifen wir die Gelegenheit, drei Orpheusdarstellungen aus dem Kanton
Waadt unverdienter Vergessenheit zu entziehen. Diese Mosaikböden, im 18. und
19. Jahrhundert aufgedeckt, wurden weniger vom unverantwortlichen Zahn der Zeit
als durch Menschenhand zerstört. Zu dem einen, von Yvonand, wird überliefert

„détruit par des ouvriers qui cherchaient un trésor". Wo so schildbürgerlich Tun möglich

war, kann man Goethes Kenntnis von Land und Leuten nur bewundern, der nach

Besichtigung des „mosaischen Pflasters", 17 Monate nach dessen Auffindung, dem

Landvogt „ein anonym Billett" schrieb, „ihm zu berichten, daß das Mäuerchen umher
einzufallen anfienge und bat ihn, es wieder herstellen zu lassen. Doch hilft auch das nichts,
wenn ers auch tut".1 Das Mosaik von Avenches war bald nach seiner Entdeckung
anfangs des 19. Jahrhunderts zerstört; zu dem dritten, von Yvonand, heißt es wieder:

„détruit par des ouvriers! Mit diesen Umständen mag zusammenhängen, daß die

Orpheusmosaiken seit ihrer ersten Bekanntmachung trotz gelegentlicher Hinweise in

Vergessenheit geraten sind, bevor man ihrer Bedeutung gerecht geworden wäre. Diese

späte Würdigung ermöglicht nun mehr als einen bloßen Akt der Pietät.
Kein anderer Zweig des römischen Kunsthandwerks erlaubt, das Eigene, Trennend-

Eigenartige, wie das Verbindend-Gemeinsame der römischen Provinzen untereinander
und gegenüber dem Mutterland Italien von so nahe und über eine so lange dauernde
Periode zu beobachten wie das Mosaik und vor allem das figürliche Mosaik mit
mythologischem Thema. Diese mythologischen Gegenstände sind sozusagen ausnahmslos der

griechischen Mythologie entnommen und darum seit Jahrhunderten feststehend

formuliert, so daß diese Formulierungen dem römischen Künstler selbst schon als

klassische, im Sinne des Vorbildlichen und Verbindlichen, überkommen sind. Damit ist
die Voraussetzung gegeben, daß die Untersuchung der figürlichen Mosaiken über eine

bloße Beobachtung der stilistischen Nuancierung und Entwicklung hinaus zu deren

Grundlage und Quelle im umfassenden Bereich der allgemeinen Kulturlage durchzudringen

vermag. Dies eben an Hand der Art und Weise, wie nun die klassischen

Formulierungen griechischer Bildinhalte in den einzelnen geographischen Provinzbereichen
doch abgewandelt, verschieden ausgelegt und nicht selten verzerrt erscheinen. Als
Beitrag zu dem immer sich stellenden Problem des Verhältnisses der römischen zur griechischen

Kultur müßte schließlich die Frage nach der thematischen Auswahl, die das

271



römische Mosaik aus dem weiten Kreis der griechischen Mythologie bietet, gestellt und
nach deren Ursachen und Bedeutung hin erweitert werden. Bis heute ist das Studium
der römischen Mosaiken nirgends über eine erste Stufe kunstgeschichtlicher Betrachtung

hinausgediehen, was vor allem daran liegen wird, daß die Grundlagen zu weiterem,
in der Form umfassender, illustrierter Materialpublikationen für große Gebiete des

römischen Reiches, — zu denen auch die Schweiz noch zählt, — bis heute ausstehen.

Von den drei schweizerischen Mosaikfunden ausgehend, möchten wir die Interpretation
eines bestimmten Motivs der Orpheusgeschichte auf römischen Mosaiken im angedeuteten

Sinne versuchen.2
Über die Fundlage des Bodens von Avenches-Aventicum3 ist nur bekannt,

daß er unweit des „Cigognier", also der Tempelanlage in der Hauptachse des Theaters

aufgedeckt worden ist (Taf. XXXVII). Das rechteckige Feld (zirka 3,75 auf 4,35 cm)
scheint in eine ordnungslose Fülle geometrischer Motive aufgelöst, die durch das quadratische

Innenbild unterbrochen wird. Aus der Aufdringlichkeit der starren Feldornamentik,
welche das Innenbild eher als Lücke denn als Kern erscheinen läßt, ergibt sich ein Zwiespalt

in der Komposition, noch betont dadurch, daß jenes nicht auf die Raumachsen

ausgerichtet im natürlichen Zentrum steht. Der für das Feld gewählte Ausschnitt aus
einem unendlich fortlaufenden Muster sich im doppelten Abstand ihrer Breite
rechtwinklig kreuzender Bänder verunmöglicht eine zentrale Einordnung des Mittelbildes
von vornherein. Die Frage ist berechtigt, ob dieses nicht nachträglich in einen ursprünglich

durchlaufenden Ornamentteppich eingefügt wurde. Die technische Untersuchung,
die allein die beweisende Antwort geben könnte, ist zufolge der Zerstörung des Objektes
nicht möglich. Gegen jene Annahme spricht, daß auch die äußere Umrahmung des

Mosaikbodens, der optischen Abgrenzung gegen die aufgehende Wand dienstbar,
unsymmetrisch ist; der einfachen Rahmung der Schmalseiten steht eine doppelte
der linken und eine dreifache der rechten Langseite gegenüber. Will man nicht
ein nachträgliches Hinaussetzen der rechten Längswand annehmen, so ist die ganze
Rahmung der Verlegung des Mosaikbodens gleichzeitig. In dieser wiederholten Asymmetrie

kann ein provinzieller Zug erblickt werden, worunter wir den Ausdruck eines

unentwickelten und anspruchslosen Formempfindens verstehen möchten; dies spricht
aber für Gleichzeitigkeit von Innenbild und Ornamentfeld. Die gegenteilige Annahme
könnte nur mehr durch das Ergebnis des stilistischen Vergleichs beider Komponenten
erhärtet werden, der allein auch eine annähernde Datierung erlaubt. Das lockere Band-
kreuzgeflecht als eigentliches Gerüst trägt in den Schnittpunkten konzentrische
Quadrate, in den dazwischenliegenden Bandabschnitten konzentrische Rauten. Die
umschlossenen Quadrate sind von paarweise sich entsprechenden Motiven gefüllt: Schachbrett,

Rhombenstern, Viertelsquadrate, Lanzettstern. Da natürlicherweise die Quelle

von Motivschatz und meist auch Kompositionsschema der helvetischen wie aller Pro-
vinzialmosaiken Italien ist, besitzen wir damit eine allgemeine Grundlage für deren
Auftreten nördlich der Alpen.4 Ein schräglaufendes Schachbrettmuster beherrscht das

Frigidariummosaik von Holstein, Baselland, das baugeschichtlich ins zweite
Jahrhundert datiert wird und das wir auf Grund seiner schwarz-weiß Komposition mit
buntem Blütenkranz im Zentrum als späthadrianisch bezeichnen möchten.5 Nur noch

272



Füllornament randbegleitender Rechtecke ist das Schachbrett auf dem als antoninisch

anzusprechenden Mosaik von Oberwenigen, Zürich (Inv. I, 2, no. 1454; ASA 1889,

PI. 13/14). Bezeichnenderweise beschränken sich aber die ostschweizerischen Analogien
zu unserem Mosaik auf die Einzelmotive. Gleiche Grundstruktur der Komposition in

Helvetien finden wir dagegen im Westen, im engeren und weiteren Bereich von Avenches

selbst. Einem quadratischen Boden von Avenches-Prés-verts liegt in strengem

*)
-JA
Abb. 1. Plan der Villa von Yvonand (nach Ducrest)

schwarz-weiß Kontrast ein rechtwinkliges Bandkreuz zugrunde, dessen Arme
Rhombensterne und Rauten füllen.6 Die umschlossenen Räume füllt ein Winkelmotiv, eine

flächige Guirlande umfaßt das Feld. Alle Elemente, die sich z. B. auf einem Mosaik der

Villa Hadriana in Tivoli gleich wiederfinden (Blake, PI. 13, 4), deuten auf das frühe

2. Jahrhundert. Einer der drei 1925 auf dem Territorium von Urba-Champ-des-noyers

freigelegten Mosaikböden zeigt dasselbe eingeschriebene Bandkreuzgeflecht mit
eingeschriebenen Rauten, Rhomben und Quadraten.7 Auf eine entwickeltere Stufe gegenüber

Avenches-Prés-verts weist die diagonale Laufrichtung des Musters zum
Raumgrundriß, bunte Füllmotive und ebenfalls buntes Blüten- und Flechtband als Rahmung.

Wohin stellt sich das Orpheusmosaik von Avenches, ausgegangen vom geometrischen

Muster? Raumaxiale Laufrichtung, einfache, nur durch das Innenbild verunklärte

Struktur, strenge Responsion der Füllmotive entsprechen Avenches-Prés-verts. Die

durchgehende Farbigkeit — die Verwendung von Rot und Grau neben Schwarz ist

wahrscheinlich8 — und flächendeckende Verwendung der Füllmotive, die eine teppichartige

Wirkung erzielt, weisen über die Stufe Urba hinaus gegen das dritte Viertel des

2. Jahrhunderts. Da wir für das Innenbild keine wesentlich andere Datierung werden

begründen können, scheint die Gleichzeitigkeit von Feld und Innenbild aus stilistischen

Gründen wahrscheinlich, womit freilich die Unausgewogenheit der Gesamtkomposition

um so stärker ins Gewicht fällt.
Eine andere Unausgeglichenheit, mehr thematischer Natur, zeigt das Orpheusmosaik

aus einer römischen Villa am Südufer des Neuenburgersees, bei Yvonand.9
Nach der Freilegung des Mosaikbodens am 16. Mai 1778 durch Mr. de Castella de Vil-

18
273



lardin, „seigneur-baillif à Cheyres", wurde die Anlage mit den damaligen Ansprüchen
und Möglichkeiten untersucht.10 In Abb. 1 geben wir den damals aufgenommenen,
zuverlässig aussehenden Plan. Bei dem Gebäude handelt es sich offensichtlich um eine

Portikusvilla, ursprünglich ohne Eckrisaliten, wobei zu bedenken ist, daß die Anlage
nicht vollständig freigelegt worden war. Die der obern Ecke des rechten Flügels
angehängte Raumgruppe, welche die Stelle eines Eckrisaliten einnimmt, sieht wie ein

späterer Anbau aus, höchstwahrscheinlich eine Badeanlage. Solche nachträglich ein-

oder angebaute Hausthermen sind ja aus mehreren Villen Helvetiens bekannt, so z.B.

von Sarmenstorf, Ober-Lunkhofen (SRZ 1949, Fig. 79) und Unter-Lunkhofen
(ASA 1891, PI. 23), alle im Aargau. Daß es sich in unserem Falle um eine Badeanlage

handelt, wird abgesehen von der gegenseitigen Lage der drei Räume, durch die starke

Außenmauerung des obersten nahegelegt, der eine wahrscheinlich überwölbte
Badenische enthielt wie die Frigidaria von Holstein, Baselland11 und Münsingen, Bern

(JB. HM Bern 1942, Fig. auf S. 68) und in dem wir gleichfalls ein Frigidarium zu sehen

haben.

Das fast quadratische (5.24 auf 5.51 m), geometrisch unterteilte Innenfeld wird
von einer dreifachen ornamentalen Rahmung umspannt (Taf. XXXVIII, Abb. 1). Die

innerste: ein linksläufiges Band ineinandergesteckter blauer und roter Kelchblüten

(doubleguilloche) ; die mittlere aus acht zu Voluten gereihten Ranken, die je nach rechts

und links von vier den vier Seitenmitten aufstehenden Doppelhenkelgefäßen ausgehen ;

die äußerste: eine doppelte Reihe versetzter Vierergruppen von schwarzen Pelten, deren

Innenspitze je ein Kreuzchen aufsitzt. Abgesehen davon, daß die beiden äußeren Rahmen

im Motiv nicht an das flechtbanddurchzogene Innenbild anknüpfen, ist ihre Breite
im Verhältnis zu jenem auffällig. Dies weist darauf hin, daß die Maße des figürlichen
Feldes von vornherein weitgehend festgelegt waren, sowie daß die äußeren Rahmen

und das Innenbild nicht ursprünglich zusammen gehören. Wir werden im letzten
Abschnitt auf diesen Umstand zurückkommen. Trotzdem sind weder Ranken- noch Pel-

tenband ad hoc erfunden worden, sondern beide sind geläufige Motive des 2.

Jahrhunderts. Ohne die schweizerischen Belege hier alle beibringen zu können, gilt auch für
unser Gebiet, daß Peltenkombinationen als Rahmung erst auf der Stilstufe des Mosaiks

von Yvonand auftreten und gerade noch zweimal in Verbindung mit dem Schema

seiner Innenteilung (Unter-Lunkhofen, Herzogenbuchsee s.u.). Erst der Wende

zum 3. Jahrhundert wird das dreifarbige Peltennetz der Villa von Attiswil-Scharle,
Bern (Inv. I, 2, no. 1432) angehören.12 Ebenso datiert das Artemismosaik von Nyon-
Noviodunum (ZAK 1940, PI. 73) schon durch die Verbindung von bunten Salomons-

knoten und Pelten zur Swastika frühestens in antoninische Zeit.13 Durch das ganze
Jahrhundert sind die stilisierten Ranken beliebt, unter denen die eleganten von einem Wandsockel

der Villa vom Buelisacker bei Bremgarten, Aargau (Inv. I, 2 no. 1440; MAGZ
XV, 1864 PI. 7,4) unserem Mosaik am nächsten stehen. Nicht von ungefähr beschränkt
sich aber die typologisch späte Verbindung von Ranke und Henkelgefäß in Helvetien
auf die Westschweiz, wo sie auf dem antoninischen Okeanosmosaik von Münsingen,
Bern (SRZ 1949, Fig. 90, Ausschnitt), wie dem gleichzeitigen Beilerophonmosaik von
Avenches begegnen (Inv. I, 2 no. 1392; MAGZ XVI, 1870, PI. 24). Besonders häufig

274



sind diese Kombination wie auch Gefäße als Einzelmotiv auf den Mosaiken von Lyon-
Lugdunum, wo auch die Pelten nicht fehlen;14 dies ein Hinweis nur unter vielen, daß

die Anregung zu den westschweizerischen Mosaiken vor allem aus dieser südwestlichen

Richtung erfolgt ist. Das Innenfeld zeigt das, neben dem unendlich fortlaufenden

Muster, andere mögliche Prinzip der Flächenteilung: die zentrale Einteilung auf der

Grundlage von Kreis oder Quadrat. Unserem Orpheusmosaik liegt nun ein häufiges

Schema, jedoch in entwickelter Form zugrunde. Die Grundfigur liegt in Pompeji,
neben vereinzelten Weiterbildungen, mehrmals vor.15 So gilt ja auch für die uns

beschäftigenden Motive von Pelten, Gefäßen und Ranken, daß sie alle in Pompeji, im
frühen ersten Jahrhundert also, schon vorkommen,16 im späteren wieder zurücktreten
und mit dem mittleren 2. Jahrhundert im ganzen Reich eine Renaissance erleben,
deren Wurzeln nachzugehen, eine lockende Aufgabe wäre. Das Grundschema ist auch
bei dem Seestiermosaik aus dem Frigidarium von Unter-Lunkhofen, Aargau
verwendet (Inv. I, 2 no. 1442; SRZ 1949, Fig. 88). Ein Mittelkreis wird von vier tangierenden

Halbkreisen so umgeben, daß die 5 Mittelpunkte auf einem Achsenkreuz liegen,
während die vier Ecken des umschriebenen Quadrates von Viertelskreisen eingenommen

werden. Als ausgesparte Flächen ergeben sich so vier Rhomben mit eingezogenen
Seiten. Die typologisch folgende Schemastufe zeigt ein Mosaik von Avenches-
Conches-dessus, wo die Eckkreissegmente zu Quadraten ausgeweitet sind, wodurch die

ausgesparten Rhomben auf eine Doppelhornfigur reduziert werden (Inv. I, 2 no. 1398;

MAGZ XVI, 1870, PI. 27). Diese Stufe der Entwicklung ist am häufigsten und auch

durch unser Mosaik vertreten. Bei vereinzelten Weiterbildungen ist schon das

innere Gleichgewicht der Teilelemente untereinander gestört; so auf dem Sonnenmosaik

von Rottweil, Württemberg (AA. 1933, 670, Fig. 8), wo der Mittelkreis zum Quadrat
verwandelt ist, oder der mosaïque du Berger in Lyon,17 wo die aufgeblähten vier
Halbkreise den Mittelkreis aufgezehrt haben. Gehen nun die Einteilungsschemata nach
fortlaufendem oder nach zentral bestimmtem Prinzip zeitlich nebeneinander her, so ist
letzteres doch insofern jünger, als es eine differenziertere Sehweise bedingt. Bei
allseitig fortlaufendem Muster ist jeder Ausschnitt ein stellvertretender Teil des Ganzen,
der aus jeder Blickrichtung dasselbe Bild bietet; bei zentraler Einteilung sind vier
Blickpunkte durch ein Achsenkreuz festgelegt, von denen allein aus ein unmittelbares
optisches Verständnis der Gesamtkomposition möglich ist. Diese Vieransichtigkeit der

Zentralkomposition reduziert sich auf eine einzige, sobald das Zentrum eine figürliche
Darstellung füllt; so auch beim Mosaik von Yvonand. Daraus ergibt sich ferner, daß

zwischen Mittelbild und figürlichem Schmuck der peripheren Feldausschnitte kein

optischer Zusammenhang bestehen kann, sofern diese nicht konsequent nach der

Hauptansicht ausgerichtet sind, was nur ausnahmsweise durchgeführt wird.
So sind auch die Tiere der acht randlichen Felder unseres Mosaikes (Panther,

Pferd, Bär, Gemse, Panther, Bock, Pferd, Hirsch) und die Vögel der vier Zwickelfelder
je nach auswärts gerichtet. Aus diesem Grund haben die Füllmotive dieser Randfelder
mit dem Innenbild inhaltlich ursprünglich nichts zu tun. In unserem Fall kann aber die

Wahl der Tiere als Medaillonfüllfiguren sehr wohl durch das Thema des Mittelbildes
„Orpheus unter den Tieren" bestimmt worden sein, wodurch die ganze Komposition

275



unter den Gesamttitel „Orpheus und Tiere" gebracht wurde. Dies kennzeichnet gerade
die parataktische Kompositionsweise des Mosaizisten. Daß diese Erklärung stichhaltig
ist, zeigt deutlich das gleichzeitige und vollkommen analog gerahmte Bellerophonmosaik
von Herzogenbuchsee, Bern (Inv. I, 2 no. 1426), wo von den vier randlichen
Halbkreisen die füllenden Tierfiguren von zweien — Panther und Bär — noch erhalten
sind.18 Inhaltlich haben hier die Tiere mit dem Thema des Mittelbildes, Bellerophon
auf dem Pegasus, gar nichts zu tun und verdanken ihr Dasein nur einem allgemeinen
Gefallen an Tierdarstellungen.

Auch das dritte Orpheusmosaik Helvetiens, das innerhalb der Thermen von
Yverdon — Eburodunum19 — am Westende des Neuenburgersees im vorigen
Jahrhundert aufgedeckt wurde, scheint eine Zentralkomposition gewesen zu sein. Während
über sein Schicksal die uns leider geläufige Formel „détruit par des ouvriers" berichtet,
nennt die ausführlichste Beschreibung Orpheus mit der Leier und in drei Abteilen um
ihn her Vierfüßer, Vögel und Fische. Zu beachten ist, daß hier das Orpheusthema
wiederum in Thermen erscheint. Das Vorkommen der Fische unter den Tieren ist einmalig
und hat seine Analogie nur in der Schilderung dieser Szene in der griechischen Lyrik.20
Dafür wird dem von Landtieren umgebenen Orpheus als Ergänzung gerne eine

Darstellung aus dem Bereich des Meeres gegenübergestellt. Sei es, in strenger mythologischer

Responsion, der vom Delphin errettete Sänger Arion, wie auf dem Mosaik von
Chebba, Tunis (Inv. II, no. 88) in Verwirklichung der von Vergil geprägten
Gegenüberstellung „Orpheus in silvis, inter delphinas Arion" (Ecl. 8,56); oder sei es Okeanos,

von Meerwesen umgeben, wie auf dem Mosaik von Withington, England.21 Auch wo
diese wasserbezogenen Ergänzungen fehlen, ist die Wahl des Orpheusthemas durch den

Raumzweck begründet, wie wir später erkennen werden.
Wenn die einzelnen Motive unserer Böden von Avenches und Yvonand zum

Allgemeingut der gleichzeitigen Mosaikkunst gehören, wie steht es dann mit den

Orpheusdarstellungen selbst? Tritt uns da in Bezug auf Thema und Ausführung eine

spontane Erfindung des Mosaizisten entgegen Das Orpheusthema gehört mindestens
seit Vergil, Horaz und Ovid zum klassischen Bildungsgut der Römer. Könnte die
Themenwahl unserer drei Mosaiken aus dem Umkreis der Hauptstadt des römischen

Helvetiens, Aventicum, nicht Ausdruck des Bildungsgrades ihrer Besteller sein Daß

sich aber die analoge Medaillonfüllung — mit Tieren — so verschiedenen mythologischen

Themen wie Bellerophon und Orpheus gesellt nur auf Grund des gemeinsamen
Nenners der Freude an Tierbildern erklären läßt, mahnt zur Vorsicht. Wer Tiere
darstellen will, wird dazu von sich aus nicht den Umweg über die griechische Mythologie
machen. Andrerseits können gerade so märchenhafte Wesen wie das Flügelroß des

Bellerophon und die von Musik angezogenen Tiere des Orpheus den locken, der nach

einer passenden Vorlage aus der Tierwelt sucht. Daß den Medaillonfiguren Vorlagen
zugrunde liegen müssen, beweist eindeutig das Vorkommen exotischer Tiere. Das

Thema unserer Orpheusdarstellungen ist ein Fund des Künstlers, nicht seine Erfindung;
dies um so mehr, als dreimalige spontane Erfindung thematisch gleicher Darstellungen
auf so engem Raum undenkbar ist. Wir sind aber nicht auf diese Überlegungen allein

angewiesen, um den drei Orpheusmosaiken die Originalität der Erfindung abzusprechen.

276



Auf dem Innenbild von Avenches sitzt der Sänger in Vorderansicht, aus der nur
die Beine leicht nach rechts verschoben sind, auf einem nicht näher bestimmbaren

Objekt in der Mitte des Blickfeldes. Ein (roter) Mantel, der über einem (blauen) ärmellosen

Untergewand vor der Brust zusammengenommen ist, fällt über den Rücken und

verhüllt die Beine bis zu den beschuhten Füßen.22 Eine phrygische Mütze, unter der
die Locken hervorquellen, bedeckt den Kopf. Die erhobene Rechte hält das Plektron,
die Linke stützt die Leier aufs Knie, über die Orpheus in die Ferne blickt. Eben hat
er den Gesang unterbrochen, um bald wieder anzustimmen, wie der aufblickende Bär

zu seiner Rechten zu erwarten scheint. Weitere drei Vierfüßer und fünf Vögel sind ohne

jeden äußeren Bezug auf ihren Bezwinger im quadratischen Bildfeld verteilt. Die

Versetzung der Vögel in die obere Hälfte könnte als Andeutung ihres natürlichen Lebensraumes

über der Erde gedeutet werden, doch zeigt die willkürliche Stellung des Vogels
rechts außen, samt seiner angedeuteten Standfläche, daß nichts dergleichen mehr

beabsichtigt ist. Nicht mehr, da doch die Erinnerung an die ursprüngliche Komposition
der Szene durchblickt, wie sie unter den mehr als 30 uns bekannten römischen
Orpheusmosaiken z. B. diejenigen von Blanzy-les-Fismes (Inv. I, 2 no. 1122; Guidi Fig. 12)

und Trinquetaille (Guidi Fig. 13) in der Narbonnensis und das von Leptis Magna
(Guidi Fig. 3, 4) in Tripolitanien zeigen. Diese ursprüngliche Fassung der Szene setzt
sich aus folgenden Elementen zusammen : Orpheus sitzt, von zwei Bäumen rechts und

links hinter sich beschattet, auf einem Felsblock (d. h. im Walde, den die angelockten
Bäume bilden. Ov.Met. X, 86—105); von rechts und links bewegen sich in Gruppen die

Vierfüßer und Reptilien auf ihn zu (d. h. von allen Seiten) ; auf den Zweigen der Bäume

sitzen Vögel, während andere eben heranfliegen. Das Mosaik von Avenches ist nur
als letzte Stufe auf dem Weg einer Auflösung dieser festen Komposition verständlich.
Dieser Weg führt über eine zunehmende Isolierung der Einzelfigur, wobei auf Kosten
der natürlichen Waldszenerie die Tiere — jedes auf einem besonderen Geländestreifen

stehend — je nach dem Bildformat verteilt werden. Im Langrechteck unregelmäßig

verteilt, so z. B. auf den Mosaiken von Cos (Guidi Fig. 15) und von S. Anselmo,
Rom (Blake, PI. 38,3) ; im Hochrechteck rahmen sie senkrecht übereinandergestaffelt
die Figur des Orpheus allseitig ein, wie auf zwei Mosaiken von Palermo, Sizilien

(Guidi Fig. 18/19), denen von Tunis (Inv. II no. 383; Guidi Fig. 16) und Henchir-
Thina, Tunis (Inv. II, suppl. no. 32a; Guidi Fig. 17). Auf unserem Bild ist von der

ganzen Waldszenerie nur der unentbehrliche Sitz des Sängers geblieben, dessen Natur
von der Unfähigkeit des Mosaizisten so wenig verdeutlicht wird wie die der
einzelnen Tiere. Überboten wird dieses roheste und formloseste aller Orpheusmosaiken

nur von dem in Arnal, Portugal (Guidi Fig. 21), das bezeichnenderweise von einer

Peripherie des römischen Kulturbereiches stammt und worauf gleichfalls die sinnwidrige
Stellung der grotesken Tiere das Befremdlichste ist.

In größtem Gegensatz dazu steht die Komposition des Mittelbildes von Yvonand,
die der Forderung des runden Rahmens nach geschlossener Gestalt vorzüglich gerecht
wird. Der Bildkern liegt im Kreismittelpunkt, im Schoß des sitzenden Sängers, von
dem die Elemente der oberen Bildhälfte radial ausstrahlen, während die der unteren
dem Bodensegment breiter aufgelagert sind. Orpheus sitzt lorbeerbekränzt in genauer

277



Vorderansicht, das linke Bein als Stütze der Leier etwas zur Seite gesetzt. Mit dem

Plektron in der Rechten wird er eben an die Seiten rühren. Sein Sitz ist ein schematisch

gegebener Felsblock, hinter dem zwei belaubte Äste emporragen. Auf dem einen Leier-
horn sitzt ein Vogel, wohl der Rabe als apollinischer Begleiter des Sängers, zu dessen

Rechten der königliche Pfau. Dem Raben entspricht in der Komposition das hockende

Eichhörnchen links unten, vielleicht als Nachfolger des noch possierlicheren Äffchens,
das in gleicher Haltung auf keiner der ausführlicheren Darstellungen fehlt. Während
die genannten drei Tiere Orpheus zugewandt sind, blickt der vom Felssitz halb
verdeckte Löwe rechts als einziger aus dem Bildfeld heraus. Die gedrängte, plastisch
geschaute Komposition räumt diesem Mosaik eine besondere Stellung unter den thematisch

verwandten ein, da es inhaltlich und kompositioneil das Wesentliche zur
Anschauung bringt und typologisch den Kern bildet, aus dem die übrigen meist reicheren

Varianten des Themas erwachsen sind. Damit ist keine zeitliche Priorität verknüpft.
Bemerkenswert ist jedoch, daß die nächste Analogie zu Yvonand in der Flächenkunst
sich in einem Wandgemälde der Casa di Orfeo, Pompeji findet, wo die einzelnen Tiere

Orpheus locker umgeben, während Löwe und Panther rechts und links vom Sitz halb
hervorkommen (Cuthrie PI. I). Diese Betonung der Tiefenwirkung legt den Vergleich
mit plastischen Gruppen dieses Gegenstandes, auf die wir noch zu sprechen kommen,
nahe, ohne daß damit die Umsetzung einer vierdimensionalen Darstellung in die Fläche

angenommen werden soll. Zur Veranschaulichung betrachte man neben unserem Mosaik
die Orpheusstatuette im Museo Mussolini, Rom (Taf. XXXVIII, Abb. 2) aus dem
2. Jh.v.Chr.

Ein weiterer Zug hebt unser Mosaik aus der Reihe der außeritalischen Parallelen :

die Barhäuptigkeit des Sängers. Durch Ärmel- und Hosengewand wird aber wieder

verunklärt, was außerhalb Italiens nur das stark fragmentierte Mosaik von Rouen23
verdeutlicht: das unbedeckte, oft bekränzte Haupt als selbstverständlich für die

griechische, besonders die attische Bildgestalt des Orpheus als sitzender Sänger, mit
Chiton und Mantel, oder nur einem von beiden bekleidet. Diese in Griechenland bis ins

vierte Jahrhundert herrschende Erscheinung des Sängers tritt in Gegensatz zu seiner

Darstellung in barbarisch-orientalischer Tracht mit Hosen, Ärmelkleid und Tiara, wie
sie auf den unteritalischen Vasen meist und in deren Nachfolge auf den römischen
Mosaiken und Sarkophagen der westlichen Provinzen und Afrikas fast ausschließlich
üblich ist.24 Daß dagegen in Italien vom Beginn des 2. Jahrhunderts — dem Aufkommen

des figürlichen Mosaikes gleichzeitig — bis in seine Mitte die griechische
Auffassung vorherrscht, hängt mit den Renaissancebestrebungen der Hadrianischen Kunst
zusammen, die, auch im thematischen konsequent, zu der klassisch-griechischen
Bildgestalt des Orpheus zurückkehrt. So musiziert er auf dem hadrianischen Mosaik in

Perugia (Blake, PI. 38,4; Guidi Fig. 14) in völliger Nacktheit des athletischen Leibes
und mit alexanderhaft-pathetischer Kopfhaltung. Auf dem etwas späteren Mosaik von
S. Anselmo, Rom (Blake, PI. 38,3) trägt der Sänger ein kleines Mäntelchen auf
der Schulter. Eine Kompromißlösung bietet das Mosaik von Cagliari, Sardinien

(Guidi Fig. 20, Ausschnitt), vom Ende des Jahrhunderts oder später, wo Orpheus die

phrygische Mütze trägt und einen Mantel um die Knie, ebenso das gleichzeitige Mosaik

278



Montant in Lyon, mit Mütze und einem Mäntelchen auf den Schultern (Guidi Fig. 23).
Spätestens seit der Mitte des 2. Jahrhunderts trägt Orpheus auch in Italien die

vollständige Orientalentracht, wie auf dem Wandgemälde der Villa Hadriana, Tivoli.25
Die eigentliche Erscheinung des Kitharoden, so wie Vergil den in der Unterwelt spielenden

Orpheus beschreibt: „.. .Thre'icius longa cum veste sacerdos" (Aen. VI, 645), also

im langen, buntbestickten Gewand, barhaupt und lorbeerbekränzt, ist auffallend selten

belegt. So auf einem griechisch beschrifteten Wandbild in Pompeji mit Orpheus und
Herakles unter den Musen, das wohl in hellenistischer Tradition steht (Cuthrie Fig. 3).
Unter den Mosaiken zeigt ihn so nur das von Aix (Inv. I, 1 no. 55; s. Anm. 48), wo der

Sänger vom Mantel umflattert mit großem Schritt und zurückgewandtem Haupt nach

rechts eilt, wo von einem Felsen kleine Tiere herabsehen. Das lange Gewand (stola)
ist auch in einer von Varrò beschriebenen Szene die Tracht des Orpheus (Varrò r. r. III,
13, 3; s. u.). Das Vorherrschen der orientalisch-barbarischen Tracht in den Provinzen,
das im Lauf des 2. Jahrhunderts auch auf Italien übergreift, ist also nicht
selbstverständlich. Es darf gefragt werden, ob an dieser Entwicklung nicht der Bildtypus eines

anderen göttlichen Jünglings beteiligt ist, für welchen diese Tracht mit Hosen und
Tiara gegeben ist und der in diesem Jahrhundert seinen Zug durch die römische Welt
antritt: Mithras.

Bleiben wir noch beim Formalen, so erweist sich, daß mit derseltenen griechischen
Tracht des Orpheus doch nur ein äußerlicher Zug übernommen wurde, während ein
anderes Element beispielhaft den Unterschied zur griechischen Auffassung beleuchtet.
Der sitzende leierspielende Orpheus, wie die griechische Kunst ihn sieht, erscheint

von den frühesten Darstellungen des 5. Jahrhunderts bis zur Apulischen Amphora in
Neapel aus dem 4. Jahrhundert28 in glückhafter Rechtswendung im Profil ; allein oder

von menschlichen Zuhörern umgeben, immer aber in einer durch seine Haltung
gegebenen geschlossenen Bildwelt, die ohne jeden Bezug auf den Beschauer in sich selbst

lebt. Auf den kaiserzeitlichen römischen Denkmälern sitzt Orpheus stets in voller
Vorderansicht und nicht selten in ekstatischer Haltung aus der Bildebene
herausgewendet, wodurch ein Kontakt mit dem Beschauer erstrebt und erreicht wird, der

über die innere und äußerliche Bindung zwischen dem Sänger und der mitdargestellten
tierischen Zuhörerschaft hinausgeht und in dem ein Anspruch auf Anerkennung seiner

Kunst erhoben wird. Diese frontale Gegenübersetzung einer thronenden Figur ist
in der Antike bekanntlich eine Errungenschaft der römischen Kunst, welche sie in

erster Linie nach der Richtung der repräsentativen Darstellung aus der staatlichen

(z.B. Severerbogen in Leptis) oder der privat-religiösen Sphäre (Sarkophage)
entwickelt. Die Situation des Orpheus in unserem Szenen ist jedoch keineswegs

repräsentativ im Sinne des Zustandsmäßigen ; es wird im Gegenteil ein Geschehen und
Tun vorgeführt: Gesang und Leierspiel des Orpheus und Herzuströmen der Tiere und

Bäume. Durch diesen inneren Widerspruch gewinnen alle diese Orpheusszenen den

Anschein von etwas Bühnenhaftem. Damit ist aber ein Element bezeichnet, das den

inneren und äußeren Wirkungsbereich der Musik in der römischen Kultur charakterisiert.

Die wenigen kaiserzeitlichen Ausnahmen, die neben der klassischen Erscheinung
auch die Seitenansicht des Sängers bewahren, beschränken sich auf Reliefwerke, die

279



nicht zufällig zum Teil aus dem östlichen Reichsgebiet stammen und wohl ausnahmslos

in hellenistischer Tradition stehen. So eine Münze des Lucius Verus aus Alexandria

(BMC, PI. XI, 1373), ein Relief des Palazzo Matthei, Rom (Gruppe Fig. 16), die beide

in der Wiedergabe des Felsengeländes und der darauf gelagerten Tiere übereinstimmen.
Wie rein und lebendig die Überlieferung der Bildtypen gerade im Osten weiterwirken
konnte, zeigt die Davidminiatur eines byzantinischen Psalters des 10. Jh.n.Chr. (Cod.
Parisinus 139), wo die Komposition des harfenspielenden Königs inmitten der Herde den

zuletztgenannten Orpheusdarstellungen genau entspricht.27
Mit dem Durchhalten der Frontalität bei der überwältigenden Mehrheit der

römischen Orpheusdarstellungen ist mehr als eine Stiläußerung bezeichnet, die sich im

Einpassen seiner Gestalt in die für repräsentative Darstellung der Sitzfigur geschaffene
Formel auswirkt. Es ist zugleich Ausdruck einer völlig veränderten Auffassung vom
Wesen der mythischen Gestalt des Orpheus im Sinne einer Reduzierung und Entleerung
ihres Gehaltes.28 Durch die griechische Kunst, in erster Linie die Vasenmalerei29 wird
uns das Orpheusmythologem in drei für sein Schicksal wesentlichen Aspekten vorgeführt.

Wir sehen seine Ermordnung durch die thrakischen Frauen, den schönlockigen
Sänger unter den Thrakern und seltener — erst seit dem 4. Jahrhundert — seinen Gang
in die Unterwelt, die Gattin zurückzugewinnen. Freilich wissen die Dichter seit frühester

Zeit um die Wirkung seines Gesanges auf die Tiere ;30 dargestellt wird dies aber nur
auf einem kretischen Fragment des 7. Jahrhunderts und einer späteren böotischen

Kylix;31 in zwei Landschaften also, wo die Verbundenheit von Mensch und umgebender

Natur seit minoischer Zeit am stärksten fortgewirkt hat: Böotien und Kreta. Nur
ein Bronzespiegel ist aus dem ganzen 5. Jahrhundert zu nennen, wo der sitzende

Leierspieler von Panther, Rabe und Hindin umgeben ist (Cuthrie Fig. 9), welch letztere

gewiß eher als Begleittiere des „Vates Apollineus" zu verstehen sind denn als angelockte
Zuhörer. Dasselbe gilt für die einzig noch hiehergehörige Amphora des 4. Jahrhunderts
in Neapel, mit einer Hindin neben Orpheus.32

Und nun in der römischen Kunst eine ganz einseitige Betonung des tierbezaubernden

Orpheus. Die Voraussetzung hiezu ist, daß sich in der römischen Auffassung seiner

mythischen Gestalt der Akzent vom Sänger auf den Leierspieler, den Musiker im heutigen

Sinne schlechthin verschoben hat und verschieben konnte. Denn mit Gesang allein,
der ja auf dem Wort beruht, sind Tiere nicht zu locken, eher schon durch die Gewalt
der einem Instrument entströmenden Töne. M. P. Nilsson hat neuerlich hervorgehoben,
daß der Ruhm des Orpheus sich nicht auf seine „Musik" sondern auf seine Gedichte

gründete, deren Vortrag er auf der Leier begleitete.33 Mit diesem Gesang soll er die

Mysterien, — ursprünglich Jünglingsinitiationen34 — deren Begründer er ist, geleitet
haben. Die Erinnerung an diesen Zusammenhang lebt auf den rotfigurigen Vasen, wo
Orpheus immer unter Männern singt, weiter. Dieser religiöse Hintergrund der Gestalt
des Orpheus ist aber der römischen Welt längst nicht mehr lebendig bewußt, und darum
konnte sich überhaupt die Gestalt des Mysteriensängers zum bloßen naturbezwingenden
Leiervirtuosen verwandeln und verengen. Freilich ist das Verblassen jenes
Hintergrundes nur die Voraussetzung, nicht der Anlaß zu dieser Verzerrung, der vielmehr
in der veränderten Stellung der Musik in der römischen Kultur im Vergleich zur grie-

280



chischen zu suchen ist. Während in Hinsicht auf die Musiktheorie das griechische Erbe
hier keine Weiterbildung erfährt, verlagert sich die Bedeutung der Musik für die

Erziehung der vornehmen Jugend von ihrer ethischen Wirksamkeit gänzlich nach außen

auf Erstreben eines blendenden technischen Könnens bis zum Virtuosentum. Wo ein

Philosoph und Pädagoge wie Quintilian sich über die Aufgaben der Musik in der

Erziehung äußert, hat er bloß noch ihre allgemein zivilisatorische Funktion zu nennen,
die er bezeichnenderweise im Bild des Orpheus ausgedrückt findet: „Orpheus et Linus,

quorum utrumque diis genitum, alterum vero, quod rudes atque agrestes animos ad-

miratione mulceret, non feras modo sed saxa etiam silvasque duxasse posteritatis
memoriae traditum est" (de inst. orat. I, 10, 9). Daß Orpheus zum Patron des römischen

Musikbetriebes erhoben wird, der sich zum großen Teil im Theater abspielt, beweist

zudem die Tatsache deutlich, daß Nero bei seinem Auftreten als Kitharode in dessen

Kostüm erschien. Die römischen Dichter wußten nichts mehr vom ursprünglichen
Inhalt von Orpheus' Gesang. Ovid kann ihm, der trauernd auf dem Rhodope sitzt, die

Metamorphosen des 10. Buches in den Mund legen. Nur seine Wirkung auf die Natur
und ihre Bewohner ist unvergessen.

Diese Beschränkung der Zuhörerschaft greift sogar auf die Darstellung einer anderen

Szene des Orpheusmythologems über, die seltene Male in der römischen Kunst
erscheint: die Unterweltsfahrt. So reduziert sich die ganze Unterweltsszenerie auf
dem genannten Wandbild der Villa Hadriana in Tivoli35 auf den dreiköpfigen

Höllenhund, vor dem Orpheus in felsiger Landschaft musiziert. Auf einem beschrifteten

Grabgemälde des 2. Jh.n.Chr. aus Ostia sind die dramatis personae zwar um Oknos

mit seinem Esel und den „Ianitor Orci" erweitert, an denen vorbei der Sänger Eurydike
geleitet, aber die wesentlich hierhergehörigen Gegenspieler, die Unterweltsherrscher,
sind nur im Hintergrund mit Pluton vertreten.36 Die Verwendung des Themas als

Grabgemälde bedarf keiner Erklärung. Auffallend ist jedoch, daß drei gleiche Grabreliefs

desselben Inhalts aber in ausführlicherer Darstellung nicht aus klassischem Boden,

sondern der Pannonia Superior entstammen.37 Die drei vollständig gleichen Grabsteine

aus Pettau-Colonia Ulpia Trajana Poetovio, deren einer einem Decurio gesetzt war,
sind in vier waagrechte Zonen gegliedert. Während der obersten ein Giebel eingezeichnet

ist, zeigt die zweite Orpheus mit der Leier unter Tieren, wie auf den Mosaiken; die

dritte Zone trägt die Inschrift ; in der untersten steht Orpheus nach rechts gewandt vor
dem thronenden Paar, Hades und Persephone, hinter denen eine vierte Gestalt,
vielleicht Hermes, sichtbar wird. Damit weist sich die Eurydikeepisode als festes Motiv der

römischen Sepulkralsymbolik aus. Auch die älteste Orpheusdarstellung der römischen

Kunst stammt von einem Grabbezirk, die Peperinstatuette im Museo Mussolini, Rom
(Taf. XXXVIII, Abb. 2). Allerdings nicht, wie irrtümlich angenommen, vomTibiciner-
grab aufdem Aventin,38 welche paradoxe Verbindung des apollinischen Leierspielers mit
der Dionysos unterstehenden Gilde der Flötenbläser an sich schon hätte bedenklich

stimmen müssen. Der einer solchen Aufstellung am Grabe zugrunde liegende Gedanke

ist wohl die unaufhörliche Klage um den Verstorbenen, als deren mythisches Vorbild
der auf dem Rhodope um die Gattin klagende Orpheus erkannt wird. So ist ganz

natürlich, daß der nackte, fast knabenhafte Sänger mit dem Pinienkranz von Tieren

281



umgeben ist, die eben damals um den Trauernden sich versammelten: „septem illum
totos pertinent ex ordine menses/... mulcentem tigris et agentum carminé quercus"
(Verg. Georg. 4, 507, 510).

Diese seltenen sepulkralen Verwendungen des Mythologems treten völlig zurück

vor den profanen, die stets die Szene des unter den Tieren Musizierenden zum Gegenstand

haben. Daß aber unter allen seinen Lebens- und Todessituationen in der römischen

Kunst fast ausschließlich diese sich solcher Beliebtheit erfreute, bedarf über die oben

angedeuteten allgemeinen Voraussetzungen hinaus einer besonderen Erklärung, die

sich in der für die Römer so bezeichnenden Liebe zum Landschaftlichen in seinen
vegetativen und animalischen Erscheinungsformen bietet. Für erstere sprechen in der
bildenden Kunst augenfällig die Wandmalereien, für letztere die lange Reihe vorzüglicher

Tierdarstellungen. Der praktischen Verbindung beider Neigungen verdankt der

Tierpark des reichen Römers sein Dasein, wie ihn Varrò ausführlich beschreibt (r.r. III,
12) und der keineswegs bloß gesicherter Versorgung der Tafel und müheloser Jagd
dienen soll. Zu dieser natürlichen Disposition tritt noch der stark literarische Hang des

gebildeten Römers, das Landschaftsbild eines Parkes oder großen Gartens in eine

mythologische Szene umzustilisieren.39 Und gerade hier begegnet unser Orpheusthema

wieder, bei einem Schauspiel, das Quintus Hortensius den Gästen auf seinem

Landgut vorführen läßt:" ibi erat locus excelsus ubi triclinio cenabamus quo(d)
Orphea vocari iussit, qui cum eo venisset cum stola et cithara cantare esset iussus,

bucina inflavit, ut tantam circumfluxerit nos cervarum aprorum et ceterarum quadri-
pedum multitudo..." (r.r. III, 13, 3). Weniger kostspielig ist dieselbe Idee auf der

Peristylrückwand der genannten Casa di Orfeo, Pompeji, verwirklicht, wo hinter
Lorbeerrabatten sich eine Flußlandschaft öffnet, in deren felsigem Vordergrund Orpheus
die Leier spielt.40 Das Ganze ist deutlich als Attrape gedacht, um eine sich
weiterstreckende „mythologische" Parklandschaft vorzutäuschen.41 Auf der gleichen Linie
liegt die Aufstellungsweise einer nur bei Martial überlieferten plastischen Gruppe, die

auf dem Stufenbau um eine „lacus Orfei" genannte Fontäne auf dem Esquilin stand:42

„Illic Orpheus protinus videbis/ubi vertice lubricum theatri/mirantesque feras avem-

que regis/" (Mart. 10, 19, 6). Orpheus ist also auf dem von Adlern umflogenen Haimon
sitzend gedacht (vgl. Ov. Met. X, 76, 7). Fragmente solcher plastischer Gruppen des

Orpheus mit den Tieren, als Bekrönung kaiserzeitlicher Nymphäen, sind z. B. aus

Byblos, Sabratha, Aquileja bekannt.43
Ähnliche Gruppen waren in der Kaiserzeit auch in Griechenland aufgestellt (Hai-

mos, BCH II, 1878, 104). Pausanias sah eine im Musenhain am Helikon, bei der die

Statue der Telete das im Mutterland noch lebendige Bewußtsein einer Beziehung des

Orpheus zu den Mysterien bezeugt (Paus. 9, 30, 4). Als genauen Ort der Aufstellung
bezeichnet Pausanias ausdrücklich das Ufer des Holmeios, und Vergil verlegt den Ort
des mythologischen Geschehens gleichfalls an einen Fluß: „illum.. ./rupe sub aeria
deserti ad Strymonis undam/flevisse..." (Georg. 4, 508). Bei den genannten Darstellungen

in Rom und Pompeji spielt die Szene gleichfalls am Wasser. In der „angewandten"

Szene im Laurentum des Quintus Hortensius erscheint Orpheus, schon merklich
degradiert, als eine Art mythologischer Tierwärter, dessen Schützlinge sich auf seinen

282



Hornstoß hin „ad pabulum" (r. r. III, 13, 1) versammeln und keineswegs angelockt
durch Leierspiel zu musischem Genuß. Unter diesen prosaischen Vorstellungen wird
auch der Grund dafür zu suchen sein, daß von den über 30 römischen Orpheusmosaiken
nicht weniger als 5 (Oudna, Blanzy, Horkstow, Yverdon, Yvonand) aus Thermen und

verwandten Anlagen stammen : die Tiere versammeln sich um ihren Wärter gleichsam

an der Tränke. Mit dieser Auslegung ist aber die Kluft zwischen dem Wesen des griechischen

Orpheus und seiner interpretatio Romana am deutlichsten bezeichnet.
Diese Kluft grundsätzlich festgestellt, läßt sich die eindrucksvolle Einheitlichkeit,

mit der diese eine Szene des Mythologems in der ganzen römischen Welt gestaltet wird,
nicht übersehen. Ist diese ihrer inhaltlichen Bedeutung nach als Ausdruck eines

gleichgearteten Verhältnisses zum griechischen Mythos zu verstehen, so erheben sich vor der

Übereinstimmung im Formalen doch mancherlei Fragen ; vor allem die nach der
praktischen Grundlage der Bildtradition. In den letzten Jahrzehnten haben sich — vor den

reichen nordafrikanischen Mosaikfunden — einige italienische Gelehrte mit diesem

Problemkreis, zwar in mehr allgemeiner Weise, beschäftigt.44 Da der Gesichtskreis

dabei meist auf das engere geographische Arbeitsgebiet beschränkt war und thematisch

entsprechend Stilleben und profane Meeresszenen im Vordergrund standen, ist die

Frage nach der Überlieferung der Bildtypen über Annahmen allgemeiner Natur nicht
wesentlich gefördert worden. Über diese Annahmen: Einfuhr kleiner Mosaiken (Emble-
mata) von Herstellungszentren, Nachahmung durch einheimische Werkstätten,
Tradiierung von Vorlagen, wird man aber entschieden hinausgelangen können zu einer

schärferen Erfassung der Einzelheiten. Auf Grund der Mosaiken mit rein mythologischem

Gegenstand muß der Überlieferung durch „Vorlagebücher" gegenüber der

spontanen Leistung der Mosaizisten vermehrte Bedeutung zugemessen werden. Ferner

kann die auf zu enger Basis begründete These von einer einheitlichen römischen Mosaikkunst

ohne provinzielle Unterschiede45 nicht aufrecht erhalten werden, angesichts sich

deutlich abhebender Eigenständigkeit einzelner Provinzen oder Provinzgruppen; dies

nachzuweisen ginge über den Rahmen vorliegender Untersuchung hinaus. Wir wollen

nur soweit darauf eintreten, als uns die Orpheusmosaiken selbst führen.
Es ist beinahe selbstverständlich, daß von den zwei Elementen einer Mosaikdarstellung

mit mythologischem Inhalt — Bild und Rahmen — ersteres sich unter der

Hand verschiedener Mosaizisten weniger verwandeln wird, eben weil der Stoff nicht
mehr zum geläufigen Bewußtseinsinhalt gehört und darum nicht durch Impulse der

jeweiligen Phantasie weiterentwickelt werden kann. So ist die überraschende

Übereinstimmung der Bildtradition unserer Mosaiken auch auf die Natur ihres Themas

zurückzuführen, da die griechische Mythologie nur noch aufgesplittert in klassische Bildatome
im Bewußtsein der Provinzhandwerker wie in den zur Verfügung stehenden Vorlagen
weiterlebt. Trotzdem kein einziges dieser Mosaiken nun dem andern vollständig gleicht,
beschränken sich die Abweichungen auf formale Einzelheiten, in denen allein der
Mosaizist seine Selbständigkeit gegenüber der Vorlage behauptet. Darum auch ist die

eigentliche originale Leistung des Provinzhandwerkers nicht im figürlichen Bild,
sondern in dessen Einkleidung zu suchen.

Obschon, wie wir sahen, die Figurenbilder wie auch die Einzelmotive der Rahmung

283



und das Schema, welches ihre Gestalt bestimmt, in bestimmten Perioden in allgemeiner
Verwendung stehen, muß die praktische Tradiierung der beiden Elemente getrennt
erfolgt sein. Es läßt sich feststellen, daß der Mosaikkünstler zur Rahmung eines
figürlichen Bildes jedesmal die Ornamentmotive aus der zu Gebote stehenden Fülle neu
zusammenstellt. Konkret vorgestellt, muß in den anzunehmenden „Vorlagebüchern
für Mosaikwerkstätten" das Kapitel „Ornament-Motive" geschieden gewesen sein

vom Kapitel „Figürliches". Die Auswirkung dieses Vorgehens läßt sich an einem Grenzfall

zeigen, bei dem ein untrennbar zum mythologischen Bildvorwurf gehöriges
Element nicht mehr als solches verstanden und zum bloßen Ornament wird. Auf dem

Labyrinthmosaik von Cormerod, Freiburg, ist die gedankliche Einheit bewahrt; im
Mittelbild bekämpft Theseus den Minotaurus, während das Feld ringsum ein detailliert
ausgeführtes Labyrinth ausfüllt (Inv. I, 2 no. 1414; MAGZ 16, 1870, PI. 29). Genau

dasselbe Labyrinth ist einem der neunmal fünf quadratischen Ornamentfelder der

mosaïque Conta m in, Lyon, eingeschrieben, hier als eines unter 22 kreisförmigen
Ornamentmotiven; entsprechend fehlt der Minotauruskampf, statt dessen erscheinen

zwei Köpfe.46 Die übereinstimmende Gestalt des Labyrinthes bezeugt, daß in beiden

Fällen die gleiche Vorlage zugrunde liegen muß. Dieselbe detaillierte Ausgestaltung

des Labyrinthes findet sich auch in einem raumfüllenden Mosaik in Brindisi,
Italien,47 womit für einen Einzelfall gesichert ist, was im allgemeinen ohnehin
anzunehmen war, daß die Vorlagebücher ursprünglich aus Italien stammen. Auch in

Helvetien selbst begegnet dieses Labyrinth in der gleichen ornamentalen Miniaturverwendung

wie in Lyon auf dem Mosaik von Avenches-Conches-dessous, in einem der
dem Bandkreuzgeflecht eingeschriebenen Kreise, auch hier ohne Mittelbild (Inv. 1,2

no. 1396; MAGZ XVI, 1870, PI. 30).
Es ist kein Zufall, daß diese Reduzierung eines antiken mythologischen Motives

zum bloßen geometrischen Ornament zweimal gerade in Gallien begegnet. Wir fassen

darin eine Eigenart des gallischen — und germanischen — Mosaikstiles, die gerade auch

an den Orpheusmosaiken nachzuweisen ist und kurz als Tendenz zur Unterstellung des

Figürlichen unter ein geometrisches Ordnungsprinzip bezeichnet werden kann. So sind

von den acht uns aus Frankreich bekannten Orpheusmosaiken nur zwei „freie
Kompositionen"; die genannten von Aix mit quadratischem Bildformat (Inv. I, 1 no. 55)48

und von Blanzy, das die eine Partie des durch ein Bassin quer durch die Mitte
geteilten Raumes einnimmt (Inv. I, 2 no. 1122; Guidi Fig. 14). Bei den anderen sechs

hat ein geometrisches Schema, meist als Netz von Sechs- oder Achtecken, die Szene

derart aufgeteilt, daß Orpheus allein oder mit wenigen Kleintieren im Mittelfeld sitzt,
während die übrigen Tiere einzeln auf die umgebenden Felder verteilt sind. Diese
Tendenz hängt negativ gewiß mit der Unfähigkeit zur Gestaltung einer zusammenhängenden

figürlichen Komposition zusammen, positiv damit, daß sich das Interesse vom
Mythos auf die Realität des Tieres verlagert hat. Bezeichnenderweise stammen die

beiden Ausnahmen — von Aix und Blanzy — aus dem am stärksten romanisierten
küstennahen Gebiet Südgalliens. Denn in ausgesprochenem Gegensatz zu den
nördlichen Provinzen herrscht auf den italischen und afrikanischen Mosaiken die freie

Komposition bei weitem vor. Die seltenere Felderteilung folgt einer bestimmten Eigen-

284



art, indem das Teilungsschema vorwiegend auf dem Kreis oder andern weichgeschwungenen

Figuren beruht und das Trennungsband meist nicht aus geometrischen, sondern

pflanzlichen Motiven besteht. So ist das schwarz-weiße Orpheusmosaik von Santa
Marinella, Italien49 durch eine zarte Arabeske ineinandergeschobener Kränze unterteilt

und die parodistische Darstellung von Sousse, Tunis (Orpheus als Affe; Inv. II,
no. 145) durch eine kompliziert geschlungene Lorbeerguirlande.

Es fügen sich so die Orpheusmosaiken von Yvonand und Yverdon mit ihrer

Felderteilung vorzüglich in die Reihe der gallischen Orpheusmosaiken, während
dasjenige von Avenches das Versagen in der größeren Komposition erläutert. Ohne Zweifel

werden die hier flüchtig berührten Sondertendenzen der einzelnen Provinzen in den

entsprechenden Vorlagebüchern ihren Niederschlag gefunden haben; werden die

gallischen etwa Teilungsschablonen in vielen Varianten aufgeführt und unter den

Ornamentmotiven die geometrischen bevorzugt haben. Einen Hinweis in diese Richtung

geben uns die sechs uns bekannten Orpheusmosaiken Britanniens, die nach Bildform

und Gestalt des Orpheus auf dieselbe Vorlage zurückgehen. Charakteristisch ist
das runde Bildformat und die Erscheinung des Orpheus mit Mütze, Hosen, kurzem

gegürtetem Rock, einem Mäntelchen, das über die rechte Schulter flattert, sowie endlich

das Sitzen mit gespreizten Beinen, von denen das Linke etwas hochgestellt ist.
Während der Sänger auf dem kleinen Mosaik von Brad ing, Isle of Wight (Cuthrie,
Frontispice), von kleinen Tieren umgeben ist, erscheinen in den großen Kompositionen
vonBath, Cirenchester, Horkstow, Withington und Woodehester die
Vierfüßer auf einem konzentrisch zum Mittelkreis umlaufenden Streifen.60

Führt dieser Tatbestand zu der mit Vorbehalt geäußerten Annahme, daß in
Britannien nur eine Variante unserer Szene als Vorlage zu Gebote stand, müssen wir
für die drei verschiedenen Orpheusmosaiken von Yverdon, Yvonand und Avenches

drei verschiedene Vorlagen voraussetzen. Dagegen ist es unmöglich, aus dem
Auftreten des Themas in verschiedenen Varianten an drei so nahe benachbarten Stellen

auf den ausführenden Mosaizisten oder die Werkstätte schließen zu wollen, im Sinne

einer einzigen oder dreier verschiedener. Konnten wir schon feststellen, daß sich
zwischen mythologisches Thema und Ausführung des Bildvorwurfes in Mosaik der

„Provinzgeschmack" in Gestalt der Vorlagen verändernd einschaltet, so ist als weiteres
umbildendes Element selbstverständlich noch die Hand des einzelnen Mosaizisten in

Rechnung zu stellen. Zu den aus dem Studium der römischen Mosaiken erwachsenden

Aufgaben wie Beobachtung der Themenwahl und Ergründung ihrer Bedeutung,
wodurch das Verständnis der gemeinrömischen Kultur gefördert wird, gesellt sich so die

weitere, die einzelnen Mosaikwerkstätten in den Provinzen ausfindig zu machen, was

unsere Kenntnis von deren künstlerischer Entwicklung vertiefen wird. Diese letztere

Aufgabe ist dort freilich unlösbar, wo die Mosaiken verloren oder zerstört sind; so

bieten auch die drei vorgelegten aus der Waadt hiezu keinen Ausgangspunkt. Zweifellos

wird sich aber mit Hilfe der reichen Mosaikfunde der Hauptstadt Aventicum und

ihrer Umgebung auch über den westhelvetischen Werkstättenbetrieb einmal etwas

Licht verbreiten lassen.

285



Anmerkungen

1 Brief an Frau v. Stein, Moudon 21. Oktober 1779.
2 Die jüngste Zusammenstellung der römischen Orpheusmosaiken, jedoch keine vollständige, gibt Giacomo

Guidi, Orfeo, Liber Pater e Oceano in mosaici della Tripolitania, Africa Italiana Voi. VI, 1935, HOff, (cit:
Guidi). Dadurch wird die Liste von Gruppe bei Röscher III, 1 s. v. „Orpheus" nicht überholt. Die griechischen
Orpheusdarstellungen, besonders auf Vasen, sind am besten zusammengestellt bei W. K. C. Cutherie, Orpheus
and Greek religion, Methuen 1935, Cap. III. (cit:Cutherie). Die gallischen und afrikanischen Mosaiken sind
weitgehend gesammelt im Inventaire des mosaïques de la Gaule et de l'Afrique, Tome I, Ia Gaule 1909, Tome II
Afrique Proconsulaire (Tunisie) 1910, Tome III Afrique Proconsulaire (Numidie) 1911 (cit: Inv.). Die Mosaiken
von Festland-Italien sind zugänglich in M. E. Blake, Roman mosaics of the II. ct. in Italy, Memoirs of the
Américain Academy in Rome, Vol. XIII, 1936 (cit: Blake). Wesentliche Bemerkungen bei D. Levi, Antioch
mosaic pavements, 1947, 362/3.

3 Inv. I, 2 no. 1403; ASA 1899, 11, Fig. (Praechter), E. Dunant, Guide illustré du Musée d'Avenches,
1900,47,1.

4 Blake, 123, 1.
5 Ur-Schweiz 11, 1947, 66, Fig. 45.
6 Inv. I, 2 no. 1404; Bull. Association Pro Aventicum IV, 1891, PI.
' M. Barbey, L. Decologny, S. Poget, Urba, 1929, PI. 15, 3.
9 „... Die ornamentale Zeichnung ist leicht getönt die Figuren in der Mittelpartie ebenfalls

ohne daß dabei anzunehmen ist, daß die Wiedergabe der Originalfarbe angestrebt ist." Freundliche Mitteilung
von Dr. H. Strahm, Stadtbibliothek, Bern.

9 Inv. I, 2 no. 1387; ASA 1911,59; 1911,311; JSGU 1911, 186; 1912, 189; AA 1912, 498; 1913, 308;
Fribourg Artistique 22me année, 1911, PI. X, XI (Ducrest) Fragmente in den Museen von Yverdon und Freiburg.

10 Die an Münzfunden genannten Bronzen des Vespasian und der Lucilla können zu einer Datierung
des Mosaikbodens nicht herangezogen werden.

11 Ur-Schweiz, II, 1947, fig. 44.
12 O. Tschumi, Die Ur- und Frühgeschichte des Oberaargaus, Neujahrsblatt der Lit. Ges. Bern, N.F. II,

1924, 26, Fig. F. S. Schmid, Receuil d'antiquités trouvées à Avenches et à Culm et en d'autres lieux de la Suisse,
1760. PI. IX, 2.

13 Die Datierung durch Pelichet (ZAK 2,1940,208/9) um rund 100 n. Chr. ist unhaltbar. Das einzige
Sachargument, daß im III. Jh. die Felderteilung herrsche, stützt sich auf keine feste Regel, wie die großen
Szenenkompositionen der Villen in Nordafrika und Syrien (Antiochia) zur Genüge dartun. Stilistische Einzelheiten
(z. B. bei Wiedergabe von Augen und Meerwellen) sind für die Wende zum 3. Jh. charakteristisch. Buntmosaik
ist nach der Stufe Pompeji frühestens späthadrianisch wieder möglich. Abgesehen davon genügt das Thema
als solches (Meerthiasos), das erst um die Mitte des 2. Jh. im Mosaik auftritt, wie im einzelnen (z. B. Eros
auf der Amphora, der erst gegen Ende des 2. Jh. auf Mosaik erscheint), um eine Entstehung des Mosaiks von
Nyon vor dem letzten Viertel des 2. Jh. n. Chr., auszuschließen.

14 Ph. Fabia, Recherches sur les mosaïques Romaines de Lyon, 1924. Pelten Fig. 10 (Verbe incarné),
fig. 18 (Vial), fig. 23 (Coeur Volant).

15 E. Pernice, Pavimente und figürliche Mosaike, 1938 (Hellenist. Kunst i. Pompeji, VI) PI. 44, 6; 44, 7;
46, 4.

18 E. Pernice, 1. c. PI. 24, 1 (Ranken); 50, 4 (Gefäße).
17 Ph. Fabia, 1. c. fig. 20 (Berger).
19 O. Tschumi, 1. c. 28, fig.
19 Inv. I, 2 no. 1386. E. Dunant, 1. c. 47, 1.
20 Simonides Frg. 27 Diehl; Apoll. Rhod. I, 569.
21 R. P. Hinks, Catalogue of the Greek, Etruscan and Roman paintings and mosaics in the British

Museum, 1933, no 37.
22 Vgl. Anm. 8.
23 Inv. I, 2 no. 1032. S. Reinach, RPGR, 1922, 201, 5.
24 Zur Trachtgeschichte des Orpheus s. A. Furtwängler, 53. Berliner Winckelmannsprogramm.
25 P. Gusman, La villa impériale de Tibur, 1904, 217, Fig. 312.
26 Monumenti Inediti VIII, PI. 43, 1.
27 Ch. Diehl, La Peinture Byzantine, 1933, PI. 76. Ich verdanke den Hinweis einem Vortrag, den Herr

Prof. Ph. Schweinfurth im Januar 1950 in Zürich hielt.
29 Unserer eingangs genannten Zielsetzung entsprechend lassen wir die christlichen Sarkophage und

Katakombengemälde desselben Inhalts beiseite.
29 Vgl. die Liste bei Cuthrie, 64, 8.
90 Kern, AM 1938/39, 108, 9; Münzer, RE 35, 1247/49.
91 AM 1938/39, 107 ff; Forschungen und Fortschritte 1939, 280 ff. (Kern).
92 Vgl. Anm. 26.
99 M. P. Nilsson, GRRG I, 1941, 645.
34 K. Kerényi, Eranos Jahrbuch 1949.

286



95 Vgl. Anm. 25.
36 Monumenti Inediti Vili, PI. 28, 1; Annali del Institute 1866, 292.
97 A. Conze, Römische Bildwerke einheimischen Fundorts in Österreich, Denkschriften d. Kaiserl.

Akad. d. Wissensch. Wien, phil. hist. Kl. XXIV, 1876, PI. V, VII.
38 Der wirkliche Fundort ist die Via Nuova San Lorenzo, fuori Porta Tiburtina; s. Mustilli, Il museo

Mussolini, 1939, 10 no. 20.
39 P. Grimai, Bibl. des écoles franc. d'Athènes et de Rome, fase. 135, 1943, 359 ff.
40 Die ganze Wand bei Grimal, I.e. PI. Ili; E. Presuhn, Pompeji, die neuesten Ausgrabungen von

1874—1878, Abthlg. III, PI. VI (bunt).
41 Vgl. Grimal, 1. c. 365.
42 Platner-Ashby, A topographical dictionnary of ancient Rome, 1929, 313/14.
43 Ch. Picard, REL 25, 1947, 80—85.
44 S. Aurigemma, I mosaici di Zliten 1926, 263 ff; G. Guidi, La villa del Nilo, Africa Italiana V, 1933,

33 ff.
45 G. Guidi, La villa del Nilo, 51.
48 Ph. Fabia, Mosaïques Romaines des musées de Lyon, 1923, 123, Fig. 14.
47 Notizie degli Scavi 1884, 225/6.
48 Inv. I, no. 55; S. Reinach, RPGR, 1922, 203, 6.
49 Bollettino del'Istituto 1840, 115 ff.
60 Da die genannten englischen Mosaiken in der Literatur unter verschiedenen Bezeichnungen

verstreut sind, geben wir nachstehend die wichtigsten Nachweise: Brading, Isle of Wight (gef. 1880); T. Morgan,
Romano-British Mosaic pavements, 1886, 225; Gruppe, 1192 (Isle of Wight); Hinks, I.e. 109 (Brading);
Cuthrie, Frontispice (Isle of Wight). — Cirencester - Barton-Farm; Morgan, 1. c. 81 ; Hinks, 1. c. 109 (Ciren-
cester) —Horkstow, Barton-on-Humber, Lincolnshire (gef. 1796); S. Lysons, Reliquiae britannico-romanae,
1813/17, I, PI. III-V; Morgan. 1. c. 136; Gruppe, 1192 (Hokkstow); Gauckler, D.-S. s. v. musivum, Fig. 5247

(Horkstow-Hall); S. Reinach, RPGR, 292, 2 (détail, Horkstow); Hinks, 1. e. no. 36, Fig. 112—124. —Newton
St. Loe, Bath; St. M. Scarth, Aquae Solis, or notices on Roman Bath, 1864, PI. 47; Morgan, 1. c. 102 (Newton
St. L.); Gruppe, 1193 (Newton St. L.); Hinks, 1. c. 109 (Newton St. L.). — Withington, Gloucestershire
(gef. 1812); Lysons I.e. II, 19; Morgan I.e. 78; Gruppe, 1192; S. Reinach, RPGR, 38, 5 détail); Hinks,
1. e. no. 37, Fig. 125-129. — Woodehester, Gloucester (gef. 1797); Lysons 1. c. II, PI. 17; Morgan I. c. 74,
Fig.; Reinach, RPGR 48, 5, 355, 6 (détails); Hinks 1. c. 109.

Résumé

Les trois représentations d'Orphée, datant toutes de la fin du IIe siècle ap. J. C,
proviennent d'Avenches, des Thermes d'Yverdon, du Frigidarium de la ville d'Yvonand. Il
s'agit chaque fois du motif central de pavements diversement composés. Comme sur toutes
les mosaïques romaines figurant le mythe d'Orphée, l'épisode choisi a été la scène du chanteur,
charmant par le jeu de sa lyre les animaux et les arbres. Ce choix diffère de celui des genres,
qui présentent le fondateur des Mystères chantant seulement devant des hommes, ou plus
fréquemment la mort du poète, son voyage dans l'outre-tombe, et d'autres épisodes. Pour
ce qui est de l'apparence extérieure, les mosaïques se distinguent également par ce qu'elles
représentent la plupart du temps le chanteur habillé, vêtu des pantalons et de la tunique à

manche, et coiffé de la tiare, presque toujours assis, et de face. Le fait que la personnalité
d'Orphée ait été réduite dans l'art romain au rôle de musicien charmant les animaux, doit
être mis en rapport avec la différence qui sépare la conception romaine de la musique de
celle des Grecs. Chez les Romains, la préférence marquée pour ce thème, fréquemment
emprunté également pour les peintures des péristyles, et les décorations plastiques de nymphées,
s'explique principalement par le goût des paysages et des images d'animaux.

De là résulte son utilisation fréquente dans la décoration des Thermes.
Malgré l'identité générale de ces représentations, qui doivent remonter à une tradition

commune par l'intermédiaire de cahiers de modèles, il est permis de reconnaître, par l'exemple
des mosaïques d'Orphée, des particularités de style spéciales aux différentes régions de l'Empire
romain.

Les trois exemplaires de la Suisse sont conformes, dans leur composition d'ensemble,
au style des mosaïques transalpines, qui se caractérise par la division géométrique de la
surface, amenant ainsi le morcellement des compositions mythologiques.

287



¦ - ¦. ¦¦.¦. :-- .¦ ::.¦--, .,,¦,:

<H ,f S5»:>Y^*f¦¦¦;.:, r s*;.<,#.
;•€'**

1 ¥M
?????<»

»?????
(?#??? i i,7

Mw*
5P*>

%f' .t"''<
* ¦¦¦¦ ¦:;

a » s^5 <82
i

; ;

¥M f &.f- iffl
88 «.'

éô
B^8 !Ïi^É:;;;-77: :7

r/A\i^s_-^

m -'

sv—__(Wf - 7is»

S?J
J K

¦ ¦"¦¦¦.. ¦ .-,¦¦. ¦¦ ¦; .:.:.¦ ¦.¦:¦¦"¦¦. ' ¦:¦¦

S

/
Taf. XXXVII. Mosaik von Avenches (S. 271—287)

(Nach ASA 1899, 11)



s. >. / *«ovls> k

»MWIIl F"*»rai v!

7; m >c- <*££.a^sJ^
:¦¦_

fea$.?)M« v »-'
S.

\.
^SÉ & .::: 557 -#w 77IvM^-.3 ;-:_•

%|
-se
,.¦:

* :--
SESI

S:•¦» .-.¦*
'¦¦:-

__
v

«to'.\i Vunftusr^wK ><&.::.' -T-

M j£__Ö_s— I-** SIt.:;:,
R sœMM

r-sY* v>' W 9M&}m^§mÊM?f

^m9*v^ »•OQKs^vO

r+.XÄÄ fr" y -* ^^^S/TVS/ 5_

sjw i-"7» ¦

Taf. XXXVIII, Abb. 1. Mosaik von Yvonand (S. 271—287)
(Nach MAGZ, 1870, PI. XXIII)

Taf. XXXVIII, Abb. 2. Orpheusstatuette, Konservatorenpalast, Rom (S. 271—287)
(Aufnahme des Deutschen Archäol. Instituts, Rom 29.660)

*

0


	Drei Orpheusmosaiken aus der Waadt
	Anhang

