
Zeitschrift: Jahrbuch der Schweizerischen Gesellschaft für Urgeschichte =
Annuaire de la Société suisse de préhistoire = Annuario della Società
svizzera di preistoria

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft für Urgeschichte

Band: 40 (1949-1950)

Artikel: Der iranische Weltriese auf archäologischen Denkmälern

Autor: Alföldi, A.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-113812

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-113812
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Der iranische Weltriese auf archäologischen Denkmälern

Von A. Alföldi, Bern

I.

Die Votivbronze aus Luristan Taf. I 1 a—b, die sich im Musée d'Art et d'Histoire
zu Genf befindet, wurde unlängst von R. Dussaud in einer ergebnisreichen
Untersuchung veröffentlicht.1 Es war ihm möglich, das Objekt mit ziemlicher Sicherheit auf

m

i
1

S

1
8?fe

&-. w Vfc

m mmsm m
§30? —f

m'.-.__*» asm

Abb. 1 Abb. 2

17



das 13. vorchristliche Jahrhundert zu datieren und nachzuweisen, daß es sich dabei

nicht um eine Schmucknadel, sondern um ein Votivobjekt handelt. Prof. W. Deonna,
dem ich die neuen Aufnahmen verdanke, machte mich darauf aufmerksam, daß die

Rückseite der getriebenen Relieffigur nachgraviert ist, um ihre Eigenart auch hier
deutlich zu kennzeichnen. Diese Tatsache erweist gegenüber der Annahme Dussauds,
daß jene Mythengestalt nicht unvollendet ist, sondern — obwohl bärtig — absichtlich
keine männliche Geschlechtsmerkmale, aber weibliche Brüste hat. Diese Mannweiblichkeit

ist für den „Ersten Menschen" der indogermanischen Weltschöpfungsmythen
charakteristisch. So dürfen wir dieses Urwesen nicht mit Dussaud einfach als Mithras

bezeichnen, obwohl ihn viele Fäden mit jenem Gott verbinden.
Auf unserem Reliefbild hält das nackte, knieende Urwesen zwei sich aufwärts

windende Schlangen in den beiden Händen. Seine Tierohren gemahnen nicht zufällig
an die Pferdeohren des Seilenos. Das kleinere Ohrenpaar über den Pferdeohren gehört
anscheinend dem offenen, aufwärts gerichteten Löwenrachen an, der auf dem bärtigen

Kopf sitzt und der schon von Dussaud als solcher erkannt worden ist. — Rein ikono-

graphisch ist dieser Urriese von der entsprechenden Gestalt eines bekannten assyrischen
Labartu-Reliefs (Abb. 1 u. 2. nach Perrot-Chipiez 2, Abb. 126) nicht zu trennen. Auf
diesem Bronzerelief, das die Regionen des Kosmos darstellt, kniet zuunterst ein löwen-

köpfiger Gott auf einem Pferde ; die Verbindung mit dem Pferd gemahnt an die Pferdeohren

unseres Urwesens, wie auch seine Mannweiblichkeit an ihn erinnert; seine Vogelfüße

entsprechen denen einer gleich zu erörternden Variante des altiranischen kosmischen

Riesen. Das Pferd, das der mesopotamischen Mythologie fremd ist, gemahnt auch

bei dem Labartu-Relief an die Möglichkeit eines indogermanischen Einflusses. Umso

mehr, da der Urgigant der Genfer Bronze durch starke Fäden mit der persischen

Götterwelt verbunden ist. — Die wichtigeren ikonographischen Einzelzüge, die ihn mit
dem iranischen Pantheon verbinden, sind die folgenden:

i. Der aufwärts gerichtete Löwenrachen am Kopf des Riesen

Sir Leonard Wooley hat in Ur in einem achaemenidischen Kästchen 141

Siegelabdrücke gefunden, deren Veröffentlichung im 10. Bande der Ur Excavations durch
L. Legrain, Philadelphia, im Erscheinen begriffen ist. Den beiden Genannten verdanke
ich die Erlaubnis, die Stücke Taf. I 2, II 1—3, III 4—6, 8, abzubilden. Darunter
befanden sich auch die bärtigen Köpfe Taf. I 2 und II 3 (gleich Abb. 3, 2) mit dem selben

aufwärts gerichteten Löwenrachen, wie auf der Genfer Luristanbronze. Sichtlich handelt

es sich hier um die gleiche mythologische Konzeption, wodurch die Kontinuität
von Luristan in die Achaemenidenzeit gesichert ist.

Die Schlangen, die das Urwesen mit dem Löwenrachen am Scheitel hält, kehren
dann später wieder, einerseits bei dem sogenannten mithräischen Aion2 im römischen

Kaiserreich, in welchem Kult sowohl der Löwe — der einem Mystengrad den Namen

gab —, wie auch die Schlange eine wichtige Rolle spielten. Der Löwenkopf mit den

beiden Schlangen, welche den mythischen Zweikampf eines iranischen Gottes auf
einem wohlbekannten Kultrelief3 einrahmen, geht wohl auf dasselbe Gottwesen zurück.

18



Den Löwen der Mithrasreligion kann man aber auch von dem sassanidischen Sonnenlöwen

(Taf. III 1—2) nicht trennen, der den Stier tötet, wie sein anthropomorpher
Nachfolger Mithras. Die so häufigen römischen Siegelsteine mit dem Bild des Sonnenlöwen,

der mit den Überresten des getöteten Stieres (oder Widders) unter seinen Pranken

dargestellt ist, stammen sicher aus der selben persischen Quelle. Besonders wichtig
wird dies dadurch, daß auf den römischen Reichsmünzen des 3. Jh. n. Chr. von Cara-
calla bis zur diokletianischen Tetrarchie dieser persische Löwe wie ein Symbol der
schicksalsbestimmten Kaiserherrschaft stets mit der offiziellen Kaisertitulatur vereint
auftritt. Auf die hellenistischen Voraussetzungen dieser Konzeption, wie z. B. auf die

anonyme Münzprägung eines Generals des Alexander (Taf. I 4)4, oder auf den Astrallöwen

am Denkmal des Antiochos von Kommagene, können wir eben nur hinweisen.

2. Die Schlangen

Die beiden, sich aufwärts windenden Schlangen haben in der mesopotamischen

Astralmythologie die Sonnen- und die Mondbahn verkörpert6 und vermutlich gelangten
sie aus jener Sphäre (vgl. Abb. 1) in das mythische Denken der Iranier. (Deren
Schlangenfeldzeichen, die dracones, müssen aber auf eine eigene sakrale Überlieferung
zurückgehen, in welcher die Schlange als göttlicher Führer und Urahne eine Rolle
gespielt haben könnte.)

Die beiden Schlangen des Urwesens kehren dann auf einer häufig vorkommenden

Gattung sassanidischer Siegelsteine zurück, deren bestes Exemplar6 der zweiseitige,
sauber gearbeitete Intaglio des Fine Arts Museum zu Boston mit schwer zu entziffernder

Pehlevi-Inschrift7 (Taf. II 10 a—b) ist. Ph. Ackermann, die ihn veröffentlicht hat,8
wollte in dem halb tiergestaltigen Riesen Gayomart erkennen. In der Tat erweckt der

erste Anblick den Eindruck, daß hier der entscheidende Augenblick des avestischen

(und manichäischen) Weltschöpfungsdramas geschildert ist, als die Kreaturen des

bösen Ahriman, die Tiere der Finsternis, den Urriesen verzehren und das reine Licht
beschmutzen, der irdischen Welt einen „gemischten" Charakter verleihend (Plut., De
Is. et Osir. 47). Beim näheren Zusehen ergibt es sich aber, daß hier nicht der avestische

Urmensch gemeint sein kann, sondern der einer älteren iranischen Weltschöpfungslegende,

die teils in die Unterwelt der Zauberei in Iran selbst geflüchtet, teils in der

Mithrasreligion des Römerreiches erhalten worden ist. Man denke z. B. an den mithräi-
schen Aion von Castel Gandolfo9, wo zu beiden Seiten des löwenköpfigen Gottes eine

Schlange an einer Stütze emporkriecht, wie auf unserem Intaglio (Taf. II 10 b). In
beiden Fällen, wie auch bei der Genfer Luristanbronze gehören die Schlangen zum Gott,
sind also nicht seine Feinde, wie in der avestischen Auffassung. Dasselbe gilt von den

beiden Skorpionen, die auf dem Bostoner Siegelstein und verwandten Stücken stets
wiederkehren. Sie kommen aus der mesopotamischen Astralsymbolik, wo sowohl

Schlangen, wie diese giftigen Schädlinge wohltätige kosmische Potenzen versinnbildlichen.10

Beachtung verdienen die Skorpione auf Siegeln der Mitanni11, die den Übergang

dieses Tiersymbols in den ostindogermanischen Bereich bezeugen.
Von den mannigfachen Umbildungen und Abzweigungen unseres Urwesens, welche

auf seine Darstellung am Bostoner Intaglio ein Licht werfen können, verdient besonders

19



der Gott Sadrafa von Palmyra Beachtung. Seine Stele im British Museum (Taf. VII,
Abb. 2) zeigt ihn in klassischer Feldherrntracht, aber die Schlange, die sich auf seiner

Lanze emporwindet, und der Skorpion neben seinem Kopf bezeugen seine ursprüngliche
Identität mit dem iranischen Urgiganten, — seinen iranischen Ursprung hat schon

Dussaud erkannt. Und schon J. Starcky13 hat es festgelegt, daß der Skorpion nicht nur
hier, sondern auch im römischen Mithraskult keine üble Rolle spielte, wie der große
Kenner der orientalischen Kulte, Franz Cumont es glaubte. In der Tat finden wir
Skorpion wie Schlange neben Mithras14 in derselben Rolle, wie die übrigen Tierhelfer
des Gottes, den Löwen und die Krähe, den Hund und den Hahn. Das friedliche
Nebeneinander der solaren und der chthonischen Tiere erinnert an die Geschichte des

indo-iranischen Urmenschen und Urkönigs Yama, der im reinen Licht geboren, zuletzt
der Herr der Unterwelt wurde. — Der schlangenfüßige und löwenköpfige Gigant15, den

wir aus den Geheimpraktiken der Zauberer der Römerwelt so gut kennen,16 war ebenfalls

ein Abkömmling desselben kosmischen Wesens.

3. Die Seilenosmaske

Das bärtige Gesicht mit Pferdeohren gehört dem silenartigen Vegetationsdämon,
der Naturpotenz der Indoeuropäer und der Hirtenvölker der eurasischen Steppe.17

Bei den Griechen hieß er einst anscheinend „Bartgesicht" ävfrpo.7ios und wurde
auch bei ihnen zuerst als Maske verehrt, wie noch später Dionysos.18 In der iranischen

Welt liefern die Luristanbronzen eine wichtige, neue Evidenz für den Maskenkult19;
sie sind nach Dussaud kassitisch, also indo-iranisch. In der achaemenidischen Zeit
wurde die hier behandelte Naturpotenz zuerst im phoenizischen Stil als Bes20 dargestellt,

wofür die Siegelabdrücke von Ur Taf. III 5—6, 8 neue Belege darbieten. Dann
wurde dieses Mythenwesen dem griechischen Seilenos in der Kunst angeglichen,21 in
welcher Form es — dank den griechischen Künstlern — auch bei den Skythen
Südrußlands zu finden ist.22 Aber auch hinter der Medusenmaske steckt in Iran (Abb. 3,

13—14) dieselbe Naturmacht.
Wenn bei den Ariern Indiens eine Erscheinungsform des Feuers als „Agni das

Gesicht" benannt wurde,23 so muß es sich auch dort um einen entsprechenden Maskenkult
gehandelt haben: das Pferd ist dabei der Vertreter des feurigen Elements in jenem
Kreise. Wegen des Zusammenhangs der Kulturmorphologie der innerasiatischen
Türkvölker mit derjenigen der Ostindogermanen verdient die Zeichnung eines Steins im
Grabfeld von Kudyrge24 im Altai (Taf. III 7, aus dem 7. Jh. n. Chr.) Beachtung. Es

erscheint hier das Bartgesicht neben einer Adorationsszene, welche drei königliche
Vertreter einer dreigeteilten Stammesorganisation vor ihrer großen Göttin knieend
darstellt; ihr Gesicht ist durch eine Pferdekopfmaske (Taf. Ili 7a) verdeckt. Vor noch

nicht langer Zeit wurde in derselben Region im Frühjahr ein laszives Maskenfest
gefeiert, wo die maskentragenden Männer, sich als Hengste gebärdend, eine Fruchtbarkeitsmagie

ausübten.243 Wir dürfen wohl diesen Maskenritus mit der Zeichnung von
Kudyrge verbinden und gelangen damit in die Sphäre der Geheimbünde, deren
Geschichte bei den Indogermanen L. Weiser, 0. Höfler und G. Dumézil weithin geklärt
haben.

20



^
Jk '*

£
SZ

v&

f, S-<*

m

»s,

*
à

CV rw\

^h VCQ10
12

^ X
-J

i13 16* 1514

Abb. 3

21



Die Seilenosmaske des Intaglio von Boston gehört dem Urriesen der Weltschöpfung,

wie wir sahen; auf der anderen Seite desselben geschnittenen Steines ist dieses

Urwesen mit der Sonnenscheibe auf der Brust, umkränzt von Mond und Sternen

abgebildet; es ist dabei durch eine sassanidische Königskrone und die fliegenden
Diadembänder als König, als „erster König" gekennzeichnet. Dadurch gewinnt unsere

ikonographische Rekonstruktion den unmittelbaren Anschluß an das Kernproblem der

ostindogermanischen Mythologie, zu dem himmlischen Wesen, das als Erster König
und Erstes Menschengeschöpf geschildert wird.

4. Die Kombination des Bartgesichtes mit Raubtierköpfen

Auf einem Bronzerelief des Metropolitan Museum, New York25 aus Luristan stehen

zwei bärtige Männer nebeneinander, die Stierhörner haben und außerdem wächst noch

je ein gehörnter Raubtierkopf aus ihrem Nacken beiderseits empor (Abb. 3, 1).

Dieselbe anthropo-theriomorphe Mehrköpfigkeit weisen nun auch die achaemenidischen

Siegelabdrücke von Ur auf (Taf. I 2, II 1—3, Abb. 3, 2). Stets erscheint auf diesen wichtigen

Dokumenten ein Widderkopf am Nacken des Bartgesichtes, und ein Raubtieroder

Jagdtierkopf an dessen Scheitel. Da dieses Kompositschema hiemit als persisch
erwiesen ist, müssen die phönizisch-karthagischen Varianten, wie Abb. 3, 526 mit
Negerköpfen hinter dem Bartgesicht, als Nachahmungen der persischen Konzeption betrachtet

werden. Sie sind nicht aus altionischen Spielereien abzuleiten, wie Furtwängler
wollte,27 sondern aus der urtümlichen iranischen Religiosität, wie Anne Roes-Vollgraff
schon festgestellt hat;28 die genannte Forscherin hat auch die persischen Wurzeln der
römischen sog. „Grylli" wahrgenommen.

Die Weiterentwicklung der achaemenidischen Kompositgestalten hatte zwei

Hauptrichtungen. Die erste Tendenz ist, das Bartgesicht durch die Zutat immer
weiterer menschlicher und tierischer Köpfe zu einem stets komplizierteren Gebilde zu
machen. Sie fehlt auch in der rein griechischen Kleinkunst nicht,29 wovon sie auch in die

römische Kunstindustrie überging, wo die apotropäisch aufgefaßte Kombination von
Menschengesichtern, Theatermasken und Tierfratzen sehr beliebt gewesen ist.30 Doch

ist das Streben jenes Schemas nach Vielfältigkeit nicht in dem klassischen Milieu
geboren. Für das Gegenteil zeugt z. B. das getriebene Medaillon einer Halskette aus der

zweiten Hälfte des 4. Jh. v. Chr. aus einem skythischen Grabe von Südrußland, das

durch Rostovtzeff veröffentlicht worden ist (Taf. II 4). 31 Auf diesem ist das

Grundschema der Siegelabdrücke von Ur (Taf. 11 2—3) mit einem anderen männlichen und

einem weiblichen Kopf erweitert; der Widderkopf ist noch da, aber verkümmert in der

Mitte ; statt auf dem Scheitel des Bartgesichtes, befindet sich hinter ihm ein Pferdkopf.
Das ungefähre Spiegelbild dieses Entwurfes bietet Taf. II 5, ein Intaglio in Karneol
im Besitze von Prof. R. Merz in Bern, mit dem Unterschied, daß hinten an Stelle des

Pferdkopfes ein Widderkopf herausragt. Dieser Ringstein stammt aus der frühen
römischen Kaiserzeit, den Übergang von der persischen Sphäre klar bezeichnend! —
Eine ganz entsprechende Polymorphie weisen aber auch die unten noch zu besprechenden

„Grylli" an den Elfenbeinen von Begram (Afghanistan)32 auf, wo mannigfaltige
Tierprotomen um ein typisch ostiranisches Gesicht gruppiert sind.

22



Die zweite Entwicklungstendenz bleibt bei dem ursprünglichen Aufbau des

Kompositwesens, mit einer Tierprotome über dem Bartgesicht. Man findet diese Abart
sowohl in der sassanidischen Kleinkunst (Taf. 116, Abb. 3, 6), wie in der römischen

(Taf. II 7, 9, Abb. 3, 3, 4, 10—12, 16). Es ist wichtig, daß dieselbe Kombination in
der indischen Kunst noch für die Bezeichnung der Macht des Höchsten Gottes
angewandt ist. Am roten Sandsteinrelief des Vishnu im Bostoner Museum of Fine Arts323

(Taf. IV, Abb. 2, etwa aus dem 4.—5. Jh. n. Chr.) wächst aus dem Hinterkopf des Gottes ein

Wildschweinkopf heraus, genau wie bei dem „Ersten Menschen und König" des

sassanidischen Intaglios Taf. II 6 im Cabinet des Médailles; auf der anderen Seite wächst aus
dem Halse Vishnus ein Löwenkopf aus, an den Löwenrachen am Scheitel der Genfer

Luristanbronze und der achaemenidischen Siegel erinnernd.
Als die Gestalt jenes kosmischen Urmenschen mit der Mithrasreligion in den

Bereich der hellenistisch-römischen Kultur eindrang, haben die Künstler, die, in der klas-

sisch-anthropomorphen Kunstauffassung aufgewachsen, die widernatürliche Verquik-
kung menschengestaltiger Götter mit Tierköpfen innerlich ablehnen mußten, einen

Ausweg gefunden, diese urtümliche Kontamination zu mildern. Sie haben die

Tierköpfe vom Hals des löwenköpfigen Gottwesens auf seinen Körper verlegt. Es muß dafür

das Beispiel des mithräischen Aions von Modena33 genügen, wo der Löwenkopf
mit dem Widderkopf und einem Bockskopf auf die Brust des Gottes verlegt worden

ist (Taf. IV, Abb. 1).

Nach dieser kurzen Skizze der rein formalen Entwicklung der Kombination des

„Bartgesichtes" mit Tierköpfen ist eine Bemerkung über deren Sinn am Platze.
Obwohl die äußere Formulierung bei der Luristanbronze Abb. 3, 1 aus dem sumerischen

Formenschatz stammt34 und auch die achaemenidischen Beispiele fremde Vorstufen

gehabt haben müssen,35 ist dies für ihren Sinnesgehalt nicht maßgebend. Ebenso wie
die Römer keine neuen Kunstformen geschaffen hatten, um ihre religiösen und politischen

Ideen zum Ausdruck zu bringen, und doch imstande gewesen sind, die griechische

Einkleidung für die Darstellung der eigenen Gedankenwelt zu gebrauchen, so haben

auch die mächtigen Perserkönige zwar ägyptische, phönizische, assyrisch-babylonische
und griechische Kunstformen und Künstler verwendet, aber durch diese das zu
verdolmetschen gewußt, was sie selbst zu sagen hatten.

In dem mythischen Denken der eurasischen Reiterhirten, an dessen Ausgestaltung
die Ostindogermanen eine entscheidende Rolle hatten, ist die übernatürliche Potenz
des Heros mit seiner Fähigkeit, sich selbst in reißende Tiere zu verwandeln, innigst
verbunden. Die Tierverwandlungen waren vom Besitz von Tierfellen abhängig
gedacht, deren Ankleiden zugleich die Kampfwut und die Kräfte des Tieres dem Helden

zueignete. Daß man im indo-iranischen Kreis noch sehr lange an diesem Glauben an

die Tiermetamorphose festhielt, zeigt das Vishnubild Taf. IV, Abb. 2, und bezeugen die

Tiergestalten, in welchen die glorreiche, übernatürliche Potenz der Sassanidenkönige, der
Chvarenô vorgestellt, wie auch die Kämpfe des Gottes Verethragna und des Tishtrya
ausgefochten worden sind.36

Wichtig für uns ist das Wandgemälde von Dokhtar-i-Noshirvan37 mit dem Bilde
eines thronenden sassanidischen Fürsten. Der Kopf ist nicht gut erhalten, doch hatte

23



er zweifellos die hohe Tiara mit Löwenkopf, wie auf Taf. I 3, und den Flügeln auf, wie
auf der Münze des baktrischen Königs Napki (Abb. 3,8) ersichtlich ist. Um den Nimbus

herum, der seinen Kopf umgibt, befinden sich die Protomen eines Löwen, Büffels,
Hirsches und eines Elephanten; drei weitere fehlen. Obwohl nicht direkt an seinen Hals

angegliedert, können diese, zum König gehörenden Köpfe nicht von dem eben erörterten

Schema getrennt werden, was sehr wesentlich ist: wie auf dem Bostoner Intaglio
der Urgigant als König bezeichnet ist, tritt hier umgekehrt der König als jenes Urwesen

auf. Da die Könige der Skythen paradata ,Erstes Geschöpf hießen, stammt diese

Begriffsprägung zumindest aus der gemeiniranischen Epoche.38 Anderswo hoffe ich
erweisen zu können, daß auch der persische Großkönig als wiedergeborener, kosmischer

Urgigant und Urkönig aufgefaßt wurde. Der solare Gigas, wie ihn der Psalm 18, 6—739

schildert, ist eine persische Konzeption ; der König als ein mit der Sonne aufsteigender
Lichtriese ist erweislich achaemenidisch, und bei den Sassaniden ist diese seine Qualität
im offiziellen Titel „Gigas der Giganten" auch formell festgehalten.

Der Löwe mit den Vogelfüßen, der von der Erde bis zum Himmel reicht40 (Abb. 1—2),

konnte freilich seine religiöse Bedeutung bei der Entfaltung einer höheren Kultur und

Gesittung nicht bewahren. Der kosmische Urgigant mit dem Bartgesicht, aus dessen

Gliedern die Erdenwelt geschaffen worden ist, sank allmählich zu einer Genrefigur der
Götterwelt hinab, verkroch sich in die Dunkelheit der Zauberei oder fand im Märchen
einen Unterschlupf. Wir wenden uns diesem — weitverzweigten und komplizierten —
Degenerationsprozeß zu.

II.

Der Urriese mit zoomorphen Körperteilen war niemals einheitlich und überall
gleich gedacht. Er hatte manche Typen und Varianten. Nun sind die Indoiranier aus
einem nördlichen Gebiet, wo der Löwe nicht zu Hause war, in ihre späteren Länder

eingedrungen. So ist seine Rolle bei dem Urwesen nur sekundär, andere Tiere müssen

ihm vorangegangen sein. Einer der wichtigsten dieser Vorgänger war das Pferd, welches

in einer eigentümlichen Verknüpfung mit dem Hahn als Urriese auftritt.
Zwar ist eine solche Verbindung zweier Tiere schon in der sumerischen Kunst zu

belegen,41 doch für die Mythologie der Hirtenvölker recht charakteristisch. Ein glücklicher

Umstand hilft uns weiter. Das Pferd ist nämlich der mesopotamischen Religion
ganz fremd, und als es in diesem Bereich sporadisch auftritt, handelt es sich stets um
einen Einbruch der indoarischen Religiosität, ermöglicht durch das tatsächliche
Eindringen jener Völker und durch deren machtpolitisches Übergewicht. Es gibt schon zu
denken, wenn auf hethitischen Siegeln die beflügelten und löwenbeinigen Hüter des

Weltenbaumes mit dem Vorderteil von Pferden ausgestattet werden, (Taf. V4)4ia;
wichtiger aber ist folgendes. Auf dem spätkassitischen Siegelzylinder (14. Jh. v. Chr.)42
Taf. V 1 wird ein Pferdkopf zusammen mit einem Vogel auf einer Stange unter einem

Zeltbaldachin verehrt. Der Pferdkopf Taf. V 2 in einem Schrein,43 vom Grenzstein
Nebukadnezzars I (12. Jh. v. Chr.) spiegelt denselben Einfluß.

Für die Verbindung eines Vierfüßlers im Kult mit einem Vogel hat B. Segall
unlängst gute Beispiele zusammengestellt.44 So wies sie auf das Pferd mit Gazellenhörnern

24



aus Tepe Sialk (9. Jh. v. Chr.) hin (Abb. 4), wie auch auf den Einfluß, die solche Mischwesen

der Luristanbronzen auf die geometrische Kunst Griechenlands ausgeübt hatten.
Dieselbe Welle mußte den „Pferdhahn" zum ersten Male nach Hellas gebracht haben.

Abb. 4

Wenn das Pferd das wichtigste Kulttier der Indoiranier gewesen ist (vgl. das

Sonnenpferd auf den Intaglien Taf. V 7—8), so hatte auch der Hahn in Kosmo-

gonie und Mythos dieser Stämme eine ganz besondere Wichtigkeit. Wenn er bei den

Griechen als „persischer Vogel" bezeichnet wird, so ist dies nicht durch die Übermittlung

der Hühnerzucht,45 sondern durch tiergestaltige religionssoziologische Vorstellungen

bedingt gewesen. Aristophanes, dem wir über die persische Gesittung manche

wertvolle Aufklärung verdanken, weiß es, daß in der Kosmogonie der Hirtenvölker
Vögel vor der Erschaffung der Menschenwelt da waren (Av. v. 477) und verhöhnt den

Großkönig damit, daß vor ihm schon der Hahn die Kyrbasia Hahnenkamm) trug
(ebd. 481 ff.). Da ich bald zu erweisen hoffe, daß die hohe Tiara der Achaemeniden den

Umriß eines Pferdkopfes wahrte, verdient diese Angabe des großen Komikers volle

Beachtung. Umso mehr, da auf der Perservase zu Neapel46 auf der aufrechten Tiara
des Dareios tatsächlich ein Hahnenkamm angebracht ist (Taf. VU Abb. 1). Die Königsmütze

ist also die Nachahmung des kosmischen Urwesens, der Großkönig ein „Pferdhahn";

wie dies zustande kam, werden wir noch kurz berühren.
Wie das Pferd, so tritt auch der Hahn auf achaemenidischen Siegeln als Objekt

des königlichen Kultes, oder als Symbol der Königsherrschaft auf;47 auch ist sein Bild
als Feldzeichen auf einer Stange getragen worden.48 Wenn es nämlich berichtet wird,49
daß der Name der Karer ,Hahn' bedeutet, und daß darum die karischen Krieger Hahn-
Helme und Hahn-Standarten trugen, ist dies entweder eine Verquickung mit einer

persischen Einrichtung,50 oder geht zumindest auf einen solchen Einfluß zurück. Denn
auch sonst können wir diesen Komplex bei Iraniern gut belegen: der König von Khotan
hat z. B. „un bonnet doré, ressemblant à une crête de coq"51 getragen. Vermutlich
hatte auch die „Kyrbasia", eine skythische Kopftracht,52 dieselbe Gestalt. Der Hahnflügel

auf den Wangenklappen des ostiranischen Fürsten Sophytos und der Hahn auf
der Rückseite seiner Münzen scheinen ein Überbleibsel und ein Hinweis auf den Hahn-
Helm und auf seinen geistigen Hintergrund zu sein.53 Der persische Einfluß in Klein-

25



asien hat den selben Hahn-Helm nicht nur zu den Karern gebracht; die Göttin Roma

erhielt ihn als ein Wahrzeichen der Troianischen Herkunft, von dem man nur wußte,
daß es für jene Länder charakteristisch gewesen.54 — Auch wird H. Jänichen im
Anhang meines Buches „Hippalektryon" den Nachweis erbringen, daß der gewöhnlichste

Typus der sarmatischen Bildzeichen eine vereinfachte Wiedergabe der Hahnstandarte
in einem Gehege55 ist; die religiösen Vorstellungen, mit welchen diese Hahnstandarten

verknüpft gewesen sind, kann man an der Hand der Hahnstandarten des Urgiganten
am Bostoner Intaglio Taf. II 10 b erfassen.

Über jenen religiösen Hintergrund dürfen wir uns diesmal nicht verbreiten; eine

Bemerkung sei noch gestattet. Man spricht oft von dem Hahn als einem Sonnentier
und vergißt dabei, daß er ursprünglich dem Mond angehört hatte.56 Denn auch im Iran
hatte erst der Mond das Übergewicht im religiösen Denken;57 es scheint damit im

Zusammenhang zu stehen, daß dem kleinasiatischen Mondgott Men der Hahn als Reittier
oder als Tiersymbol68 beigegeben ist. Auch er scheint ursprünglich eine Hahnkappe

getragen zu haben.59 Sein Name dürfte aus einer früheren, ungriechischen Namensform

Manes umgeformt worden sein, die auch der Name eines phrygisch-lydischen Ur-
königs war.60 Man wird auch an den arischen Urkönig Manu, an den iranischen

Urkönig und Urmenschen Manuscitra61 und an den avestischen Vohu Manah
erinnert, dessen heiliges Tier eben der Hahn war.62 Die häufige Darstellung des Hahns

in dem (ostiranischen Königsgrab von Pazyryk im Altaigebirge63 wird wohl aus
demselben Ideenkomplex herstammen.

Die Verbindung der beiden, erst lunar-chthonischen, dann solar-himmlischen Tiere
der indoiranischen Mythologie zu einem „Pferdhahn" ist uns zunächst nicht in ihrer

primären und autochthonen Gestalt, sondern in sekundären Abwandlungen faßbar,
sowohl im Iran selbst, wie in weitreichenden Ausstrahlungen westlich und östlich davon.

Zunächst verraten uns zufällig auf uns gekommene literarische Äußerungen,64 daß die

Griechen der klassischen Zeit das „Hahnpferd" und den persischen „Bockshirsch" —
nicht als mythische Wesen, sondern als Fabeltiere — von persischen Textilien65 gut
kannten. Da sie aber den Hippalektryon selbst als Schiffswappen gebrauchten, wie es

die Münzbilder von Lampsakos (Taf. VI 4)66 veranschaulichen — man hat sie bisher
falsch als „Seepferde" bezeichnet —, haben auch sie diesem Ungeheuer eine

abergläubische Wirkung zuschreiben müssen.

Wir haben auch sonst sehr viele Darstellungen des Hahnpferdes in der griechischen
Kleinkunst. Wie P. Perdrizet67 glänzend beobachtet hat, ist das Wundertier auf den

frühen ionischen Darstellungen stets allein abgebildet, auf dem Bronzerelief des British

Museums aus Eleutherae (Taf. V 5), ebenso wie auf den nur etwas späteren
korinthischen Vasen. Da mag noch ein Anhauch der Superstition an ihnen gehaftet
haben, während auf den attischen Darstellungen, seit dem 6. Jh., auf welchen stets

ein Jüngling auf dem Pferdhahn reitet,68 die numinöse Wirkung schon geschwunden
ist. Taf. VI 8 bietet ein Beispiel nach Lechat. Der Urriese der längst verklungenen
theriomorphen Kosmogonie ist hier in eine ähnliche Rolle gebannt, wie die Drachen
des Ringelspiels, auf welchen unsere Kinder am Kirchtag reiten. Tatsächlich wissen

wir auch, daß die Kinder bei den spartanischen Festzügen auf solchen persischen Fabel-

26



tieren reitend den Eltern folgten, die aus Holz geschnitzt und bunt bemalt, sich auf
Rädern bewegten.69

Auch der archaeologisch70 wie literarisch71 gut bezeugte Import silberner persischer
Trinkhörner nach Hellas führte den Hippalektryon mit anderen verwandten
Mischgestalten nochmals der Griechenwelt zu; Taf. VI 5 zeigt das Rhyton mit einem
Pferdhahn an seinem Ende, das auf den Münzen der Stadt Skepsis in der Troas wappenartig

auftritt. Da ist die Anwendung rein ornamental geworden.
Im Iran selbst brach die Tradition des mythischen Urkönigs, aus dessen Scheitel

ein Pferdekopf und aus dem Nacken ein anderer Tierkopf emporwuchs, nicht ab. Der

Intaglio des Cabinet des Médailles Taf. 116 Abb. 3, 673 mit einem Eberkopf am
Nacken des Bartgesichtes und mit Pferdprotome oberhalb davon ist nur ein Beispiel
dafür. Aber auch der Urgigant des Bostoner Intaglios (Taf. II 10 Abb. 3, 15) mit
Seilenosmaske, Menschenkörper und Hahnsfüßen ist dasselbe mythische Wesen.

Sehr wichtige ostiranische Beispiele bieten die Elfenbeinreliefs eines Schmuckkästchens

aus Begram (Afghanistan). Abb. 3, 974 ist nur teilweise erhalten; bei einem

voll erhaltenen Komplex (J. Hackin, a. O. Abb. 184) ist es ersichtlich, wie die früher
subordinierten Tierköpfe das Mischgebilde überwuchern. Das Pflanzengewinde, das aus

dem charakteristisch ostiranischen Menschenkopf des Mischwesens Abb. 3, 9 ausgeht,
ist nicht rein ornamental : man erinnert sich einerseits an das Emporkeimen des ersten

Menschenpaares in Pflanzengestalt aus dem Körper des getöteten Urmenschen

Gayo Maretan,75 anderseits an die Geburt Brahmans aus dem Munde des

Urmenschen.76

Wie schon angedeutet, hängen mit dieser iranischen Mischgestalt die Grylli der
römischen Ringsteine engstens zusammen. Um dies zu ersehen, vergleiche man mit
dem sassanidischen Siegelstein Taf. II 6 den kaiserzeitlich römischen Intaglio Taf. II
777; daß die Menschenköpfe darauf einen Perser darstellen, ist klar (vgl. auch Taf. II9).

Bei dem gewöhnlichsten Typus der römischen Grylli, den Taf. II 978 repräsentiert,
zeigen sich freilich oft rein klassische Symbole des Glücks und der Fülle mit dem Pferd-

Hahn-Menschen, wie in dem zitierten Fall Kranz, Palme und Füllhorn. Aber diese

sind nur sekundäre Zutaten; der Kern ist rein iranisch. Das zeigt nicht nur der ganze
Aufbau des Mischwesens, sondern auch manches Detail. So der Widderkopf, der am
Nacken des Bartgesichtes angebracht ist (Taf. II 1—6), und die Kornähren, die aus
dessen Munde herauswachsen.79 Iranisch sind auch die drei Kügelchen (Abb. 3,10—11),80
die man unter der Schulterhöhle der sassanidischen Kushankönige, wie auf den
Feueraltären der sassanidischen Reichsmünzen, auf sassanidischen geschnittenen Steinen
neben dem Hahn, und sonst oft wiederfindet.81 Iranisch ist der Zweig im Munde des

Bartgesichtes der römischen Grylli (Abb. 3, 10—11); in dem Zweig im Munde des

Wundertieres am Gefäß von Tepe Sialk Abb. 282 hat dieser ikonographische Zug schon

eine wichtige, sehr alte Voraussetzung. Aus der selben Quelle floß die Bezeichnung des

Pferd-Silenus-Hahn-Menschen durch Halbmond und Stern als göttlich (Abb. 3, 16

nach King) nach persischem Brauch (Abb. 3, 15), wo auch die Könige83 als participes
siderum fratres Solis et Lunae — d. h. Doppelgänger des Urgiganten — so
gekennzeichnet worden sind.

27



Daß die römischen Grylli irgendeine abergläubische Bedeutung hatten, ist längst
erkannt worden; daß sie nicht nur übelabwehrend84 war, erweisen die römischen
Zutaten an sich, (vgl. Abb. 3, 4 und 12). In der Zauberei aber und bei den Gnostikern
bewahrte der Urgigant seine primäre Bedeutung als oberstes Wesen.85 Die enge
Verknüpfung dieser Sphäre mit persischen Vorstellungen führt die Zusammenstellung
Taf. VIII vor Augen. Wie das persische Bartgesicht mit Hahnsfüßen Taf. VIII 1 hält
der pferdköpfige Urgigant auf dem als zauberkräftiges Bild verfertigten Intaglio des

Cabinet des Médailles Taf. VIII 286 zwei Stangen mit Tieren an ihren Enden; auch hier
kriecht je eine Schlange auf die Standartenstange hinauf. Die primitive Menschenmaske

in Frontalansicht, die den Oberkörper des Urwesens verdeckt, erinnert an
Masken in ähnlicher Verwendung an Luristanbronzen.87 Ein ähnliches Ungeheuer mit
Tierkopf, Menschenleib und Vogelfüßen88 (Taf. VIII 3) ist ebenfalls als Allherrscher
charakterisiert. Dann erscheint auch das pferdköpfige Ungeheuer auf bleiernen
Verwünschungstäfelchen der späten Kaiserzeit aus Rom: der Pferdkopf am deutlichsten auf
Taf. VIII 589; dasselbe Wesen mit einem Zweig im Maul (Taf. VIII 6)90, wie bei den

Grylli Abb. 3, 10—11 ; an die kassitisch beeinflußten mesopotamischen Beispiele (Taf. V
1—2) erinnert der Pferdkopf an sich, mit einer persischen Hängequaste darunter
Taf. VIII 791. An diese Denkmälerreihe schließt sich auch das sogenannte Spottkruzifix
vom Palatin (Taf. X, Abb. I)92 an, dessen Götze nicht Esels-, sondern Pferdeohren

hat;93 man verhöhnte die Christen durch die Gleichsetzung des Erlösers mit jenem
abstrusen Gott.

III.

Eine andere Abwandlung des Pferd-Hahn-Urwesens ist in Innerasien zu fassen;
obwohl noch in einem rituellen Zusammenhang, ist es nicht mehr kosmisches Geschöpf,
sondern simples Vehikel der Reise eines vornehmen Herrn ins Jenseits. Es handelt
sich um eine der mythischen Masken der mumifizierten Pferde des bekannten ersten

Fürstengrabes von Pazyryk im Altai94 (Taf. VI 1). Die Formgebung dieser
Pferdemasken hat zwei Quellen: die eine ist der Tierstil der Reiterhirten, die andere die achae-

menidische Hochkultur.95 Für den ersten Fall bietet eine Ren- (oder Elch-)maske96 ein

vorzügliches Beispiel. Ganz entsprechend war auch das Opferpferd des königlichen
Pferdeopfers der Indoarier ausgestattet, welches als das Sonnenpferd selbst aufgefaßt
wurde: „Lorsque tout d'abord, à ta naissance, tu hennis, en sortant de l'océan ou de

la vapeur, tu avais des ailes de l'aigle et les pattes de devant de la gazelle... Il a des cornes

d'or; ses pieds sont en fer... Ton corps est fait pour voler, ô coursier; tes cornes,
répandues en beaucoup de lieux, vont s'agitant dans les forêts."97 Wohl zu merken bei
diesen Stellen ist, daß die mythische Einkleidung auch hier kosmogonisch ist! Auch
sind von der Hirschmaske des am Grab geopferten Pferdes von Pazyryk die Hirschpferde

der Gürtelschließen der kaukasischen Bronzezeit,98 und das Pferd mit Gazellenhörnern

von Sialk (Abb. 4) nicht zu trennen. — Die religiöse Bindung ist dabei nicht
zu unterschätzen : der Schöpfungsmythos mit einer solchen Mischgestalt in der zentralen

Rolle lebte in diesen Regionen fast bis in unsere Zeit. Bei dem großen Herbstfest

28



der Samojeden am unteren Jenissei kroch nämlich der fungierende Schamane in ein

Zelt, das ein aus Mensch und Ren zusammengesetztes Wesen nachbildet
und führte drinnen im Beisein aller Schamanen der ganzen Gegend einen wilden Tanz

um das Feuer herum auf, nachdem er vorher ein Ren geopfert und dessen Blut getrunken

hatte.99 Das ist ein Welterneuerungsritus im Bauch des Ren-Mensch-Riesen
Während so das Hirschpferd von Pazyryk die gemeinsame Urschichte der eura-

sischen Hirtenkultur spiegelt, ist eine andere Pferdmaske, die aus einem Löwengreifen
besteht und aufgesetzte Hahnprotomen am Nacken des Pferdes aufweist (Taf. VI 1),

im Stil achaemenidisch. Nicht nur für den „persischen Vogel", sondern auch für den

Löwengreifen ist diese Herkunft100 gesichert; der berühmte Goldarmreif Taf. VI 2

bezeugt, daß jenes echtpersische Fabeltier in Sibirien auch sonst bekannt war.101 Die

geschwungenen Hörner des Greifen mit einem Kügelchen an ihren Enden, die

Schuppenmuster an seinem Hals, der geschweifte Umriß der Flügel und die Betonung des

Flügelsaumes durch schraffierte Randleisten sind ebenso deutlich achaemenidischer

Herkunft, wie die Hahnprotomen. Der Hahn-Pferd-Greif, zu welchem das mumifizierte
Pferd umgestaltet worden ist, um die Reise in die seligen Gefilde für seinen Herrn zu
ermöglichen, ist eine morphologisch ältere, weil noch rein zoomorphe Ausgabe des

Hippalektryons. Die Protomen der persischen „Bockshirsche" am persischen Götterwagen,

der Alexander den Großen auf seiner letzten Fahrt trug,102 werden wohl Überreste

derselben Aufmachung sein, die, als Realisierung einer uralten mythologischen
Konzeption, den Fürsten von Pazyryk bei seiner Grablegung mit phantasieerregendem
Pomp umhüllte.

IV.

Die verschiedenen Abwandlungen des Urgiganten der Weltschöpfung, die wir
verfolgt haben, können durch die religiöse Tradition der Indoiranier einigermaßen
beleuchtet werden. Überall strebt die Entwicklung auf die Vervielfältigung und
Verflüchtigung des am Anfang einzigen und allmächtigen kosmischen Urgiganten, von der

Höhe der lebenswahren Vorstellung einer religiösen Überzeugung in die Sphäre des

Heroisch-Menschlichen in der Epik, dann aber immer weiter ins Genrehafte absteigend,
bis endlich der tierköpfige Herr des Weltalls im Märchen und Spiel noch eine letzte

Herberge findet.
Bei dem frühen, ernsten Stadium stehen auch hier, wie immer, Mythos und Kultus

in innerem Zusammenhang. Könige, Priester und Krieger tragen als Darsteller der

mythischen Funktion und als Erben der Kraft des Urwesens seine Tiermaske oder

Tierkopf als Kopfbedeckung, — beim Welterneuerungsdrama an der Jahreswende,
beim Kult, und im Kampf. Wenige Beispiele müssen dafür genügen.

Wenn der Silenus-Hahn-Urriese am Bostoner Intaglio Taf. II 10 VIII 1 zwei

Stangen mit je einem Vogel an ihren Enden aufrecht hält, so muß dies natürlich ein

wichtiges Moment des Schöpfungsmythos bedeuten; tatsächlich bildet in jenen
Gebieten — wo der Schamanismus auch bei den indoeuropäischen Völkern herrschte —
die dramatische Nachahmung des Weltschöpfungsaktes den wesentlichen Teil des

Kultes. M. E. stellt die chinesische Bronzestatuette des Boston Museum of Fine Arts

29



(Taf. IX) aus den mittleren Jahrhunderten des letzten Millenniums vor Christi Geburt103

den selben Kultakt dar, den der Bostoner Intaglio im Mythos schildert. Sowohl die

anthropologische Charakterisierung der chinesischen Bronzefigur, wie die Haartracht
und die Bekleidung des mit starrem Blick emporschreitenden Mannes weisen nach
Nordasien. Sein Handeln kann kaum etwas anderes als die Vorführung eines Ritus
besagen; wenn dies aber stimmt, können die beiden Vögel aus Jade, die an den von
ihm gehaltenen Stangen sitzen, sehr wohl die beiden Vögel eurasischer Kosmogonien
sein, die bei der Weltschöpfung vom Himmelsvater ausgesendet wurden, um ins Meer

zu tauchen und ein Mundvoll Erde von dessen Grunde heraufbringen, das dann der

Keim des Festlandes wird. Denn der Schamanentanz ahmt eben sehr oft den

Weltschöpfungsakt nach. Die Hähne an den Stangen, die der Urkönig, das Urgeschöpf am
Bostoner Intaglio hält, müssen freilich in der dahinter steckenden Kosmogonie eine

andere Rolle gehabt haben. Die zeremonielle Grundlage ist aber die selbe.

Die zeremonielle Verrichtung des Schöpfungsdramas am Jahresbeginn wurde im
indoiranischen Kreise ursprünglich dem König selbst anvertraut. Er tritt also — wie
die skythischen Paradata ¦— als die Neuverkörperung des „Ersten Menschen und
Ersten Königs" auf. Dies erklärt, warum der Pferdkopf— das ist die Urform der
„aufrechten" Tiara, die er mit Mithras und Ahura mazda gemeinsam hat, wie ich bald
näher darzulegen hoffe — seine königliche Kopftracht war.104 Der Hahnenkamm auf
der Pferdprotome (Taf. VII, Abb. 1) stellt ihn als den Hippalektryon der Kosmogonie
dar.

Es ist auch kein Zufall, daß die Pferdprotome als Mütze, bzw. ihre vereinfachte
Form (wie bei dem skythischen Krieger des Vasenbildes Taf. V 6) in dem Moment
in Mesopotamien auftaucht, als der Pferdkopf als Kultobjekt daselbst in die Erscheinung

tritt. Auf dem Siegel Taf. V 3105 bildet die hohe Tiara mit dem vorwärtsgeneigten

Zipfel die Kopftracht eines gigantischen Tierbezwingers; als die Ebenbilder eines

solches Prototyps trugen zweifellos schon damals die indoiranischen Fürsten diese

Königsmütze.
Überhaupt ist der Tierkopf am Scheitel des halb theriomorphen Urvaters der

„Menschheit" (d. h. des eigenen Stammes; Taf. I 2, II 1—3, 6, 7, 9, Abb. 3, 2—4, 6, 9

usw.) das Vorbild der königlichen Kopftracht. Bei den Achaemeniden wurde diese, in
der eigenen uralten Überlieferung begründete Tracht durch die Kronentracht des

mesopotamischen Universalherrschers in den Hintergrund gedrängt, doch von den Griechen
wohl gekannt. Auch bei den Sassaniden schob die Notwendigkeit, die Weltherrschaftsansprüche

gegenüber Rom symbolisch durch eine kosmische Krone auszudrücken, die

Pferdkopfmütze in die zweite Reihe. Der Thronfolger (Abb. 3, 7; Varahran III.) und die

rangältesten Mitglieder der Dynastie, so wie die ostiranischen Herrscher (Abb. 3, 8)106

wahrten aber noch immer jenes theriomorphe Trachtstück, wenn auch sekundär mit
den Tierköpfen avestischer Symboltiere verziert; als Herr ostiranischer Länder trug
selbst noch der Großkönig die Tierkopfmütze (Taf. I 3).

Es erübrigt sich diesmal den doppelten Aspekt des mythischen Vorbildes und
seiner irdischen Nachahmer auch bei Priestern und Kriegern durch Beispiele zu
illustrieren. Denn er ist im Maskenspiel am Jahresende für uns noch heute greifbar.

30



Anmerkungen

1 R. Dussaud, Anciens bronzes du Louristan et cultes iraniens. Syria 26, 1949, 196 ff., bes. 201 ff.
2 Fr. Cumont, Textes et monuments figurés relatifs aux mystères de Mithra 2, 1896, fig. 21, 41,44,46, 68

bis 69, 96, 286, 294, 320. E. Breccia, Mélanges Maspéro 2, 1934—1937, (Mém. Inst. Fr. Arch. Orient. 67), 257
und Taf. Vgl. Arch. Anz. 1933, 587 fig. 8. M.P.Nilsson, Symbolae Osi. 24, 1945, 1 ff.

3 Monum. dell'Instituto 4, Taf. 38, 1. Archaeol. Zeitung 1853, Taf. 65, 3 und öfters abgeb.
4 Nach E. Babelon, Les Perses Achéménides Taf. 7,5.
5 R. Eisler, Weltenmantel und Himmelszelt 2, 1910, 433 ff. C. Bonner, Studies in Magical Amulets

1950, 232 ff. usw.
6 Flüchtig gearbeitete oder nicht so ausführlich dargestellte Darstellungen derselben mythischen Szene :

L. Delaporte, Catalogue des Cylindres orientaux (au Musée du Louvre) 1, 1920, Taf. 54, 45—46 Taf. 55, 1—3.
Ebd. 2, 1923, Taf. 108, 7—10.

7 Prof. R. N. Frye-Cambridge-Mass. schreibt mir, daß es sich um einen schwierigen Beschwörungstext
handelt, der sich auch auf dem Rand fortsetzt.

8 Ph. Ackermann, Bulletin of the American Institute for Persian Art and Archeology IV 3, 1936, 126 f.
und in: A Survey of Persian Art I, 1938, 861.

9 Arch. Anzeiger 1933, 595 f., Abb. 8. S. Eitrem, RE 6A, 893 mit Lit.
10 E. van Buren, The Scorpion in Mesopotamian Art and Religion. Archiv f. Orientforschung 12,

1937—39, 1 ff.
11 E. Porada-B. Buchanan, The Collection of the Pierpont Morgan Library (Corpus of the Ancient Near

Eastern Seals 1), 1948, Nr. 1046 E. 1059 E. 1061, 1063.
12 H. Ingholt, Studier over Palmyrensk Skulptur, 1928, 19. H. Seyrig, Berytus III 2, 1936, 137 ff. L'abbé

J. Starcky, Syria 26, 1949, 43 ff. R. Dussaud, ebd. 222 ff.
13 A. O. 76.
14 Fr. Cumont, a. O. 2, 1896, Abb. 18, 20, 23—24, 26, 37, 40, 45, 48, 49, 51—52, 54, 56—57, 59, 60—61,

63—64, 67, 70, 79, 81, 85, 87, 88, 93, 95, 99, 105. Taf. 3. Abb. 108, 110, 115, 120, 129, 132, 143, 160, 163, 166,
168, 171, 172, 190, 192, 203, 207, 210, 215, Taf. 6 und 7. Abb. 223, 283, 297, 299, 300, 304, 309, 323—324,
327—328, 331, 347, 365, 393, 394, 396, 397, 401, 403, 413, 415, 418, 419.

15 Vgl. schon auf dem Pergamonaltar: Altertümer von Pergamon III 2, Taf. 6. P. Jacobsthal, Göttinger
Vasen (Abh. Gott. gel. Ges. N. F. 14, 1912) Nr. 1.

16 C. Bonner, Studies in Magical Amulets, 1950, Taf. 4, Nr. 81 ff. usw., mit Lit.
11 H. Güntert, Der arische Weltkönig und Heiland, 1923, 310 vgl. 349 ff. bes. 364 f. — Über Dionysos,

Seilenos, Midas usw. demnächst mehr. Weiteres bei W. Mannhardt, Wald- und Feldkulte 2, 1905, 140 ff.
J. v. Negelein, Das Pferd im arischen Altertum, 1903, 79. G. Dumézil, Le problème des Centaures, 1929, 169

und passim. J. Poppelreuter, De comoediae Atticae primordiis, 1893. Ch. Fränkel, Rhein. Mus. 67, 49 ff. U. v.
Wilamowitz-Moellendorff, Der Glaube der Hellenen 1, 1931, 195 ff.. E. Langlotz, Die Antike 8, 1932, 176 ff.
Frank Brommer, Satyroi, 1937, 23 ff.

18 H. Güntert, a. O. 381 f. M. Bieber, Jahrb. d. D. Arch. Inst. 32, 1917, 70. W. Wrede, Athen. Mitt. 53,
1928, 66 ff. K. Meuli, Handwörterbuch d. d. Aberglaubens 5, 1932/3, 1744 ff. W. Nestle, Griechische Studien,
1948, 51 ff. usw.

19 R. Dussaud, a. O. 196 ff., Abb. 2. ff.
20 Mrs. A. Grenfell, The Iconography of Bes and of Phoenician Bes Hand Scarabs (Proc. of the Soc. of

Bibl. Archeol. 24, 1902, 21 ff.).
21 Ad. Furtwängler, Die antiken Gemmen 3, 1900, 111 ff. — Vgl. noch z. B. A. Survey of Persian Art 4,

1938, Taf. 112 A—B. — E. T. Newell, Miscellanea numismatica, 1938, 48 ff. etc.
22 M. Rostovtzeff, Iranians and Greeks in South Russia, 1922, 73, 80, 109.
23 A.M. Hocart, Kingship, 1927, 113.
24 N. Fettich, Die Metallkunst der landnehmenden Ungarn, 1937, 274 und Taf. 110, 1.
24a Vgl. W. Schmidt, Der Ursprung d. Gottesidee 9, 1949,400 f. mit Lit.
25 R. Dussaud, Syria 26, 1949, 213 Nr. 8, Abb. 11.
26 Nach Ad. Furtwängler, Die antiken Gemmen 1, 1900, Taf. 15, 89.
27 Ebenda 3, 1900, 113 f., 353. Wichtigere Literatur über die sog. „Grylli": H. Lechat, bei Daremberg-

Saglio, Dict. d. Ant. 3, 187. P. Perdrizet, Rev. Et. Anc. 6, 1904, 20 ff. H. Lamer, R. E. 8, 1651 (Lit.). A. Blanchet,

Rev. Et. Ane. 43e année, vol. 23, 1921, 45 f. (Materialien). H.B.Walters, Catalogue of the Engraved
Gems in the Br. Mus.,2 1926, pl. 29, Nr. 2574 ff., usw.

28 A. Roes, Greek Geometrie Art, 1932, 48 ff. Dies., Rev. Arch. 1934, II, 135 ff. Dies., Journ. Hell. St.
55, 1935, 232 ff.

29 G. Hafner, Jahreshefte d. Österr. arch. Inst. 32, 1940, 25 ff.
30 Ad. Furtwängler, a. O. Taf. 26, 78; Taf. 46, 27 f. H. B. Walters, No. 2569 ff. usw.
31 M. Rostovtzeff, Eurasia Septentr. Ant. 9, 1934, 218. Abb. 4.
32 J. Hackin, Recherches archéologiques à Begram (chantier 2, 1937), 1939, ziff. 89 ff.
32a Vielleicht aus Mathurä; Sammlung Ross, Nr. 17. 1015.

31



33 Fr. Cumont, Rev. archéol. 1902 I, pl. 1. — So unmethodisch er es auch in Angriff genommen hat,
verwies schon R. Eisler (Weltenmantel und Himmelszelt 2, 1910, 396 ff.) auf die Beziehungen dieser Mythengestalt

mit der astralen Spekulation und der Zervanreligion. Vgl. M.P.Nilsson, Symb.Osl.24, 1 ff.
34 R. Dussaud, a. 0. 215.
35 A. Procopé-Walter, Arch. Anz. 1928, 522 ff.
36 Davon anderswo mehi\ Wie der Wagen Gottes, so scheinen mir auch die Cheruben aus persischer

Quelle herzuleiten sein, vgl. Blech. 1, 10: Kat ófioiioaic; tfflv TtpoacÓTcoov atncöv, jip6at»Tcov àv&pumou, xat
jtpoacüTcov toö /Uovtoç ix êeguôv toîj xéaoapat, xaì Tipóaomov [lóo/oo é£ aptoTspaiv toTj téooapai, xai
TtpóatoTtov àetoù zolç xeaoapoi. Vgl. auch Firm. Matern., De errore profanarum religionum 5, 1: Persae et
Magi omnes, qui Persicae regionis incolunt fines, ignem praeferunt et omnibus elementis ignem putant debere
praeponi. Hi itaque ignem in duabus dividunt potestates, naturam eius ad utriusque sexus transferentes, et
viri et feminae simulacro ignis substantiam députantes. Et mulierem quidem triformi vultu constituunt,
monstrosis eam serpentibus illigantes. Vgl. noch z. B. E. Benveniste, Le monde oriental 26/27,1932/33, 201 f.
E. Herzfeld, Zoroaster and his world 2, 1947, 821 ff.

37 A. Godard-J. Hackin, Antiquités bouddhiques de Bämiyän (Mém. délég. Fr. en Afghanistan 2), 1928,
68 ff., Abb. 25 und 27, ferner Taf. 42 c.

38 Über den Perserkönig als Erneuerung des Urgiganten und als Träger seiner Rolle bei dem Neujahrsfest

ausführlich in meinem Buche „Hippalektryon", das hoffentlich bald gedruckt werden kann.
39 Hinweis von Prof. E. Kantorowicz-Berkeley, der mich dankenswerter Weise noch auf die Dramatisierung

jenes Psalmes in der armenischen Weihnachtsliturgie hinweist, vgl. F. E. Brightman, Liturgies Eastern
und Western 1896, 431.

40 R. Reitzenstein-H. H. Schaeder, Studien zum Synkretismus aus Iran und Griechenland, (Stud. Bibl.
Warburg 7), 1926, 98 f.

41 Vgl. auch A. Roes-Vollgraff, in „Studia Vollgraff", 1948, 105 ff.
»a W. H. Ward, Seal Cylinders of Western Asia, 1910, 267, Abb. 795.
42 E. Porada-B. Buchanan, Corpus of Ancient Near Eastern Seals in North American Collections L,

The Coli, of the P. Morgan Library, 1948, 66 und Taf. 81, Nr. 588 E. — Zu den indo-iranischen Elementen
bei den Kassiten z. B. J. Junge, Zeitschr. f. Rassenkunde 3, 1936, 68 A. 1. L. Delaporte, L'Iran antique, 1932,
152. R. Dussaud, Syria 26, 1949, 197.

43 W. H. Ward, a. O. Abb. 1287 und S. 406, Abb. 22.
44 B. Segall, Bulletin of the Museum of Fine Arts Boston, 41, 1943, 71 ff.
45 Zuletzt J. Henninger, Anthropos 41—44, 1946—49, 337 ff.
46 Daß dies nicht einfach eine griechische Verzierung war, kann man leicht erweisen. — Die neue

Photographie der Dareios-Darstellung (nach Entfernung der falschen Ubermalung) verdanke ich der Güte von
Prof. A. Maiuri.

47 Z. B.: O. Weber, Altorientalische Siegelbilder, 1920, Abb. 463 a. W. H. Ward, a. O. 337, Abb. 1119.
L. Delaporte, Catalogue des cylindres orient, et des cachets... de la Bibl. Nat., 1910, Taf. 35, A—B.

48 H. Schoppa, Die Darstellung der Perser in der griechischen Kunst, Diss. Heidelberg 1933, 54 f. —
Nach Xenoph., Cyrup. VII 1, 4 war das königliche Feldzeichen der Perser der Adler, was mit der Sage des

von einem Adler erzogenen Achaimenes zusammenhängen wird. Vgl. noch dazu J. de Morgan, Manuel de Ia
num. orient., 1923—36, 280. G. F. Hill, British Mus. Catal. of Coins, Arabia Mesopotamia Persia, 1922, Taf. 30,
1 ff.

49 Plutarch., Artoxerx. 10, 3.
60 So C. Clemen, Griechische und lateinische Nachrichten über die persische Religion. 1920, 87. — Es

verdient noch eine Hypothese von E. Baethgen, De vi ac significatione galli, (Diss. Göttingen 1887), 11 Anm.
Beachtung: er macht auf Hesychios, s.v. oÉpKOÇ àXexTpumv xai àlsxxopfîsg aéAxsç aufmerksam und
verbindet dies mit der Gleichsetzung SsXypot Ilspaat bei demselben Lexikographen.

51 Song Yun, übers, bei Ed. Chavannes, Bull, de l'Ecole Fr. d'Extr.-Or. 3, 1903, 394.
52 Herod., 7, 64.
53 P. Gardner, The Coins of the Greek and Scythian Kings of Bactria and India in the British Museum,

Taf. 1, 3 vgl. S. 136 und Taf. 27, 9. — Daß Sophytos nicht in Indien, sondern im östlichen Iran herrschte,
wird demnächst D. Schlumberger erweisen. (Brieflicher Hinweis von ihm).

54 Z. B.: H. Grueber, Catal. of the Coins of the Roman Republic in the British Mus., 3, 1910, Taf. 8, 8;
12, 4 ff.; 30, 8 und oft. (Anders H. Mattingly-E. S. G. Robinson, The Date of the Roman Denarius / Proc. Br.
Ac. 18/, 29 ff. Doch ist der Kopf des Perseus auf den makedonischen Münzen als „Perser" (wie er schon bei
Herodot aufgefaßt wurde) mit diesem Helm ausgestattet; auch der Kamm des Greifen ist ursprünglich Hahnenkamm.).

— Vgl. noch Br. Schröder, Jahrb. d. D. Arch. Inst. 27, 1912, 327. Overbeck, Gallerie heroischer
Bildw. Taf. 24, 5. L. Delaporte, Les cylindres orientaux (du Musée du Louvre) 1, 1920, Taf. 56, 37 (D. 262)
usw.

55 Vgl. die assyrischen Embleme von Marduk und Nabu in solchen Umhegungen, z. B. bei L.
Delaporte, a. O. Taf. 54, 18 ff., die als formale Prototypen anzusehen sind.

58 Aelian., Hist. anim. 4, 29.

32



57 G. Widengren, Der Hochgottglaube im alten Iran, 1938, 164 ff. W. Koppers, Wiener Beitr. zur Kultur-
gesch. u. Linguistik 4, 1936, 385 f. A. Alföldi, Le royauté double chez les Turcs (2. me Congr. Turc d'Hist.),
1937.

58 E. Baethgen, a. O. 12 f. W. H. Roscher, Selene und Verwandtes, 1890, 107 f. Drexler, in Roschers
Lex. II 2, 2762 f. und 2731 Abb. 9. Lesky, RE. 15, 695.

69 M. Imhof-Blumer, Kleinasiatische Münzen 2, 1902, 353, Nr. 3 und Taf. 12, 17 (I. Jh. v. Chr.).
60 Lesky, RE. 15, 697 und ebd. 14, 1050 f. H. Güntert, Der arische Weltkönig und Heiland, 1923, 384 f.
81 H. S. Nyberg, Die Religionen im alten Iran, 1938, 257 f. 293. Stig Wikander, Der arische Männerbund,

1938, 92. A. Christensen, Les types du premier homme et du premier roi 1, 1917, 88 Anm. 1 2, 1934, 53.

J. de Morgan, C.-R. Acad. d. Inscr. 1920, 137.
82 A. V. Williams Jackson, bei W. Geiger-E. Kuhn, Grundr. d. Iran. Philol. 2, 1896—1904, 637. — H. S.

Nyberg, a. O. 120 ff. Fr. Cumont, Westdeutsche Zschr. 1894, 56 (Bez. zu Mithras).
63 Am. Journ. Arch. 1933, Taf. 1.
84 Stellen: Lamer, RE. 8, 1651. Vgl. noch Eurip., Ion 1158 ff.
65 Aristoph., Ranae 937 ff. cf. Pax 1177 f.; Aves 798 ff. — Die „erzenen Greifenadler", deren Ein-

flechtung in die Verse des Aischylos Aristophanes ebenso verpönt wie die eben erwähnten Fabeltiere, und die
nach ihm (Ranae 928 ff.) Schlangen verfolgen, scheinen ein verblaßter Abglanz iranischer Mythenvorstellungen
zu sein, wozu man auch den archaischen Intaglio bei Ad. Furtwängler, Die ant. Gemmen 1, 1900, Taf. 5, 40
vergleichen soll.

68 E. Babelon, Traité des monnaies grecques et rom. Taf. 170, 28 ff., 171, 1 ff. BMC. Mysia Taf. 18,.7
K. Regung, Zeitschr. f. Num. 41, 1931, Taf. 4, 161 ff. A. Baldwin, Journ. intern, d'archéol. num. 1902, 5 f.

87 P. Perdrizet, Rev. d. Et. Anc. 6, 1904, 25. — Daß am Anfang auch etwas von dem religiösen Inhalt
mit dem Hippalektryon nach Griechenland gekommen sein konnte, läßt die Intensität dieser alten Verbindungen

vermuten. Vgl. z. B. B. Segall, Bull. Mus. of Fine Arts Boston 41, 1943, 72 ff. A. Goetze, Zeitschr. f.
Indologie u. Iranistik 2, 1923, 60, 167 ff. R. Reitzenstein-H. H. Schaeder, Studien zum Synkretismus aus Iran
und Griechenland 1926, 1 ff. A. Moortgat, Hellas und die Kunst der Achaemeniden (Mitt. d. Altorient. Ges. II
1), 1926. K. Meuli, Hermes 70, 1935, 164, u. a. m.

88 Zuletzt W.-H. Schuchhardt, in: Die archaischen Marmorbildwerke d. Akropolis, hrsg. v. H. Schrader,
1939, Nr. 597 und Taf. 146.

69 Plut., Agesil. 19, 7 ff. (vol. 3, 2 p. 242 Ziegler).
70 H. Luschey, Arch. Anz. 1938, 760 ff. Vgl. Sp. Marinatos, Arch. Anz. 1928, 533 ff.
71 Athen., Deipnosoph. 11, 484 D. 497 E—F. 500 D.
72 E. Babelon, Traité Taf. 145, 10, 14. K. Regling, Blätter f. Münzfreunde 64, 1929, 561 f. (Bisher falsch

als Pegasos und als Seepferd benannt). Vgl. auch Ath. Mitt. 1882, Taf. 14 usw.
73 Bibl. Nat., Cab. d. Méd. Les pierres gravées. Guide du visiteur 1930, 15. Nr. 1337. A Survey of Persian

Art 4, Taf. 255 kk.
74 J. Hackin, Recherches archéologiques à Begram (chantier 2, 1937), 1939, 21 f., 89 ff. und Taf. 61,

Abb. 183 vgl. Abb. 184. — Zu den Schwierigkeiten der Datierung vgl. Fr. Fremersdorff, Germania 27, 1943

(1949), 200.
76 Bundahisn 15, 1 sqq. und dazu zum Beisp. : A. Christensen, Les types du premier homme et du

premier roi 1, 1917, 18 ff. 34 ff. 40 f. 116 Anm. 1. Ad. E. Jensen, Das religiöse Weltbild einer frühen Kultur, 1948,
98 usw.

76 Rigveda 10, 90.
77 Sammlung Reg.-Rat L. Merz-Bern, dem ich meinen besten Dank für all seine Hilfe aussprechen

möchte.
78 Musée d'art et d'histoire, Genf. Für Abgüsse und Photos bin ich Prof. W. Deonna sehr verpflichtet.
79 Vgl. A. Blanchet, Rev. Et. Ane. 43e année 23, 1921, 49. Dazu noch z. B.: Fr. Cumont, Textes et mo-

num. 1, 1899, 186 f. P.-E. Dumont, L'asvamedha, 1927, 98 no. 343, 344. ff. Abbé J. Starcky, Syria 26, 1949,
73 Anm. 2. W. Koppers, Wiener Beitr. 4, 1936, 378 u. a. m.

80 Taf. III 10—12. — H.B.Walters, Catalogue of the Engraved Gems and Cameos in the British
Museum2, 1926, Taf. 29, Nr. 2576—8.

81 E. Herzfeld, Kushano-Sasanian Coins, 1930, 28 und 35. Num. Chron. 1928, Taf. 16, 42, usw.
82 Nach B. Segall, a. O.
83 J. de Morgan, Numismatique de la Perse antique (Traité des monnaies gr. et rom. 3), 1927, Taf. 12,

10—14 (Orodes I).
84 Vgl. die feinen Beobachtungen von P. Perdrizet, a. O. 18 f. zu Horat., Ars poet. v. 1 sqq. Ferner:

C.-A. Böttiger, Kl.Schr. 3, 1838, 460 f. Ad. Furtwängler, Die ant. Gemmen 3, 1900, 352 und 363. A. Blanchet,
a. O. 43 ff. Ch. W. King, Antique Gems, 1860, 330. J. Zykan, Artibus Asiae 5, 1930, 203 ff. A. Roes, Journ.
Hell. St. 55, 1935, 233.

85 Es genügt hier auf Hieron., Comm. in Arnos 3, 9 (PL. 25) zu erinnern, wonach Abraxas für Basilides
der omnipotens deus war.

86 H.-Ch. Puech, Documents archéologiques 2, 1930, 415 ff., Abb. 6.
87 Syria 26, 1949, 213, Abb. 11,3. Reihe von unten.
88 Münchener Jahrb. f. Kunstgesch. 4, 1909, Taf. 2, 40.

33



89 R. Wünsch, Sethanische Verwünschungstafeln aus Rom, 1898, S. 16.
90 Ebd. 10.
91 Ebd. 51.
92 Vgl. darüber L. Vischer-Basel, in einem im Druck befindlichen Aufsatz der Revue de l'Hist. des Relig.

und C. Cecchelli, Mater Christi 2, 1948, 163 (Lit.).
93 Tertullian erwähnt einmal (nicht Esels- sondern) Pferdeohren, ad nat. 1, 14: Iudaeus picturam

in nos proposuit is erat auribus canteriorum et in toga, cum libro, altero pede ungulato.
94 M. P. Griaznov-E. A. Golomshtok, Am. Journ. Arch. 1933, 36. —¦ Zur Reise ins Jenseits in den

Glaubensvorstellungen jener Region z.B. H. Oldenberg, Die Religion des Veda2, 1917, 474 Anm. 3. P.W.
Schmidt, Der Ursprung der Gottesidee 9, 1949, 204, 590.

95 Auf den ersterwähnten Bereich kommen wir anderswo zurück, für den zweiten genügt es hier auf
A. v. Le Coq, Bilderatlas zur Kunst- und Kulturgeschichte Innerasiens, 1925, und auf P. Pelliot, Les influences
iraniennes en Asie Centrale et en Extrême-Orient (Rev. d'hist. et de lit. rei., févr. 1912) hinzuweisen, ferner
auf W. W. Tarn, The Greeks in Bactria and India, 1938 und Fr. Altheim, Weltgeschichte Asiens im
hellenistischen Zeitalter 1—2, 1947—1948.

98 Vgl. Fr. Altheim, Literatur und Gesellschaft im ausgehenden Altertum 1, 1948, 264 ff.
97 Rigveda I 163, 1.9.11, übers, v. P.-E. Dumont, a. O. 146 ff. Nr. 444. A. Bergaigne, La rei. védique 1,

1878, 269 übersetzt „les jambes de devant d'un cerf".
98 F. Hanöar, IPEK 1935, 51. — Nach dem Rigv. I 165, 5 schirren die Maruts ,prächtig ihre bunten

Hirsche', wobei vermutlich ebenfalls um „Hirschpferde" handelt. — Über den achtfüßigen Hirsch bei den
Indoeuropäern und Nordasiaten anderswo.

99 W. Koppers, Wiener Beitr. 4, 1936, 399 Anm. nach P. Tertjakov.
100 Ad. Furtwängler, bei Röscher 1, 1775. G. F. Hill, Journ. Hell. Stud. 43, 1923, 158 ff. H. Prinz, RE. 7,

1916.
101 Nach E. H. Minns, Scythians and Greeks, 1914, Abb. Vgl. A. Salmony, in: Gazette des Beaux-Arts

1947 (6th ser. vol. 31), 5 ff.
102 Darüber ausführlich in den Dumbarton Oaks Papers.
103 Boston Museum of Fine Arts Inv. 31, 976. — Wenn er nur eine Vogelstandarte in der Hand hätte

(vgl. H. Vetters, Jahreshefte d. Österr. Arch. Inst. 37, S. 131 ff.), könnte man an kriegerische Verwendung
denken, was mit zwei solchen Kultzeichen ausgeschlossen ist.

104 Zu den Pferdkopf-Mützen vgl. vorläufig R. Lehmann-Nische, Zeitschr. f. Ethnol. 68, 1936 (1937), 302.
Für die Kyrbasia-Hahnenkamm : Fr. Sarre-E. Herzfeld, Iranische Felsreliefs, 1910, 24 und Anm. 1. und 2.

105 W. H. Ward, a. O. Nr. 713.
108 König Napki; nach einem Exemplar seiner Münzprägung im Berner Historischen Museum.

Résumé

Le géant cosmique, représenté sur les bronzes de Louristan, est retrouvé sur certains documents
achéménides, sassanides ainsi que sur des pierres gravées grecques et romaines et des
représentations grecques classiques de même que sur d'autres trouvées en Asie centrale.

Cet être polymorphe était conçu originairement comme «le premier homme et le premier
roi» mythique, dont les rois iraniens se vantaient d'être les hypostases nouvelles. Mais l'immense
radiation dans le temps et dans l'espace de cette conception religieuse préhistorique ainsi que le
développement de la culture humaine qui a dépassé cette combinaison étrange d'un homme
avec des animaux, ont amené la dégénérescence graduelle de cette figure fantastique, dont
l'histoire est poursuivie dans cette étude préliminaire, qui sera suivie par une analyse plus détaillée
en quelque temps.

34



'..¦¦¦¦

M i

WàX
m i

1B955
«

k "\S se

VK^J
1

V

I A
1 H

Taf. I. (Zu A. Alföldi S. 17—34)



:

,;
' ritifcHl

••
» *M*

/=Cs

&TJ

w*~

X. r '/ li 'é - nj frV> p f. *»-#
*mAì• y

i*wft ?: ~>J f- y ti
e'<"//*ffiSfc v'i) M i

J>
10A

Taf. II. (Zu A. Alfoldi S. 17—34; Nr. 5 ist um 90 Grad im Sinne des Uhrzeigers zu drehen)



'
1

£VÏ
X

Q
x~* *

W '0Eé <

t -

4f\
r

':,.....' L*^'"* ^^P^^¦* .-.V '

,:. A -1\7
4\ m - ^ y / d "<<-

:^-ç
L^fY//

S-.
<**

7A

if^ïMi. >w

»Sàfh
~*£> \f^i'<~:.fY

' LfòÌI^
4«_-

•*

Taf. III. (Zu A. Alföldi S. 17—34)



M

'¦l

KÌ

S

fc
A

XjW?ïf

.-„,

* ¦BSt
«?%*«

¦'7'

^
TBS?HK"

' "W ^ 4

A^^^Égi*

Taf. IV, Abb. 1. (Zu A. Alföldi S. 17—34) Taf. IV, Abb. 2. (Zu A. Alföldi S. 17 -34)



n

niWiiiiiiiii t'
P

f_nir,p..i=_ïr.Tj%mut/i
s^IH8__*-"-A

H 3e_£_2î?_5hI

^ 1

V fe£0
SH '

U
P^

¦

*''-'" "a^T^S^

:-:' L7

;

Taf. V. (Zu A. Alföldi S. 17—34)



§5

n **•mmm

tfc
K

5Ä

t" • *S

&r

Sr

%

*.

¦

::. ;.-

Taf. VI. (Zu A. Alföldi S. 17—34)



¦* i
':7;-

I '

1 ï"
7

t m¦»"

Taf. VII, Abb. 1. (Zu A. Alföldi S. 17—34)

'¦
pp* ".

¦

f'i ¦«s»

"' trJrT > ">*r

i

Taf. VII, Abb. 2. (Zu A. Alföldi S. 17—34)



NiL*u f 5/.
Fsàt ''VP--mSÌP \

7cYfr% ì.\ Yy hU,i 4&jf-frj>.

Ji

Jf\

^

"^ <t« ixt) ,'A6.b Nt\~~

*x

LKfl

r. X*
£1

Taf. Vili. (Zu A. Alföldi S. 17—34)



\

f:f

Taf. IX. (Zu A. Alföldi S. 17—34)



V"Hl

r?

f?
#

Nox./

^
ï ••"

•"•' Jr"""^

¦i -

\- fiyi"î»_. * /
Taf. X, Abb. 1. (Zu A. Alföldi S. 17—34)

j

é/ 'Â¦¦¦-•»M
*

¦

•
>: ,7 '

<.;*
fcv '.¦

Taf. X, Abb. 2. (S. 202—208)
Bronzehelm der Urnenfelderzeit aus Basels Umgebung

Photo Hist. Museum, Basel


	Der iranische Weltriese auf archäologischen Denkmälern
	Anhang

