
Zeitschrift: Jahrbuch der Schweizerischen Gesellschaft für Urgeschichte =
Annuaire de la Société suisse de préhistoire = Annuario della Società
svizzera di preistoria

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft für Urgeschichte

Band: 35 (1944)

Artikel: Die Löwengreifen aus Augst

Autor: Schefold, K.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-113309

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-113309
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


En somme le texte de Meyer est à l'origine de toutes les affirmations postérieures.
Si le lieu Dix-milieu est encore à trouver et des plus douteux au point de vue
étymologique, il n'en reste pas moins que la pierre de Vollèges n'est pas en place et qu'elle
provient de la route romaine en amont de Sembrancher, transportée au cimetière de

Vollèges quelques années avant 1860.

Nous croyons donc que la colonne de Vollèges est bien un milliaire, dont la partie
cassée devait porter l'inscription. Son emplacement primitif ne pourra être déterminé

qu'après une étude complète du tracé de la route antique. Ce tracé déterminera aussi
les distances exactes à partir d'Octodure et par là même les emplacements possibles
des milliaires.

Die Löwengreifen aus Augst
(Anstatt einer Besprechung)

Von K. Schefold

Der geflügelte Löwe gehört zu den ältesten Bildern, in denen Frömmigkeit Gestalt

gewann. Seitdem er im Alten Orient des vierten Jahrtausends v. Chr. geschaffen wurde,
blieb er eine der vornehmsten Gestalten der dämonischen Welt, wurde im Christentum

zum Zeichen des Evangelisten Markus und seiner Stadt Venedig, bis die Aufklärung ihn
und seine ganze Sippschaft von Mischwesen und Dämonen als Fabeln erklärte und ihrer
Macht beraubte. Seitdem wir in der Aufklärung zum zweitenmal vom Baum der
Erkenntnis aßen, können wir ein solches Wesen nicht mehr wie die früheren Zeiten in seiner

ganzen Macht erleben, aber wir können es geschichtlich verstehen. Beim Versuch, uns
in die Phantasie der Zeiten zu versetzen, die solche Bilder schufen, tauchen Bereiche

antiken Lebens vor uns auf, von denen uns kaum ein Schriftsteller und keine bloß

kunstgeschichtliche Betrachtung etwas zu sagen vermag.
In der Nähe der Römerstadt Augst, die schon so manche treffliche römische

Kleinbronze wiedergeschenkt hat, wurden 1907 drei Fragmente à jour gearbeiteter eherner

Relieffriese gefunden, ein weiblicher Löwengreif, ein Mischkrug mit zwei gekreuzten

Thyrsosstäben und eine Satyrherme. Die seltsame Verbindung dieser Motive, die Deutung

und Wiederherstellung der Friese wird ein besonderes Anliegen durch den Fundort.
Die Fragmente stammen nämlich aus den Ruinen eines Heilbades in der Grienmatt,
dessen älteste bisher gefundene Reste keltische Umgangtempelchen waren von der Art
derer auf dem Schönenbühl in Augst.1 Die älteste erhaltene römische Anlage von Augst,
das erste Theater, ist nach dem Heiligtum auf dem Schönenbühl orientiert, anders als

die übrige Stadt. Die keltischen Heiligtümer und besonders das Heilbad dürften mit
veranlaßt haben, gerade diesen Ort für die römische Kolonie zu wählen, auch wenn
vorrömische Funde auf dem Schönenbühl und in der Grienmatt bisher zu fehlen scheinen.

Keltische Gottheiten spendeten im Bad der Grienmatt Heilung, der keltische Apollon
und Sirona, nach Felix Staehelins überzeugender Vermutung.2 Die römischen
Kolonisten brachten ihre römischen Kulte mit, aber es ist nicht anzunehmen, daß sie jene

1 Vgl. hiezu und zum Folgenden: R. Laur, Führer durch Augusta Raurica, 1937, 111 ff. F. Staehelin,
ZSAK. 3, 1941, 241 ff.

2 A. a. 0.

146



keltischen Kulte bei der Anlage der Kolonie neu begründeten,

sondern sie werden sich hier wie sonst an einheimische

Überlieferungen angeschlossen haben.

Wie aber kommen in ein Heiligtum von Apollon und

Sirona dionysische Symbole wie Mischkrug und Thyrsen,
Satyrherme und Löwengreif? Die Frage läßt sich

beantworten, wenn man der geschichtlichen Wandlung in der

Verwendung jener Bildmotive nachgeht.
A. von Salis hatte schon 1914 dem Basler Historischen

Museum, in das jene Relieffragmente von der Grienmatt
gekommen waren, geschrieben, daß er in Paris im Louvre
einen männlichen Löwengreifen, das Gegenstück des Basler

Exemplars, entdeckt habe, und daß das Ganze in tra-
janische Zeit zu datieren sei.1 Ferner fand Salis im Louvre
einen Adlergreifen, der offenbar zum gleichen Fries gehört,
nach Maßen und Technik, obwohl die Stilisierung
auffallend abweicht. Zur Erklärung des Frieses sammelte Salis

reiches Material, wies auch Analogien in der Zusammenstellung

gerade dieser Bildmotive nach, und übergab das

Ganze zur Veröffentlichung Chr. Simonett, dem Zürcher
Privatdozenten und Konservator des Vindonissamuseums
in Brugg, der über den schönen Gegenstand nun ein

gelehrtes und vortrefflich ausgestattetes Buch vorlegt,
einen verheißungsvollen Anfang der „Schriften des Instituts
für Ur- und Frühgeschichte der Schweiz".2

Simonett entdeckte im Basler Museum noch eine

Löwen- oder Greifentatze, ebenfalls von der Grienmatt, die

ihm im Zusammenhang mit einer Untersuchung der
bildlichen Tradition eine in den Hauptzügen überzeugende

neue Wiederherstellung des Frieses ermöglichte. Es wechselten

Paare von Adlergreifen beiderseits eines Kraters mit
Paaren von Löwengreifen beiderseits eines ähnlichen
Motivs, wohl eines Thymiaterions. Nach Analogie des Greifenfrieses

am Tempel des Antoninus und der Faustina in Rom3

möchte ich vermuten, daß die Greifenpaare noch durch ein

größeres Rankenmotiv getrennt waren, von dem Reste an
den Hinterpranken der Löwengreifen erhalten sind. Als
Glied derselben Dekoration erkennt Simonett nach Salis'

1 Vgl. F. Staehelin, Die Schweiz in römischer Zeit, 2, 1931, 430, 3,
Abb. 112. S. Reinach, Répertoire Stat. VI, 145,4.

2 Chr. Simonett, Die geflügelten Löwen aus Augst. Ein Beitrag
zur Geschichte des Greifenmotivs. Schriften des Instituts für Ur- und
Frühgeschichte der Schweiz I. Basel, Verlag des Institutes, Rheinsprung 20.
1944.

3 Vgl. unten S. 154.

147



Vorgang einen ehernen Palmettenfries, sowie Eier- nnd Perlstäbe, alle vom gleichen
Fundort und denkt sich als Träger der Verzierung einen Altarbau oder eines der

Wasserspiele. Die Herme schließt Simonett aus, weil es nach der bildlichen Tradition
unwahrscheinlich sei, daß sie zum Greifenfries gehörte. Immerhin sind auf einem
römischen Sarkophag in Delphi, auf den mich Salis hinweist, Löwengreifen, Thyrsen,
Krater und Hermen im gleichen Fries verbunden.1 Die Augster Herme könnte aber
meines Erachtens auch zu einem anderen Fries derselben Dekoration gehört haben, die

uns ja nur zum kleinsten Teil erhalten ist und noch andere, uns unbekannte Elemente
enthalten haben kann. Für die Zugehörigkeit der Herme spricht jedenfalls der Fundort,
die Technik und der Gegenstand Die Satyrherme gehört wie die anderen Friesmotive
in den dionysischen Bereich, trägt zudem noch einen Trinkbecher auf dem Haupt.

Wenn wir fragen, wie diese dionysischen Symbole zum Schmuck eines Heiligtums
von Apollon und Sirona werden konnten, gehen wir am besten von den Löwengreifen

aus, denen der Hauptteil von Simonetts Untersuchung gilt. Seine reiche und übersichtlich

geordnete Darstellung enthebt uns der Aufgabe, hier das ganze Material nochmal

vorzulegen. Wir beschränken uns auf einen Überblick über die Geschichte der
Löwengreifen, ohne abweichende Auffassungen im einzelnen besonders zu betonen. Simonetts
Zitate wiederhole ich nicht, da jeder, der weiterarbeiten will, doch von seiner Studie
ausgehen muß. Daneben bleibt auch heute noch, besonders für die literarischen Zeugnisse,

unentbehrlich L. Stephanis' wie immer so gelehrte und grundlegende
Materialsammlung,2 die A. Furtwängler in seinem genialen Artikel „Gryps" in Roschers

mythologischem Lexikon nur berichtigt und ergänzt, nicht ersetzt.

Furtwängler unterschied zum erstenmal vom Adlergreifen, dem geflügelten Löwen

mit Vogelkopf, dem „Greif" schlechthin, den Löwengreif, den geflügelten und gehörnten
Löwen, wie er in den Grenzgebieten griechischer und persischer Kunst seit dem fünften
Jahrhundert v. Chr. auftritt. Ähnliche Mischwesen aus Löwen und Adlern gibt es schon

seit dem vierten Jahrtausend v. Chr. im Iran, in Susa3 und später, seit der

„frühdynastischen" Zeit Mesopotamiens, auch dort im sumerischen Gebiet (Flügellöwen und
Adler mit Löwenköpfen, den Imdugud). Die iranisch-armenischen Bergländer bilden
zusammen mit Nordsyrien in jener frühen Zeit eine gewisse kulturelle Einheit, die eine

wahre Heimat alles Phantastischen in Mythos und Märchen, besonders aber von Fabelwesen

gewesen sein muß .4 Aus Nordsyrien stammt auch der eigentliche Greif, der Dämon

mit Vogelkopf, der dann in der assyrischen Kunst so häufig auftritt. Für die Herkunft
der Fabelwesen von den Bergländern spricht es, daß sie eine besondere Rolle immer in
Epochen spielen, in denen Mesopotamien von den Bergländern stark beeinflußt war;
also im Gefolge der Djemdet Nasr-Periode, in der akkadischen und assyrischen Epoche,
in der die Flügellöwen dann auch Männerköpfe, Vogelbeine und -schwänze, Hörner usw.
erhalten. Davon sind dann die ägyptischen, phönizischen und persischen Umgestaltungen

abhängig.

1 Vgl. aber Simonett 57, 5.
2 Compte Rendu St. Pétersbourg 1864, 50—141. 1866, 69. Vgl. auch K. Schefold, Unters. 150.
3 H. Frankfort, Annual Brit. School Athens, 37, 1936/37, 106.
1 H. Mode, Induskulturen, Basel 1944, und K. Schefold, Schweizer Beiträge zur allgemeinen Geschichte,

4, 1946.

148



Die Flügellöwen und die eigentlichen Greifen kamen auf ganz verschiedenen

Wegen nach Griechenland. Die Greifen wurden schon von der kretisch-mykenischen
Kunst aus Syrien übernommen und erhielten dann im späteren achten Jahrhundert
ihre griechische Prägung nach phönizischen Vorbildern. Die Flügellöwen dagegen

kommen erst im fünften Jahrhundert von Persien her, wo sie besonders häufig sind, in
den griechischen Bereich. Sie treten zunächst nur an der östlichen Peripherie auf, auf
iranisierenden Arbeiten Ioniens, Lykiens1 und der griechischen Schwarzmeerkolonien,
die man nicht skythisch nennen sollte, auch wenn sie für Skythen geschaffen wurden
und wenn barbarische Handwerker beteiligt waren, denn die echt skythische Kunst hat
einen anderen und eigenen Charakter. Es handelt sich hier wie bei den kleinasiatischen

Arbeiten um griechische Provinzkunst, die sich mehr oder weniger skythisch-iranischem
Geschmack anpaßt, während die skytische wie die persische Kunst, bei allem griechischen

Einfluß, doch ein ungriechisches Hauptelement hat.2 Durch solche Arbeiten wurde
der Flügellöwe den Griechen ein bekannter, wenn auch immer als orientalisch empfundener

Dämon. Jene griechische Provinzkunst behielt vom persischen Typus manchmal
noch die Adlerfänge und den Vogelschwanz bei, oder ließ die Hörner weg. Im späteren
fünften Jahrhundert aber wird aus der Fülle der orientalischen Mischbildungen ein

kanonischer Typus gestaltet, der in der Antike herrschend blieb und bis in die Neuzeit

weiterlebt, der eigentliche Löwengreif. Er ist als solcher eine Schöpfung von griechischem

Charakter, was man zu wenig betont ; ein einheitlich verstandenes klares Gebilde.

Flügellöwen sind beide, Adler- und Löwengreifen, aber die Verbindung der Elemente

ist nicht mehr so frei wie im Orient, besonders im Assyrischen, sondern es werden ganz
bestimmte Wunderwesen gestaltet: der Greif trägt einen Adlerkopf mit Hörn und

Kamm, der Löwengreif einen fast immer gehörnten Löwenkopf.

Die gewaltigsten griechischen Greifenbilder wurden im orientalisierenden Stil
geschaffen, in dem seit dem Ende des achten Jahrhunderts so viele orientalischen
Elemente in die griechische Kunst aufgenommen und ihr anverwandelt wurden. Von diesem

ersten ist ein weniger beachteter zweiter orientalisierender und archaisierender Stil zu

unterscheiden, der seit etwa 420 v. Chr. besonders auf Fußbodenmosaiken und anderen

Nachbildungen von Textilien, aber auch in der Kleinkunst in mannigfaltigster
Verwendung erscheint,3 künstlerisch eine Reaktion auf die freie Entfaltung der Klassik,
zugleich aber Ausdruck religiöser Bewegungen, von denen nachher zu reden sein wird.
Vermittler der orientalischen Motive waren Teppiche, die wohl schon seit der
Buntkeramik des vierten Jahrtausends Hauptträger der zeitlosen Kunst der Bergländer und
ihrer Nomaden und Halbnomaden waren. Mit diesem zweiten orientalisierenden Stil
erobert der Löwengreif ganz Griechenland. Er steigert das Phantastische der Tierfriese,
so wie um die gleiche Zeit in die nun besonders beliebten Friese mit Seewesen

phantastische Seeungeheuer einziehen, die das Außer- und Übermenschliche der Natur neu
veranschaulichen.

1 Vgl. Simonett, 27, der hier meines Erachtens Furtwängler zu Unrecht widerspricht.
2 Gegen die neuerdings übliche Unterschätzung des griechischen Anteils an der persischen Kunst, den

Furtwängler so klar erkannt hatte: K. Schefold, Eurasia Sept. Ant. 12, 1937.
3 F. von Lorentz, Römische Mitt. 52, 1937, 171 ff. E. Schmidt, Archaistische Kunst 1923.

149



Hier unterbrechen wir die Geschichte der Greifenbilder und fragen nach ihrem
Sinn. Man nennt vielfach Bilder mit solchen Fabelwesen „rein dekorative" und will
damit sagen, daß sie keine bestimmte symbolische Bedeutung haben. Aber diese
Alternative ist für die griechische Kunst überhaupt verfehlt und gilt wohl nur für die Gegenwart.

Denn eine bloß dekorative, also gedanken- und sinnlose Bildverwendung gibt es

erst seit dem Ästhetizismus des neunzehnten Jahrhunderts. Alle älteren Bilder haben

einen Sinn, auch wenn er nicht jeweils ins Bewußtsein gehoben wird. Dieser Sinn kann
ein ganz verschiedener sein, von der tiefsten Bedeutung bis zur bloßen Repräsentation.
Am geläufigsten ist uns der allegorische und der symbolische Gebrauch. Die Allegorie,
die mit einem Bild die Vorstellung eines abstrakten Begriffs aufruft, gibt es nach
römischen Vorstufen erst in der Neuzeit. Das Symbol, das Sinnbild überhaupt, ist viel
weiter verbreitet und uralt, aber gerade bei den Griechen nur in Resten vorhanden. Für
das Symbol ist es bezeichnend, daß es etwas anderes bedeutet, als das, was man sieht.
Mit dem Symbol ist immer ein gewisser Verzicht verbunden, etwas nicht sichtbar
machen zu können, das man deshalb nur sinnbildlich andeutet. Die künstlerische
Begabung der Griechen aber strebt danach, alles sichtbar zu machen ; sie stellen dar, sie

symbolisieren nicht. Gewiß hat auch bei den Griechen uralter Symbolismus in Amuletten,

Bestattungsgebräuchen usw. weitergelebt und dringt in griechischen Randgebieten,
besonders in Italien, auch in klassischer Zeit schon wieder in die hohe Kunst hinauf.
Solche Erscheinungen waren die Hauptquelle Bachofens bei seiner Untersuchung der

Gräbersymbolik. Die reingriechische Kunst aber kann man nur mißverstehen, wenn
man sie symbolisch zu verstehen sucht. Wo sie Zeichen verwendet, etwa auf Münzen,
sind sie als Abkürzungen, nicht als Symbole zu verstehen. Sie meinen scharfumrissene

Gestalten, nicht Vorstellungen, die sich über das Sinnliche erheben, wie die Symbole.
Sie rufen die Vorstellung eines ganzen Bildes auf, auch wo nur ein Teil sichtbar wird.
Der Dreizack steht für Poseidon, der Blitz für Zeus, die Eule für Athene, der Granatapfel

für Persephone. Daß solche Attribute ursprünglich Symbole waren, etwa der

Granatapfel Fruchtbarkeit bedeutet, ist dabei so gut wie vergessen. Auf die Wandlungen

dieser Auffassung innerhalb der griechischen Geschichte können wir hier nicht
eingehen. Um das Prinzipielle zu klären, möge hier die Vereinfachung erlaubt sein, die in
unserer Definition liegt.

Wir unterscheiden also von der bloß dekorativen, der allegorischen und symbolischen

Bildverwendung die attributive griechische. Auch Greifen und Löwengreifen sind
weder Symbole noch bloße Dekoration, sondern sie stehen für ein Ganzes, dem sie

angehören. Es sind gewaltige Dämonen, die durch ihre Kraft allen anderen Lebewesen

überlegen sind und im Dienst der Götter wirken. Aischylos nennt die Adlergreifen die
Hunde des Zeus, und unzählige Male erscheinen sie als Hüter göttlicher Attribute, als

Diener, besonders von Apollon, Artemis, Dionysos und Nemesis, ziehen Göttergespanne
und bekämpfen die Arimaspen, die das von den Greifen gehütete Gold rauben wollen.1
Schon die frühesten monumentalen griechischen Greifenköpfe sitzen als Hüter an den

mächtigen Kesseln, die in den großen Heiligtümern geweiht wurden, später auf Helmen

1 Nachweise in den oben genannten Arbeiten, für die Literatur besonders bei Stephani, Compte Rendu
1864, 51 ff; für die Arimaspen A. Alföldi, Gnomon 9, 1933, 566 ff. K. Schefold, Unters. 150.

150



von Gottheiten und Panzern, überall da, wo übermenschliche Macht erscheint. Seit den

frühesten orientalisierenden Vasen beherrscht ihre Gewalt auch die Friese von Tieren

und Fabelwesen, sie hüten heilige Gewächse und kämpfen mit Tieren. Wie die ganzen
Tierfriese sind sie Gestaltungen der göttlichen Mächte, die der Mensch in der Natur
erfährt. Zugleich mochte der Grieche bei den Tierfriesen auch an die Herren der Tiere
und Fabelwesen denken, besonders Artemis und Dionysos.1 Für symbolische Deutung
fehlt aber jeder Anhalt.2

Der griechischen Kunst geht es immer um die Wirklichkeit. Auch die Tiergruppen in

Tempelgiebeln haben keine symbolische Bedeutung, sondern sind Gestaltungen der

außermenschlichen Welt und überwinden damit das Form- und Gestaltlose, das dem

Griechen immer unheimlich war. Man kann sich das am besten am Gorgogiebel von
Korfu verdeutlichen,3 der den Erklärern solche Schwierigkeiten macht. Er zeigt in der

Mitte die laufende Gorgo, zu ihren Seiten ihre Kinder Pegasos und Chrysaor, obwohl
diese nach der Sage doch erst bei ihrem Tod geboren wurden, ferner ein Paar von

Löwenpanthern und nur in den Ecken erzählende Sagenbilder. Ursprünglich mögen
Fratzen wie die der Gorgo an Gebäuden einfach magisch-apotropäischen Charakter

gehabt haben, hier aber wird das Unheimliche nicht mehr durch Zauber, sondern durch

Gestaltung gebannt. Die Kinder der Gorgo sind nicht beigefügt, um die Geschichte ihrer
Geburt zu erzählen, sondern um die Macht ihrer Mutter zu zeigen, die noch gesteigert
wird durch die gewaltigen Raubtiere. Die Verbindung der scheinbar so heterogenen
Elemente ist sinnvoll als Gestaltung der dämonischen Welt. Auch auf gleichzeitigen
Vasen findet man häufig ähnliche weitausgreifende Wappenkompositionen, während die

ältere Zeit die Elemente unverbunden nebeneinandergestellt hatte. Der Sinn solchen

Komponierens ist nicht ein dekoratives Spiel, wie man immer wieder sagt, sondern die

gestaltende Durchdringung der Welt.
Die noch wenig erforschte Bedeutung der Fabelwesen im alten Orient hilft für das

Verständnis ihrer griechischen Umgestaltungen wenig. In der frühdynastischen Zeit
sind die Mischwesen selbst Erscheinungsformen der oberen Gottheiten (Imdugud);
später, besonders im Assyrischen, Dämonen, die im Dienst der oberen Götter stehen,
besonders als Hüter des Lebensbaumes usw. Auch wenn sie mit Gottheiten kämpfen,
sind sie meines Erachtens nicht als selbständige Gegenmächte zu verstehen, sondern

es wird nur die Herrschaft der Gottheit über die ihr dienstbaren Dämonen ausgedrückt.
Über die Löwengreifen sagt uns die Literatur weniger, als über die Adlergreifen,

aber ihre Erscheinung und Verwendung erweist sie als nächstverwandte Schöpfungen,
die man in Analogie zu den Adlergreifen verstehen muß. Beide werden oft vereint, wie

im Augster Fries und am Apollontempel von Didyma, als Hüter von göttlichen
Attributen. Genauer klärt uns über das Wesen des Löwengreifen auf, daß er zuerst im

persisch-griechischen Grenzgebiet auftritt und gerade im Zusammenhang mit der zweiten

orientalisierenden Bewegung vom Ende des fünften Jahrhunderts seine griechische
Gestalt erhält. Diese Bewegung ist nicht nur eine künstlerische, sondern eine religiöse

1 Vgl. E. Langlotz, Antike 8, 1932, 181 ff.
2 Für die gegenteilige Auffassung zuletzt De La Coste-Messelière, Au Musée de Delphes 129, 136, 1.

3 Korkyra, herausgegeben von G. Rodenwaldt, II, 1939, mit der älteren Literatur. — Derselbe,
Altdorische Bildwerke in Korfu 1938.

151



Erscheinung und steht im Zusammenhang mit der Aufnahme fremder Gottheiten in
Griechenland am Ende des fünften Jahrhunderts, von der wir durch die Angriffe des

Aristophanes auf diese Gottheiten eine so lebendige Vorstellung erhalten.1 Die Griechen
sahen im Löwengreifen den Diener der Götter des Orients, so wie sie im Adlergreifen
den Diener der griechischen Götter sahen. Auf einer Gruppe attischer Marmorwerke
des vierten Jahrhunderts erscheint ein geflügelter Dämon, der Löwengreifen hält oder

bekämpft ; also als ihr Beherrscher zu verstehen ist, wie auf den oben genannten
orientalischen Vorbildern. L. Curtius, der diese Werke zuletzt behandelte,2 sah in dem
Dämon Sabazios, den orientalischen Dionysos. Sicher konnte er diesen Gott, nach dem

Vorgang von Layard und Wolters, auf einer Reihe von attischen Vasen der Zeit um
400 v. Chr. nachweisen, auf denen er von einem orientalisch gekleideten Thiasos
umgeben ist. Die mächtige Wirkung des Sabazios auf Athen am Ende des fünften
Jahrhunderts lassen die Angriffe des Aristophanes erkennen.3 Im vierten Jahrhundert
dagegen wurde Sabazios nur noch in Winkelkulten verehrt. Der orientalische Thiasos der
Sabaziosbilder erscheint nun aber in der Umgebung des Dionysos.4 Daraus muß man
schließen, daß Dionysos Formen der Sabaziosvorstellung an sich zog, was um so näher

lag, als die Gottheiten so nahe verwandt sind. Durch Anverwandlung des Fremden

siegte Dionysos über Sabazios, dem es deshalb nicht gelang, wirklich in Athen
einzudringen. Es scheint mir also richtiger, in jenen Flügeldämonen mit Löwengreifen auf
Marmorwerken des vierten Jahrhunderts Dionysos zu erkennen ;5 zumal sich der Thron
des Dionysospriesters darunter befindet. Dionysos ist in dieser Erscheinung der Herr
des Orients, zugleich aber, gerade im vierten Jahrhundert, auch der Herr des Jenseits.
So erklärt es sich, daß Löwengreifen so vielfach auf Grabvasen, -reliefs und anderen
Grabdenkmälern vorkommen, wie dem Alexandersarkophag, besonders häufig aber auf
solchen etruskischer und tarentinischer Herkunft mit ihrer ausgebildeten Grabsymbolik,
bis zur Fülle der Bilder der römischen Kaiserzeit, bei denen auch Simonett nicht an
der Verbindung mit Dionysos zweifelt.

Es ist also nicht Abhängigkeit vom Osten, die den Löwengreifen nach Griechenland

gebracht hat, sondern im Gegenteil ein aktives Ergreifen orientalischer Bildwelt durch die
klassischen Griechen, ein Stück der geistigen Vorbereitung der Eroberung des Ostens durch
Alexander den Großen. Durch diese Ausdehnung des Griechentums wird die Bedeutung
des Löwengreifen für die Griechen noch größer. Er ist der dämonische Wächter der

neugewonnenen Gebiete, der Diener des Herrschers, der als neuer Dionysos verehrt wird.
Dies wird bewiesen durch die Löwengreifen auf dem Helm der Athene gewisser

Goldstatere Alexanders des Großen, auf deren Bedeutung mich H. Cahn aufmerksam
macht, und die zuerst G. F. Hill bemerkte.6 Auf den meisten Goldstateren Alexanders

1 Literatur bei L. Curtius, Jahrbuch des Inst. 43, 1928, 291, 2.
2 A. a. O., 281 ff.
3 Literatur bei Curtius a. O., 291, 2.
4 H. Schoppa, Darstellung der Perser, Diss. Heidelberg, 70 f., 9—12. Schefold, Unters. Nr. 204. Vgl. auch

figuri. Lekythen: Winter, Typen II, 157 f.
5 Ebenso wie im Rankengott, dem Gegenstück der Herrin der Tiere, dem Herrn des Lebens, mit E. Langlotz,

Die Anrike 8, 1932, 181 ff.
6 Journal Hell. Stud. 43, 1923, 156. Vgl. Ch. Seltman.Greek Coins 1933, 210, der Hills Erklärung

übernimmt. Simonett 30, 1.

152



erscheint als Helmschmuck eine Schlange, in der Ph. Lederer die attische Burgschlange
erkannte, als Attribut der Athene, die als Promachos auf der Akropolis ebenfalls die

Burgschlange auf dem Helm trug.1 Der Sinn dieser Übereinstimmung kann nur ein

Hinweis auf den gemeinsamen Kampf der Griechen gegen die Barbaren sein, der früher
von Athen, nun von Alexander unter Athènes Schutz geführt wurde. Auf den meisten
anderen Stateren tritt an Stelle der Schlange ein Adlergreif als Helmschmuck, auf
anderen aber ein Löwengreif, dieser mit gebogenen, jener mit geraden Flügeln.
Adlergreifen trug der Helm der Athene Parthenos; es ist nicht zu entscheiden, ob sie auf
diese Gestalt hindeuten, wie die Schlange auf die Promachos, oder ob sie einfach als

die griechischen göttlichen Wächter erscheinen. Warum sie aber durch Löwengreifen
ersetzt wurden, geht deutlich aus Zeit und Verbreitung der Prägungen hervor, die

besonders Newell beobachtete.2 Stateren mit Löwengreifen als Helmschmuck wurden

nur in Sidon, Ake-Ptolemais, Tarsus, vielleicht in Kypros geprägt, nicht in Griechenland

und Persien selbst, wo der Anspruch Alexanders selbstverständlich war, während

er in den Aussensatrapien betont wurde. Wichtiger ist die zeitliche Begrenzung. Löwengreifen

finden sich von 331, etwa dem Zeitpunkt der Schlacht von Gaugamela bis etwa

317/6, werden aber schon mit Alexanders Tod seltener und verschwinden mit dem Ende
seiner Dynastie, mit dem Beginn der Herrschaft des Ptolemaios an den genannten Orten,
der keinen Anspruch auf Persien machte.

Newell vermutete als Sinn der Greifen auf den Münzen, daß sie den Osten
symbolisieren, der nun mit Athènes Hilfe erobert ist; Hill, der Löwengreif sei hier als der

Feind der Perser par excellence zu verstehen. Nach den oben geschilderten Zusammenhängen

kann kein Zweifel sein, daß Newell der Wahrheit näher kam, auch wenn er den

Löwengreifen nicht erkannte: Dem neuen Beherrscher des Ostens dient der persische

Greif, so wie der griechische dem göttlichen Herrscher in Europa dient; der persische
Trabant göttlicher Macht wird dem griechischen gegenübergestellt und dabei das Fremdartige

noch durch die archaisierend aufgebogenen Flügel betont. Alexanders Attribute
zeugen von der Idee seiner Herrschaft, nicht nur von der aktuellen und vorübergehenden
politischen Situation.

Ähnlich ist es zu verstehen, wenn der Löwengreif schon in spätklassischer Zeit so

häufig auf Gold- und Silberarbeiten von Pantikapaion auftritt,3 der unter den Barbaren
so mächtigen Griechenstadt der Krim, besonders auf den schönen Goldmünzen mit
dem Kopf eines Silens, aber auch auf Silbermünzen mit dem Kopf Apollons auf der

Vorderseite. Das mächtige Wesen ist aber nicht nur ein Inbegriff von Herrschaft,
sondern auch von Schutz; es trägt eine Lanze im Maul und steht über einer Ähre, beschützt
die Vegetation. Zugleich mochte man in Südrußland dabei besonders an die eurasische

Sage von den goldhütenden Greifen und ihrem Kampf gegen die barbarischen

Arimaspen denken (vgl. oben S. 150). Vom Löwengreifen zu unterscheiden ist das

ungeflügelte Doppelwesen mit zwei Leibern und einem gehörnten Löwenkopf, das als

1 Zeitschr. f. Numism. 1922, 195. Schweiz. Num. Rundsch. 1942, 24.
2 E. T. Newell, Dated Alexander Coinage of Sidon and Ace (Yale Orient. Ser. 2, 1916), 25. Derselbe,

Amer. Journ. Num. 1919, 26.
3 Über diese ist eine Arbeit von H. Kambli zu erwarten. Einstweilen am bequemsten bei M. Rostovtzeff,

Iranians and Greeks 1923. Simonett 21, 1.

153



Gegner von orientalisch gekleideten Greifenreitern erscheint.1 Es muß sich hier eine

andere mythologische Vorstellung von einem feindlichen Dämon verbergen, denn der
Greif gehört ohne Zweifel auf die Lichtseite des Lebens. Ein eigentlicher Kampf
zwischen Greifen und Löwengreifen ist kaum vorstellbar, wohl aber wird gelegentlich die

stärkere Macht der Löwengreifen angedeutet.2 Dies hängt gewiß mit der Zunahme der

Jenseits- und Erlösungsvorstellungen zusammen; der Tod ist mächtiger als das Leben.
Die seltsamen Bilder der Xenophantoslekythen,3 attischer Werke um 380 v. Chr., die
Perser auf der Jagd und im Kampf mit Löwengreifen in heiligen Bezirken zeigen, sind

wohl in Analogie zu den Kämpfen zwischen Greifen und Arimaspen zu verstehen. Die

Löwengreifen gehören zum Heiligen Hain mit seinen Weihgeschenksäulen, die Perser

sind die Eindringlinge. Nur wenn man die göttliche Natur der Löwengreifen versteht,
kann man ohne Zwang alle diese Bilder deuten. Auch die Verwandlung von Teilen der

Löwengreifen in Ornamentranken deutet auf ihr göttliches Wesen, denn alles griechische
Ornament ist Urpflanze, Grundform des Lebens.4

Mit der Herrschaft Roms, nach dem Zusammenbruch der hellenistischen Staaten,
wird die ganze Bildwelt symbolisch. Schon im Hellenismus ist man manchmal versucht,
die Löwengreifen symbolisch aufzufassen, etwa zu sagen, daß sie auf jenen Alexandermünzen

die Herrschaft über den Orient symbolisieren, obwohl man sie wohl richtiger
Attribute der Gottheit nennt, die den Orient beherrscht — wobei man zweifeln kann,
ob wirklich an Athene oder nicht eher an Alexander gedacht wird. Langsam gewinnt
der Gedanke die Herrschaft über die unmittelbare Anschauung, langsam geht die
attributive Bildverwendung in die symbolische über. Besonders in Italien, das immer mehr

zum Symbolismus neigte, als das archaische und klassische Griechenland, muß sich

dieser Vorgang rascher vollzogen haben. Die Häufigkeit der Greifen und Löwengreifen
gerade auf Grabmonumenten kann sich nur daraus erklären, daß sie Herren der

göttlichen, jenseitigen Welt sind, zugleich den Schrecken des Todes und die Macht des neuen
Lebens im Jenseits repräsentieren. In der Kaiserzeit erfahren diese Vorstellungen eine

großartige Ausbildung. Wenn der Greif nun so häufig mit Eroten, apollinischen und

dionysischen Attributen verbunden erscheint (Leier, Dreifuß, Thyrsen, Krateren),5 so

ist dies nicht ein dekoratives Spiel, sondern mit all diesen Bildern sind bestimmte Ideen

verbunden, alle erwecken die Vorstellung der Götter, denen sie gehören, und die
gemeinsam eine Welt göttlichen Glückes bilden, im Zusammenwirken der Mächte von
Liebe, Rausch und Musik.6 Durch solchen Schmuck wird Mensch und Gerät über die

Beschränktheit irdischen Daseins erhoben. Allgemein war der Glaube verbreitet, der
dem Frommen, dem Gebildeten, dem Eingeweihten ein Aufsteigen in jene Sphären
verhieß. Dem Kaiser wird es durch die Apotheose zuteil. Darum ist der Tempel des

1 Simonett 24 f., Taf. 5, 2.
2 Simonett 25, 1.
3 Simonett 22, 4. Beazley, Attic Red Fig. Vas. Paint. 1942, 874 f. Für Analogien zu den Weihgeschenksäulen:

Jahrbuch d. Inst. 52, 1937, 70 f.
4 Simonett 34 f.
5 Zu Simonetts Beispielen vgl. auch Stephani, Compte Rendu 1864, 110 f. Neben den marmornen

Prunktischen aus Pompeji sind die aus Delos zu nennen: W. Deonna, Le mobilier délien, Délos XVII, 32 ff.
6 Vgl. auch J. Carcopino, Basilique Pythagoricienne 1927, 299 f. F. Cumont, Symbolisme fun. 1942,

170, 158 f.

154



göttlichen Paares Antoninus und Faustina mit einem Fries von Greifenpaaren
geschmückt, die Kratere bewachen, getrennt durch Kandelaber des heiligen Feuers, die

auf Akanthuskelchen ruhen und von Ranken des ewig sprießenden Lebens flankiert
sind.1 Ob das häufige Vorkommen von Löwengreifen als Panzerschmuck römischer
Kaiser- und Feldherrnstatuen in diesem Sinn zu erklären ist, oder als Symbol der

Herrschaft über den Orient, ist schwer zu entscheiden; jedenfalls wird man an ein

Herrschaftssymbol bei manchen der vielen Friese in den Provinzen denken dürfen, bei
denen nicht wohl an Jenseitsvorstellungen gedacht werden kann.2

Der Augster Fries aber erklärt sich vollkommen als Schmuck eines heiligen, heilenden

Bades aus jenen Vorstellungen einer höheren, über irdische Beschränkung erhabenen

Welt, die den Frommen auch schon im Diesseits beglücken konnte. Auch sonst wird
bei diesen dionysischen Symbolen nicht an Dionysos allein gedacht, und in Augst
wirken sie im Apollonheiligtum weniger befremdlich, wenn man bedenkt, daß dieser

Gott ein keltischer Gott ist, der nur das Heilende, nicht das Musische mit der klassischen

Gestalt gemeinsam hat. Es läge an sich nahe, auch den Löwengreifen mit Apollon zu

verbinden, da der Adlergreif sein Trabant ist und die beiden Götter so nahe verwandt
sind, zumal aber in orientalischer, oder überhaupt fremdartiger Umgebung. So finden
sich Löwengreifen beiderseits von Dreifüßen schon auf einer Sesseldecke aus Pergamon,
und beiderseits einer Kithara am Apollontempel von Didyma.

Das hohe Interesse, das die Funde der Grienmatt und Simonetts schöne Bearbeitung

verdienen, möge es rechtfertigen, daß aus einer Anzeige seines Buches hier eine

eigene Darstellung geworden ist. Wir möchten aber zum Schluß noch einmal betonen,
daß sie durchaus Simonetts weitausgreifende Arbeit voraussetzt, die gewiß nicht nur
die Forschung fördern, sondern auch bei manchen Freunden des Altertums neues Interesse

für die Gehalte seiner Bildwelt wecken wird.

XIII. Bücherbesprechungen
Max Welten, Pollenanalytische, stratigraphische und geochronologische Untersuchungen aus dem

Faulenseemoos bei Spiez. Veröff. Geobot. Forsch. Inst. Rubel in Zürich 21, 1944 (201 S.,
30 Abb.), Verlag Hans Huber, Bern.

Max Welten untersuchte die Entstehungsgeschichte des erst in neuer Zeit völlig verlandeten,
jetzt in Kulturland übergeführten Faulenseemooses bei Spiez. Die Schichtfolge zeigte von unten
nach oben: spätglazialen Seemergel ->- mächtige Seekreidebildungen —V Gyttja —>-
Flachmoortorf. Das Pollenbild begann in der Tiefe mit einer Weidenzeit (Ref.: der meiste als Weidenpollen

gedeutete Blütenstaub dürfte wohl zum Artemisiatyp zu stellen sein), auf die gegen oben

hin folgten: Birkenzeit —>- Föhrenzeit —>- Eichenmischwaldzeit —>- Buchen-Tannenzeit —>-

Buchen-Tannen-Fichtenzeit. Diese Ergebnisse sind uns von vielen andern Untersuchungen her
auch geläufig. Doch ergaben die besonders günstigen Lagerungsverhältnisse, verbunden mit der

sorgfältigen und vielseitigen Untersuchung auch sehr wertvolle, neue Erkenntnisse, von denen

wir hier nur die wichtigsten hervorheben können. Die Weidenzeit (baumlos) konnte weiterhin in
drei Abschnitte gegliedert werden, von denen der zweite durch reichlichen Pollengehalt des

Alpen-Sonnenröschens, der dritte durch das Aufkommen der einwandernden Birken ausgezeich-

1 L. Curtius, A. Nawrath: Das antike Rom. 1943, Abb. 18, S. 66 f. Simonett, 56, 3.
2 Baalbek, Avenches, Trier; vgl. Simonett und Staehelin a. a. 0.

155


	Die Löwengreifen aus Augst

