
Zeitschrift: Jahrbuch der Schweizerischen Gesellschaft für Urgeschichte =
Annuaire de la Société suisse de préhistoire = Annuario della Società
svizzera di preistoria

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft für Urgeschichte

Band: 31 (1939)

Artikel: Die Darstellung eines Keltentempels auf einem Denar von Kaiser
Augustus

Autor: Voirol, A.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-112940

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-112940
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


dieselben Verschiebungen und Verheilungen von Extremitätenfrakturen gefunden,
so daß wir annehmen müssen, daß den gebrochenen Extremitäten des historischen
Menschen keine besondere Pflege zuteil geworden ist. Wenngleich auch die Verschiebung
und die dadurch erfolgte Verkürzung der Extremitäten oft sehr groß ist, so kam es

doch meist zu einer ausgedehnten Kallusbildung und knöchernen Vereinigung der
Bruchstücke. Nur einmal fanden wir ein Ausbleiben dieser Vereinigung, eine Pseud-

arthrose, bei einem Vorderarmbruch (Ulna). Abb. 56 zeigt einen verheilten, schrägen
Oberschenkelbruch aus dem Alamannenfriedhof Stetten-Lörrach des 7.—8.
Jahrhunderts (Fr. Kuhn 5). Entsprechend dem schrägen Verlauf der Frakturlinie unterhalb
der Schenkelmitte glitt das obere Stück hinter das untere. Dadurch entstand eine

Verkürzung um 120 mm. Die mächtige Kallusbildung hat eine Stärke von 66 auf 49 mm.
Abb. 57 zeigt ein ähnliches Bild bei einer schrägen Oberarmfraktur aus einem

Alamannengrab an der Elisabethenstraße Basel. Auch hier glitten die beiden Frakturenden

an einander vorbei, wobei das kürzere obere Fragment seitlich herausragt. Die

Verkürzung beträgt 68 mm.

Literatur
1. E. Breitinger, Gutgeheilter Unterkieferbruch aus der Bronzezeit. Sudhoffs Arch. f. Gesch.

d. Medizin u. d. Naturw., Bd. 32, H. 1 und 2, 1939. Leipzig.
2. Heberer G., Die mitteldeutschen Schnurkeramiker. Veröffentl. Landesanst. Volkheitskd.

Halle, Nr. 10, 1938.

3. Pales L., Paléopathologie et Pathologie comparative. Paris 1930.
4. Kubacska A., Palaeobiologische Untersuchungen aus Ungarn. Geologica Hungarica. Serie

Palaeontologica. Fase. 10. Budapest 1932.
5. Kuhn Fr., Der Alemannenfriedhof von Lörrach-Stetten. Das Markgräflerland, H. 3 und 4.

Schopfheim 1938.

Die Darstellung eines Keltentempels auf einem Denar
von Kaiser Augustus

Von A. Voirol, M. D., Basel

Immer mehr erkennen wir dank zunehmender archäologischer Tatsachen, wie tief
die Geschicke Zentraleuropas und besonders der Schweiz verwurzelt sind im keltischen
Volkstum.1 Die Kelten waren die Hauptträger der Latène-Kultur : ihre farbenfrohe,
ornamentreiche Kunst, die Technik ihrer Metallbearbeitung, ihre Städteanlagen und
ihre soziale Gliederung sind Beweise für das temperamentvolle, intelligente, tapfere,
freiheitliebende Wesen dieses indogermanischen Stammes, der schon vor Roms
Auftreten in Gallien eine relativ hohe Kulturstufe erreicht hatte. Leider sind unsere Kenntnisse

von Religion und Kultus der Gallier noch sehr lückenhaft. Aber gerade die letzten

Ausgrabungen haben dazu wichtige Beiträge geliefert: nicht nur wurde durch Inschriften

und Bildwerke unsere einst blasse Vorstellung der keltischen Götter verlebendigt,
sondern wir lernten namentlich ihre Tempel kennen, die mit ihrem quadratischen
Grundriß in doppelter Mauerführung in auffallendem Gegensatz zur klassischen

Tempelform stehen. Die Rekonstruktion der nur in Fundamenten oder wenigen Stein-

150



lagen erhaltenen Baureste gallischer Sanctuaria, welche an zahlreichen Orten auch bei

uns gefunden wurden,2 blieb aber einstweilen in Wahrscheinlichkeitslösungen stecken.

Da wurde mir unerwartet von einer völlig authentischen, zeitgenössischen Quelle

die Lösung geboten. Als Numismatiker war mir schon lange eine Darstellung auf einem

Silberdenar von Kaiser Augustus (27. v. bis 14. n. Chr.) aufgefallen. Es handelt sich um
die Münze Coh. I, 81, 122; Bab. II, 66, 161 (Taf. XX, Abb. 1, Fig. 11). Dieser Silberdenar

zeigt auf dem Avers den nach rechts gerichteten Kopf von Octavianus ohne

Lorbeerkranz und ohne Beischrift. Auf dem Revers findet sich die scharf gestochene

Darstellung eines Gebäudes. Das seit Eckhel schon beachtete Bauwerk wurde von
ihm als CURIA JULIA,3 dann von Babelon,4 von Grueber,5 von Mattingly,6 als

AEDES DIVI JULII gedeutet; von Huelsen,7 und von Liegle8 wieder als CURIA

JULIA angesprochen. Eine Einigung in der Deutung wurde bisher nicht erreicht. Da

alle Darstellungen auf römischen Münzen, ganz besonders in der augusteischen Zeit
immer und ausnahmslos in Schrift und Bild bewußt und gewollt, bis in alle Einzelheiten

einer ganz bestimmten Idee dienen, so mußte auch hier das dargestellte Gebäude

mit seinem eigenartigen Aufriß etwas Besonderes bedeuten. Unter den ungefähr 900

verschiedenen Münzen von Kaiser Augustus finden sich viele mit Darstellungen von
Tempeln. Bei unserem von jenen abweichenden Typus handelt es sich nach dem

Schmuck durch Statuen und nach seiner ganzen Art sicher um einen sakralen Bau.

Aber nach allen Details nicht um einen römischen, noch weniger aber um einen
griechischen Tempel, also auch nicht um den des Divus Julius, besonders da von
demselben Münzdarstellungen existieren (Taf. XX, Abb. 1, Fig. 2),9 die mit ihrer Togastatue
im Innern und mit der Aufschrift DIVO IUL eindeutig bestimmt sind. Der vom
römischen Tempel abweichende, eigenartige Aufriß des Baues auf unserem Augustus-
denar ist in die Augen springend und läßt sich am deutlichsten erkennen bei einem

Vergleich mit anderen Tempeldarstellungen. Ich bringe daher als Beispiele für letztere:
1. Jupitertempel auf dem Kapitol auf einem Denar der römischen Republik (Bab. II,
565, 1) (Taf. XX, Abb. 1, Fig. 1). 2. Tempel des Divus Julius am Forum auf einem

Denar von Octavian als Konsul (Bab. II, 59, 139) (Fig. 2). 3. Faustinatempel an Forum

(Coh. 11,428,191) (Fig. 3). 4. und 5. je einen Rundtempel unter Augustus (Coh. I, 101,

282) (Fig. 4) und Vespasian (Coh. 1,413, 578) (Fig. 5). 6. einen spätrömischen Tempel
mit Götterbild im Innern unter Constantin dem Großen (Coh. VII, 237,80) (Fig. 8).

Gehen wir an die Betrachtung der Einzelheiten der Darstellung auf unserer
Münze (Vergrößerung Taf. XX, Abb.2), so lassen sich folgende Teile unterscheiden:

auf einer niedrigen Mauer (oder Sockel stehen vier Säulen, die nur Türhöhe erreichen

und deren Kapitelle oben durch einen gemeinsamen Balken verbunden sind, so daß

ein Umgang entsteht, wie er ähnlich im romanischen Klosterhof später sich wiederfindet.

Im Inneren dieses Umganges denselben überragend steht ein Mittelbau, welcher

wiederum einige Besonderheiten aufweist. In seiner Fassade ist eine zweiflüglige Türe

mit Beschlägen angebracht; über derselben aber öffnet sich ein dreiteiliges Fenster.

Abgeschlossen wird dieser Hauptbau von einem stark profilierten Dach, dessen Rand

so weit vorragt, daß er den Säulenumgang noch mitdeckt. Der Architrav trägt die

Inschrift IMP CAESAR. Giebelfeld und Dach tragen reichen Figurenschmuck.

151



Versuchen wir nun aus den statuarischen Beigaben Näheres über das dargestellte
Bauwerk zu erfahren, so fällt bei genauer Betrachtung der als Akroterien fungierenden
Statuen auf, daß einige Beigaben, welche diese in den Händen halten, fremdartig,
unrömisch sind. Zwar erweist sich die Firstfigur charakterisiert durch ihre Flügel,
das wallende Gewand und die Weltkugel, auf der sie steht, unzweifelhaft als römische

Viktoria. Aber es ist doch äußerst merkwürdig, daß sie, die sonst immer Kranz und
Palme (Fig. 6. 7, 9), gelegentlich ein Tropaeum (Fig. 10) trägt, hier mit ganz anderen

Attributen dargestellt ist: sie hält nämlich in der rechten Hand einen fast
hufeisenförmigen, glatten offenen Ring. Daß es sich hier bei dem vorliegenden Exemplar nicht
etwa um einen Prägefehler handeln kann, beweisen Vergleiche mit nicht stempelgleichen

Münzen dieses Typus, wo dieses Attribut überall dieselbe Form hat. (Mir
liegen 21 Varianten der Prägung in Original, Gipsabgüssen oder Abbildungen vor.)
Denn wenn die Wiedergabe eines Kranzes beabsichtigt gewesen wäre, würde der Ring
geschlossen und auch nicht so glatt dargestellt sein, sicher aber würden die zwei
Schleifen des Kranzes nicht fehlen (Fig. 6, 7, 9, 10). Denn die künstlerische Qualität
der Münze und die Präzision der Zeichnung berechtigt meines Erachtens zur scharfen

Interpretation der bildlichen Darstellung. In der anderen Hand hält die Viktoria
einen Stab oder kurzen Speer. Die Eckfiguren aber tragen außer einer Lanze jede
einen ziemlich langstieligen Hammer.

Diese Gegenstände führten mich in den nordischen Kultur- und Sagenkreis, in
welchem hammertragende Gottheiten eine Rolle spielen. Der offene Ring aber wies

mich unmittelbar auf eine keltische Spur. Auf zwei gallischen Münzen nämlich fand
ich zu meiner Überraschung denselben Ring und auf der einen von ihnen auch den Speer
in den Händen von Gestalten, die nach Blanchet als keltische Gottheiten angesprochen
werden müssen.10 Gelegentlich ist auf der einen Münze an Stelle des Speeres ein Stab

mit einem spornartigen Fortsatz an einem Ende dargestellt. Ebenfalls Ring und Stab

mit Sporn finden sich auf einem bei Housesteads am Hadrianswall in England gefundenen

gallo-römischen Relief, wo diese Attribute von Begleitfiguren einer keltischen
Gottheit in gleicher Weise in Händen getragen werden.11 Desgleichen sehen wir auf
dem Silberkessel von Gundestrup eine kauernde Gottheit mit dem offenen Ring in
der rechten Hand.12 Wir konstatieren also die nämlichen Symbole in den Händen von
nordischen oder gallischen Göttern, wie sie von den Figuren an unserem strittigen
Bau getragen werden, deren Attribute damit als nordisch oder gallisch erwiesen werden.

Was bedeuten nun aber diese Attribute? Die gallischen Münzen, das Relief von
Housesteads, der Silberkessel von Gundestrup geben uns die Antwort. Nach ihnen ist
es unzweifelhaft, daß es sich nur um den im keltischen Kulturleben so wichtigen Halsring,

den TORQUIS handeln kann. Er tritt uns aus Kupfer, Silber oder Gold gearbeitet
schon in der nordischen Bronzezeit entgegen. Er entwickelte sich im Laufe der Keltenzeit

zu einem nationalen und religiösen Symbol, galt in der Latène-Zeit als Abzeichen
der Edeln oder der Krieger. Schon dem Rom des 4. Jahrhunderts war der Torquis
ein geläufiger Gegenstand, wurde doch dem Dictator T. Manlius Imperiosus im Jahre
361 a. C. das Cognomen Torquatus gegeben, nachdem er einem von ihm im Zweikampf
erschlagenen Gallierhäuptling seinen Halsschmuck als Beute abgenommen hatte.13

152



Im Jahre 191 v. Chr. erbeutete der römische Konsul Scipio Nasica im Kampfe gegen
die keltischen Boier nach siegreicher Schlacht unter anderem über 1400 goldene
Halsringe.14 Später wurde der Torquis als ordenartiges Schmuckstück auch von römischen

Soldaten getragen, wie wir auf Grabsteinen sehen: z. B. auf dem des Aquilifer Cn.

Musius (Museum Mainz)15 und des in der Varusschlacht gefallenen M. Caelius (Museum
Bonn)16 und in der Schweiz auf dem Grabdenkmal eines in Vindonissa stationierten
Offiziers der XIII. Legion, namens Allius Oriens aus Oberitalien (Antiquarium Aarau).17

Aber noch bis in die spätrömische Zeit behielt der „Torquis honorarius" seine Bedeutung

: Als Julianus Apostata von seinen Truppen in Paris 361 n. Chr. gegen Constantius II.
zum Kaiser proklamiert wurde, krönten ihn seine Soldaten in Ermangelung eines

Diadems mit einem goldenen Torquis.18 Selbst im christlichen byzantinischen Mittelalter

hat der Torquis seine Rolle nicht ausgespielt ; sehen wir doch auf dem berühmten
Mosaik von S. Vitale in Ravenna die Würdenträger von Kaiser Justinian I. (527 bis

565) große Torques tragen. Während der ganzen Antike stoßen wir also immer wieder
auf den Torquis, der als Ehrenzeichen oder Symbol getragen wird. Vielleicht lebt in

unserer Zeit eine Reminiszenz an ihn in einer bekannten Backwerkform weiter: dem

Gipfel, der ja außer der Form auch die schraubenartige Dekoration des frühen Torquis
(daher der Name) noch aufweist. Es ist ja bekannt, daß bei heidnischen Riten vielfach
Backwerk als Opfergabe verwendet wurde ; daß die Formen des Gebäckes dann meist

Dinge darstellten, die früher in weniger vergänglichem Material den Göttern
dargebracht wurden.

Ein weiterer statuarischer Hinweis auf den keltischen Charakter des Gebäudes

findet sich wie gesagt in den zwei als Eckakroterien fungierenden Statuen : sie tragen
je in der einen Hand eine Lanze, in der anderen einen Hammer, welch letzterer
unverkennbar spät-neolithischen Typus (Forrer III—V) zeigt, sich also schon durch seine

konservativ-antiquierte Form als Symbol verrät. Von diesem neolithischen
Steinhammer sagt Forrer, daß er schließlich zur ersten Metallzeit nur noch als Standesoder

Häuptlingsabzeichen diente. Für dieses Hängenbleiben alter Sitten an den höheren

Ständen gibt es zahlreiche Beweise: vom Wurfholz des Königs Eannadu von Lagasch

(um 2750 v. Chr.) auf der Geierstele19 bis zum Offizierssäbel unserer Zeit. Einen Hammer
als Attribut führt der germanische Donnergott Thor oder Donar; ebenso der keltische
Gott Succellus. Auf gewissen in Lyon geprägten Antoninianen von Valerianus I. und

II. und von Gallienus20 wird eine in einem Tempel stehende Figur (Fig. 14) dargestellt,
die in der rechten Hand einen Doppelhammer hochhält. Aber bei dieser Münzdarstellung

handelt es sich ebenfalls um eine gallische, romanisierte Gottheit. Denn aus
der Umschrift DEO VOLKANO folgt, daß dieser Gott VOLKANUS ein nichtrömischer
Gott sein muß wegen der Vorsetzung von DEUS, die stets eine Angleichung eines

fremden Gottes an einen römischen bedeutet.21 Der hammertragende, ursprünglich
gallische Gott, den die Römer mit ihremVolkanus identifizierten war noch im römischen
Gallien eine vielenorts verehrte Gottheit, wie zahlreiche auf ihn bezügliche Inschriften
und Reliefdarstellungen beweisen.22 Es kann sich also auch bei den Eckfiguren auf
unserem Augustusdenar, nach ihrem Hammerattribut zu schließen, wohl nur um
Darstellung gallischer Götter, oder (in Parallele zur Victoria mit dem Torquis) um römische

153



Genien handeln, welche Attribute von keltischen Gottheiten tragen. Rätselhaft sind
die oben an den Lanzen (oder am Unterarm) befindlichen Gebilde, die wie Wimpel
aussehen und die ich ähnlich aus der römischen Numismatik nicht kenne. Unaufgeklärt
bleiben auch die Statuen im Giebelfeld, wo wir eine sitzende menschliche Figur,
flankiert von zwei großen Vögeln erkennen können. Vielleicht ist es Venus mit den ihr
heiligen Tauben, als Stammutter der Gens Julia. Eher noch handelt es sich auch hier
um eine keltische Gottheit ; wird doch Ziu auf dem Relief von Housesteads ebenfalls
in Begleitung eines Vogels (Schwan?) dargestellt. Durch die Hammer- und Torques-
träger ist die Bestimmung des Gebäudes als gallischer Tempel also höchst wahrscheinlich

geworden.
Aber auch die Architektur des Baues ist unrömisch. Daß aber auch sie gallisch sein

muß, wurde mir zur Gewißheit anläßlich der selbsterlebten Ausgrabung eines
gallorömischen Heiligtums auf der Flühweghalde bei Augusta Raurica durch Dr. Laur.
Dort fand man wie bei anderen Keltentempeln einen Grundriß, der besteht aus einem
inneren quadratischen Raum mit starken Mauern, der in einem gewissen Abstand
umzogen ist von einer etwas schwächeren Mauer.23 Daraus ergab sich in Ergänzung der
Funde ein Gebäude, das bestanden haben mußte aus einem hohen Mittelbau und einem

niedrigeren, rings anschließenden Umgang, der von der zentralen Cella offenbar

überragt wurde. Daß Cella und Umgang gedeckt waren, ist laut Mitteilung von Dr. Laur
durch die gefundenen Ziegel erwiesen. Auf unserer Augustusmünze aber sehen wir ja
im Prinzip gerade das, was der Archäologie als Rekonstruktion vorschwebte: die

Säulenstellung auf der niedrigen Mauer würde demnach der äußeren Grundmauer,
der hohe Mittelbau, der gedeckt wird durch ein Satteldach mit Giebelfeld, würde der
inneren Mauer als Ergänzung entsprechen. Unerklärt auf der Münzdarstellung bleibt
nur das Fehlen des Durchbruchs in der Mauer gegenüber der Cellatüre. Als weiteres
architektonisches Detail fällt besonders das dreiteilige Fenster über der Türe auf.
Niemals und nirgends kommt ein solches meines Wissens an einem klassischen antiken
Tempel vor. Wohl aber konnten an einem gallischen Tempel („Merkurtempel") im
Trierer Bezirk Fenster nachgewiesen werden, von denen gerade noch die unteren
Ansätze sich erhalten hatten.24 Es fehlt auf unserer Münze zur Vervollständigung der
Fundtatsachen eigentlich nur das von der Umgangshalle zur Cella hinüberreichende
Dach. Dies könnte als Ergebnis einer Mißdeutung der dem Stempelschneider vorliegenden

Zeichnung erklärt werden, der möglicherweise nie einen keltischen Tempel in
natura gesehen hatte. Aber vielleicht gibt es einen Hinweis dafür, daß die Umgangshalle
tatsächlich ohne eigenes Dach gewesen sei, wenn wir annehmen dürften, daß der
gallische Tempel ursprünglich ein offener Rundbau war und daß dieser vielleicht
zurückzuführen wäre auf die „Steinkreise", wie sie in Frankreich, Portugal und England
noch teilweise erhalten sind :25,26 prähistorische Kultanlagen von gewaltigen Ausmaßen,
deren im Kreis gestellte Steinpfeiler oben durch Balken verbunden sind. Es ist verführerisch

anzunehmen, daß dies der Urtypus unseres gallo-römischen Tempels sei. Doch
können uns hier nur weitere Untersuchungen Klarheit bringen. Immerhin geben uns
vielleicht einen historischen Hinweis in dieser Richtung wiederum die Ausgrabungen
im Altbachtal bei Trier. Dort wurde zwischen den zahlreichen Resten von Keltentem-

154



peln und Kapellen von quadratischem Grundriß ein Tempel („G") bloßgelegt, dessen

Baugeschichte uns beweist, daß ein ursprünglicher Rundbau von einem Viereckbau

abgelöst wurde, nachdem vorher bei einem Umbau die einfachen Holzstützen durch
eine Mauer mit Säulenstellung ersetzt wurden; dies alles offenbar unter Anregung
griechischer Vorbilder.27 Es wäre nun denkbar, daß in nachaugusteischer Zeit die
offene Säulenhalle des Keltentempels durch ein zweites tiefsitzendes Dach an den

Zentralbau, übrigens ganz im Geiste römischer Baugedanken, angeschlossen wurde
und daß daraus erst der Bautypus entstand, wie er in spätrömischer Zeit allenthalben
in keltischen Landen als gallo-römischer Tempel bei den Ausgrabungen uns entgegentritt.

Während frühere Rekonstruktionen nur gestützt auf die relativ spärlichen Überreste

im Aufriß immer unsicher bleiben mußten, können wir jetzt an Hand unseres

Münzbildes die Fassade und gemeinsam mit der Archäologie den ganzen Bau mit
Sicherheit rekonstruieren.28

Auf den Anlaß der Prägung muß nun zum Schlüsse noch eingegangen werden.
Es wäre denkbar, daß der Denar geprägt sein könnte, als Kaiser Augustus von seiner

ersten Informationsreise durch Gallien und Spanien (Ende 27 bis Ende 24) nach Rom

zurückkehrte, als versöhnliche Geste gegenüber Gallien und seiner mächtigen Priesterschaft

der Druiden. Aber Darstellungen von Ländern und Provinzen auf Münzen im
Sinne einer Ehrung sind uns erst aus der Zeit Galbas bekannt.29 Die augusteische Zeit
kennt nur die demütigende Erwähnung, wie bei den Münzen mit „Aegypto oder
Armenia capta"30,31. Aber die Prägung muß deshalb schon vor der Gallienreise des Kaisers

stattgefunden haben, weil am 16. Januar des Jahres 27 Octavian vom Senat den Titel
„AUGUSTUS" zugesprochen erhielt, den er von da an auf allen Münzen trägt und der

hier fehlt.32 Die Münze wird also im Jahre 28 oder vorher geprägt worden sein. Weiterhin
muß man bedenken, daß Augustus stets bestrebt war, das Empfinden der alten patri-
zischen Familien und des Senates zu schonen und sich immer und überall bemühte,
dem altrömischen Wesen und seinen Religionsgebräuchen wieder zu ihrem Rechte zu

verhelfen. Daher ist es auch undenkbar, daß ein fremder Gottesdienst eines eben erst

unterworfenen Volkes durch Prägung einer an dessen Religion erinnernde Münze sollte

geehrt worden sein. Im Gegenteil wissen wir, daß Augustus gegen unrömische oder neue

Kulte einschritt, wie Verordnungen der Jahre 28 und 21 beweisen, nach denen die

Errichtung von fremden Heiligtümern im Pomerium von Rom verboten wurden.33 Dazu

kommt schließlich, daß in derselben Emission, der sogenannten Triumphalserie, auch

Münzen erscheinen mit einem Tropaeum navale mit derselben Beischrift „IMP
CAESAR" (Coh. I, 81, 118—121). Das aber bedeutet unzweifelhaft Sieg des Imperator
Caesar (d. h. Augustus) über einen Feind zu Lande und zu Wasser. Also dürfte auch

die Darstellung auf unserem gleichzeitigen Denar bedeuten, daß Augustus nicht nur
mit den Waffen die Völker unterworfen habe, sondern daß er auch gegenüber einem

fremden Kultus, dem der Gallier, Roms Einfluß durchgesetzt habe. Oder vorsichtiger
ausgedrückt: diese Denarprägung mit dem keltischen Tempel entspricht irgendeinem
bedeutenden, uns aber nicht mehr erkennbaren Ereignis in den Beziehungen Roms zu

Gallien. Deshalb schwebt hier über dem First des gallischen Tempels die Victoria
populi Romani; machtvoll den Giebel überragend tragen sie und zwei Genien bedeu-

155



tungsvolle Symbole der keltischen Religion in den siegreichen Händen: Torquis,
Hammer und Speer. Diese Götterattribute und die eigenartige, typische Architektur,
verglichen mit den Resten, welche uns die Ausgrabungen gallo-römischer Tempel
bisher geboten haben, ergeben wohl den untrüglichen Beweis dafür, daß der
umstrittene Bau auf unserer Münze nichts anderes sein kann, als die Darstellung eines

gallischen Tempels der augusteischen Zeit.

Anmerkungen und Literatur
1 R. Laur-Belart, Urgeschichte und Schweizertum 1939, Verlag Birkhäuser, Basel.
2 F. Staehelin, Schweiz in römischer Zeit 2, S. 35 ff. (Engehalbinsel); 534 ff. (Riehen, Bulle,

Windisch, Augst); JB. SGU., 1933, 94 (Flühweghalde), JB. SGU., 1938, 103 (Petinesca).
3 Eckhel, Doctrina Nummorum VI, 85.
4 Babelon, Monn. de la République Romaine II, 66, 161 (handschr. Notiz in seinem

Handexemplar).

5 Grueber, Cat. of the romain coins in the British Museum II, 16, 4358.
6 Mattingly, Roman Coins in the British Museum I, S. CXIII, Anm. 4, und S. 103, 631/32.
7 Chr. Huelsen, Forum und Palatin, S. 36 (korrigiert seine ältere Auffassung, Forum

Romanum, S. 51).
8 Liegle, Die Antike XII (1936), S. 212.
9 Cohen I, 76, 89 f. Grueber III, Tf. 122, 4 f.
10 Blanchet, Traité des monnaies gauloises, p. 152 (fig. 2, 395).
11 H. Göll, Illustrierte Mythologie, 10. Aufl. (1913), S. 286.
12 Ebert, Reallexikon der Vorgeschichte IV, 2, S. 576, Tf. 271. R. Forrer, Reallexikon.

S. 308, Abb. 233.
13 Liv. VI, 42, 5; VII, 9, 6 ff. Q. Claudius Quadrigarius, fr. 10b, Peter.
14 Liv. 36, 40.
15 Germania Romana (Koepp) 2, III, Tf. V, 3.
15 Ebendort, Tf. I, 2.
17 Ebendort, Tf. XX, 3. F. Staehelin, Schweiz in römischer Zeit 2, S. 127, Abb. 14.
18 A. Alföldi, Röm. Mitt. 50 (1935), S. 52 ff. Amm. Marc. XX, 4, 17. Julian orat. V, 11.

Alföldi zeigt, daß es sich bei dieser Krönung nicht um einen Zufall handelt, sondern daß man
an eine Tradition anknüpfte; dazu gibt er den Nachweis anderer Torquis-Krönungen.

19 Abgebildet Schaefer-Andreae, Kunst des alten Orients, S. 457.
20 Mattingly-Sydenham, Roman Imperial Coinage V, 38, 1: Coh. V, 362, 152: 539, 1 ff.
21 F. Staehelin, Schweiz in römischer Zeit 2, S. 500.
22 CIL III, 5799; XII, 1342, 1552, 1572, 3135, 4338; XIII, 1676, 3026b, 3105—07, 3164,

3528, 3593, 6454. G. Wissowa, Art. Volcanus in Roschers Lexikon VI, 366, und Jahrb. d. Inst.
27, 232; Cic. Nat. deor. I, 84.

23 JB. SGU., 1933, 94, Anz. f. Schw. Altertumskunde 1935, 64 (Laur).
24 S. Loeschke, Der Tempelbezirk im Altbachtale zu Trier (1938), S. 21.
28 Ebert, Reallexikon XII, 442.
26 Ebert I, 289.
27 Loeschke, a. a. O., S. 18 ff., Tf. 3 und 4.
28 Über frühere Rekonstruktionsversuche s. Literatur in Staehelin, Schweiz in römischer

Zeit 2, S. 534, Anm. 4, und Mylius in Loeschke: a. a. 0., S. 12, Abb. 2.
29 Galba, GALLIA, Cohen I, 323, 72—74; TRES GALLIAE, ebd. I, 339, 307, 308;

HISPANIA, ebd. I, 324, 74—88; CONCORDIA PROVINCIARUM, ebd. I, 322, 31—42.
30 Cohen I, 62, 1—4.
31 Cohen I, 63, 8—12; 113, 360—361; 134, 487—489.

156



32 Zum Datum der IMP CAESAR-Serie vgl. Sydenham, Numismatic Chronicle 1920, S. 33 ff.

Mattingly, Roman Coins in the British Mus. I, S. CXIII.
33 Dio Cassius LUI, 2, 3; LIV, 6, 6; vgl. noch LI, 16, 5. Sueton Aug. 93. Altheim: Röm.

Religionsgeschichte III, 42. Gardthausen, Augustus und seine Zeit, I, 882.

Der Ortsname Tasgetium und seine Entwicklung zu Eschenz
Von H. Urner-Astholz, Stein am Rhein

Nicht immer hat man den aus der Geographie des Ptolemäus längst bekannten
Namen Taxgaiton auf Eschenz, die thurgauische Ortschaft am Ausfluß des Rheins aus

dem Untersee, und das zugehörige Kastell auf Burg in Stein am Rhein bezogen. Da

Ptolemäus nämlich den Ort (geogr. II, 12, 3) als zu Rätien gehörig aufführt und als

nähere Bestimmung npbç t-q xecpoeXfj toö Trjvoo 7toxau.oö „an der Quelle des

Rheinstroms" hinzufügt, suchte man ihn im Quellgebiet des Rheins. Nun erwähnt Ptolemäus

geogr. II, 9, 10, von den Städten der Helvetier Ganodurum und Forum Tiberii. Während

letzteres bis heute nicht sicher identifiziert werden kann, haben die Forscher der

beginnenden Neuzeit mit den wenig wissenschaftlichen Methoden der damaligen Welt
Ganodurum oder Gaunodurum, wie man meistens schrieb, nach seiner Bedeutung zu
erklären und zu lokalisieren gesucht. Beatus Rhenanus war allem Anschein nach der

erste, der die Deutung, Gaunum heiße nach keltischer Sprache Fels und Durum
Wasser1 aufbrachte und den Ort wegen der Stromschnellen und Felsen im Rhein mit
Laufenburg identifizierte. Tschudi dagegen suchte das rätselvolle Ganodurum in
Konstanz, andere in Lindau, während Guillimannus und Haller sich für Stein am Rhein

entschieden, dessen Name dieser Deutung ja am nächsten kam und wo immer noch

stattliche Reste von der einst so stolzen Römerherrschaft zeugten.2
Heute sehen die meisten Gelehrten auf Grund der von d'Anville und Cluver

gemachten Anregung in Ganodurum ein Verschreiben für Salodurum, da auch die von
Ptolemäus gegebenen Längen und Breiten für dieses besser passen als etwa für Stein.

Doch ist vielleicht in dieser Angelegenheit das letzte Wort noch nicht gesprochen.

Ebensowenig ließ sich die lateinische Bezeichnung Exsientia für Eschenz halten.

Man fand sie in einer St. Galler Urkunde von 799, wo von einer Schenkung betreffend
die Kirche auf Burg als in castro Exsientie gelegen die Rede ist.3 Der der geographischen
Situation von Eschenz — „Ausfluß" des Sees — gut angepaßte Name verrät sich als

gelehrte Bildung etwa in Analogie zu Confluentia, dem heutigen Koblenz.
Als endlich 1875 auf den beiden im Römerbad zu Untereschenz gefundenen

Inschriften die Ortsbezeichnung TASG zu lesen war, stellten Haug in Konstanz und
Morel in Genf zu gleicher Zeit fest, daß damit das ptolemäische Taxgaition gefunden

1 Dur Wasser bringt auch F. J. Mone, Celt. Forschungen zur Geschichte Mitteleuropas, Freiburg
1857, S. 5 und 6.

2 Beatus Rhenanus, Rer. German, libri très, Basel 1531, S. 129: Gaunum autem vetere Gallorum
lingua qua sunt usi Helvetii, saxum significat. — Nam propter cataractas Rheni libenter id nomen Laufen-
burgo tribuerem. — Aegidius Tschudi, Gall. Com. I, S. 124. — Fr. Gullimannus, De rebus Helvet., Hb. V,
1598, S. 96. Fr. L. v. Haller, Helvetien unter den Römern, 1811, II, 131 ff.

3 Für die Ableitung von Eschenz aus Exsientia tritt Wartmann ein in seinem Urkundenbuch der
Abtei St.Gallen, I, S. 146, wo unter Nr. 155 die oben angeführte Urkunde zu finden ist; ebenso H. W. im
Anz. f. Schweiz. Gesch. u. Altertumskunde 1863, S. 26.

157



üüfii-

iO

it,11
ioil

Taf. XX, Abb. 1. Tempeldarstellungen, Victorien und keltische Gottheiten auf antiken
Münzen (S. 150 ff.)

Taf. XX, Abb. 2. Keltentempel auf einem Denar

von Kaiser Augustus (S. 151)


	Die Darstellung eines Keltentempels auf einem Denar von Kaiser Augustus
	Anhang

