
Zeitschrift: Infos & Akzente

Herausgeber: Pestalozzianum

Band: 7 (2000)

Heft: 3-4

Artikel: Analogie von Menschheits- und Individualentwicklung : Hintergrund
eines attraktiven Denkmodells im 18. Jahrhundert

Autor: Tröhler, Daniel

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-917434

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-917434
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


schwerpunk

Analogie von Menschheits- und Indivi dualentwicklung

Hintergrund eines attraktiven
Denkmodells im 18. Jahrhundert

*

Das Kindermuseum in Baden konzipiert seine Ausstellungen
ausdrücklich vor dem Hintergrund eines bestimmten

Denkmodells, das seit dem 18. Jahrhundert hohe
Attraktivität besass und noch heute besitzt: Die Annahme,
dass das Individuum analog zur Menschheit dieselben
Entwicklungsstufen durchlaufe. Die nachfolgenden
Überlegungen versuchen, historisch den Hintergrund dieses
Denkmodells zu rekonstruieren, wobei vor allem zu
erklären versucht wird, wie es im 18. Jahrhundert ent-

Von Daniel Tröhler standen ist.1

Die Vorstellung, dass das Individuum

analog zur Menschheit dieselben

Entwicklungsstufen durchlaufe, zeichnet

sich gerade für die Pädagogik durch eine

dreifache Attraktion aus: (1) scheint der

Entwicklungsgang des Individuums
anhand der Menschheitsgeschichte «ablesbar»,

vorhersehbar und dadurch planbar;

(2) erweist sich - ausgehend von der

allgemeinen Kulturentwicklung - die

Pädagogik als immer notwendiger, um
die immer grösser werdende Differenz

von Neugeborenen und fortschreitendem

Kulturzustand positiv auszufüllen

und (3) entsteht die grosse Hoffnung,
über eine richtige Erziehung die

Menschheit auf ihrem Progress
weiterzuführen.

Vorbemerkungen
Der Ausgangspunkt folgender Überlegungen

ist ein Zitat Goethes, das dem

Kindermuseum Baden als Motto für die

Ausstellungen dient: «Wenn auch die

Welt im Ganzen fortschreitet, die Jugend

muss doch immer wieder von vorne
anfangen und als Individuum die Epochen
der Weltkultur durchmachen». Diese

Stelle lässt sich zwar im Gesamtwerk des

Weimarers nicht nachweisen, sondern

findet sich lediglich als Gesprächsaufzeichnung

aus dem Jahre 1827 von Goe¬

thes Mitarbeiter Johann Peter Eckermann

wieder2. Goethe ist bei weitem

nicht der erste, der solche Gedanken

zum Ausdruck bringt, sondern steht
vielmehr in einer langen Reihe von

Überlegungen, Forschungen und Diskussionen.

Populär wurde dieses Denkmodell
bereits um die Mitte des 18. Jahrhunderts,

also zur Zeit von Goethes Geburt.

Es tauchte zu jener Zeit in verschiedenen

wissenschaftlichen Disziplinen auf

und brachte die grundlegende Überzeugung

prinzipieller Analogien zwischen

ganz verschiedenen Entwicklungen zum
Ausdruck. Diese Entwicklungen konnten

(a) die Natur insgesamt; (b) eine

bestimmte Gattung; (c) die Geschichte

einzelner Gesellschaften; (d) die Menschheit

insgesamt oder (e) das Individuum
betreffen.

Immer ging es bei diesen Analogien

darum, Gesetzmässigkeiten, die man bei

der einen Entwicklung entdeckt hatte,

auf die andere zu übertragen. Diese

Analogien erlangten auch in der Pädagogik
hohe Attraktivität, wobei insbesondere

jene von Menschheits- und
Individualentwicklung Anziehungskraft besass,

und so die menschliche Kulturentwicklung

(als Fortschrittsgeschichte) zum

Orientierungspunkt pädagogischer

Theoriebildung und zum Leitfaden pädagogi¬

schen Handelns wurde. Der Mensch

wurde daher - analog zur menschlichen

Kulturentwicklung - als ein sich

perfektionierendes Wesen verstanden, das sich

in natürlichen Altersstufen wie Kindheit,

Mündigkeit, Erwachsenenalter, Alter
und Tod entwickelt und im Wesentlichen

über Sprache geschichtlich ist. Dieses

Denkmodell entstand aber nicht

plötzlich, sondern hatte mehrere Faktoren

zur Vorbedingung. Die fünf wichtigsten

seien im Folgenden genannt.

Fünf Vorbedingungen des Denkmodells
1. Der Wandel in der wissenschaftlichen

Forschungsmethode

Im 17. Jahrhundert etablierten sich die

modernen Naturwissenschaften durch

eine mechanisch-mathematische Methode

(Francis Bacon, René Descartes, Isaac

Newton). Das damit verbundene
mechanisch-statische Wissenschaftsverständnis

und Weltbild hatte aber insbesondere

die Schwäche, Entwicklungen nicht

adäquat verstehen zu können.
Weiterführende naturwissenschaftliche

Forschungen kritisierten dieses Modell und

versuchten es zu überwinden bzw. zu

ergänzen - wozu eine neue, von der

mechanischen Mathematik unterschiedene

Methode benötigt wurde. Vor diesem

Hintergrund wandte man um 1700 in der

infos und akzente 3+4I200i



Inserate

Wer greift, begreift.
Phänomene sind ideale Wegbereiter des
Verstehens. Den Dingen durch Eingreifen
und selbständiges Mittun auf die Spur
kommen, schafft Vertrauen.
Uber 500 spielerisch-lehrreiche "Phän-

objekte" laden im Technorama zum
Nach- und Weiterdenken ein.

Hands-on pur (bis 3. Januar 2001 ):

Mit Power, Schwung und Drall
Die Sonderausstellung mit Pendeln und

Kreiseln, mit Dutzenden von Experimenten
über Impuls, Trägheit, Schwingungen,
Resonafiten, Wellenmechanik...

Voranmeldung Kurzeinführungen mit Tips
zum "Lernen an und mit Phänomenen im
Technorama".

Offen Dienstag bis Sonntag, 10 bis 17 Uhr;

an Feiertagen auch montags geöffnet

Autobahnausfahrt AI Oberwinterthur
Bus Nr. 5 ab HB Winterthur

Technoramastrasse 1, CH-8404 Winterthur
Tel. +41 52 243 05 05/www.technorama.ch

TECHNORAMA

Das Tibetische Pantheon -
"Ikonen, heilsam zu sehen"

bis 11. Februar 2001

Öffnungszeiten Eintritt frei

Di-Fr 10-13 und 14-17 Uhr

Sa 14-17 Uhr, So 11-17 Uhr

Völkerkundemuseum
der Universität Zürich

Pelikanstrasse 40, 8001 Zürich

ELLERIVE
18. November - 31. Dezember 2000
Eidgenössischer Wettbewerb für
Gestaltung 2000

Das Museum Bellerive zeigt die Preisträger/
Innen des Eidg. Wettbewerbs für Gestaltung,
den das Bundesamt für Kultur (BÄK gemeinsam

mit der Eidg. Kommission für angewandte
Kunst alljährlich organisiert.

1. Februar 2001 - 29. April 2001
FILZ

Öffnungszeiten während den Ausstellungen
Mo geschlossen
Di-Do 10-20 Uhr
Fr 10-17 Uhr
Sa-So 11-17 Uhr

Im Museumsshop
Ausstellungskataloge, Karten und ausgewählte
Kleinigkeiten aus Kunsthandwerk und Design

Höschgasse 3, 8008 Zürich
Tel. 01 383 43 76, Fax 01 383 44 68

10 infos und akzente 3+412000



schwerpunk

zumeist von Mddizinern betriebenen

Botanik, Zoologie und Mineralogie das

Prinzip der Analogie als Methode der

Erkenntnisgewinnung an. In seiner Einleitung

zur Epoche machenden Histoire

Naturelle 17493 (in deutscher Sprache 1750

unter dem Titel Allgemeine Historie der

Natur erschienen), «Von der Art, die

Historie der Natur zu erlernen und abzuhandeln»,

schreibt Georges Ludwig Buffon
1749 beispielhaft, dass die «wahre

Methode» (S. 40) zur Erkenntnis komplexer

Begebenheiten, wie sie die Natur
darstelle, sich nicht auf die inadäquate
«mathematische Lehrart» stützen dürfe.

Nötig sei zunächst eine exakte Beschreibung

der biologischen Fakten, die in

einem zweiten Schritt durch Analogieschlüsse

theoretisiert und zusammengeführt

werden: «Diese muss man als-

denn durch die Analogien mit einander

verbinden» (a.a.O).

2. Die Idee der Perfectibilité

Die zweite Voraussetzung betrifft die

«Entwicklung» des Entwicklungsbegriffs

selber. Bis zum Ende des 17.

Jahrhunderts galt «Entwicklung» als zyklischer

Kreislauf nach dem Vorbild der

Natur (Tageszeiten, Jahreszeiten,

Menschenalter), dem im Zuge der ästhetischen

Debatte der querelle des anciens et

des modernes die Vorstellung eines unab-

schliessbaren Prozesses der

Vervollkommnung gegenübergestellt wurde4.

Entscheidende Voraussetzung dieser

Alternative waren - wiederum - die
Fortschritte in den Naturwissenschaften in

der zweiten Hälfte des 17. Jahrhunderts;

«[elles] sont composées d'un nombre
infini des vues, et dépendent de la justesse

du raisonnement, qui se perfectionne

avec une extrême lanteur, et se perfectionne

toujours», wie sich der Dichter
Fontenelle 1688 ausdrückte. Erstmals

verwendet der Physiokrat und Finanzpolitiker

Anne Robert Jacques Turgor den

Begriff perfectibilité, um 1750, und es ist

nicht zufälligerweise der Autor der

berühmtesten französischen

Geschichtsphilosophie, Condorcet5, der in seiner

Turgot-Biographie darauf hinweist, dass

dieser in der «Histoire universelle»

(1751) die «perfectibilité indéfinie» in

den Naturwissenschaften explizit auf die

«perfectibilité de l'esprit humain»

zurückgeführt habe. Nach 1750 tritt der

Begriff der Perfektibilität - zum Teil

angeregt durch das einflussreiche Werk Pa-

lingénesie (1769) des Genfer Naturforschers

und Philosophen Charles Bonnet

- auch im deutschen Sprachraum auf6,

kommt da zunächst vor allem in der

Anthropologie und der Ethik zur Anwendung

und ist an die (innerliche) Moral

des Individuums gebunden. In der Folge

erfährt er eine entscheidende Ausweitung

auf Phänomene wie Christentum,

Kultur, Wissenschaft und auf Institutionen

wie Kirche und Staat. Dabei nimmt
insbesondere die protestantische Theologie

diesen Gedanken auf und deutet

die Christentumsgeschichte als

Vervollkommnungsgeschichte. Im Kontext dieser

Ausweitung entsteht die

Geschichtsphilosophie. 1764 veröffentlichte der

Basler Aufklärer Isaak Iselin seine

Geschichte der Menschheit (1764), die allererste

Geschichtsphilosophie, die bezeichnenderweise

von einer Analogie der

Individualentwicklung und Menschheitsen-

wicklung ausgeht und die philosophische

Interpretation dieses Fortschrittes

mit dem Glück des/der Menschen
legitimiert7. Fortschritt korrespondiert bei

Iselin in Abgrenzung zu Rousseau mit
der zunehmenden Dominanz der

Vernunft (Wissenschaften und Künste)8. So

versprach sich einer der bedeutendsten

Historiker der deutschen Aufklärung,

August Ludwig Schlözer 1772, in seiner

Vorstellung der Universal-Historie von einer

«Weltgeschichte» als «Geschichte der

Menschheit» weitgehenden Nutzen für
«die Psychologie, Politik, Naturkunde
und andere Wissenschaften» (2. Auflage

1775, S. 244).

Im englischen Sprachgebiet konzipierte
Adam Ferguson - gewissermassen das

schottische Pendant zu Schlözer und

überdies philosophisch hochgebildet -
seinen Essay on the History of Civil
Society (1767), in dem er sowohl methodisch

als auch inhaltlich von einer Analogie

von Menschheits- und Individualgeschichte

ausging. Methodisch erhoffte er
sich durch analoges Denken Erkenntnisgewinn

für historische Zeiten, die durch

die Geschichtswissenschaft mangels

Quellen nicht mehr rekonstruiert werden

könnten, während inhaltlich der Pro-

infos und akzente 3+41200



schwerpunk Li

gress als analoges Fortschreiten hin zur
Perfektion verstanden werden sollte: «In

humand kind, the species has a progress

as well as the individual; they build in

every subsequent age on foundations

formerly laid; and, in a succession of

years, tend to a perfection in the application

of their faculties, to which the aid of

long experience is required, and to which

many generations must have combined

their endeavours». In der zweiten Auflage

1773 betonte Ferguson an dieser Stelle,

dass Fortschritte einer Generation

nicht genetisch - «do not descend in the

blood of his children» - vermittelt werden

können und somit grundsätzlich der

pädagogischen Vermittlung bedürfen.

Ähnlich interpretiert Condorcet 1794/95

im Rückgriff auf Fontenelle und Turgot
den Fortschritt der Menschheit als

«Fortschritt des menschlichen Geistes»,

dessen Resultate durch gezielten Unterricht

an die nachkommende Generation

vermittelt werden müsse9.

3. Die Entstehung der Ethnologie und

Anthropologie

Eine zentrale Frage für die Auseinandersetzung

mit der Natur war die nach dem

Spezifikum des Menschen und seiner

Stellung in der Natur. Diese Frage wurde

von zwei Seiten her wichtig: Einmal

durch die zahlreichen Reiseberichte in

«wilde» Länder und der damit verbundenen

Ethnologie, dann durch die

Vergleiche des Menschen mit den Tieren

und der damit im Zusammenhang
stehenden Anthropologie. Beide Disziplinen

unterstützten durch ihre
wissenschaftliche Arbeit den Gedanken der

Entwicklung und befruchteten dadurch

insbesondere die französische Naturphilosophie.

Ein dafür repräsentatives und nicht nur
im 18. Jahrhundert breit rezipiertes Werk

der naturforschenden, ethnologischen
und analogischen Methode war Lafiteaus

«Mœurs des Sauvages Ameriquains,

Comparées aux Mœurs des premiers

Temps» aus dem Jahre 1724 (in deutscher

Sprache 1752 unter dem Titel «Die

Sitten der amerikanischen Wilden im

Vergleich zu den Sitten der Frühzeit»

erschienen). Lafiteau, ein missionierender

Jesuit, hatte zwischen den Sitten der

Ureinwohner Nordamerikas und jenen des

«entfernten Altertums eine Verglei-

chung angestellet» (S. 2). Dabei betont

er, dass die Beschreibung der Sitten der

alten Völker ihm «glückliche Mutmas-

sungen in Ansehung der Wilden» gegeben

hätte, während umgekehrt «die

Gewohnheiten der Wilden dazu

beförderlich gewesen, vieles, was die Alten in

ihren Schriften anführen, desto besser zu

verstehen, und manche Stellen deutlich

zu erörtern» (a.a.O.). Entsprachen die

«Wilden» Nordamerikas kulturell den

antiken Völkern Europas, so lagen
sowohl die Fragen nach der Natürlichkeit
als auch nach der Geschichtlichkeit und,

je nach dem, nach dem Aufstieg oder

dem Zerfall der Menschheit auf der

Hand.

Demgemäss strebte Buffon in seiner

«Histoire Naturelle» eine natürliche

Entwicklungsgeschichte an, die auch

den Menschen als Gattung und als Teil
der Zoologie umfasste. «Gattung» meinte

dabei weder das Individuum noch die

Menschheit, sondern die natürliche

Entwicklung eines Menschen als «Proto¬

typ». Obgleich, so Buffon, der Mensch

mit dem Tier verglichen werden soll, sei

man empirisch durchaus in der Lage,

unüberbrückbare Unterschiede zu

benennen, was auf die zum Denken

befähigende menschliche Vernunft
zurückzuführen sei. Diese begründe einerseits

die Herrschaft der Menschen über die

Tiere und andererseits die Fähigkeit zur

Sprache, die wiederum kulturelle
Tradierung möglich mache. Das Wesen des

Denkens liege in der Assoziation der

einzelnen, sensualistisch erzeugten Begriffe,

eine Fähigkeit,- die nur den
Menschen zukomme. Für die Tiere hiesse

das: «Sie denken und sprechen nicht,
weil sie keinen Begriff mit dem andern

verbinden können; eben deswegen wird

von ihnen nichts erfunden noch

vollkommener gemacht» (a.a.O., 2. Band, S.

206). Der Mensch ist demnach ein sich

perfektionierendes Wesen, das sich in

natürlichen Altersstufen - Kindheit,

Mündigkeit, männliches Alter, Alter und

Tod - entwickelt und über die Sprache

geschichtlich ist.

4. Die Pädagogisierung des Denkens

Sowohl die Idee der perfectibilité als auch

die Etablierung der Anthropologie und

Ethnologie hatten für den pädagogi-

12 infos und akzente 3+412000



schwerpunk

sehen Diskurs im 18. Jahrhundert einen

entscheidenden Einfluss. Erstens wuchsen

die Ambitionen der Pädagogik

(gelegentlich ins Unermessliche), zweitens

wurde sie auf «Natürlichkeit» zurückgeführt,

und drittens vermochte sie sich

dadurch ins Zentrum des Denkens allgemein

zu stellen, als individuelle

Glückserwartungen sich auf die erfolgreiche

pädagogische Umsetzung der Grundlagen

der perfectibilité der Menschheit auf

jene des Individuums stützten. Natur
bzw. Natürlichkeit und (moralischer)

Fortschritt wurden dabei in einen wenn
auch paradoxen Zusammenhang
gebracht10. Das zeigt sich bereits früh in der

(Kinder-)Medizin des späten 17. und

frühen 18. Jahrhunderts: John Locke (als

Arzt) gab den Ratschlag, die Kinder auch

bei Unwohlsein nicht zu schnell den

Medizinern zu übergeben, weil die Arzneien

noch eher Krankheiten erzeugen als

selbige heilen könnten: «Es ist sicherer, sie

[die Kinder] ganz der Natur zu überlassen,

als sie jemandem in die Hände zu

liefern, der zum Herumpfuschen geneigt
ist ...» (Einige Gedanken über die Erziehung;

1692, § 29). Locke vertritt damit ein

populäres Verständnis, wonach gerade

für die Kinder ein natürliches Leben als

sinnvoll betrachtet wird, wobei hier

Analogien zur Tierwelt und der Lebenswelt
der Wilden gezogen werden, in der

Absicht, auf deren vermeintlich natürliches

und gesundes Aufwachsen zu verweisen.

In diesem Zusammenhang stehen die

Debatten über die Pflichten der Mütter,
die in der Geburt, dem Stillen und

Wickeln des Kindes liegen und in denen

stets grösstmögliche Natürlichkeit
propagiert wird. Gerade der Rekurs auf die

Lebensweise der «Wilden», die im 18.

Jahrhundert sehr oft als «bon sauvage»

gesehen werden, soll das Glück im
Leben mit der Natürlichkeit verbinden.

Buffon schreibt dementsprechend in seiner

«Histoire naturelle»: «Thun die Völker

nicht viel besser, welche ihre Kinder

nur bedecken und bekleiden, ohne sie

zu wickeln», so wie die «Siameser,

Japaneser, Indianer, Schwarzen, Wilden von

Canada, Virginine, Brasilien Ich

glaube, diese Gebräuche sind so viel

Unbequemlichkeiten nicht unterworfen, als

unsere. Beym Wickeln kann man nicht

verhüten, dass man die Kinder nicht so

sehr einzwingen sollte, dass sie Schmerz

empfinden. Diese Art von Kürassen,

diese unbequeme Kleidung, die man

erfunden hat, die Lebensgestalt zu

unterstützen, und vor Misgestaltungen zu

versichern, verursachet mehr

Unbequemlichkeit und Misgestalten, als sie

verhütet» (a.a.O., 2. Band, S. 214). Eng
mit diesem Diskurs verbunden ist jener
der natürlichen Mutterliebe, die gerade

bei den «Wilden» sichtbar werde, wobei

die Muttermilch als die beste und
natürlichste Ernährung angesehen und das

Stillen durch Ammen abgelehnt wird.

Rousseau übernahm diese Erkenntnisse

der Medizin und die Überlegungen Buf-

fons, in dem er das perfektible Prinzip
der Natur - bis hin zur Pubertät - zur

Grundlage der aussersozialen und aus-

serpolitischen Erziehung im Emile (1762)

machte. Die Betonung der

natürlichphysischen Erziehung als Grundlage und

Voraussetzung aller moralischen Erziehung

hatte allerdings - in Überwindung
des Cartesianischen Dualismus - schon

der Kunsttheoretiker Jean-Baptiste Du-
bos in seinen ästhetischen Réflexions

critiques sur la poésie et la peinture 1719) und

der bedeutendste politische Theoretiker
des 18. Jahrhunderts, Montesquieu, in

den Lettres Persanes (1721) gemacht11. Sie

wurde sowohl von den Medizinern als

auch von Autoren moralischer Erziehung

vertreten: «Le corps mal nourris intéressent

leurs esprits et leurs coeurs». Der

Sensualismus, eine vor allem in Frankreich

vertretene erkenntnistheoretische

Lehre, wonach alle menschlichen

Erkenntnisse nur und ausschliesslich über

die Sinne entstehen, übernahm dieses

Motiv: «La spiritualité de notre âme

n'affranchit point, dans ce monde, nos idées

de la dépendance de la matière, et nous

avons lieu de nous convaincre qu'elles
doivent du moins leur développement à

nos sensations», sagt Bonneval12 in

seinen Réflexions sur le premier âge de Phomme

1751 (S. 1 f.). Natur und Natürlichkeit
der Erziehung waren zu den Leitlinien
einer naturgemässen, auf Moralität

und/oder Vernunft zielenden Erziehung

geworden.

Damit waren die Grundlagen für die
umfassende Anwendung analogisierender
Denkmodelle auf die Pädagogik gege-

infos und akzente 3+41200



schwerpunk

ben. Der Kantianer und spätere

Bildungsminister der Helvetik, Philipp
Albert Stapfer, entwarf 1792 ein Curriculum,

das Naturerkenntnis, Ästhetik und

Moral historisch ordnete, weil er diese

Reihenfolge als Geistesentwicklung der

Menschheit seit der Antike deutete -
wobei er sich an Kants drei «Kritiken»
orientierte: Für die Naturerkenntnis an

der Kritik der reinen Vernunft (1781/87), für
die Ästhetik an der Kritik der Urteilskraft

(1790) und für die Ethik an der Kritik der

praktischen Vernunft (1788)13. Pestalozzi

wiederum setzte in seinen Nachforschungen

die Entwicklungsstufen der Menschheit:

Naturzustand, Gesellschaftszustand

und sittlicher Zustand mit den

Entwicklungsstufen des Menschen: Kindheit,
Jugendjahre und Männerjahre in Analogie,
wobei die damit zusammenhängende

(implizite) Pädagogik kaum Einfluss auf

seine etwas später entwickelte «Methode»

haben sollte14. Immerhin sah diese

«Methode» in Wie Gertrud ihre Kinder lehrt

(1801) vor, die Bildung des Sprachvermögens

im Individuum an die Entwicklung
der Sprache der Menschheit insgesamt

anzulegen: «Die Natur brauchte Jahrtausende,

unser Geschlecht zur vollendeten

Sprachkunst zu erheben, und wir lernen

jetzt dieses Kunststück, zu dem die Natur

Jahrtausende brauchte, in wenigen

Monaten; aber dennoch müssen wir, wir
dürfen nicht anders, eben den Weg

gehen, den die Natur mit dem Menschengeschlecht

gieng» (Pestalozzis Sämtliche

Werke, Band XIII, S. 315).

5. Die Auswirkung des Ordnungsprinzips

Hinter diesen diversen Analogie-Modellen

steht ein bestimmtes Ordnungsprinzip.

Im Anschluss an eine wegweisende
Studie des Ideenhistorikers Arthur O.

Lovejoy in der ersten Hälfte des 20.

Jahrhunderts kann dieses Ordnungsprinzip
als «Kette der Wesen» bezeichnet werden,

ein aus der Philosophie Piatons

stammendes metaphysisches Denkmuster,

wonach jedes Wesen des Kosmos' eine

ganz bestimmte Stellung auf einer

vertikalen Linie einnimmt. Sehr oft wur¬

de, um sich dieses Prinzip sinnlich
vorstellen zu können, metaphorisch eine

zum Himmel führende Leiter verwendet15.

Auf ihr nimmt der Mensch - auf

der sichtbaren Erde - die oberste Stellung

ein. Dieses Prinzip sei im Verlaufe

der Jahrhunderte durch jenes der «Fülle»

(Lovejoy) ergänzt worden, in dem

davon ausgegangen wurde, dass es

zwischen den einzelnen Wesen auf dieser

vertikalen Kette - meistens mit Ausnahme

des Menschen - immer nur eine

unendlich kleine Distanz gäbe und sich die

Wesen gewissermassen jeweils nur fast

unendlich wenig vom nächst «höheren»

(bzw. nächst «tieferen») unterscheide.

Dieses Prinzip wurde im 18. Jahrhundert

aus ethnologischer und anthropologischer

Perspektive häufig diskutiert und

erfuhr gerade dadurch eine entscheidende

Verzeitlichung. Die unendliche Leiter
der Wesen wurde nicht mehr nur statisch

und gegen oben hin (zu Gott) unendlich

vorgestellt, sondern auch als Prinzip der

Progression des Menschen, der

allerdings sein Ziel nie erreichen kann. Beim

sehr einflussreichen deutschen Philosophen

Gottfried Wilhelm Leibniz fand

dieses Kontinuitätsprinzip der unendlichen

Progression der Monaden seinen

frühesten theologisch-philosophischen

Ausdruck: «Somit wird und soll unser
Glück niemals in einem vollkommenen
Geniessen bestehen, bei dem nichts

mehr zu wünschen übrig bleibe und das

unseren Geist abstumpfen würde,
sondern in einem immerwährenden
Fortschritt zu neuen Freuden und neuen
Vollkommenheiten» (Prinzipien der Natur

undder Gnade, 1714). Unter dem
Einfluss seines erst 1765 veröffentlichten

Hauptwerkes, der «Theodizee», breitete
sich dieser Gedanke weiter aus. Der
Einfluss von Leibniz zeigt sich insbesondere

am Theologen und Schriftsteller Jakob

Michael Lenz, der in seinem Versuch über

das erste Prinzipium derMoral 177216 -
gewissermassen als Ouverture der Romantik

und ihrer Geschichtsphilosophie -
das Grundprinzip des natürlichen

menschlichen «Triebs nach

Vollkommenheit» formulierte (S. 7 f.), das er in

der Entfaltung aller naturgegebenen
«Kräfte und Fähigkeiten» sah (S. 8). Dabei

sei wohl zwischen den oberen und

unteren Seelenkräften und dem Körper

zu unterscheiden und den ersteren den

Vorzug zu geben. Da aber «alle in einem

unauflöslichen unendlich feinem Band

miteinander stehen, so sind die andern

ebensowenig zu verabsäumen» (S. 9).

«Genug, es muss in unserm Bestreben

14 v'nfos und akzente 3+4/2000



schwerpunk J

nach Vollkommenheit eine gewisse
Harmonie sein, welche eigentlich den wahren

Begriff des höchsten Schönen gibt.
Sehen Sie nun, dass die Linie des wahren

Schönen und des wahren Guten im

strengsten Verstände, in einem Punkt
zusammenlaufen?» (S. 9)

Die rhetorische Frage führt ihn zur

«natürlichen» Forderung, dass diese

Progression sowohl für die Menschheit

insgesamt als auch für das Individuum

umgesetzt werde, so dass der status quo
ständig hinter sich gelassen werde und

Menschheit wie Individuum auf dem

endlosen Aufstieg der Stufenleiter der

Wesen fortschreiten könne (S. 11 ff.).

Schiussbemerkungen
Goethes Aussage, wonach sich ein
Individuum analog zur Menschheitsentwicklung

entfaltet, bringt ein Denkmuster

zum Ausdruck, das durch die rekonstruierten

Vorbedingungen seit Mitte des 18.

Jahrhunderts mehr oder weniger geläufig

war. Auch nach seinem Tod 1832 lebte

dieses Modell weiter, und selbst die

Erkenntnisse Darwins in der zweiten Hälfte

des 19. Jahrhunderts konnten es allenfalls

erschüttern, keineswegs aber

überwinden. Das zeigt sich besonders deutlich

an Ernst Haeckel, dem Promotor

Darwins in Deutschland. 1866 entwickelte

er, unter dem Einfluss der

Evolutionstheorie die so genannte «monistische

Biologie», deren Kern im

«biogenetischen Grundgesetz» formuliert

wurde. Dieses besagt, dass die phylogenetische

Entwicklung mit der ontogene-
tischen, d.h. der Keimesgeschichte, in

Beziehung steht, und zwar mit der

entscheidenden Akzentuierung, dass das

Individuum in seiner embryonalen
Entwicklung die Stammesentwicklung in

verkürzter Form durchläuft. «Ich habe

diese Theorie, welche ich für äusserst

wichtig halte, im zweiten Bande meiner

generellen Morphologie ausfuehrlich zu

begründen versucht. Wie ich dort zeigte,

ist die Ontogenesis, oder die Entwicklung

des Individuums, eine kurze und

schnelle, durch die Gesetze der Verer¬

bung und Anpassung bedingte Wiederholung

(Recapitulation) der Phylogenesis

oder der Entwickelung des

zugehörigen Stammes, d.h. der Vorfahren,

welche die Ahnenkette des betreffenden

Individuums bilden»17.

Insbesondere in der Form des «biogenetischen

Grundgesetzes» lebte das

Denkmodell weiter und fand in der Psychologie

eines Stanley Hall Verbreitung, dann

aber auch direkt in der Pädagogik,

angefangen vom Herbartianer Tuiskon Ziller
über den kommunistischen Erziehungstheoretiker

der Weimarer Republik,
Edwin Hoernle, bis hin zu anderen

Exponenten der Reformpädagogik: Für sie

alle war das biogenetische Grundgesetz

Haeckels attraktiv und sie wussten es

mit unterschiedlichen Weltanschauungen

zu verbinden. Die Attraktivität des

Denkmodells in Verbindung mit der Ver-

vollkommungsphantasie wurde im 20.

Jahrhundert nicht nur für die Pädagogik
durch die Dekonstruktion des

Aufklärungsanspruchs - Dialektik der

Aufklärung (1942) - ad absurdum geführt.
Gleichwohl stehen zu Beginn des 21.

Jahrhunderts Fragen zur «Gestaltung»

des Menschen als Individuum und als

Gattung zur Disposition. Nicht zuletzt

die Erziehungswissenschaft muss dazu

Position beziehen, weil Naturentwicklung

und Evolution keine Referenzpunkte

pädagogischer Theoriebildung
mehr sein können. An einer Äusserung

von James D. Watson, Pionier der

Erbgutanalyse, lässt sich die Aktualität der

Frage nach der Stellung des Menschen

in der Evolution stellen. Er verschiebt

die alte Frage der Menschheit, nämlich

die nach der Erzeugung des Glücks und

der Verhinderung von Leiden, in einen

gentechnologischen Kontext. Nach

seinem Ziel gefragt, antwortet Watson, dass

er dafür sei, die Evolution zu verbessern,

sofern damit gesündere und klügere
menschliche Wesen geschaffen werden.

«Ich denke», so Watson, «dass die Welt

in hundert Jahren viel glücklicher und

gesünder sein wird - dank dieses genetischen

Buchs» {Frankfurter Allgemeine

Zeitung, 28. Juni 2000).

1 Ich danke Sabine Andresen für die Gespräche über
das Thema. Von ihr stammen die Informationen in
den «Schlussbemerkungen».

2 Johann Peter Eckermann: Gespräche mit Goethe in
den letzen Jahren seines Lebens, Band 1, 1836.

3 In der pädagogischen Literatur wird immer wieder
behauptet, Rousseau habe die Kindheit «erfunden».
«Kindheit» als eigene Lebensstufe wurde aber
schon zu Beginn des 18. Jahrhunderts vor allem in
der Medizin diskutiert, und Buffon - auf den sich

infos und akzente 3+4120(1



Schwerpunkt

Rousseau stützt - systematisiert diesen Gedanken
wirkungsvoll.

4 Diese Debatte ist für die Neuzeit von grosser
Bedeutung. Seit der Renaissance hatte die Antike in
allen geistigen und ästhetischen Bereichen als das

unerreichbare Ideal gegolten, bis dieser Führungsanspruch

vor allem durch die Vertreter der zeitgenössischen

Dichtung und Kunst, etwa Perrault oder
Fontenelle, bestritten wurde.

5 Kein Zufall ist es deswegen, weil Condorcets
Geschichtsphilosophie von der Überzeugung geprägt
war, die menschliche Kultur würde sich durch
Rationalität und Wissenschaften fortentwickeln. Auf diesem

Hintergrund verfasste er auch 1792 einen Plan

zur «Nationalerziehung», der zwar in Frankreich
durch den Sieg der Jakobiner 1793 keine Wirkung
fand, in der Helvetik aber durch den Bildungsminister

Philipp Albert Stapfer weitgehend übernommen
und den schweizerischen Verhältnissen angepasst
wurde.

6 Einer der einflussreichsten Schweizer in der zweiten
Hälfte des Jahrhunderts, der Zürcher Pfarrer Johann
Caspar Lavater, hatte Bonnets «Palingénésie» übersetzt.

Lavater war von der Verbindung von
naturwissenschaftlicher Aufklärung und religiöser Doktrin
des Genfers beeindruckt, vgl. Fritz Osterwalder:
«Die Aufklärung in der Schweiz. Anthropologie
zwischen Historizität und Innerlichkeit». In: «Neue
Pestalozzi-Studien» Band 6, S. 45-65 (vgl. Anm. 14).

7 Iselin war ein wichtiger Mentor von Pestalozzi, und
dieser fand sich gewissermassen zwischen der
«pessimistischen» Geschichtsphilosophie Rousseaus und
der «optimistischen» Iselins hin- und hergerissen,
wobei die «Nachforschungen» von 1797 als Versuch
einer Synthese beider Modelle gedeutet werden
können, vgl. Simone Zurbuchen: «Naturrecht und
Gesellschaftsvertrag in Pestalozzis 'Nachforschun-

Inserate

gen'». In: «Neue Pestalozzi-Studien» Band 6, S.

161-181 (vgl. Anm. 14).

8 Im berühmten 1. Discours als Preisschrift einer
Preisaufgabe der Académie zu Dijon hatte Rousseau
über weite Teile die These vertreten, der Fortschritt
der Wissenschaften und Künste sei gleichbedeutend
mit dem moralischen Zerfall der Menschen. Diese
These ging als «Kulturkritik» in die Geschichte ein.

9 Vgl. zur Wirkung dieser Überlegungen Anmerkung
5.

10 Der Zusammenhang ist deswegen paradox, weil
«Moral» üblicherweise gegen die Natur bzw. die
natürlichen Triebe gesetzt wird. Hier soll sie plötzlich

die letzte Steigerung derselben sein und ihr
nicht mehr gegenüberstehen.

11 Im 33. Brief der «Perserbriefe» steht: «Die Seele, die
mit dem Leib verbunden ist, wird ständig von ihm in

Mitleidenschaft gezogen».
12 René de Bonneval war Literatur- und Erziehungstheoretiker.

Das hier zitierte Werk «Réflexions sur le

premier âge de l'homme» ist als Ergänzungsband zur
zweiten Auflage seines pädagogischen Werks «Element

et progrès de l'éducation» konzipiert (»servant
de supplément aux 'Elements ...'», das auch 1751

erschien (1. Auflage 1743).
13 Die Schrift trägt den für das hier diskutierte Thema

bezeichnenden Titel: «Die fruchtbarste
Entwicklungsmethode der Anlagen des Menschen zufolge
eines kritisch-philosophischen Entwurfs der Cultur-
geschichte unsers Geschlechts: in der Form eine
Apologie für das Studium der classischen Werke des

Alterthums», Bern 1792.
14 Pestalozzis «Nachforschungen» waren in den letzten

Jahren Gegenstand intensiver Forschungen, deren
Resultate veröffentlicht sind, vgl. Daniel Tröhler
(Hrsg.): Pestalozzis «Nachforschungen» I + II [Neue
Pestalozzi-Studien Band 5 und 6], Bern 1998 und

1999.
15 Arthur O. Lovejoy: Die grosse Kette der Wesen.

Geschichte eines Gedankens, Frankfurt 1933 (engl.
Original 1936).

16 Jakob Michael Reinhold Lenz (1772): Versuch über
das erste Prinzipium der Moral. In: Gesammelte
Schriften, Vierter Band, München 1910, S. 1-20.

17 Ernst Haeckel: Natürliche Schöpfungsgeschichte.
Gemeinverständliche wissenschaftliche Vorträge
über die Entwicke lungs lehre im Allgemeinen und
diejenige von Darwin, Goethe und Lamarck im
Besonderen, über die Anwendung derselben auf den

Ursprung des Menschen und andere damit
zusammenhängende Grundfragen der Naturwissenschaft,
Berlin 1868. Vgl. auch ders.: Generelle Morphologie
der Organismen. Allgemeine Grundzüge der organischen

Wissenschaft, mechanisch begründet durch
die von Charles Darwin reformirte Descendenz-
Theorie, Berlin 1866, S. 110-147.

Daniel Tröhler leitet
die Pestalozzi-Forschungsstelle

am

Pestalozzianum und

ist Oberassistent am

pädagogischen
Institut der Universität

Zürich.

endlich mehr Platz
wir haben ein neues Domizil

Aecherli AG Schulbedarf
Adetswilerstr. 6 (neu)

Postfach 872 (neu)

8623 Wetzikon (wie bisher)

Tel 01 930 39 88 (wiebisher)

Fax 01 930 39 87 (wiebisher)

E-Mail info@aecherli.com (neu)

Ihr Partner für :

Hellraumprojektoren
Videoprojektoren
Projektionsleinwände
Projektionsfolien
Flip-Chart
Moderationstafeln

Diaprojektoren
Episkope
Projekttonsrolli
Projekttonsleinwände
Schreibtafeln
Stellwände

Papier-Bindesysteme Schneidmaschinen
markenunabhängier Reparaturdienst

und und und

• fhXiflk
'

1 V;VlVi

Die SAL ist eine Höhere Fachschule und

verbindet Sprach- und Berufsausbildung gleich-

gewichtend. Das SAL-Modulsystem erlaubt

individuelle Gestaltung des Stundenplans

und beliebige Kombinationen der Sprachen

und Ausbildungsrichtungen. Semesterbeginn:

Ok-tober und März, Sommerintensivkurse.

Infor-mieren Sie sich unverbindlich

[Telefon Ol 361 75 55]

SVL
Schule für Angewandte Linguistik,

Zürich/Chur, Sonneggstrasse 82, 8006 Zürich

Telefon Ol 361 75 55, Fax Ol 362 46 66,
www.sal.ch


	Analogie von Menschheits- und Individualentwicklung : Hintergrund eines attraktiven Denkmodells im 18. Jahrhundert

