Zeitschrift: Infos & Akzente
Herausgeber: Pestalozzianum

Band: 7 (2000)

Heft: 3-4

Artikel: Analogie von Menschheits- und Individualentwicklung : Hintergrund
eines attraktiven Denkmodells im 18. Jahrhundert

Autor: Trohler, Daniel

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-917434

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-917434
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Analogie von Menschheits- und Individualentwicklung

Hintergr‘und eines attraktiven
Denkmodells im 18. Jahrhundert

Das Kindermuseum in Baden konzipiert seine Ausstellun-
gen ausdriicklich vor dem Hintergrund eines bestimmten
Denkmodells, das seit dem 18. Jahrhundert hohe Attrak-
tivitdat besass und noch heute besitzt: Die Annahme,
dass das Individuum analog zur Menschheit dieselben
Entwicklungsstufen durchlaufe. Die nachfolgenden Uber-
legungen versuchen, historisch den Hintergrund dieses
Denkmodells zu rekonstruieren, wobei vor allem zu er-
kldaren versucht wird, wie es im 18. Jahrhundert ent-

Von Daniel Tréhler

Die Vorstellung, dass das Individuum
analog zur Menschheit dieselben Ent-
wicklungsstufen durchlaufe, zeichnet
sich gerade fiir die Pidagogik durch eine
dreifache Attraktion aus: (1) scheint der
Entwicklungsgang des Individuums an-
hand der Menschheitsgeschichte «ables-
_bar», vorhersehbar und dadurch planbar;
(2) erweist sich — ausgehend von der all-
gemeinen Kulturentwicklung - die
Pidagogik als immer notwendiger, um
die immer grosser werdende Differenz
von Neugeborenen und fortschreiten-
dem Kulturzustand positiv auszufiillen
und (3) entsteht die grosse Hoffnung,
iiber richtige
Menschheit auf ihrem Progress weiter-
zufiihren.

eine Erziehung die

Vorbemerkungen

Der Ausgangspunkt folgender Uberle-
gungen ist ein Zitat Goethes, das dem
Kindermuseum Baden als Motto fiir die
Ausstellungen dient: «Wenn auch die
Welt im Ganzen fortschreitet, die Jugend
muss doch immer wieder von vorne an-
fangen und als Individuum die Epochen
der Weltkultur durchmachen». Diese
Stelle lisst sich zwar im Gesamtwerk des
Weimarers nicht nachweisen, sondern
findet sich lediglich als Gesprichsauf-
zeichnung aus dem Jahre 1827 von Goe-

standen ist.!

thes Mitarbeiter Johann Peter Ecker-
mann wieder’. Goethe ist bei weitem
nicht der erste, der solche Gedanken
zum Ausdruck bringt, sondern steht viel-
mehr in einer langen Reihe von Uberle-
gungen, Forschungen und Diskussio-
nen. Populir wurde dieses Denkmodell
bereits um die Mitte des 18. Jahrhun-
derts, also zur Zeit von Goethes Geburt.
Es tauchte zu jener Zeit in verschiede-
nen wissenschaftlichen Disziplinen auf
und brachte die grundlegende Uberzeu-
gung prinzipieller Analogien zwischen
ganz verschiedenen Entwicklungen zum
Ausdruck. Diese Entwicklungen konn-
ten (a) die Natur insgesamt; (b) eine
bestimmte Gattung; (c) die Geschichte
einzelner Gesellschaften; (d) die Mensch-
heit insgesamt oder (e¢) das Individuum
betreffen.

Immer ging es bei diesen Analogien da-
rum, Gesetzmissigkeiten, die man bei
der einen Entwicklung entdeckt hatte,
auf die andere zu iibertragen. Diese Ana-
logien erlangten auch in der Pidagogik
hohe Attraktivitit, wobei insbesondere
jene von Ménschheits- und Individual-
entwicklung Anziehungskraft besass,
und so die menschliche Kulturentwick-
lung (als Fortschrittsgeschichte) zum
Orientierungspunkt pidagogischer Theo-
riebildung und zum Leitfaden pidagogi-

Der Mensch
wurde daher — analog zur menschlichen

schen Handelns wurde.

Kulturentwicklung — als ein sich perfek-
tionierendes Wesen verstanden, das sich
in natiirlichen Altersstufen wie Kindheit,
Miindigkeit, Alter
und Tod entwickelt und im Wesentli-

Erwachsenenalter,

chen iiber Sprache geschichtlich ist. Die-
aber nicht
plotzlich, sondern hatte mehrere Fakto-
ren zur Vorbedingung. Die fiinf wichtig-
sten seien im Folgenden genannt.

ses Denkmodell entstand

Fiinf Vorbedingungen des Denkmodells
1. Der Wandel in der wissenschaftlichen
Forschungsmethode

Im 17. Jahrhundert etablierten sich die
modernen Naturwissenschaften durch
eine mechanisch-mathematische Metho-
de (Francis Bacon, René Descartes, Isaac
Newton). Das damit verbundene mecha-
nisch-statische Wissenschaftsverstindnis
und Weltbild hatte aber insbesondere
die Schwiche, Entwicklungen nicht adi-
quat verstehen zu konnen. Weiter-
For-

schungen kritisierten dieses Modell und

filhrende naturwissenschaftliche

versuchten es zu iiberwinden bzw. zu er-
ginzen — wozu eine neue, von der me-
chanischen Mathematik unterschiedene
Methode benétigt wurde. Vor diesem
Hintergrund wandte man um 1700 in der



Inserate

Volkerkundemuseum

der Universitat Zirich
Pelikanstrasse 40, 8001 Zirich

Offnungszeiten

“lkonen, heilsam zu sehen”
bis 11. Februar 2001 |

——— 7 e e

Eintritt frei

Di-Fr 10-13 und 14-17 Uhr
Sa 14-17 Uhr, So 11-17 Uhr

MUSEUM®

-LLERIVE

18. November - 31. Dezember 2000
Eidgendssischer Wettbewerb fiir
Gestaltung 2000

Das Museum Bellerive zeigt die Preistrager/
Innen des Eidg. Wettbewerbs fiir Gestaltung,
den das Bundesamt fur Kultur (BAK gemein-
sam mit der Eidg. Kommission fir angewandte
Kunst alljghrlich organisiert.

1. Februar 2001 - 29. April 2001
FILZ

Offnungszeiten wahrend den Ausstellungen

Mo geschlossen
Di-Do 10 - 20 Uhr
Fr 10-17 Uhr
Sa-So 11 =17 Uhr

Im Museumsshop
Ausstellungskataloge, Karten und ausgewahlite
Kleinigkeiten aus Kunsthandwerk und Design

Héschgasse 3, 8008 Zirich
Tel. 01 383 43 76, Fax 01 383 44 68

10

gnomene d idedale eabereite
arcteahe De . aen o o
a Sselpsiandlge d (e @)
O = a = A
e - SO A pless 0 WA
Op|eKle aae e ora A
ands-on pur (b anuar 200
. L] - L ] L] .
Die Sonderao ellung Pende
e o AT U R
e O agne q gae
il
g l/
l
ﬁ S
|
L) L] - o L] L]
- . O 0
orama
Orren Dienstag b onntag, 10 b
an Feiertagen a ontags gedtine
Autobahnausia Al Obe e
B ab HB e
e oramastrasse 8404 e
e 4 A3 050 e 0O

TILLL
20000




zumeist von Meédizinern betriebenen
Botanik, Zoologie und Mineralogie das
Prinzip der Analogie als Methode der Er-
kenntnisgewinnung an. In seiner Einlei-
tung zur Epoche machenden Histoire Na-
turelle 17493 (in deutscher Sprache 1750
unter dem Titel Allgemeine Historie der
Natur erschienen), «Von der Art, die His-
torie der Natur zu erlernen und abzuhan-
deln», schreibt Georges Ludwig Buffon
1749 beispielhaft, dass die «wahre Me-
thode» (S. 40) zur Erkenntnis komplexer
Begebenheiten, wie sie die Natur dar-
stelle, sich #icht auf die inadidquate «ma-
Lehrart»
Notig sei zunichst eine exakte Beschrei-

thematische stiitzen  diirfe.
bung der biologischen Fakten, die in ei-
nem zweiten Schritt durch Analogie-
schliisse theoretisiert und zusammen-
gefiithrt werden: «Diese muss man als-
denn durch die Analogien mit einander
verbinden» (a.a.0).

2. Die Idee der Perfectibilité

Die zweite Voraussetzung betrifft die
«Entwicklung» des Entwicklungsbe-
griffs selber. Bis zum Ende des 17. Jahr-
hunderts galt «Entwicklung» als zykli-
scher Kreislauf nach dem Vorbild der
Natur (Tageszeiten, Jahreszeiten, Men-
schenalter), dem im Zuge der istheti-
schen Debatte der querelle des anciens et
des modernes die Vorstellung eines unab-
der
kommnung gegeniibergestellt wurde*.

schliessbaren Prozesses Vervoll-
Entscheidende Voraussetzung dieser Al-
ternative waren — wiederum — die Fort-
schritte in den Naturwissenschaften in
der zweiten Hilfte des 17. Jahrhunderts;
«[elles] sont composées d’un nombre in-
fini des vues, et dépendent de la justesse
du raisonnement, qui se perfectionne
avec une extréme lanteur, et se perfec-
tionne toujours», wie sich der Dichter
Fontenelle 1688 ausdriickte. Erstmals
verwendet der Physiokrat und Finanzpo-
litiker Anne Robert Jacques Turgot den
Begriff perfectibilité um 1750, und es ist
nicht zufilligerweise der Autor der
berithmtesten franzosischen Geschichts-
philosophie, Condorcet’, der in seiner

Turgot-Biographie darauf hinweist, dass
dieser in der «Histoire universelle»
(1751) die «perfectibilité indéfinie» in
den Naturwissenschaften explizit auf die
«perfectibilité de I'esprit humain» zu-
riickgefiithrt habe. Nach 1750 tritt der
Begriff der Perfektibilitit — zum Teil an-
geregt durch das einflussreiche Werk Pa-
lingénesie (1769) des Genfer Naturfor-
schers und Philosophen Charles Bonnet
— auch im deutschen Sprachraum auf®,
kommt da zunichst vor allem in der An-
thropologie und der Ethik zur Anwen-
dung und ist an die (innerliche) Moral
des Individuums gebunden. In der Folge
erfihrt er eine entscheidende Auswei-
tung auf Phinomene wie Christentum,
Kultur, Wissenschaft und auf Institutio-
nen wie Kirche und Staat. Dabei nimmt
insbesondere die protestantische Theo-
logie diesen Gedanken auf und deutet
die Christentumsgeschichte als Vervoll-
kommnungsgeschichte. Im Kontext die-
ser Ausweitung entsteht die Geschichts-
philosophie. 1764 veroffentlichte der
Basler Aufklirer Isaak Iselin seine Ge-
schichte der Menschheit (1764), die allererste
Geschichtsphilosophie, die bezeichnen-
derweise von einer Analogie der Indivi-
dualentwicklung und Menschheitsen-

wicklung ausgeht und die philosophi-

sche Interpretation dieses Fortschrittes
mit dem Gliick des/der Menschen legiti-
miert’. Fortschritt korrespondiert bei
Iselin in Abgrenzung zu Rousseau mit
der zunehmenden Dominanz der Ver-
nunft (Wissenschaften und Kiinste)®. So
versprach sich einer der bedeutendsten
Historiker der deutschen Aufklirung,
August Ludwig Schlozer 1772, in seiner
Vorstellung der Universal-Historie von einer
«Weltgeschichte» als «Geschichte der
Menschheit» weitgehenden Nutzen fiir
«die Psychologie, Politik, Naturkunde
und andere Wissenschaften» (2. Auflage
1775, S. 244).

Im englischen Sprachgebiet konzipierte
Adam Ferguson — gewissermassen das
schottische Pendant zu Schlozer und
tiberdies philosophisch hochgebildet —
seinen FEssay on the History of Civil
Society (1767), in dem er sowohl metho-
disch als auch inhaltlich von einer Analo-
gie von Menschheits- und Individualge-
schichte ausging. Methodisch erhoffte er
sich durch analoges Denken Erkenntnis-
gewinn fiir historische Zeiten, die durch
die  Geschichtswissenschaft
Quellen nicht mehr rekonstruiert wer-

mangels

den kénnten, wihrend inhaltlich der Pro-

11



12

gress als analoges Fortschreiten hin zur
Perfektion verstanden werden sollte: «In
humand kind, the species has a progress
as well as the individual; they build in
every subsequent age on foundations
formerly laid; and, in a succession of
years, tend to a perfection in the applica-
tion of their faculties, to which the aid of
long experience is required, and to which
many generations must have combined
their endeavours». In der zweiten Aufla-
ge 1773 betonte Ferguson an dieser Stel-
le, dass Fortschritte einer Generation
nicht genetisch — «do not descend in the
blood of his children» — vermittelt wer-
den konnen und somit grundsitzlich der
pidagogischen Vermittlung bediirfen.
Ahnlich interpretiert Condorcet 1794/95
im Riickgriff auf Fontenelle und Turgot
der Menschheit als
«Fortschritt des menschlichen Geistes»,

den Fortschritt

dessen Resultate durch gezielten Unter-
richt an die nachkommende Generation
vermittelt werden miisse’.

3. Die Entstehung der Ethnologie und
Anthropologie

Eine zentrale Frage fiir die Auseinander-
setzung mit der Natur war die nach dem
Spezifikum des Menschen und seiner
Stellung in der Natur. Diese Frage wur-
de von zwei Seiten her wichtig: Einmal
durch die zahlreichen Reiseberichte in
«wilde» Linder und der damit verbun-
denen Ethnologie, dann durch die Ver-
gleiche des Menschen mit den Tieren
und der damit im Zusammenhang ste-
henden Anthropologie. Beide Diszipli-
nen unterstiitzten durch ihre wissen-
schaftliche Arbeit den Gedanken der
Entwicklung und befruchteten dadurch
insbesondere die franzosische Naturphi-
losophie.

Ein dafiir repriasentatives und nicht nur
im 18. Jahrhundert breit rezipiertes Werk
der naturforschenden, ethnologischen
und analogischen Methode war Lafiteaus
«Moeurs des Sauvages Ameriquains,
Comparées aux Mceurs des premiers
Temps» aus dem Jahre 1724 (in deut-
scher Sprache 1752 unter dem Titel «Die

Sitten der amerikanischen Wilden im
Vergleich zu den Sitten der Friihzeit» er-
schienen). Lafiteau, ein missionierender
Jesuit, hatte zwischen den Sitten der Ur-
einwohner Nordamerikas und jenen des
«entfernten Altertums ... eine Verglei-
chung angestellet» (S. 2). Dabei betont
er, dass die Beschreibung der Sitten der
alten Volker ihm «gliickliche Mutmas-
sungen in Ansehung der Wilden» gege-
ben hitte, wihrend umgekehrt «die
Gewohnheiten der Wilden dazu befor-
derlich gewesen, vieles, was die Alten in
ihren Schriften anfiihren, desto besser zu
verstehen, und manche Stellen deutlich
zu erortern» (a.a.0.). Entsprachen die
«Wilden» Nordamerikas kulturell den
antiken Volkern Europas, so lagen so-
wohl die Fragen nach der Natiirlichkeit
als auch nach der Geschichtlichkeit und,
je nach dem, nach dem Aufstieg oder
dem Zerfall der Menschheit auf der

'Hand.

Demgemiiss strebte Buffon in seiner
«Histoire Naturelle» eine natiirliche
Entwicklungsgeschichte an, die auch
den Menschen als Gattung und als Teil
der Zoologie umfasste. «Gattung» mein-
te dabei weder das Individuum noch die
Menschheit, sondern die natiirliche Ent-
wicklung eines Menschen als «Proto-

typ». Obgleich, so Buffon, der Mensch
mit dem Tier verglichen werden soll, sei

man empirisch durchaus in der Lage,
uniiberbriickbare Unterschiede zu be-
nennen, was auf die zum Denken be-
fihigende menschliche Vernunft zuriick-
zufiihren sei. Diese begriinde einerseits
die Herrschaft der Menschen iiber die
Tiere und andererseits die Fihigkeit zur
Sprache, die wiederum kul;urelle Tra-
dierung moglich mache. Das Wesen des
Denkens liege in der Assoziation der ein-
zelnen, sensualistisch erzeugten Begrif-
fe, eine Fihigkeit,” die nur den Men-
schen zukomme. Fiir die Tiere hiesse
das: «Sie denken und sprechen nicht,
weil sie keinen Begriff mit dem andern
verbinden konnen; eben deswegen wird
von ihnen nichts erfunden noch voll-
kommener gemacht» (a.a.O., 2. Band, S.
206). Der Mensch ist demnach ein sich
perfektionierendes Wesen, das sich in
Kindheit,
Miindigkeit, ménnliches Alter, Alter und
Tod - entwickelt und iiber die Sprache

natiirlichen Altersstufen —

geschichtlich ist.

4. Die Piidagogisierung des Denkens

Sowohl die Idee der perfectibilité als auch
die Etablierung der Anthropologie und
Ethnologie hatten fiir den pidagogi-



schen Diskurs im 18. Jahrhundert einen
entscheidenden Einfluss. Erstens wuch-
sen die Ambitionen der Pidagogik (gele-
gentlich ins Unermessliche), zweitens
wurde sie auf «Natiirlichkeit» zuriickge-
fithrt, und drittens vermochte sie sich da-
durch ins Zentrum des Denkens allge-
mein zu stellen, als individuelle Gliicks-
erwartungen sich auf die erfolgreiche
pidagogische Umsetzung der Grundla-
gen der perfectibilité der Menschheit auf
jene des Individuums stiitzten. Natur
bzw. Natiirlichkeit
Fortschritt wurden dabei in einen wenn

und (moralischer)

auch paradoxen Zusammenhang ge-
bracht!®. Das zeigt sich bereits friih in der
(Kinder-)Medizin des spiten 17. und
frithen 18. Jahrhunderts: John Locke (als
Arzt) gab den Ratschlag, die Kinder auch
bei Unwohlsein nicht zu schnell den Me-
dizinern zu iibergeben, weil die Arzneien
noch eher Krankheiten erzeugen als sel-
bige heilen konnten: «Es ist sicherer, sie
[die Kinder] ganz der Natur zu iiberlas-
sen, als sie jemandem in die Hinde zu
liefern, der zum Herumpfuschen geneigt
ist ...» (Einige Gedanken iiber die Erzie-
hung, 1692, § 29). Locke vertritt damit ein
populires Verstindnis, wonach gerade
fiir die Kinder ein natiirliches Leben als
sinnvoll betrachtet wird, wobei hier Ana-
logien zur Tierwelt und der Lebenswelt
der Wilden gezogen werden, in der Ab-
sicht, auf deren vermeintlich natiirliches
und gesundes Aufwachsen zu verweisen.
In diesem Zusammenhang stehen die
Debatten iiber die Pflichten der Miitter,
die in der Geburt, dem Stillen und
Wickeln des Kindes liegen und in denen
stets grosstmogliche Natiirlichkeit pro-
pagiert wird. Gerade der Rekurs auf die
Lebensweise der «Wilden», die im 18.
Jahrhundert sehr oft als «bon sauvage»
gesehen werden, soll das Gliick im Le-
ben mit der Natiirlichkeit verbinden.
Buffon schreibt dementsprechend in sei-
ner «Histoire naturelle»: «Thun die Vol-
ker nicht viel besser, welche ihre Kinder
nur bedecken und bekleiden, ohne sie
zu wickeln», so wie die «Siameser, Japa-
neser, Indianer, Schwarzen, Wilden von

Canada, Virginine, Brasilien (...) Ich
glaube, diese Gebriuche sind so viel Un-
bequemlichkeiten nicht unterworfen, als
unsere. Beym Wickeln kann man nicht
verhiiten, dass man die Kinder nicht so
sehr einzwingen sollte, dass sie Schmerz
empfinden. (...) Diese Art von Kiirassen,
diese unbequeme Kleidung, die man
erfunden hat, die Lebensgestalt zu un-
terstiitzen, und vor Misgestaltungen zu
Unbe-
quemlichkeit und Misgestalten, als sie
verhiitet» (a.a.0., 2. Band, S. 214). Eng
mit diesem Diskurs verbunden ist jener
der natiirlichen Mutterliebe, die gerade
bei den «Wilden» sichtbar werde, wobei
die Muttermilch als die beste und natiir-

versichern, verursachet mehr

lichste Ernihrung angesehen und das
Stillen durch Ammen abgelehnt wird.
Rousseau iibernahm diese Erkenntnisse
der Medizin und die Uberlegungen Buf-
fons, in dem er das perfektible Prinzip
der Natur — bis hin zur Pubertit — zur
Grundlage der aussersozialen und aus-
serpolitischen Erziehung im Emile (1762)
machte. Die Betonung der natiirlich-
physischen Erziehung als Grundlage und
Voraussetzung aller moralischen Erzie-
hung hatte allerdings — in Uberwindung
des Cartesianischen Dualismus — schon

der Kunsttheoretiker Jean-Baptiste Du-
bos in seinen idsthetischen Réflexions cri-

tiques sur la poésie et la peinture (1719) und
der bedeutendste politische Theoretiker
des 18. Jahrhunderts, Montesquieu, in
den Lettres Persanes (1721) gemacht!'. Sie
wurde sowohl von den Medizinern als
auch von Autoren moralischer Erziechung
vertreten: «Le corps mal nourris intéres-
sent leurs esprits et leurs ceeurs». Der
Sensualismus, eine vor allem in Frank-
reich vertretene erkenntnistheoretische
Lehre, wonach alle menschlichen Er-
kenntnisse nur und ausschliesslich iiber
die Sinne entstehen, iibernahm dieses
Motiv: «La spiritualité de notre ame n’af-
franchit point, dans ce monde, nos idées
de la dépendance de la matiere, et nous
avons lieu de nous convaincre qu’elles
doivent du moins leur développement a
nos sensations», sagt Bonneval'? in sei-
nen Réflexions sur le premier dge de I'homme
1751 (S. 1 f.). Natur und Natiirlichkeit
der Erziehung waren zu den Leitlinien
einer naturgemissen, auf Moralitit
und/oder Vernunft zielenden Erziehung
geworden.

Damit waren die Grundlagen fiir die um-
fassende Anwendung analogisierender
Denkmodelle auf die Pidagogik gege-

13



- 14

ben. Der Kantianer und spitere Bil-
dungsminister der Helvetik, Philipp
Albert Stapfer, entwarf 1792 ein Curricu-
lum, das Naturerkenntnis, Asthetik und
Moral historisch ordnete, weil er diese
Reihenfolge als Geistesentwicklung der
Menschheit seit der Antike deutete —
wobei er sich an Kants drei «Kritiken»
orientierte: Fiir die Naturerkenntnis an
der Kritik der reinen Vernunft (1781/87), fiir
die Asthetik an der Kritik der Urteilskraft
(1790) und fiir die Ethik an der Kritik der
praktischen Vernunfr (1788)1. Pestalozzi
wiederum setzte in seinen Nachforschun-
gen die Entwicklungsstufen der Mensch-
heit: Naturzustand, Gesellschaftszustand
und sittlicher Zustand mit den Entwick-

Jungsstufen des Menschen: Kindheit, Ju-

gendjahre und Minnerjahre in Analogie,
wobei die damit zusammenhingende
(implizite) Pddagogik kaum Einfluss auf
seine etwas spiter entwickelte «Metho-
de» haben sollte. Immerhin sah diese
«Methode» in Wie Gertrud ihre Kinder lehrt
(1801) vor, die Bildung des Sprachvermo-
gens im Individuum an die Entwicklung
der Sprache der Menschheit insgesamt
anzulegen: «Die Natur brauchte Jahrtau-
sende, unser Geschlecht zur vollendeten
Sprachkunst zu erheben, und wir lernen
jetzt dieses Kunststiick, zu dem die Na-
tur Jahrtausende brauchte, in wenigen
Monaten; aber dennoch miissen wir, wir
diirfen nicht anders, eben den Weg ge-
hen, den die Natur mit dem Menschen-
geschlecht gieng» (Pestalozzis Simtliche
Werke, Band XIII, S. 315).

5. Die Auswirkung des Ordnungsprinzips

Hinter diesen diversen Analogie-Model-
len steht ein bestimmtes Ordnungsprin-
zip. Im Anschluss an eine wegweisende
Studie des Ideenhistorikers Arthur O.
Lovejoy in der ersten Hilfte des 20. Jahr-
hunderts kann dieses Ordnungsprinzip
als «Kette der Wesen» bezeichnet wer-
den, ein aus der Philosophie Platons
stammendes metaphysisches Denkmus-
ter, wonach jedes Wesen des Kosmos* ei-
ne ganz bestimmte Stellung auf einer
vertikalen Linie einnimmt. Sehr oft wur-

de, um sich dieses Prinzip sinnlich vor-
stellen zu konnen, metaphorisch eine
zum Himmel fiithrende Leiter verwen-
det®. Auf ihr nimmt der Mensch — auf
der sichtbaren Erde - die oberste Stel-
lung ein. Dieses Prinzip sei im Verlaufe
der Jahrhunderte durch jenes der «Fiil-
le» (Lovejoy) ergiinzt worden, in dem da-
von ausgegangen wurde, dass es zwi-
schen den einzelnen Wesen auf dieser
vertikalen Kette — meistens mit Ausnah-
me des Menschen — immer nur eine un-
endlich kleine Distanz giibe und sich die
Wesen gewissermassen jeweils nur fast
unendlich wenig vom nichst «hsheren»
(bzw. niichst «tieferen») unterscheide.
Dieses Prinzip wurde im 18. Jahrhundert
aus ethnologischer und anthropologi-
scher Perspektive hiufig diskutiert und
erfuhr gerade dadurch eine entscheiden-
de Verzeitlichung. Die unendliche Leiter
der Wesen wurde nicht mehr nur statisch
und gegen oben hin (zu Gott) unendlich
vorgestellt, sondern auch als Prinzip der
Progression des Menschen, der aller-
dings sein Ziel nie erreichen kann. Beim
sehr einflussreichen deutschen Philoso-
phen Gottfried Wilhelm Leibniz fand
dieses Kontinuititsprinzip der unendli-
chen Progression der Monaden seinen

frithesten  theologisch-philosophischen

Ausdruck: «Somit wird und soll unser

Gliick niemals in einem vollkommenen
Geniessen bestehen, bei dem nichts
mehr zu wiinschen iibrig bleibe und das
unseren Geist abstumpfen wiirde, son-
dern in einem immerwihrenden Fort-
schritt zu neuen Freuden und neuen
Vollkommenheiten» (Prinzipien der Na-
tur und der Gnade, 1714). Unter dem Ein-
fluss seines erst 1765 verdffentlichten
Hauptwerkes, der «Theodizee», breitete
sich dieser Gedanke weiter aus. Der Ein-
fluss von Leibniz zeigt sich insbesondere
am Theologen und Schriftsteller Jakob
Michael Lenz, der in seinem Versuch iiber
das erste Prinzipium der Moral 1772'° - ge-
wissermassen als Ouverture der Roman-
tik und ihrer Geschichtsphilosophie —
das  Grundprinzip des natiirlichen
«Triebs nach Vollkom-
menheit» formulierte (S. 7 f.), das er in

menschlichen

der Entfaltung aller naturgegebenen
«Krifte und Fihigkeiten» sah (S. 8). Da-
bei sei wohl zwischen den oberen und
unteren Seelenkriften und dem Korper
zu unterscheiden und den ersteren den
Vorzug zu geben. Da aber «alle in einem
unaufloslichen unendlich feinem Band
miteinander stehen, so sind die andern
ebensowenig zu verabsiumen» (S. 9).
«Genug, es muss in unserm Bestreben



nach Vollkommenbheit eine gewisse Har-
monie sein, welche eigentlich den wah-
ren Begriff des hochsten Schonen gibt.
Sehen Sie nun, dass die Linie des wah-
ren Schonen und des wahren Guten im
strengsten Verstande, in einem Punkt zu-
sammenlaufen?» (S. 9)

Die rhetorische Frage fiihrt ihn zur
«natiirlichen» Forderung, dass diese Pro-
gression sowohl fiir die Menschheit ins-
gesamt als auch fiir das Individuum um-
gesetzt werde, so dass der status quo
stindig hinter sich gelassen werde und
Menschheit wie Individuum auf dem
endlosen Aufstieg der Stufenleiter der
Wesen fortschreiten kénne (S. 11 ff.).

Schlusshemerkungen

Goethes Aussage, wonach sich ein Indi-
viduum analog zur Menschheitsentwick-
lung entfaltet, bringt ein Denkmuster
zum Ausdruck, das durch die rekonstru-
ierten Vorbedingungen seit Mitte des 18.
Jahrhunderts mehr oder weniger geldufig
war. Auch nach seinem Tod 1832 lebte
dieses Modell weiter, und selbst die Er-
kenntnisse Darwins in der zweiten Hilf-
te des 19. Jahrhunderts konnten es allen-
falls erschiittern, keineswegs aber iiber-
winden. Das zeigt sich besonders deut-
lich an Ernst Haeckel, dem Promotor
Darwins in Deutschland. 1866 entwi-
ckelte er, unter dem Einfluss der Evolu-
tionstheorie die so genannte «monisti-
sche Biologie», deren Kern im «bio-
formuliert
wurde. Dieses besagt, dass die phyloge-
netische Entwicklung mit der ontogene-

genetischen Grundgesetz»

tischen, d.h. der Keimesgeschichte, in
Beziehung steht, und zwar mit der ent-
scheidenden Akzentuierung, dass das In-
dividuum in seiner embryonalen Ent-
wicklung die Stammesentwicklung in
verkiirzter Form durchlduft. «Ich habe
diese Theorie, welche ich fiir dusserst
wichtig halte, im zweiten Bande meiner
generellen Morphologie ausfuehrlich zu
begriinden versucht. Wie ich dort zeigte,
ist die Ontogenesis, oder die Entwick-
lung des Individuums, eine kurze und
schnelle, durch die Gesetze der Verer-

bung und Anpassung bedingte Wieder-
holung (Recapitulation) der Phylogene-
sis oder der Entwickelung des zuge-
horigen Stammes, d.h. der Vorfahren,
welche die Ahnenkette des betreffenden
Individuums bilden»'7.

Insbesondere in der Form des «biogene-
tischen Grundgesetzes» lebte das Denk-
modell weiter und fand in der Psycholo-
gie eines Stanley Hall Verbreitung, dann
aber auch direkt in der Pidagogik, ange-
fangen vom Herbartianer Tuiskon Ziller
iiber den kommunistischen Erzichungs-
theoretiker der Weimarer Republik, Ed-
win Hoernle, bis hin zu anderen Expo-
nenten der Reformpidagogik: Fiir sie
alle war das biogenetische Grundgesetz
Haeckels attraktiv und sie wussten es
mit unterschiedlichen Weltanschauun-
gen zu verbinden. Die Attraktivitit des
Denkmodells in Verbindung mit der Ver-
vollkommungsphantasic wurde im 20.
Jahrhundert nicht nur fiir die Pidagogik
durch die Dekonstruktion des Auf-
klirungsanspruchs — Dialektik der Auf-
klirung (1942) — ad absurdum gefiihrt.
Gleichwohl stehen zu Beginn des 21.
Jahrhunderts Fragen zur «Gestaltung»
des Menschen als Individuum und als
Gattung zur Disposition. Nicht zuletzt

die Erziehungswissenschaft muss dazu
Position beziehen, weil Naturentwick-
lung und Evolution keine Referenz-

punkte pidagogischer Theoriebildung
mehr sein kénnen. An einer Ausserung
von James D. Watson, Pionier der Erb-
gutanalyse, lisst sich die Aktualitit der
Frage nach der Stellung des Menschen
in der Evolution stellen. Er verschiebt
die alte Frage der Menschheit, nimlich
die nach der Erzeugung des Gliicks und
der Verhinderung von Leiden, in einen
gentechnologischen Kontext. Nach sei-
nem Ziel gefragt, antwortet Watson, dass
er dafiir sei, die Evolution zu verbessern,
sofern damit gesiindere und kliigere
menschliche Wesen geschaffen werden.
«Ich denke», so Watson, «dass die Welt
in hundert Jahren viel gliicklicher und
gesiinder sein wird — dank dieses geneti-
schen Buchs» (Frankfurter Allgemeine Zei-
tung, 28. Juni 2000).

1 Ich danke Sabine Andresen fiir die Gespriche iiber
das Thema. Von ihr stammen die Informationen in
den «Schlussbemerkungen».

2 Johann Peter Eckermann: Gespriche mit Goethe in
den letzen Jahren seines Lebens, Band 1, 1836.

3 In der pidagogischen Literatur wird immer wieder
behauptet, Rousseau habe die Kindheit «erfunden».
«Kindheit» als eigene Lebensstufe wurde aber
schon zu Beginn des 18. Jahrhunderts vor allem in
der Medizin diskutiert, und Buffon — auf den sich

15



16

Rousseau stiitzt — systematisiert diesen Gedanken
wirkungsvoll.
4 Diese Debatte ist fiir die Neuzeit von grosser Be-
deutung. Seit der Renaissance hatte die Antike in
allen geistigen und isthetischen Bereichen als das
unerreichbare Ideal gegolten, bis dieser Fiihrungs-
anspruch vor allem durch die Vertreter der zeitgends-
sischen Dichtung und Kunst, etwa Perrault oder
Fontenelle, bestritten wurde.
Kein Zufall ist es deswegen, weil Condorcets Ge-
schichesphilosophie von der Uberzeugung geprigt
war, die menschliche Kultur wiirde sich durch Ratio-
nalitit und Wissenschaften fortentwickeln. Auf die-
sem Hintergrund verfasste er auch 1792 einen Plan
zur «Nationalerziechung», der zwar in Frankreich
durch den Sieg der Jakobiner 1793 keine Wirkung
fand, in der Helvetik aber durch den Bildungsmini-
ster Philipp Albert Stapfer weitgehend iibernommen
und den schweizerischen Verhiltnissen angepasst
wurde.
Einer der einflussreichsten Schweizer in der zweiten
Hiilfte des Jahrhunderts, der Ziircher Pfarrer Johann
Caspar Lavater, hatte Bonnets «Palingénésie» iiber-
setzt. Lavater war von der Verbindung von naturwis-
senschaftlicher Aufklirung und religioser Doktrin
des Genfers beeindruckt, vgl. Fritz Osterwalder:
«Die Aufklirung in der Schweiz. Anthropologie zwi-
schen Historizitit und Innerlichkeit». In: «Neue
Pestalozzi-Studien» Band 6, S. 45-65 (vgl. Anm. 14).
7 Iselin war ein wichtiger Mentor von Pestalozzi, und
dieser fand sich gewissermassen zwischen der «pes-
simistischen» Geschichtsphilosophie Rousseaus und
der «optimistischen» Iselins hin- und hergerissen,
wobei die «Nachforschungen» von 1797 als Versuch
einer Synthese beider Modelle gedeutet werden
konnen, vgl. Simone Zurbuchen: «Naturrecht und
Gesellschaftsvertrag in Pestalozzis ‘Nachforschun-

w

6

gen’». In: «Neue Pestalozzi-Studien» Band 6, S.
161-181 (vgl. Anm. 14).

8 Im beriihmten 1. Discours als Preisschrift einer
Preisaufgabe der Académie zu Dijon hatte Rousseau
iiber weite Teile die These vertreten, der Fortschritt
der Wissenschaften und Kiinste sei gleichbedeutend
mit dem moralischen Zerfall der Menschen. Diese
These ging als «Kulturkritik» in die Geschichte ein.

9 Vgl. zur Wirkung dieser Uberlegungen Anmerkung
S.

10 Der Zusammenhang ist deswegen paradox, weil
«Moral» iiblicherweise gegen die Natur bzw. die
natiirlichen Triebe gesetzt wird. Hier soll sie plotz-
lich die letzte Steigerung derselben sein und ihr
nicht mehr gegeniiberstehen.

11 Im 33. Brief der «Perserbriefe» steht: «Die Seele, die
mit dem Leib verbunden ist, wird stindig von ihm in
Mitleidenschaft gezogen».

12 René de Bonneval war Literatur- und Erziehungs-
theoretiker. Das hier zitierte Werk «Réflexions sur le
premier dge de I'homme» ist als Erginzungsband zur
zweiten Auflage seines pidagogischen Werks «Ele-
ment et progres de I'education» konzipiert (»servant
de supplément aux ‘Elements ..."», das auch 1751
erschien (1. Auflage1743).

13 Die Schrift triigt den fiir das hier diskutierte Thema
bezeichnenden Titel: «Die fruchtbarste Entwick-
lungsmethode der Anlagen des Menschen zufolge
eines kritisch-philosophischen Entwurfs der Cultur-
geschichte unsers Geschlechts: in der Form eine
Apologie fiir das Studium der classischen Werke des
Alterthums», Bern 1792.

14 Pestalozzis «Nachforschungen» waren in den letzten
Jahren Gegenstand intensiver Forschungen, deren
Resultate verbffentlicht sind, vgl. Daniel Trohler
(Hrsg.): Pestalozzis «Nachforschungen» I + II [Neue
Pestalozzi-Studien Band 5 und 6], Bern 1998 und

1999.

15 Arthur O. Lovejoy: Die grosse Kette der Wesen. Ge-
schichte eines Gedankens, Frankfurt 1933 (engl.
Original 1936).

16 Jakob Michael Reinhold Lenz (1772): Versuch iiber
das erste Prinzipium der Moral. In: Gesammelte
Schriften, Vierter Band, Miinchen 1910, S. 1-20.

17 Ernst Haeckel: Natiirliche Schopfungsgeschichte.
Gemeinverstindliche wissenschaftliche Vortrige
iiber die Entwickelungslehre im Allgemeinen und
diejenige von Darwin, Goethe und Lamarck im Be-
sonderen, iiber diec Anwendung derselben auf den
Ursprung des Menschen und andere damit zusam-
menhingende Grundfragen der Naturwissenschaft,
Berlin 1868. Vgl. auch ders.: Generelle Morphologie
der Organismen. Allgemeine Grundziige der organi-
schen Wissenschaft, mechanisch begriindet durch
die von Charles Darwin reformirte Descendenz-
Theorie, Berlin 1866, S. 110-147.

Daniel Trohler leitet
die Pestalozzi-For-
schungsstelle am
Pestalozzianum und
ist Oberassistent am
pidagogischen In-
stitut der Univer-

sitit Ziirich.

Inserate

Adetswilerstr. 6
Postfach 872
8623 Wetzikon

Tel
Fax
E-Mail

lhr Partner fir :
v’Hellraumprojektoren
v’Videoprojektoren
v'Projektionsleinwénde
v’ Projektionsfolien
v'Flip-Chart
v’Moderationstafeln

v Papier-Bindesysteme

A | Azdneill AG
A ESchulledarid,

endlich mehr Platz
wir haben ein neues Domizil

Aecherli AG Schulbedarf

(neu)

.Iourr.l.alisfln
... Ubersetzerln ...
Sprachlehrerin

01 930 39 88
01930 39 87
info@aecherli.com

(nev)
(wie bisher)

(wie bisher)
(wie bisher)
(neu)

v’Diaprojektoren

‘v Episkope

v’Projektionsrolli

v’ Projektionsleinwande
v’Schreibtafeln
v'Stellwande
v/Schneidmaschinen

v’markenunabhangier Reparaturdienst

undundund .........

[ STAATL. ANERKANNTE DIPLOME ]

Die SAL ist eine Hohere Fachschule und ver-
bindet Sprach- und Berufsaushildung gleich-

gewichtend. Das SAL-Modulsystem erlaubt
individuelle Gestaltung des Stundenplans
und beliebige Kombinationen der Sprachen
und  Ausbildungsrichtungen. Semesterbe-
ginn: Ok-tober und Mirz, Sommerintensiv-
kurse. Infor-mieren Sie sich unverbindlich

[ Teeron 01 36175 55 ]
SVL

Schule fiir Angewandte Linguistik,
Ziirich/Chur, Sonneggstrasse 82, 8006 Ziirich
Telefon 01 36175 55, Fax 01 362 46 66,

www.sal.ch




	Analogie von Menschheits- und Individualentwicklung : Hintergrund eines attraktiven Denkmodells im 18. Jahrhundert

