
Zeitschrift: Infos & Akzente

Herausgeber: Pestalozzianum

Band: 5 (1998)

Heft: 1

Artikel: Warum unterrichten wir in der Schule Geschichte und nicht Jassen?

Autor: Osterwalder, Fritz

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-917333

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-917333
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Schwerpunkti

Überlegungen zum Verhältnis von Öffentlieher Bildung und Schulbildung

Warum unterrichten wir in der
Schule Geschichte und nicht
Jassen?

Wer ist gebildet: der humanistische Gelehrte und Reformator

des 16. Jahrhunderts, Philipp Melanchthon, oder
die Durchschnittskonsumentin mit Berufserfahrung des
ausgehenden 20. Jahrhunderts, die arbeitslose Friseuse
Zizi? Was haben diese beiden Musterfiguren ihrer Zeit
in der Schule gelernt, welche Bildung erarbeiten sie
sich täglich selbst? Diese scheinbar ebenso sinnlosen
wie provokativen Vergleiche stellte Hans Magnus Enzens-

von Fritz osterwalder berger 1982 im Essay «Über die Ignoranz» an.

Ausgangspunkt in der Fragestellung ist

dabei die unausweichliche Annahme,

dass Bildung sich nicht als ein psychischer

Zustand eines Menschen, als

einheitlicher innerlicher Prozess, sondern

einzig als Verfügen über bestimmte

Wissens- und Könnensbestände und ihre

jeweiligen Kontexte und Verfahren

beschreiben und in institutionelle Konzepte

wie Schule und zielgerichtetes Lernen

umsetzen lässt.

Bildung als Wissen und Können

Die Bildung des humanistischen und

reformatorischen Grossmeisters des 16.

Jahrhunderts lässt sich einfach

beschreiben. Seine Könnens- und
Wissensbestände waren - so Enzensberger -
ausserordentlich eingeschränkt. Melanchthon

war fähig, sich an der

theologischphilosophischen Diskussion seiner Zeit,
über den Abendmahlsstreit und den freien

Willen gestalterisch zu beteiligen, er

konnte neben seiner Muttersprache
Deutsch noch Lateinisch, Griechisch

und Hebräisch lesen, schreiben und

sogar sprechen - die klassische Literatur
dieser Sprachen zu lesen und philologisch

zu bearbeiten war eine seiner

wichtigsten Beschäftigungen.

Dementsprechend war auch die

Schulbildung, die die Basis für diese Bildung

legte, eingeschränkt und folgte weitgehend

einem festen, seit der Antike in

den kirchlichen Schulen tradierten

Kanon. So entstand der «reiche Geist in

einer objektiv engen Welt». Der Blickwinkel

war auf Mitteleuropa und Rom

eingeschränkt.

Melanchthon wusste kaum, was in der

kolonisierten Welt Amerikas vorging und

sicher gar nichts aus der Welt des überaus

ereignis- und kulturreichen China.

Die Grenzen Deutschlands hat

Melanchthon nur für geistlich-politische
Geschäfte überschritten. Nachrichten

gab es wenige und diejenigen, die bis zu

den deutschen Ohren vordrangen, waren

leicht zu verstehen. «Um den Alltag
brauchte sich Melanchthon nicht zu

kümmern, das war Sache derFrauenund
der Dienstboten. Ablenkungen gab es

kaum, nur Plagen, Intrigen, Krankheiten.

Jeden Morgen begab sich Schwarzerde

an sein Pult. Was er aufschlug, waren

immer dieselben Bücher.»

Ganz anders sieht die Bildungswelt bei

der arbeitslosen Friseuse Zizi des

ausgehenden 20. Jahrhunderts aus. Neben

ihren beruflichen Kenntnissen, die von
der Ästhetik über einige medizinische

Elemente bis zur organischen Chemie

reichen, geht sie geradezu mit
enzyklopädischen Wissensbeständen in ver¬

schiedensten Bereichen um. Sie kennt

unzählige Fernsehserien, ihre

Handlungsabläufe und die jeweiligen
Schauspieler/innen. Die neuesten Filme
besucht sie regelmässig. Sie liest ebenso

regelmässig illustrierte Zeitschriften, die

sie mit neuem Wissensstoff aus der Welt

der Prominenz versorgen, den sie

gekonnt mit früher Erworbenem kombiniert.

Auch Ausschnitte des Arbeits- und

Sozialrechts kennt Zizi bestens seit ihrer

Entlassung. Abstrakte Diskussionen wie

der Abendmahlsstreit, der Melanchthon

während Jahrzehnten beschäftigte, dürften

kaum ihr Interesse finden, aber ein

ebenso abstraktes Problem wie die

Abrechnung der Mehrwertsteuer
beherrscht sie bestens.

Für politische Nachrichten interessiert

sie sich zwar wenig, aber ihr Freund

versorgt sie regelmässig mit Headlines aus

der ganzen Welt, wenn es sich um genügend

spektakuläre Ereignisse handelt.

Im Gegensatz zu Melanchthon ist die

Friseuse in ganz Europa herumgereist,
sie beherrscht die Umrechnung der

verschiedensten Währungssysteme. In den

Fremdsprachen allerdings ist sie nicht

mit dem Nötigen ausgerüstet, sie erwirbt

jeweils nur die fundamentalsten Kenntnisse,

um im täglichen Urlaubsleben
zurecht zu kommen. Sie hat hingegen ei-

infos und akzente 1/98



Schwerpunktà

nen differenzierenden Einblick in einen

Warenkorb, der mehr als 10 000 Produkte

umfasst.

In diesem fast unbeschreibbar weiten

Spektrum organisiert Zizi im täglichen
Austausch mit Freundinnen und Freunden

täglich neue Kenntnisse und neue

Orientierungen. Die Basis dieses weiten

Bildungsprozesses ist, im Gegensatz zu

Melanchthons Bildung in den sieben

freien Künsten und der universitären

Theologie, die eingeschränkte Bildung
der obligatorischen Volksschule und

einige wenige Stunden an der Berufsschule.

Würde es bei diesem rein quantitativen

Vergleich zwischen der Bildung des

Humanisten und der Friseuse bleiben, so

könnte paradoxerweise gefolgert wer-

Noch problematischer aber als diese

mangelnde Ordnung und Kontinuität ist

die Tatsache, dass die Bereiche, die sie

sich neu erarbeitet, sehr bald an Bedeutung

verlieren können, ohne dass Neues

darauf aufgebaut werden kann.

Für die Bildung von Zizi wird der

Vergleich vor allem dann nachteilig, wenn
die strategische Stellung der Wissensbestände

im Gesamtbestand des öffentlich

umgesetzten Wissens betrachtet werden.

Melanchthons Bildung umfasste die

Bestände, Wissen, Können und Verfahren,

die gestaltenden Zugang zu jenen
Problemen der Zeit verschafften, die die

gesellschaftliche Zukunft weitgehend
bestimmten. Die Könige Frankreichs und

Englands konsultierten den Gelehrten,
der deutsche Fürstentag zählte ihn zu

Der Durchbruch des modernen Liberalismus und der
Volkssouveränität in der Schweiz im letzten Jahrhundert
ist eng an das Konzept der allgemeinen Volksbildung
gebunden

den, dass die Bildung der letzteren jener
des ersteren überlegen sei, was immer

das auch bedeuten mag.

Um den Vergleich sinnvoll anzulegen,

müssen aber zwei weitere Dimensionen

angelegt werden, und erst diese vermögen

die Problematik von Bildung, die

uns heute beschäftigt, aufzuzeigen.

Schulbildung und selbstorganisierte

Bildung des Humanisten stehen in einem

kontinuierlichen Ablauf, dessen Ziel von

Beginn an feststand und der auch sehr

bald zu einem umfassenden theologischen

Weltbild führte, das die wichtigsten

neuen Erfahrungen inkorporieren
konnte. Jeder neuerarbeitete Gegenstand

fand darin seinen festen Platz und

diente als Basis für einen weiteren

Schritt.

Demgegenüber sind die Bestände, die

die Bildung der Friseuse ausmachen, ein

kaum zu ordnendes Durcheinander, und

Kontinuitäten lassen sich nur wenige

erzeugen über die Schriftlichkeit, die

Abstraktion und die quantifizierenden
Methoden.

seinen Beratern und fast die gesamte
gelehrte Welt Westeuropas stand mit ihm

im Austausch. Die Friseuse dagegen

verfügt zwar über jene Bildungsbestände,
die ihr im Allgemeinen ermöglichen, die

täglichen Lebensprobleme mit einem

rationalen Bildungsprozess zu begleiten.

In ihrer sozialen Umgebung steht sie in

einem ausgedehnten Austauschprozess

der ästhetische, moralische und politische

Problemstellungen erfasst. Ihre

immer wieder erneuerte Bildung ist durchaus

funktional im Hinblick auf diesen

Austausch.

Grösseren Schwierigkeiten begegnet sie

aber im Hinblick auf die Austausch- und

Entscheidungsverfahren, die längerfristig

und breiter wirkende Prozesse

beeinflussen. Sie beherrscht zwar das

abstrakte Verfahren der Mehrwertsteuerabrechnung,

aber in der Auseinandersetzung,

ob die Steigerung des

Mehrwertsteuersatzes und die Senkung der
direkten Einkommenssteuer politisch
wünschbar sind, kann sie nur schwer

mithalten. Und zur Gestaltung eines ei¬

genen, längerfristig angelegten

Bildungsprozesses, der Kontinuitäten

erzeugt, reichen ihre Kenntnisse kaum

aus; so bleibt ihr nur die ad-hoc Bildung
nach der Schulzeit.

«Cultural literacy»
Was Enzensbergers scheinbar sinnloser

Vergleich offen legt, wird gegenwärtig in

den USA als eines der grossen
politischpädagogischen Probleme diskutiert und

beginnt uns auch zunehmend in Westeuropa

zu beschäftigen. Ein grosser Teil

der Bevölkerung verfügt nicht über die

Bildungsbestände, die ermöglichen, sich

selbständig an der öffentlichen

Auseinandersetzung zu beteiligen und die

Erneuerung der eigenen Bildung
dementsprechend zu organisieren. Diese

Menschen müssen zwar nicht neue
Weltbilder und neue Wissenschaften entwickeln

wie der humanistische
Grossmeister. Aber im Gegensatz zu den

Gesellschaften, worin sich die Humanisten

bewegten, beruhen die modernen

Demokratien auf dem Konzept einer

allgemeinen, d.h. demokratischen Öffentlichkeit.

Alle Bürgerinnen und Bürger sollten

in einem rationalen, d.h. distanzierten,

auf Allgemeinheit hin angelegten

Verfahren festlegen, wie sie sich mit den

Herausforderungen ihrer Gesellschaft

konfrontieren wollen.

Der Durchbruch des modernen Liberalismus

und der Volkssouveränität in der

Schweiz im letzten Jahrhundert ist eng
an das Konzept der allgemeinen
Volksbildung gebunden. Demokratische

Rechte, ohne dass alle Bürgerinnen und

Bürger Zugang zu den strategisch zentral

gelagerten Bildungsbeständen haben,

müssten in allgemeiner Demagogie und

gesellschaftlicher Irrationalität enden.

Und genau in dieser Hinsicht wird in

den USA in den letzten Jahren vehement

über die Problematik des «kulturellen

Analphabetismus» diskutiert.

Die Auseinandersetzung, die weit über

die Fachkreise hinaus führt, gilt dabei

weniger dem Befund, als dessen

Konsequenzen, die für Bildung generell und

infos und akzente 1/98



Schwerpunktà

Schulbildung auch in Europa von

Bedeutung sind. Besonders zugespitzt treten

die verschiedenen Positionen in der

Auseinandersetzung über E. D. Hirschs

Liste der für die amerikanische
Öffentlichkeit strategischen Wissensbestände

zutage.
Diese Liste von mehr als 5000 Stichworten

aus Technologie, Geschichte und

Kunst soll - so Hirsch - Basis dafür sein,

die amerikanische allgemeine Schulbildung

neu zu gestalten. Dabei soll das

Ziel nicht darin bestehen, dass die mehr

als 5000 Stichworte einfach lexikalisch

abgefragt werden können, sondern dass

Kontexte und Verfahren damit verbunden

werden, die die Bürgerinnen und

Bürger selbständig erzeugen und in

Gang setzen können. Beim Stichwort

«Genozid» handelt es sich also nicht nur

darum, das Fremdwort zu verstehen,

sondern vielmehr sollen die historischen

und moralisch-politischen Dimensionen

des Konzepts z. B. mit den Stichworten

«Hitler» oder «Holocaust» und «freier

Bürger» verbunden werden, um sich als

freie Bürger/innen an der öffentlichen

Auseinandersetzung beteiligen zu können.

Gegenüber Hirsch werden immer wieder

zwei Positionen stark gemacht. Die

erste stellt das Konzept der gebildeten
demokratischen Öffentlichkeit
grundsätzlich in Frage, indem gerade anhand

von Hirschs Liste darauf hingewiesen

wird, dass es sich dabei weitgehend um
die weisse, angelsächsische, männlich

bestimmte kulturelle Tradition handle,

die verschiedene andere Kulturen
bislang unterdrückt habe. Statt eines

hoffnungslosen Versuches, die Vorherrschaft

dieser Kultur über das Schulwesen wieder

zu retablieren, wäre es viel
angebrachter - so die Kritiker Hirschs -, die

Verschiedenheit der Kulturen im Schulwesen

zur Geltung zu bringen, das

Schulwesen auf die Lebensbereiche

auszurichten, die den Menschen näher sind

als die abstrakte öffentliche Kultur, auf
ihre unmittelbare, stark ethnisch oder

durch die Verschiedenheit der Ge¬

schlechter oder Religionen geprägte

Welt der unmittelbaren Erfahrung.

Abgesehen davon, dass gerade diese

Bildungsbestände der unmittelbaren Erfahrung

kaum auf Schulbildung angewiesen

sind, wie ihre Tradierug belegt, stellt
diese Option zwei grundsätzliche
Probleme. Zum einen werden damit gerade

die Bildungsbestände, die eine

Auseinandersetzung mit den grossen
gesellschaftlichen Entscheiden, mit Fragen

der gesellschaftlichen Orientierung
ermöglichen und die ohne schulisches,

öffentlich organisiertes und institutionalisiertes

Lernen nur von ganz wenigen
erworben werden können, schwach

gemacht, was bedeuten würde, die
Möglichkeiten der demokratischen Partizipation

zu schmälern. Zum andern sind es

gerade jene abstrakten öffentlichen

Bildungsbestände, die Hirsch aufzulisten

versucht, die ein rationales, demokratisches

und tolerantes Zusammenleben

verschiedener Kulturen begründen,

ermöglichen und organisieren, und mit
denen auch bisheriges Misslingen - das in

vielen Bereichen heute schwer wiegt -
offen bilanziert und korrigiert werden

kann. Kurz und schematisch beschreibt

Hirschs Liste die Tradition der

aufgeklärten, liberalen Demokratie, die erst

den Gedanken der kulturellen und

politischen Toleranz zur Geltung brachte.

Die zweite Gegenposition zu Hirschs

Konzept setzt da an, wo ich in der

vorliegenden Argumentation mit Enzensbergers

Vergleich begonnen habe. Hirschs

Liste zeige gerade die Unmöglichkeit,
Bildung sachlich zu beschreiben und

institutionell in einem sachlichen Lernpro-
zess zu operationalisieren. Was dabei

herauskomme, sei höchstens eine

zusammenhanglose Liste, die in ihrer

Planlosigkeit nur wenig dem Potpourri des

Erfahrungslernens nachstehe, das am

Beispiel der Friseuse Zizi oben beschrieben

wurde.

Vielmehr müssen Bildung von den

sachlichen Gegenständen abgekoppelt und

Schule ganz auf Methoden ausgerichtet
werden. Dementsprechend wäre es für

die Schulbildung relativ unerheblich,

was gelernt werde, entscheidend sei, wie

gelernt werde. Wer einmal das richtige
Lernen beherrsche, könne diese Bildung

beliebig auf alle Gegenstände anwenden.

Ganz in Analogie zum theologischen

Bildungskonzept - wer innerlich

durch die Erlösung ein Kind Gottes

geworden ist, kann die ganze Welt als Gottes

Schöpfung verstehen (vgl. dazu den

Artikel von Daniel Tröhler in dieser

Nummer, S. lOff.) - wird Bildung als ein

psychischer, innerer Zustand beschrieben.

Der gebildete Mensch zeichnet sich

nicht durch Wissens- und Könnensbestände,

sondern durch Gesinnung, I lal-

tung und Kompetenz aus.

Ausgehend vom bisher Gesagten möchte

ich mein Bildungskonzept begründen,
das eine Trennung von Schulalltag und

öffentlicher Bildung beinhaltet.

Jassen oder Rechnen als Schulfach?

Mit der Frage, warum wir in der Schule

Mathematik und nicht Bridge unterrichten,

skandalisierte 1965 der in der

Lehrerbildung engagierte englische

Erziehungstheoretiker R. S. Peters die

pädagogische Fachwelt. Bridge ist das

Kartenspiel, dem schweizerischen Jassen

ähnlich, das die Samstagabende und

Sonntagnachmittage aller englischen

Schichten unterhaltend belebt und sozial

bereichert.

Insofern gehören beide durchaus auch

zur öffentlichen Kommunikation; die

geschickte Handhabung der Spielregeln
dieser Kartenspiele setzt auch einige
intellektuelle Kenntnisse und soziale

Kompetenzen voraus. Wäre Bildung von

den sachlichen Strukturen des Wissens

und Könnens abkoppelbar, so würde

nichts dagegen sprechen, Schulfächer

wie Mathematik oder Sprache durch

Spiele zu ersetzen, damit dem von vielen

Pädagogen gepriesenen Ideal des

spielenden Lernens näherzukommen.

Wenn wir diese Option ablehnen, müssen

wir also starke sachliche Gründe

vorbringen, die Mathematik den Vorrang

geben und erklären, warum diese Diszi-

infos und akzenfe 1/9.



schwerpun3à

plin für die Bildung wertvoller ist als

irgend ein Spiel.

Der erste sachliche Unterschied der beiden

Tätigkeiten liegt gerade im
Spielcharakter des einen und im
Wissenschaftscharakter des andern begründet.
Insofern Wissen und Können beim Jas-

sen gefordert sind, beziehen sie sich nur

gerade auf das Spiel selbst und das

Vergnügen, das es bereitet. Insofern wir aber

Mathematik unterrichten und lernen,

sind ernsthafte, oft auch schmerzhafte

Verstehensleistungen gefordert, die für
alles weitere Verstehen selbst erforderlich

und fruchtbar, aber nicht unmittelbar

in der Tätigkeit selbst kompensiert
werden wie beim Spiel.

Zum zweiten können Wissen und Können,

die in der Mathematik oder im

Sprachunterricht gelehrt werden, weitere

kognitive Perspektiven auf zu Beginn
des Lernprozesses noch unbekannte

Gegenstände eröffnen; diese können geradezu

systematisch gesucht und in

langgestreckten Lehr-/Lernprozessen angepeilt

werden.

lung oder jene bevorzugen lassen.

Bei Bildung in diesem Sinne, gebunden

an sachliche Qualitäten von Wissensund

Könnensbeständen, wie sie Peters

als Kriterien für die Auswahl von einzelnen

Schulgegenständen vorschlägt, handelt

es sich immer um eine Auswahl von
mehr oder weniger, die zwar relativ, aber

nicht beliebig ist. Mit Mathematik'lässt
sich mehr Wissensanstrengung verbinden

als mit Jassen. Aber auch

Mathematikunterricht kann so gestaltet werden,

dass jede weitere Perspektive verbaut

wird, oder Jassen kann so gelernt werden,

dass damit eine Reihe von moralischen

Entscheiden ins Blickfeld geraten.
Es geht also vorerst immer um ein Abwägen

von Gründen und um ein Gestalten

eines Faches in eine ganz bestimmte

Richtung. Schule als langgestreckter und

gestaltbarer Lehr- und Lernprozess -tut

gut daran, diejenigen Kenntnis- und

Könnensbestände auszuwählen und auf

sie zu setzen, die gerade eine besonders

lange und weite Perspektive entfalten

lassen, d.h. besonders viel Anstrengung

Sicher können geübte Jasser auch im gesellschaftlichen
Leben Fähigkeiten wie Fairness, Teamgeist und Verfolgung

eigener Interessen kombinieren.

Und drittens können über das Lernen

einer Wissenschaft oder die Auseinandersetzung

mit einem literarisch anspruchsvollen

- wie man gern sagt - lebensfernen

Text, der nicht an der unmittelbaren

Erfahrungswelt anschliesst, Teile des

bisherigen Wissens und Könnens

wesentlich verändert werden. Sicher können

geübte Jasser auch im gesellschaftlichen

Leben Fähigkeiten wie Fairness,

Teamgeist und Verfolgung eigener Interessen

kombinieren. Sie können Politik
wie ein Kartenspiel verschiedener
Parteien verstehen. Aber sie lernen beim

Spiel gerade nicht, darüber nachzudenken

und im Austausch mit andern

Argumente abzuwägen, die eher für die

Privilegierung eines Zieles gegenüber einem

andern sprechen, die eher diese Einstel-

voraussetzen, d.h. jene, die sich leicht

abgrenzen lassen von Gegenständen, die

auch rein situativ verstanden werden

können.

Aber auch dieses Auswahlkriterium ist

relativ. Wie Enzensbergers Gewährsfrau,

die Friseuse Zizi, zeigt, lässt sich

europäische Geografie und Währungsproblematik

leicht, d.h. situativ, verstehen

für jemanden, der das Gepäck der

obligatorischen Volksschulbildung mit sich

trägt, während sehr wahrscheinlich die

klassische Bildung in den sieben freien

Künsten des Melanchthon davor kapitulieren

müsste.

Diese Relativität - aber nicht Beliebigkeit

- der Auswahlkriterien und der

Wirkung von Bildung lässt abschliessend ein

Problem ins Blickfeld geraten, das für

8

die Aufgabe der modernen Schule

entscheidend sein dürfte, und das Enzensbergers

Vergleich uns bestens illustriert
und auch den Vorschlag von Hirsch erst

richtig problematisiert.
Melanchthons Bildung war ganzheitlich.
Sie war von der Schule aus, ja vom
Gegenstand selbst so angelegt, dass sie alles

Wissen und alles Können umfassen sollte.

Insofern entsprach sie der theologischen

Kosmologie seiner Zeit. Vom

richtigen Verständnis der göttlichen
Offenbarung aus lässt sich nicht nur die ganze

Welt intellektuell erfassen, sondern der

ganze Mensch, d.h. seine unsterbliche

Seele wird von hier aus auch ergriffen
und handelt moralisch richtig. (Vgl. dazu

den Artikel von Daniel Tröhler in dieser

Nummer, S. 1 Off.)

Moderne Wissenschaft als Vielzahl von

Erfahrungswissenschaften, moderne

Gesellschaftsvorstellungen und

demokratisch-politische Verhältnisse des Pluralismus

und Moralbegriffe, die in Toleranz

und Fairness begründet sind, gehen

insgesamt nicht mehr von einem geschlossenen,

ganzheitlichen Weltbild oder

einem ganzheitlichen Subjektverständnis

aus. Längst haben wir uns daran

gewöhnt, dass trotz aller Dominanz der

Mathematik in den Wissenschaften sich

damit kaum das Entstehen des Totalita-

rismus erforschen lässt, oder wir wissen

bei aller Reichweite von sprachlichen

Kenntnissen, dass sich damit bei der

Entscheidung über ein faires Steuersystem

wenig erreichen lässt; ebenso, dass

ein feinfühliger Ästhet ein relativ

skrupelloser Politiker sein kann. Und dass es

verschiedene Möglichkeiten des guten
Lebens, oder bescheidener, in einer
bestimmten Situation verschiedene Arten,
sich anständig zu verhalten, gibt, wird

heute fast allgemein akzeptiert.
Diese Offenheit, die zwar nie zur
Beliebigkeit verkommt, stellten wir schon in

Zizis Bildungspotpourri fest und ebenso

wird sie in Hirschs Versuch eines Inven-
tariums der «cultural literacy» kritisch

moniert. So finden sich darin neben

Konzepten, die die westliche Demokra-

infos und akzente 1/98



schwerpunk 'à

tie grundlegend gestaltet haben wie

«Toleranz», auch kurzlebige Problembereiche

wie «Yuppies», die zwar die

öffentliche Kultur der 80er Jahre bestimmten,

aber heute schon zu Recht vergessen

werden. Dementsrechend ist auch

Zizis eigene, postschulische Bildungsanstrengung

weitgehend auf kurzlebige

Bildungsgegenstände ausgerichtet.

Schulbildung soll sich nicht auf die

Eintagsfliegen ausrichten und kann es auch

nicht. Sie würde riskieren, dass die

Schüler mit Bildung ausgestattet würden,

die bei ihrem Eintritt in die öffentliche

Auseinandersetzung bereits zum zu

Recht oder zu Unrecht vergessenen
Schrott der «cultural literacy» gehören.

Ganz im Gegensatz dazu gehören zur
«cultural literacy» aber auch Bereiche

wie zum Beispiel die moderne Genetik,
die nicht nur die Spitze von Forschung
und Technik, sondern auch die Bildung
der öffentlichen Moral sicher in den

nächsten Jahrzehnten beschäftigen werden,

ohne dass der Zugang dazu mit dem

bisherigen Wissen und Können, das

Schulen vermitteln, irgendwie sicher

gefunden werden kann. Öffentlichkeit und

Wissenschaft müssen diese Zugänge er-

schliessen, bevor sie schulisch überhaupt
aktiviert werden können.

Insofern ist Schulbildung nicht nur eine

Auswahl, die sachlichen Kriterien von
Wissens- und Könnensbeständen folgt,
wie Peters vorschlägt, sondern sie muss

ebenso zwei weiteren Auswahlkriterien

genügen und ist dementsprechend

gegenüber öffentlicher Bildung oder «cultural

literacy» notwendigerweise
eingeschränkt.

Die Auswahl der Schulbildung muss

auch die Bildungsinstitution, den über

mehrere Jahre andauernden Lernvorgang

organisieren und stabilisieren. Wo

moderne Wissenschaft, Moral und

Öffentlichkeit sprung- und lückenhaft bleiben

müssen und sollen, muss und kann

das institutionalisierte Bildungswesen

gerade einen kontinuierlichen, aufeinander

abgestimmten Lernvorgang organisieren.

Das ist der unüberbietbare Vorteil

der Schulinstitution gegenüber allen

andern LernVorgängen. Fernsehen kann

sehr leicht bilden, Reiseerlebnisse wirken

ohne Zweifel bildend, aber beide

sind extrem situativ gebunden. Das

institutionalisierte Bildungswesen kann

sich so anlegen, dass die Schüler mit
sechs Jahren zu lernen beginnen, was sie

vielleicht erst mit 18 Jahren für das

Verständnis und die Bewältigung komplexer
Probleme brauchen. Schulbildung ist also

eine Auswahl, die ganz bestimmten

Lernkriterien entspricht. Wir lernen in

den ersten Primarklassen mit der Perlenraupe

rechnen, nicht weil in der

Öffentlichkeit schwierige Probleme der

öffentlichen Finanzen mit Perlenraupen

abgehandelt werden, sondern weil die

Perlenraupe einen lernenden Zugang

zur Stetigkeit des Systems der natürlichen

Zahlen erleichtert, der allerdings

erst 10 Jahre später schulisch vollzogen

wird. Diese Lernordnung der Schule -
der einzelnen Lerngegenstände im

gleichen Moment untereinander und in der

Zeit und den aufeinanderfolgenden

Schultypen hintereinander - verlockt
gerade Pädagoginnen und Pädagogen

immer wieder zur Annahme, sie könnten

den Weg zurück zur ganzheitlichen
Kosmologie unseres Theologen Melanch-

thon finden. Doch das Ergebnis auch der

bestens organisierten Auswahl der

Schulbildung ist höchstens ein erfolgreicher

Lernprozess und damit der sicherere,

rationale Zugang zu Wissenschaft,

Berufen und moderner Öffentlichkeit.

Doch darin müssen immer wieder gänzlich

neue Erkenntnis- und Lernvorgänge

gesucht werden, die gerade nicht durch

die Schulbildung gesichert sind und die

immer wieder auf die verlorene Ganzheit,

beziehungsweise auf die
Öffentlichkeit und Demokratiefahigkeit unserer

Bildung verweisen.

Aber auch von einem zweiten Gesichtspunkt

aus ist Schulbildung
eingeschränkter als öffentliche Bildung,
indem sie nicht einfach deren sachlicher

Struktur folgt. Schule und Bildungsinstitutionen

sind in einer liberalen Gesellschaft

nicht einfach bürokratische

Inszenierungen, sondern sie unterstehen
vielmehr demokratischer Lenkung und

Kontrolle. Uber die Bildungsinstitution
und ihre Auswahl an Wissens- und

Könnensbeständen kann die demokratische

Öffentlichkeit in einem eingeschränkten
Masse auch sich selbst steuern. Wissensund

Könnensbereiche, die sie für besonders

bewahrens- oder verallgemeinerungswert

hält, die aber vom Vergessen

bedroht sind, kann sie den Bildungsinstitutionen

zur Bewahrung durch Tradierung

aufgeben. Kaum jemand würde sich

sehr wahrscheinlich mit den klassischen

Dramen beschäftigen, wenn nicht Schulen

deren Tradierung sichergestellt hätten.

Die gegenüber den Inhalten von
Öffentlichkeit eingeschränkte Schulbildung

ist gewissermassen auch eine

Auszeichnung oder Hierarchisierung von
Inhalten durch die Öffentlichkeit selbst.

Ob sie dann aber doch tatsächlich

bewahrt, verallgemeinert, wiederbelebt

oder sogar weiterentwickelt oder eben

doch vergessen werden, darüber kann

auch Öffentlichkeit nicht bestimmen,

denn dies hängt letztlich ab von der Qualität

dieser Inhalte selbst und nicht
zuletzt auch von jener der Bildungsinstitutionen.

Literaturhinweise
Enzensberger, H. M. Mittelmass und Wahn:
Gesammelte Zerstreuungen. Frankfurt:
Suhrkamp, 1991.

Hirsch, E. D. Cultural Literacy: What Every
American Needs to Know. New York: Vintage

Books, 1988.

Peters, R. S. Ethik und Erziehung. (London
1965) Düsseldorf: 1972.

Prof. Dr. Fritz Osterwalder ist Professor für

Pädagogik an der Universität Karlsruhe.

infos und akzente 1/9,


	Warum unterrichten wir in der Schule Geschichte und nicht Jassen?

