
Zeitschrift: Infos & Akzente

Herausgeber: Pestalozzianum

Band: 5 (1998)

Heft: 1

Artikel: "Bildung" : ein schulpädagogischer Begriff?

Autor: Tröhler, Daniel

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-917334

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-917334
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


schwerpunk J

Begriffsgeschichtliche Diskussion

«Bildung» - ein
schulpädagogischer Begriff?

In der schul politisehen Diskussion der Schweiz herrscht
in Bezug auf klare Begriffe ein merkwürdiges Durcheinander,

das seltsamerweise kaum zu Klärung Anlass gibt. Die
Rede ist von den deutschweizerischen Erziehungsdirektoren,

die in der französischen Schweiz nicht etwa «directeurs

de l'éducation» heissen, sondern «directeurs cantonal
de l'instruction publique», was auf Deutsch bekanntlich

«Kantonale Direktoren des öffentlichen Unterrichts»
heisst. Unterricht ist aber nicht gleich Erziehung, und
es hilft wenig, wenn das Insgesamt der politischen
Bemühungen um Unterricht, Schulung und Erziehung dann auf
Deutsch «Schweizerisches Bildungssystem» genannt wird und
der Zürcher Erziehungsdirektor sich inskünftig Bildungsdirektor

nennen will - der Begriff der Bildung wird
einfach zwei ungleichen Begriffen (Erziehung/Unterricht)
überstülpt, in der Hoffnung, dass sich die Probleme so
einfach wie die Begriffe verstecken lassen. Dieses
Unterfangen scheint in der Praxis geglückt zu sein, da kaum

Bemühungen festzustellen sind, das Problem zu lösen, hält
aber einem vertieften Nachdenken nicht stand. von Daniel Trohier

Zugegeben: Der Begriff der Bildung ist

attraktiv, nicht nur, weil er es offensichtlich

schafft, zwei unterschiedliche

Begriffe wie Erziehung und Unterricht unter

sich zu subsummieren, sondern weil

mit ihm ganz bestimmte Erwartungen an

die Menschen verbunden sind: Ein
gebildeter Mensch ist ein Mensch von
besonderer Aura. Im Gegensatz zur

Bildungspolitik nun, die mit dem
konsensstiftenden Schlagwort umzugehen
beliebt, bemüht sich die erziehungswissenschaftliche

Diskussion in letzter Zeit
vermehrt um den Begriff der Bildung,
wobei die Versuche von der Rehabilitation

des klassischen Bildungsbegriffs1 bis

hin zur Elimination aus der

wissenschaftlichen Sprache reichend

1 Bildung, Erziehung, Unterricht?

Heute ist es für uns selbstverständlich,
dass der Bildungsbegriff ein pädagogischer

bzw. ein schulpädagogischer Be¬

griff ist. «Bildung» ist im heutigen
Verständnis das Ubergeordnete jeglicher
pädagogischer Praxis, die höhere Weihe

der Pädagogik. «Bildung» will mehr

heissen als Wissensvermittlung - ein

«gebildeter» Mensch ist daher keiner,
der bloss viel Wissen und Können
besitzt. Entsprechend hat Carl Friedrich

von Weizsäcker die Frage, was ein gebildeter

Naturwissenschafter sei, so

beantwortet: ein gebildeter Mensch, der
professionell Naturwissenschaften treibt.

Gebildet sein hängt folglich ganz
offensichtlich nicht mit einer Berufsfähigkeit

zusammen, sondern - mit einer inneren

Qualität als Mensch. So ist Kerschenstei-

ners Aussage zu verstehen: Bildung ist

das, was übrigbleibt, wenn alles vergessen

gegangen ist. Die hier vorgetragenen
Überlegungen wollen weder in die

bildungspolitische noch in die gegenwärtige

erziehungswissenschaftliche Diskussion

eingreifen - sie wollen viel weniger

(was aber auch mehr sein kann): Sie wollen

deutlich machen, warum der Begriff
der Bildung erstens so wichtig ist, dass er

überhaupt Schlagwortcharakter erhalten

konnte und warum er zweitens so

problematisch ist, dass seine Elimination

gefordert werden kann. Wichtig für diese

Überlegungen sind zwei historische
Tatsachen: Erstens, dass der Begriff der

Bildung in seinem Ursprung nicht ein

pädagogischer Begriff war, sondern ein

theologischer, und zweitens, dass, als er um

1800 zum pädagogischen Begriff wurde,

schon damals kaum Einigkeit bestand,

was er zu bedeuten habe. Das zeigt
eindrücklich ein Lexikonartikel von 1825,

der feststellt, «dass von nichts häufiger
als von Bildung die Rede sei, <so möchte

dennoch vielleicht nichts schwerer zu

bestimmen sei, als eben sie;> denn jeder
bemesse sie nach seinem beschränkten

Urteil und Interesse, jeder möchte sie

für sich beanspruchen»3.

10 tnfos und akzente 1/98



schwerpunk J

Aus dieser Stelle im Rheinischen Conversa-

tionslexikon für die gebildeten Stände

können wir also entnehmen, dass der

Begriff der Bildung kurz nach 1800 das

zentrale Wort in der intellektuellen Diskussion

ist. Diese intellektuelle Diskussion

wurde selbstverständlich von jenen
Menschen geführt, die erstens Lesen

und Schreiben konnten und zweitens

Zeit und Geld hatten, sich an solchen

Diskussionen zu beteiligen - und die
dadurch eine neue Form von Öffentlichkeit

repräsentierten: die «Gebildeten».

Die Gebildeten schienen daher von dem

am liebsten gesprochen zu haben, was

sie selbst anging. Dadurch ist uns zur

Klärung des Begriffs noch wenig geholfen,

zeigt für die Zeit nach 1800 aber

zweierlei auf: Erstens, der Begriff der

Bildung ist, zumindest bei den «Gebildeten»,

ein zentrales Element ihres

eigenen Selbstverständnisses. Zweitens,
dem Begriff fehlt es an begrifflicher
Schärfe.

Wenn aus heutiger Sicht davon

ausgegangen wird, dass aus der (deutschen)

Intelligenz um 1800 im Verlauf des 19.

Jahrhunderts das Bildungsbürgertum

hervorging, und dass im Zusammenhang

mit dieser Etablierung des Bildungsbürgertums

die Entstehung des modernen

Schulsystems einhergeht, dann ergibt
sich heute zumindest schulpolitisch die

dringende Notwendigkeit, den Begriff
der Bildung zu klären. Die Fragen, die

uns hier beschäftigen, lauten: Woher

stammt der Begriff der Bildung? Wer

brauchte ihn für welchen Zweck? Wie

konnte er zum zentralen (aber unscharfen)

Begriff um 1800 werden? Und: Welche

Konsequenzen könnte man daraus

ziehen?

Der Artikel geht historisch vor. D.h., er

beginnt da, wo er zum ersten Mal etwas

«Höheres» bedeutet, wo er benutzt wird,
die Gottesebenbildlichkeit des

Menschen zu umschreiben - mit
Schulpädagogik hat das gar nichts zu tun (Kap.

2.1). Danach wird gezeigt, wie sich der

Bildungsbegriff im Zuge der Modernisierung

der Welt verändert, ohne aber

den religiösen Hintergrund zu verlieren

(Kap. 2.2). Entscheidend für die Pädago-

gisierung des Bildungsbegriffs (Kap. 4)

im 18. Jahrhundert ist eine doppelte,
einander bedingende Bewegung: nämlich

die Ent-theologisierung und die As-

thetisierung des Bildungsbegriffs (Kap.

3). Dennoch bleibt der religiöse Hintergrund

im Begriff enthalten, wenn auch

nicht explizit, dient so dem sozialen

Aufstieg des Bürgertums (Kap. 5), und
bewahrt deswegen bis heute eine Aura des

Höheren trotz seiner Probleme (Kap. 6).

Inwiefern solche Vorstellungen für die

heutige Schule wichtig und nützlich

sind, soll am Schluss überlegt werden

(Kap. 7).

2 Die unpädagogische Wurzel des

Bildungsbegriffs
Z.l Mystik 13J14. Jahrhundert)

Man muss in der Geschichte sehr weit

zurückgehen - bis in die Zeit der Gründung

der Eidgenossenschaft -, um die

Entstehung des deutschen Bildungsbegriffs

mitverfolgen zu können. Diese

Entstehung des Begriffs zeigt, dass es

sich bei «Bildung» keineswegs um einen

pädagogischen Begriff handelte, sondern

um einen theologischen bzw. religiösen.
Von diesem Ursprung hat sich der Begriff
in der gesamten weiteren Entwicklung
nie ganz lösen können.

In jener Zeit bemühten sich die

sogenannten Deutschen Mystiker (z.B. Meister

Eckhart), Aüszüge aus der Bibel in

die deutsche Sprache zu übersetzen,
damit auch die Nonnen für ihre christliche

Tätigkeit vom Wort Gottes hören konnten.

Das Problem war, dass das Deutsche

im Gegensatz zur lateinischen Sprache

(in welcher damals meistens die Bibel

gelesen wurde) keineswegs für transzendente

Probleme «ausgerüstet» war: Es

fehlten die adäquaten Begriffe. Eine

Möglichkeit war, die lateinischen Begriffe

zu verdeutschen (was dann ein

«Fremdwort» ergeben hätte), und die

andere Möglichkeit war, vorhandene

deutsche Begriffe, die etwas ganz Alltägliches

bedeuteten, zu spiritualisieren, zu

transzendieren. Im Falle von «Bildung»

wurde die zweite Möglichkeit gewählt.

Im Althochdeutschen hiess Bildung «bil-

dunga» und bedeutete das schaffende

Herstellen von Dingen, speziell von

Töpfen.
»bildunga» war also das Wort, das sich

Meister Eckhart (1260-1328) auswählte,

um das lateinische Wort «imago» aus der

Genesis (I, 26) zu übersetzen. Bei Meister

Eckhart hiess diese Stelle dann: «daz

die sêle nach got gebildet ist»4.

Bezogen auf die menschliche, durch den

Sündenfall geprägte Lebenspraxis hiess

das, dass der Mensch sich bemühen

musste, in seiner Seele Gott

wiederzufinden, der sich zwar in der Seele

«eingebildet» hatte, aber durch den
Sündenfall und die sündige Welt verdeckt

worden ist. Ziel ist es, sich der «înbildun-

ge kreatürlicher bilder» zu «entbilden»,
sich also von den weltlichen, sündigen
Bildern zu befreien, damit die Seele wieder

das reine Bild Gottes in sich aufnehmen

kann. Damit ist für den Bildungsbegriff

um 1800 bereits etwas entscheidendes

vorgezeichnet: Es geht in der Idee

der Bildung letztlich um die Abwendung

von der weltlichen Vielgestaltigkeit zur

inneren Einheit der Seele mit Gott, zu

ihrer «inneren Ruhe». «Bildung» ist
daher ein theologischer Begriff, der das

Streben der menschlichen Seele

bezeichnet, in sich selbst Gott wiederzufinden.

Die Mystiker glaubten, dass das nur
in der strengen Abkehr von der Welt

möglich werden kann.

2.2 Naturphilosophie (16.117. Jahrhundert)

Die Neuzeit der Weltgeschichte zeichnet

sich ganz allgemein dadurch aus,

dass die Menschen sich zusehends

vermehrt Gedanken über die Welt und die

Menschen machten als über Gott und

die kosmologische Ordnung. Zunächst

wurden die Laufbahnen der Planeten

und Sterne beobachtet (was bekanntlich

zur Erkenntnis führte, dass die Erde

nicht im Mittelpunkt des Weltalls steht -
eine Erkenntnis, die von der katholischen

Kirche vehement mit der Inquisi-

infos und akzente 1/9<



schwerpunk. i

tion verfolgt wurde), dann die natürlichen

Abläufe der äusseren Natur auf der

Erde und schliesslich die Entwicklungen

der Planzen, Tier- und Menschenwelt.

Diese Prozesse der Entwicklung
wurden so verstanden, dass sich dadurch

etwas heranbildet. Diese Vorstellung war
aber noch immer religiös, weil die Denker

davon ausgingen, dass die Natur

(und so auch die menschliche Natur) von

Gott geschaffen sei und dass es in ihr

der Mensch urspünglich das Ebenbild
Gottes (und daher höchstes irdisches

Wesen), aber er hatte sich durch den

Sündenfall verdorben. Das heisst, die

Natur des Menschen war «schuldig»,
sodass der natürliche Entwicklungsgang
sich nicht ohne weiteres zur Vollendung

- zur Ebenbildlichkeit Gottes - bilden

konnte: Dazu bedurfte es des Willens
des Menschen. Durch diese Überlegung

wurde die Willensbildung - und damit

Wenn aus heutiger Sicht davon ausgegangen wird, dass
aus der (deutschen) Intelligenz um 1800 im Verlauf des
19. Jahrhunderts das Bildungsbürgertum hervorging, und
dass im Zusammenhang mit dieser Etablierung des
Bildungsbürgertums die Entstehung des modernen Schulsystems

einhergeht, dann ergibt sich heute zumindest
schul politisch die dringende Notwendigkeit, den Begriff
der Bildung zu klären.

göttliche Gesetze (der Entwicklung) gebe,

die der menschliche Verstand

erforschen und so erkennen könne. Einer der

wichtigsten Gedanken lautete dabei,

dass in jedem weltlichen Ding von
Anfang an vorbestimmt sei, zu was, zu
welcher Form es sich zu entwickeln habe.

Beispielsweise hatte die Zwiebel einer

Tulpe zu einer Tulpe zu werden, sich zu

einer Tulpe zu «bilden»: Jedes irdische

Ding (also auch der Mensch) ist nach

dieser Auffassung von «Geburt» an in

einem gewissen Sinne vorbestimmt, zu

was es sich «bilde». Dieses Denken war,

wie gesagt, religiös geprägt - denn wer

ausser Gott hätte diese Vorbestimmung
in die natürlichen Anlagen geben
können? -, bezog sich aber ganz auf die

diesseitige Entfaltung der von Gott gegebenen

Anlagen. Berühmtester Vertreter

einer solchen Auffassung war der in

Einsiedeln geborene Paracelsus 1493—

1531).

Paracelsus und seine Nachfolger machten

aber einen Unterschied zwischen der

menschlichen Natur und der übrigen
Natur. Für die gesamte Natur galt das

Prinzip, dass sie sich von selbst bildet -
mit Ausnahme des Menschen. Zwar war

steht dieser Bildungsbegriff im Feld des

Pädagogischen - zu einer der zentralen

Aufgaben des Menschen auf Erden; er

sollte sich in der sündigen Welt
bewähren und sich in ihr bilden, damit der

Mensch zu seinem Ziel gelange, und

zwar auf Erden: «Mensch, suche dich

selber und siehe, was du bist.» Diese

Forderung bedeutet dabei gegenüber
der Mystik einen entscheidenden Schritt
in die Moderne: Des Menschen Ziel ist

nicht mehr, sich in Gott zu «überbilden»

und sich von der Welt zu «entbilden»,
sondern seine (göttliche) Zielbestimmung

auf Erden zu suchen und zu
realisieren. Diese Zielbestimmung ist bereits

wesentlich stärker auf das irdische Subjekt

ausgerichtet als die mystische

Überzeugung.

3 Voraussetzungen zur Pädagogisierung
des Bildungsbegriffs im 18. Jahrhundert

3.1 Die Ausgangsläge im 18. Jahrhundert

Der Gedanke, dass im menschlichen

Wesen eine individuelle, wenn gleich
auch religiöse Zielbestimmung liegt, zu

der er sich bilden soll, wird im 18.

Jahrhundert durch zwei durchaus

unterschiedliche Richtungen weitergeführt -

die aber beide noch immer religiös
begründet waren. Die eine Richtung ist

streng rationalistisch - sie baut auf den

Intellekt und wird wirkungsmächtig vom
deutschen Philosophen Georg Wilhelm
Leibniz (1646-1716) vertreten -, die
andere Richtung ist streng antirationalistisch:

Sie baut auf dem Gefühl auf und

wird vom Pietismus getragen.
Es kann hier nicht darum gehen, die
rationale Metaphysik von Leibniz oder das

affektive Religionsverständnis des

Pietismus im Detail vorzustellen. Wichtig
ist, dass zwar der Höhepunkt der

Ausbreitung des Pietismus in dieselbe Zeit
fällt wie die Schaffensperiode von Leibniz

(d.h. ca. zwischen 1670 und 1720),

dass aber im Gegensatz zum Pietismus

Leibniz in seiner Zeit nur wenig
wahrgenommen wird; seine Wirksamkeit entfaltete

sich erst gut 50 Jahre nach seinem

Tod, d.h. in der 2. Hälfte des 18.

Jahrhunderts. Wichtig ist ebenfalls, dass der

Pietismus die Zuwendung zur Welt bzw.

zur menschlichen Praxis gegenüber dem

17. Jahrhundert noch verstärkt vertritt
(zusammen mit der Aufklärungsbewegung),

während Leibniz eine eminente

Wirkung auf die Vorstellung hatte, das

jeder Mensch ein einzelnes,

unvergleichliches Individuum ist.

Der Pietismus ist eine mächtige religiöse

Frömmigkeitsbewegung des Protestantismus,

die sich weniger an den theologischen

Streitereien zwischen der
protestantischen und der katholischen Kirche

um die «wahre Lehre» beteiligen will,
sondern sich auf die religiöse Praxis der

Christen konzentiert. Im Zentrum steht

die Vorstellung, dass der durch die Ur-
sünde verdorbene Mensch wiedergeboren

werden und so zu Gott in Beziehung

treten kann, wobei der wiedergeborene
Mensch dadurch unmittelbar Gottes

Kind wird. Voraussetzung dazu ist - im

Anschluss an die Naturphilosophie - der

starke Wille. Die durch den Willen

erzeugte Wiedergeburt des Menschen

führt den Menschen dazu, dass Gottes

Heiliger Geist in ihm die «Bildung der

Vielheit zur Einheit» bewirkt. Das ist ein

12 infos und akzente 1/98



Schwerpunkti

entscheidenes Charakteristikum, das in

seinen Wurzeln bis in die Mystik
zurückreicht: Die Seele wird zur inneren

Einheit, zur Geschlossenheit, und

dadurch kann der Mensch in der zerrissenen,

vielgestaltigen Welt mit «innerer

Ruhe» handeln. Er geht in dieser

problematischen Welt nicht unter, wird nicht

ihr Sklave, nicht ihr Opfer.
Es ist kein Zufall, dass dieser Gedanke

der Wiedergeburt durch den Willen an

die Naturphilosophie erinnert, hat sich

doch einer der wichtigsten Exponenten
des Pietismus im 18. Jahrhundert, Friedrich

Christoph Oetinger (1702-1782),

mit ihr auseinandergesetzt. Allerdings ist

Oetinger in dem Sinne moderner, als er

sowohl die menschliche Lebenspraxis

wie auch die menschliche Individualität
noch stärker betont. Das Kind-sein Gottes

des Wiedergeborenen bedeutet

eben, dass der jeweilige Mensch durch

seinen persönlichen Willen in eine

persönliche Gotteskindschaft getreten ist.

Dieses Eintreten ist aber nicht etwa ein

einmaliger Akt, sondern verlangt vom
Menschen - gerade weil der Mensch so

stark in der irdischen Lebenspraxis
verflochten ist (im Gegensatz zur Mystik,
die weitabgewandt denkt) und deshalb

als permanent gefährdet betrachtet wird

- dauernde «Selbstbeobachtung»,

permanente Willensanstrengung, damit er

nicht von Gott wegfällt. Für die Entstehung

der Pädagogik war das sehr wichtig:
die Willensschulung bzw. Willensbildung

sollte einen gewichtigen Platz

einnehmen. «Bildung» war dadurch an der

Schwelle, ein pädagogischer Zentralbegriff

zu werden, und zwar in doppelter
Hinsicht: einmal als Willensbildung,
dann als die Bildung (Gotteskindschaft),
die sich durch einen gebildeten Willen

ergibt.

3.2 Die Asthetisierung des Bildungsbegriffs

3.2.1 Die Ent-theologisierung des

Bildungsbegriffs

Fast gleichzeitig mit dem Pietismus
entstand jene Bewegung, die man oft -
nicht immer ganz zu Recht - mit dem 18.

Jahrhundert gleichsetzt: die

Aufklärungsbewegung. Mit dem Pietismus ist

der Aufklärungsbewegung gemeinsam,
dass sie sich weniger um metaphysische

Grundlagen des Weltverständnisses

bemüht als um die menschliche Lebenspraxis.

Im Unterschied zum Pietismus

will die Aufklärung die menschliche

Lebenswelt aber nicht mit dem Gefühl
erkennen und verändern, sondern mit der

Vernunft. Es ist indes eine deutsche

Eigenart, dass viele Aufklärer pietistisch

mitgeprägt waren, so dass die Aufklärung
im deutschen Sprachgebiet letztlich

immer auch - trotz der Vernunftgläubigkeit

- religiös mitbestimmt blieb. Diese

Religiosität der deutschen (und dadurch

auch der schweizerischen) Aufklärung ist

der zentrale Unterschied zur englischen

und vor allem zur französischen

Aufklärung.

Stark vereinfachend kann man sagen,
dass im deutschen Sprachgebiet gegen
Mitte des 18. Jahrhunderts der Pietismus

als grosse Strömung im Grossen und

Ganzen in die Aufklärung Eingang
gefunden und sie wesentlich geprägt hat.

Das hatte auf der einen Seite für die

Aufklärung zur Folge, dass das wichtige
erzieherische Moment des Pietismus

(Willenserziehung) in sie floss und deren

ohnehin erzieherisches Selbstverständnis

noch erheblich verstärkte, und dass

dadurch plötzlich das Gefühl - neben dem

Verstand - wichtig wurde. Auf der anderen

Seite hatte es zur Folge, dass der

Bildungsbegriff zusehends ent-theologi-
siert wurde («theos» heisst auf griechisch

Gott). Pmt-theologisiert meint, dass Gott
als theologischer Inbegriff einer religiösen

Metaphysik zusehends unwichtig
wurde. Ein guter Mensch sein hiess

immer weniger, Kind Gottes zu sein,
sondern gleich werden, wie Gottes Kind, der

Gottmensch - also Jesus. Weder seine

Zeugung (unbefleckt) noch seine

Auferstehung standen dabei im Mittelpunkt
des Interesses (und schon gar nicht das

Alte Testament), sondern sein

menschenliebendes, unegoistisches, dem

Luxus gegenüber skeptisches Handeln.

Das Leben Jesu wurde zum Vorbild

eines aufgeklärten, d.h. sowohl vernünftigen

als auch moralischen Menschen. Für

den Bildungsbegriff hatte das zur Folge,
dass die Frage um Gott, seinen Sohn und

den Heiligen Geist zusehends an

Bedeutung verlor. Dieser Verlust hatte für

die beiden pädagogischen Bildungsbegriffe

(vgl. den Schlusssatz von 3.1)

erhebliche Folgen: Auf der einen Seite

wurde die Bildung im Sinne von

Willensbildung mit dem Begriff der Erziehung

gleichgesetzt, und auf der anderen

Seite musste die wegfallende
«Gotteskindschaft» einen neuen
Bedeutungsgehalt finden: dieser wurde in der

Ästhetik gefunden.

3.2.2 Die Rolle der Ästhetik
Ästhetik als wissenschaftliche bzw.

philosophische Disziplin gibt es erst seit der

Mitte des 18. Jahrhunderts. Im Zentrum
standen zunächst die Fragen, was denn

das Schöne sei, ob das Schöne bloss

subjektiv sei und daher überhaupt nicht

geeignet, wissenschaftlich bearbeitet zu

werden.

Diese Fragen setzten sich mit zwei

Uberlieferungen aus der Antike auseinander:

Die eine besagte, dass sich über

Geschmack gar nicht streiten lasse, d.h.,

dass es keine «objektive» Schönheit gebe

- diesem «Missstand» wollte man

durch eine ästhetische Theorie

entgegentreten. Die andere besagte, dass

Schönheit vollkommen sei. Weil die Natur

als vollkommen galt (im Gegensatz

zum Menschen), galt als schön, was die

Natur möglichst getreu nachbildet - wobei

es einen riesigen Streit gab um die

Frage, ob die Künstler nebst der Abbildung

auch eigene Phantasie in das

Kunstwerk einbringen dürfen oder

nicht; ein Streit, den die beiden Zürcher,

Johann Jacob Bodmer und Johann Jacob

Breitinger, die der Phantasie mehr Raum

lassen wollten, um 1740 zu ihren Gunsten

entschieden und damit die gesamte

deutschsprachige literarische Produktion
bis hin zum Sturm und Drang von Schiller

und Goethe vorzeichneten.

infos und akzente Ï/9S



schwerpunk

Dieser «Sieg» der beiden Zürcher war

mitgetragen von einer Denkweise, die

sich insbesondere in England in den ersten

drei Jahrzehnten durchsetzte (und
die von den Ziirchern eifrig mitverfolgt
wurde). Danach wurde die Zielbestimmung

der Seele - im Gegensatz zum
deutschen Pietismus - nicht in der Got-
teskindschaft gesehen, sondern in ihrer

Schönheit. Eine vollkommene Seele, so

der Gedanke, der an die Lehre Piatons

von Athen anknüpft, sei die vollkommen
schöne Seele. Diese Schönheit, so der

wichtigste Theoretiker dieser

Überlegungen, der Moralphilosoph Shaftesbury

(1671-1713), beinhalte bereits die Mora-

lität. Das heisst, dass eine vollkommene
Seele sowohl schön als auch gut ist. Diesen

Zustand der Seele nannte Shaftesbury

«inward form» - was dann 1738 in

einer deutschen Ausgabe prompt mit
«innerer Bildung» übersetzt wurde. Die
«innere Bildung» - im Gegensatz zur

äusseren, am Verhalten und an der

Bewegung orientierten Bildung - wurde so

zum ästhetischen Zielbegriff.
Im Zusammenhang mit der Bedeutung
des Schönen (Shaftesbury) und mit der

Betonung der Phantasie (Bodmer und

Breitinger) stellte sich die Frage, was der

Geschmack, der die Schönheit

wahrnimmt, sei: eine Verstandes- oder

Gefühlssache? Die Entwicklung ab 1750

Hess keinen Zweifel: Es war eine

Gefühlssache, die aber deswegen nicht

unvernünftig war, und zwar deswegen, weil

man im Geschmack zusehends das

zentrale Element der menschliche Seele zu

erkennen glaubte, in welcher der

Verstand ein Teil sei.

Pädagogisch gesprochen galt es also, den

Geschmack zu schulen, zu «bilden», und

zwar nun nicht über die Willenserziehung,

sondern über die literarisch-ästhetische

Erfahrung - nicht zufällig enstand

in jener Zeit in England die Literatur
des «sentiment», was in Deutschland

wiederum die «Empfindsamkeit»
auslöste, aus der sich dann der Sturm und

Drang entwickelte. Nach Ansicht sowohl

der Theoretiker als auch der Praktiker

der deutschsprachigen Literatur (im 18.

Jahrhundert meistens in Personalunion,

von Gottsched über Bodmer zu Lessing)
sollte die Literatur von Beispielen bzw.

Ereignissen berichten, die den lesenden

Menschen innerlich dazu motivieren,
Gutes zu tun. Von 1750 an wird ein

Kunstwerk dann ästhetisch genannt,

wenn es in der Lage ist, das Gemüt des

Menschen so zu modifizieren, dass der

Mensch moralisch gut handeln will.
Indem er das tut, nimmt er Anteil an seiner

eigenen Bildung: Er bildet seine Seele,

sie strebt zu ihrer eigenen Vollkommenheit

bzw. zu ihrer eigenen Schönheit.

4 Die Pädagogisierung des Bildungsbegriffs

Der Bildungsbegriff wird im letzten

Drittel des 18. Jahrhunderts von mehreren

Faktoren geprägt, die zum Teil leicht
sichtbar sind, zum Teil auch weniger.

«Bildung» - nun nicht als Synonym für

«Erziehung» - meint eine moralischästhetisch

vervollkommnete Seele.

Obgleich die Ästhetik an die Stelle der

pietistischen Gotteskindschaft gesetzt wurde,

handelte es sich nicht um einen

irreligiösen Begriff- ganz im Gegenteil.
Zusammenfassend lassen sich folgende
Faktoren aufzählen:

• Bildung bezieht sich auf die Innerlichkeit

des Menschen, auf seine Seele.

• Die Seele wird nicht mehr primär

theologisch verstanden, d.h. so, dass

sie sich mit Gott «überbilden» soll,

sondern religiös, und das heisst: moralisch.

• Die menschliche Seele ist a) individuell

einzigartig und b) fast ins Unendliche

vervollkommnungsfähig.
• Eine gebildete Seele ist eine, die nicht

nur die kognitiven Seelenkräfte voll

entfaltet hat, sondern das «Gemüt»,
das «Herz», den «Geschmack».

• Eine am Geschmack gebildete Seele

bezieht sich aber nicht nur auf das

Schöne, sondern gleichzeitig auf das

Gute. Ästhetik und Ethik finden hier

zu einer Einheit.
• Pädagogisch ist dieser Bildungsbegriff,

weil er davon ausgeht, dass der

Mensch seine Seele insbesondere

über die Literatur vervollkommnen
kann (die erfolgreiche Literatur in

jener Zeit glaubte dies auch und war

entsprechend ausgerichtet).
• Damit zusammenhängend wurde die

Sprache als wichtigstes menschliches

Merkmal empfunden - und daher der

Sprach-, Literatur- und Kunstunterricht

zum wichtigsten (pädagogischen)

Bildungsmittel erhoben.

Keiner hat diese Faktoren deutlicher zu-

sammengefasst und keiner hat sie in der

Breite wirksamer gemacht als Goethe in

seinem Bildungsroman Wilhelm Meisters

Lehrjahre (1795/96), wo das Ziel des

Gebildeten der «Edelmann» ist. Deshalb

sei im Folgenden ein längeres Zitat
erlaubt. Wilhelm sagt - angesichts

kleinbürgerlicher Enge und seinem Wunsch,

ins Theater zu gehen: «Ich weiss nicht,
wie es in fremden Ländern ist, aber in

Deutschland ist nur dem Edelmann eine

gewisse allgemeine, wenn ich sagen darf,

personelle Ausbildung möglich. Ein Bürger

kann sich Verdienst erwerben und

zur höchsten Not seinen Geist ausbilden;

seine Persönlichkeit geht aber

verloren, er mag sich stellen, wie er will».
Seine eigene Persönlichkeit voll entfalten,

das aber ist das unbedingte Ziel
Wilhelms: «Nun leugne ich Dir nicht, dass

mein Trieb täglich unüberwindlicher

wird, eine öffentliche Person zu sein,

und in einem weitern Kreise zu gefallen
und zu wirken. Dazu kommt meine

Neigung zur Dichtkunst und zu allem, was

mit ihr in Verbindung steht, und das

Bedürfnis, meinen Geist und Geschmack

auszubilden, damit ich nach und nach

auch bei dem Genuss, den ich nicht
entbehren kann, nur das Gute wirklich für

gut und das Schöne für schön halte. Du

siehst wohl, dass das alles für mich nur
auf dem Theater zu finden ist, und dass

ich mich in diesem einzigen Elemente
nach Wunsch rühren und ausbilden

kann. Auf den Brettern erscheint der

gebildete Mensch so gut persönlich in

seinem Glanz als in den obern Klassen;

14 vnfos und akzente 1/98



schwerpunki

Geist und Körper müssen bei jeder

Bemühung gleichen Schritt gehen, und

ich werde da so gut sein und scheinen

können als irgend anderswo.»5

Was Goethe literarisch verbreitete,
formulierte Wilhelm von Humboldt in

derselben Zeit theoretisch in seiner

Bildungstheorie. Ausgangspunkt von Humboldt

ist das Verhältnis von Individuum
und Welt mit dem Ziel, dass das Individuum

«nur die Kräfte seiner Natur stärken

und erhöhen» will, damit «seinem

Wesen Werth und Dauer» verliehen werden

kann. Die Welt wird in dieser

Bildungskonzeption als blosser «Gegenstand»

verstanden, der nötig ist, weil sich

die «Kräfte» nur dann bilden können,

wenn sie sich an der Welt reibend entfalten

können. Letztes Ziel des durchaus

unbewussten Strebens des Menschen sei

es, die «Menschheit in unsrer Person»6

so weit wie möglich zu entfalten.

Das in der Begegnung mit der Welt

anzueignende Wissen hat also weit höheren

Wert, als bloss Kenntnis im
Menschen anzuhäufen: Die Begegnung mit
der Welt soll die Menschlichkeit, die

Humanität im Menschen befördern.

Diese Menschlichkeit, die Humanität,
ist aber das, was unter dem Wesentlichen

des Menschen verstanden wird, und das

war (ganz der Lehre Shaftesburys

verpflichtet) die moralisch-ästhetische Seele,

der ausgebildete Geschmack. Pädagogisch

stellt sich die Frage nach dem Wie.

Humboldt ist überzeugt, dass sein eigenes

Zeitalter kein geeignetes sei, um den

Geschmack des Individuums - als

zentralen Teil der Bildung - zu bilden, weil

es, in seinen Worten, «unserm Zeitalter
[an] Einfluss eines gebildeten

Geschmacks auf die raisonnirenden und

handelnden Kräfte» fehle. Weil sich der

Geschmack aber nur in der Begegnung

mit der Welt ausbildet, sich die eigene

Gegenwart aber als für die Geschmacksbildung

unwürdig erweist, wählt Humboldt

die griechische Antike als Vorbild,

an welchem sich der Geschmack zu
bilden habe7. Die Griechen (das war auch

für Goethe so), waren für die Neuhuma¬

nisten, wie man ihnen später sagte,
«nicht bloss ein nützlich historisch zu

kennendes Volk, sondern ein Ideal»8.

Der gesamten Moderne fehle es, so

Humboldt, an der Harmonie und Ganz-

heitlichkeit der Griechen, wie sie sich in

der Antike sowohl in der Philosophie, in

der Literatur, in der Kunst und auch im

geselligen Leben darstellten - alles Ideale,

die in der Gegenwart nicht existierten.

Zwar will Humboldt nicht die Antike

neu aufleben lassen, weil er selber

davon überzeugt ist, dass sich die Welt

immer höher entwickelt, sieht aber im
Studium der Antike die ideale Basis für das

Individuum, seine Kräfte harmonisch zu

entfalten - zu bilden. Find so überrascht

es auch nicht, dass der allgemein als

Begründer der modernen Pädagogik gel-

ist sozialgeschichtlich gesehen die Zeit,
in welcher sich in Europa das Bürgertum
als neue soziale Macht zu formieren

beginnt. Das hat unter anderem damit zu

tun, dass die Monarchien für Militär und

Verwaltungsapparat zusehends Geld

brauchten, das nicht mehr genügend aus

den traditionellen Quellen (Landwirtschaft

oder staatliches Handlungsmonopolsystem)

geschöpft werden konnte,
sondern vermehrt aus einem freien

Wirtschaftssystem (Handel und frühindustrielle

Produktion). Die produzierende

(Unternehmer), verwaltende (Juristen)
und lehrende (Gelehrte) Bevölkerungsschicht

formierte sich zum modernen

Bürgertum, wobei es - in der Monarchie

- noch immer der politischen Rechte
beraubt war (was dann im Endeffekt in

Das in der Begegnung mit der Welt anzueignende Wissen
hat also weit.höheren Wert, als bloss Kenntnis im
Menschen anzuhäufen - die Begegnung mit der Welt soll die
Menschlichkeit, die Humanität im Menschen befördern.

tende Johann Friedrich Herbart

(1776-1841) als Hauslehrer in Bern mit
seinen Zöglingen, die zum Teil das

Schulalter noch nicht erreicht hatten, in

griechischer Sprache Homers Odyssee

las - und seine erste systematische
Reflexion seiner Hauslehrertätigkeit lautete

entsprechend: «Uber die ästhetische

Darstellung der Welt, als Hauptgeschäft
der Erziehung» (1804).

5 Der sozialgeschichtliche Aspekt
Um die Probleme, die sich hinter dem

pädagogischen Bildungsbegriff verstecken,

sichtbar zu machen, tut man gut
daran, nicht nur die geistesgeschichtliche

Entwicklung zu verfolgen, sondern

auch zu fragen, ob gerade der Vorgang

der Pädagogisierung des Begriffs einen

sozialgeschichtlichen Aspekt hat, d.h.,

inwiefern die sozialen Bewegungen in

der zweiten Hälfte des 18. Jahrhunderts

mit der Entwicklung des Bildungsbegriffs

in Zusammenhang stehen.

Die zweite Hälfte des 18. Jahrhunderts

Frankreich zur Revolution führen sollte).

Nun ist ein Stand, eine soziale Klasse,

nicht nur durch die ökonomische

Kraft bestimmt, sondern durch ein

jeweils spezifisches Standesbewusstsein.

Das war für die Monarchie und die

Aristokratie das Bewusstsein der Erhabenheit

aufgrund der Geburt bzw. der Familie.

Dem setzte nun das aufstrebende

Bürgertum die Erhabenheit der Bildung
gegenüber, die «edle Seele», oder, wie

Goethe sagte, den «Edelmann». Nicht
die Geburt sollte über die soziale Stellung

eines Menschen entscheiden,
sondern seine Bildung. Diese soziale Veror-

tung der Bildung passte auch hervorragend

in das liberale Denken, das das

Wirtschaftssystem zu prägen begann,

wie ein zentraler Satz von Humboldt
ausdrückt: «Der wahre Zwek des

Menschen ist die höchste und proportio-
nirlichste Bildung seiner Kräfte zu

einem Ganzen. Zu dieser Bildung ist Freiheit

die erste, und unerlassliche

Bedingung»9.

infos und akzente 1/98



schwerpunk à

Die Idee von einem ganzheitlichen,

möglichst vollkommen ausgebildeten

Menschen, der Geschmack an der Mora-

lität gefunden hat und sich deswegen für
das Gemeinwohl engagiert: das ist das

Bildlingsideal des «gebildeten» Bürger¬

vertritt damit das Prinzip der Totalität,
der Einheit und Harmonie der Seele, die

im Gegensatz zur Welt steht, die als

partikular, zufällig, auseinandergerissen
verstanden wird. Diese Welt zu verbessern

oder zu verändern, setzte daher gemäss

«Der wahre Zwek des Menschen ist die höchste und pro-
portionirlichste Bildung seiner Kräfte zu einem Ganzen.
Zu dieser Bildung ist Freiheit die erste, und unerlass-
liche Bedingung.»

turns nach 1800. Damit einher geht die

Forderung nach einer liberalen Gesellschaft,

die genügend Freiraum lässt, dass

sich die menschliche Seele so vollkommen

wie möglich entwickelt - mit
möglichst wenig Hindernissen. Weil mit dieser

Konzeption der Gedanke verbunden

war, dass sich Moralität erzeugt, wusste

sich das entstehende Bildungsbürgertum
ethisch legitimiert - und dadurch

gegenüber Aristokratie und Monarchie

überlegen.

6 Das Problem des pädagogischen

Bildungsbegriffs
Die aus der Asthetisierung hervorgehende

Pädagogisierung des Bildungsbegriffs

geht einher mit der Etablierung des

Bürgertums in der zweiten Hälfte des 18.

Jahrhunderts.

Ein Problem, das mit diesem Vorgang

zusammenhängt, ist, dass das Bildungsideal

nach wie vor religiös bestimmt

bleibt. Wenn Humboldt betont, dass die

Bildung der Seele zwar eine Welt

benötigt, aber nicht die gegenwärtige,

sondern die antike, dann ist im Prinzip
die ursprüngliche religiöse Konzeption
der Mystik noch immer enthalten. Noch

immer geht es um die Einheitlichkeit,
Geschlossenheit oder meinetwegen
Ganzheitlichkeit der Seele gegenüber

der gegenwärtigen Welt. Diese gilt seit

der Mystik als ungeeignet, zur «Uberbildung

in Gott», zur Einheit als «Gotteskind»

oder eben nun zur Ganzheit oder

«Humanität» zu gelangen.

Bildung in dieser religiösen Konzeption

diesem Verständnis voraus, dass man

gegenüber der Welt eine in sich geschlossene,

ganzheitliche, harmonische
Persönlichkeit ist.

Daraus ergibt sich ein erstes, grundsätzliches

Problem. Es war nämlich gerade das

Bürgertum, das sich durch «Bildung»
gegenüber den anderen (vor allem: den

oberen) Ständen moralisch legitimiert
sah und sozialen Aufstieg anstrebte.

Aber die beruflichen Tätigkeiten, Handel,

Wissenschaft, Verwaltung differenzierten

sich im Verlauf der Zeit
zusehends. Es entstanden neue Wissenschaften,

die Arbeit wurde in immer kleinere

Schritte geteilt, und aus einem relativ

einfachen Justizsystem entstanden nach

und nach hochkomplexe gesetzliche

Systeme, die nur noch von Spezialisten

beherrscht werden konnten. Gerade das

Bürgertum trieb auf der einen Seite die

Partikularisierung der Welt voran - und

suchte auf der anderen Seite die ethische

Legitimation im Gegenteil: in der

Harmonie der gan/.heitlichen schönen Seele.

Anders gesagt: Während sich das

Persönlichkeitsideal auf eine einheitliche,
harmonisch gebildete Innerlichkeit im

Menschen richtete, errichtete das

Bürgertum gleichzeitig eine partikularisierte
Welt.

Doch daraus entstand das zweite,
pädagogische Problem: Wie sollte dieses

humanistische Ideal vermittelt werden?

Zum einen bot sich die Literatur an. In

der Lektüre sollte sich, so die Vorstellung,

die Seele bilden. Das Problem war,
dass Bücher im Verhältnis zum Einkom¬

men um ein Vielfaches teurer waren als

heute: Die allermeisten Menschen

hätten, selbst wenn sie gewollt hätten, gar
kein Buch kaufen können. Das bedeutete,

dass die «Bildung» sich nur auf die

Schichten bezog, die es sich leisten

konnten. Zum anderen dachte man

wohl, dass die Schulen die Menschen

bilden könnten - ein Gedanke, der bis

heute nicht verschwunden ist: Der

neueingeführte Lehrplan des Kantons
Zürich beginnt mit dem Satz, dass die

Volksschule eine «Stätte der Menschenbildung»

sei. Doch wie tut man das?

Dass es mit der Vermittlung von Wissen

alleine nicht getan ist, hatten die

Bildungsphilosophen des 18. Jahrhunderts

klar gemacht (was sich bis zu Kerschen-

steiner und von Weizsäcker auswirkt,
wie die eingangs erwähnten Zitate
zeigen) und hatten dagegen das Studium
der Antike propagiert. Auch das wirkt
sich bis heute institutionell aus: Das

humanistische Gymnasium war lange

dasjenige, das Latein und Griechisch anbot.

Wenn indes die so verstandene Bildung
in pädagogischer Hinsicht vom Studium
der Antike bzw. der alten Sprachen her

verstanden wird, dann müssen zwei Fragen

gestellt werden: Erstens muss

gefragt werden, ob das in seinen

Fundamenten religiöse Bildungsziel für eine

moderne Schule prinzipiell tragbar ist

und ob es eine vernünftige Didaktik
gibt, die dieses Ziel als vermittelbar denken

lässt, und zweitens muss gefragt

werden, ob dieses Ziel den demokratischen

Prämissen entspricht, weil es nicht
anzunehmen ist, dass die gesamte
Bevölkerung durch die Schule so weit
gebracht wird, dass es sich über die Kenntnisse

der antiken Sprache in der
Altertumskunde betätigt.
Das war auch nicht das Ziel der «Gebildeten»

um 1800 - sie waren primär Liberale,

keine Demokraten. Das Volk im
Sinne von der Mehrheit der Bevölkerung,

Tagelöhner, Bauern, Handwerker,
Bedienstete (und deren Familie) stand

nicht im Brennpunkt ihres Interesses.

16 jinfos und akzente 1/98



schwerpunk

7 Schlussbemerkungen
Das zu Beginn erwähnte Lexikon aus

dem Jahre 1825 zeigt, dass der Bildungsbegriff

schon damals als problematisch

taxiert wurde, indem es feststellt, «dass

von nichts häufiger als von Bildung die

Rede sei, <so möchte dennoch vielleicht
nichts schwerer zu bestimmen sei, als

eben sie;> denn jeder bemesse sie nach

seinem beschränkten Urteil und Interesse,

jeder möchte sie für sich beanspu-
chen»10. Es ist nun evident warum. Erstens

versteckte sich hinter dem

Bildungsverständnis ein religiöses Motiv,
das dem Wissen als Wissen entzogen ist,

und zwar zum einen deshalb, weil
Bildung ja beansprucht, mehr zu sein als

Wissen, und zum anderen deshalb, weil

die theologischen Fundamente, über die

man sich hätte auseinandersetzen können,

verwischt worden waren. Und'zweitens

steckte im Bildungsziel ein
fundamentaler Individualismus, der davon

ausging, dass jeder Mensch (potentiell)
ein Genie sei (der Begriff «Genius», der

in jener Zeit so oft von den «Gebildeten»

gebraucht wurde, meint die
Göttlichkeit des Menschen). Die Gebildeten

fühlten sich als gebildet - eine

wissenschaftliche, Diskussion darüber, was das

ist, konnte nicht geführt werden; und

genau das bringt der Lexikonartikel ganz

konzise zum Ausdruck.

Die hier gemachten Überlegungen zielen

nicht primär auf die Gegenwart,
sondern wollen einen Beitrag zur Klärung
leisten, warum der Bildungsbegriff so

wichtig ist (weil er religiös fundiert ist)

und warum man versucht, ihn aus der

wissenschaftlichen Diskussion zu

verdrängen (weil über ihn wissenschaftlich

gar nicht diskutiert werden kann). Es

stellt sich aber für die Gegenwart
tatsächlich die Frage, wie Wissenschaft mit

Sphären umgeht, die über das

Erfahrungswissen hinausgehen. Wenn der

griechische Philosoph Aristoteles recht

hatte, dass das Ganze stets mehr als die

Summe seiner Einzelteile ist, dann muss

die Wissenschaft mit solchen Phänomenen

umgehen können - sie darf nicht nur
das erkennen wollen, was sie aufgrund

wendigkeit helfen könnten. Und Ernst

Buschor könnte dann - was er der Sache

nach vertritt - auch begrifflich von Wis-

«Bildung» tönt zwar gut, erhaben, und deswegen ist die
ser Begriff in der schul politisehen Debatte so beliebt

ihres Selbstverständnisses erkennen

kann. Notfalls muss sie für gewisse Fragen

das werden, was sie früher einmal

war: eine philosophische Teildisziplin.
Vielleicht kann man den Vorschlag eines

weitern, sehr prominenten Erziehungs-

wissenschafters, Dietrich Benner,

weiterentwickeln, der die Theorie der

Bildung von der Theorie der Erziehung
und von der Theorie des Unterrichts
unterscheidet und ihre systematischen

Bezüge diskutiert hat11.

Das würde aber dazu führen, den Begriff
der Bildung aus dem schulpolitischen
Diskursfeld fernzuhalten, oder mit anderen

Worten dazu führen, dass «Bildung»
eben nicht als schulpädagogischer

Begriff taxiert wird. «Bildung» tönt zwar

gut, erhaben, und deswegen ist dieser

Begriff in der schulpolitischen Debatte

so beliebt. Der kantonalzürcherische

Erziehungsdirektor, Chef des kantonalzür-

cherischen Bildungswesen, Ernst
Buschor, zeigt dies deutlich, wenn er mit
den Bildungsökonomen zusammen

Bildung im Zusammenhang mit schulischen

Abschlüssen, Diplomen o.ä.

definiert. Das bedeutet, dass er «Bildung»
mit «Wissenskompetenz» gleichsetzt,
die ein Schüler oder eine Schülerin am

Ende der Schulzeit erworben haben

muss. Schule würde, wäre sie vom
«Bildungsauftrag» befreit, von sehr vielen

Ansprüchen entlastet, die sie gar nicht

einlösen kann. Das hätte sie auch

verdient - aber die Pädagogik als

Erziehungswissenschaft müsste überlegen, ob

«Bildung» nicht ein humanes Desiderat,

eine menschliche Notwendigkeit sei

(auch wenn sie dies religiös begründen

sollte), und wie gesellschaftliche Institutionen

bei der Bewältigung dieser Not¬

sensvermittlung (anstatt von «Bildung»)
reden und müsste dann trotz seiner

politischen Zugehörigkeit zu einer christlichen

Partei kein schlechtes Gewissen

mehr haben.

1 So z. B. der renommierte Erziehungswissenschafter
Hartmut von Hentig in seinem neuen Buch, Bildung:
Ein Essay. München 1996. Vgl. auch die Erläuterungen

von Alois Suter in dieser Nummer, S. 3ff.
2 So z. B. ein weiterer renommierter Erziehungswissenschafter,

Dieter Lenzen, in seinem Artikel: «Lösen

die Begriffe Selbstorganisation, Autopoieis
und Emergenz den Bildungsbegriff ab»? In:

Zeitschrift für Pädagogik. Jahrgang 43, 1997, Heft 6

(November/ Dezember). Es muss allerdings betont
werden, dass Lenzen vor allem den Begriff der
Bildung, nicht so sehr das Prinzip des Bildungsgedankens

ablehnt. Radikaler in der Kritik an einem 'sol-
chen Bildungsbegriff ist dagegen Fritz Osterwalder
im Artikel in dieser Nummer, vgl. S. 5ff.

3 Zitiert nach: Vierhaus, R. «Bildung». In: 0. Brunner.
Geschichtliche Grundbegriffe: Historisches Lexikon

zur politisch-sozialen Sprache in Deutschland. Bd.

1, Stuttgart 1972, S. 508—551, Zitat S. 537.
4 Zitiert nach: Lichtenstein, Ernst:Zur Entwicklung

des Bildungsbegriffs von Meister Eckhart bis
Hegel. Heidelberg 1966, S. 5.

5 Johann Wolfang von Goethe. Wilhelm Meisters
Lehrjahre, Fünftes Buch, Drittes Kapitel. In: Goethes

Werke, Hamburger Ausgabe in 14 Bänden,
München 1989, Bd. 7, S. 290-292.

6 Wilhelm von Humboldt. «Theorie der Bildung des

Menschen.» In: Werke in fünf Bänden, Band I,

Darmstadt 1980, S. 235.
7 Wilhelm von Humboldt. «Brief an Christian Gottfried

Körner vom 19. November 1793.» In: Werke in
fünf Bänden, Band V, Darmstadt 1981, S. 173.

8 Wilhelm von Humboldt. «Über den Charakter der
Griechen, die idealische und historische Ansicht
desselben.» In: Werke in fünf Bänden, Band II,

Darmstadt 1986, S. 65.
9 Wilhelm von Humboldt. «Ideen zu einem Versuch,

die Gränzen der Wirksamkeit des Staats zu bestimmen.»

In: Werke in fünf Bänden, Band I, Darmstadt
1980, S. 64.

10 Zitiert nach: Vierhaus, R. «Bildung.» In: 0. Brunner.
Geschichtliche Grundbegriffe. Historisches Lexikon

zur politisch-sozialen Sprache in Deutschland. Bd.

1, Stuttgart 1972, S. 508-551, Zitat S, 537.
11 Dietrich Benner. Allgemeine Pädagogik: Eine syste¬

matisch-problemgeschichtliche Einführung in die
Grundstruktur pädagogischen Denkens und
Handelns. Weinheim 1987.

Dr. Daniel Tröhler ist Leiter der

Pestalozzi-Forschungsstelle des Pestalozzi-

anums und Oberassistent am Pädagogischen

Institut der Universität Zürich.

infos und akzente 1/9 17


	"Bildung" : ein schulpädagogischer Begriff?

