Zeitschrift: Itinera : Beiheft zur Schweizerischen Zeitschrift fur Geschichte =

supplément de la Revue suisse d'histoire = supplemento della Rivista

storica svizzera
Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft fur Geschichte

Band: 46 (2019)

Artikel: Von der Sklaverei zur Leibeigenschatft : Unfreiheit im Kdnigreich
Burgund vom 8. bis 12. Jahrhundert

Autor: Carrier, Nicolas

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1077785

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1077785
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

74

Artikel

Von der Sklaverei zur Leibeigenschaft

Unfreiheit im Konigreich Burgund
vom 8. bis 12. Jahrhundert'

Nicolas Carrier

Das ganze mittelalterliche Millennium hindurch, und selbst dariiber hinaus,
finden sich im alten Konigreich Burgund Méanner und Frauen, die als unfrei
erachtet und zu Handels- und Tauschobjekten wurden. Es sind im Frithmit-
telalter die mancipia und die servi, im 12. Jahrhundert die homines domini,
im 13. Jahrhundert die homines ligii domini und schliesslich im 14. und
15. Jahrhundert die homines talliabiles ad misericordiam. In vorherigen Stu-
dien habe ich mich bemiiht, vom Beispiel der nordlichen Alpen ausgehend,
die Bedingungen zu skizzieren, unter denen diese gegen Ende des Mittelalters
lebten.? Jiingst habe ich versucht, den Urspriingen der Leibeigenschaft nach-
zugehen, wie sie mir in den Texten des 13. bis 15. Jahrhunderts begegnete,
und daher habe ich meine Untersuchungen auf jene Transformationen aus-
gedehnt, denen die Unfreiheit zwischen dem 6. und dem Ende des 12. Jahr-
hunderts unterworfen war.

Hier und heute mochte ich synthetisierend die wichtigsten Schlussfolge-
rungen vorfithren, zu denen ich bisher gelangt bin — freilich nicht, ohne
zuvor aufgezeigt zu haben, wie sich meine Arbeiten iiber die Unfreiheit im
frith- und hochmittelalterlichen Konigreich Burgund in die jiingst in diesem
Bereich zu verzeichnenden neuen franzosischen Forschungstendenzen ein-
ordnen lassen.?

1 Die Studie, die auf einen am 7. Dezember 2012 im Rahmen des Deutsch-franzosi-
schen Forschungsateliers «Junge Medidvistik I» an der Albert-Ludwigs-Universitit (Frei-
burg i. Br.) gehaltenen Vortrag zuriickgeht und deren originaler Titel «De I’esclavage au
servage dans le royaume de Bourgogne, VIII*-XII* siécle» lautet, wurde von Christian
Feichtinger, Jessika Nowak und Friederike Schulz ins Deutsche {ibertragen.

2 Nicolas Carrier, La Vie montagnarde en Faucigny a la fin du Moyen Age. Economie
et société, fin XIII°*—~début XVI° siécle, Paris 2001.

3 Der frankophone Leser findet die wichtigsten Entwicklungen und eine detailliertere
Beweisfithrung in: Nicolas Carrier, Les Usages de la servitude. Seigneurs et paysans dans le
royaume de Bourgogne (VI*—XI° siecle), Paris 2012 (Cultures et civilisations médiévales 59).

Itinera 46, 2019, 74—100



Von der Sklaverei zur Leibeigenschaft

. Die friih- und hochmittelalterliche Unfreiheit in der
franzosischen Forschung

Fiir die franzosischen Historiker des letzten Jahrhunderts, genauer gesagt der
letzten fiinfzig Jahre, lautet die grosse Frage, bis wann man von «Sklaven»
sprechen sollte und von welchem Zeitpunkt an man von «Leibeigenen» spre-
chen kann. Denn auch wenn man gut erkennen kann, dass es im 12. Jahrhun-
dert genauso wie im 6. Jahrhundert Unfreie gab, spiirt man dennoch, dass sich
in den sieben Jahrhunderten eine Entwicklung vollzogen hat und dass ab
einem gewissen Zeitpunkt die Unfreien, die einem in den Quellen begegnen,
nicht mehr die Sklaven der Antike waren, ohne dass sie jedoch deshalb frei
gewesen waren. «Sklaverei» oder «Leibeigenschaft» sind demzufolge die bei-
den* Idealtypen, auf die man in der franzdsischen Forschung trifft. Der Stellen-
wert, der diesem Thema eingerdumt wird, ist mit der Tatsache in Verbindung
zu bringen, dass alle franzosischen Historiker des 20. Jahrhunderts gegeniiber
dem Marxismus Position zu beziehen hatten. Im Hintergrund steht augenfillig
die Frage nach dem Ubergang von einem angenommenen Modus der Produk-
tion durch Sklaverei zu jenem, der klassischerweise als Feudalismus bezeichnet
wird.

4  Es sind zwei Idealtypen und nicht drei. Die Existenz einer zwischen Sklaverei und
Leibeigenschaft zu verortenden Zwischenposition, die Guérard angeregt hat, wurde von
den franzésischen Historikern nicht aufgegriffen (Benjamin Guérard [Hg.], Polyptyque de
I’abbé Irminon ou dénombrement des manses, des serfs et des revenus de I’abbaye de
Saint-Germain-des-Prés ... [avec des Prolégomeénes], 3 Bde., Paris 1844). Doch hat sie in
Italien Schule gemacht, wo Panero drei verschiedene Typen der Unterjochung unterschei-
det: die schiaviti der Antike, die servitiz des Frith- und Hochmittelalters und den servag-
gio des 12. Jahrhunderts (Francesco Panero, Servi e rustici. Ricerche per una storia della
servitl, del servaggio e della libera dipendenza rurale nell’Italia medievale, Vercelli
1990).— Einen Idealtypus und nicht zwei gibt es der Position Hammers zufolge, der das
Sklaventum als so plastische Wirklichkeit betrachtet, dass er das Konzept der Leibeigen-
schaft fiir unnotig erachtet (Carl I. Hammer, A Large Scale Slave Society of the Early
Middle Ages. Slaves and Their Families in Early Medieval Bavaria, Aldershot [u. a.]
2002). Diese Position wird im Moment in Frankreich jedoch kaum rezipiert.

Itinera 46, 2019, 74—100

75



76

Nicolas Carrier

1. Georges Duby und die mutation féodale

Dem lange dominierenden Modell der mutation féodale zufolge handelte es
sich um einen zugleich sehr plotzlich und sehr spit eintretenden Wandel. Das
Modell der mutation féodale hatte Georges Duby fiir das siidliche Burgund
aufgebracht. Dieser Region, die durch die Urkunden von Cluny in einem
besonders hellen Licht erstrahlt, hatte Duby seine im Jahre 1953 veroffentlichte
Doktorarbeit gewidmet, die jahrzehntelang als Muster fiir die grossen regiona-
len Monographien franzosischen Stils diente.’ Das heute als modéle mutation-
niste bezeichnete Paradigma wird nun jedoch weitgehend in Frage gestellt.
Gleichwohl entstanden in seinem Schatten zwischen 1960 und 1990 die wich-
tigsten franzosischen Arbeiten zur Geschichte der mittelalterlichen Regionen.
Seitdem ist dieses Paradigma jedoch Gegenstand zuweilen sehr lebhafter Dis-
kussionen geworden, nicht nur unter den franzdsischen Historikern, sondern
auch unter den italienischen, spanischen und angelsichsischen, vor allem wih-
rend der 1990er Jahre. Das Ziehen einer historiographischen Bilanz, die dieses
Namens wiirdig wire, wiirde einen ganzen Band fiillen.¢ Ich werde mich daher
an dieser Stelle darauf beschrinken, ganz kurz die Streitgegenstinde der
Debatte, die spezifisch das Problem der Unfreiheit betreffen, zu umreissen.
Georges Duby zufolge sind die offentlichen Institutionen sehr lange in
den nachkarolingischen Reichen lebendig geblieben, und sie liessen das lange
Bewahren der aus der Antike ererbten sozialen Strukturen zu. So sind im
10. Jahrhundert die Gerichte der vicaria, in denen die Freien (franci) sassen
und urteilten, hilfreiche Instanzen, die die freie Bauernschaft vor den Machti-
gen beschiitzten. Die kleinen freien Bauern unterschieden sich so weiterhin
deutlich von den Leibeigenen (servi), welche die letzten Nachfahren der anti-
ken Sklaven waren. Letztere waren ndmlich in der Tat génzlich der privaten
Gerichtsbarkeit ihrer Herren unterworfen, wie sie auch gleichfalls von dem
offentlichen ost ausgeschlossen waren. Bis zur Jahrtausendwende weiss man
also genau, was ein Freier war und was ein servus. Dann folgte jedoch das

5  Georges Duby, La Société aux XI° et XII®siecles dans la région maconnaise, Paris
1953 [ND Paris 1971].

6  Man kann die Darstellung der aktuellen Debatten nachlesen bei Christian Lauran-
son-Rosaz, La «mutacion feudal». Una cuestion controvertida, in: Historia 4 (2000),
S. 12-31.

Itinera 46, 2019, 74—100



Von der Sklaverei zur Leibeigenschaft

11. Jahrhundert, in dem sich die Burgherrschaft (seigneurie chdtelaine) eta-
blierte. Der ost verschwand, und die Herren zogen fiir ihre privaten Kriege die
Dienste der berittenen milites denen der Bauern vor. Die offentlichen Gerichte
wurden von der privaten Gerichtsbarkeit der Burgherren (seigneurs chatelains)
abgeldst, der von da an alle Bauern unterworfen waren. Die Unterschiede zwi-
schen freien Bauern und Unterworfenen verblassten. Alle fanden sich in der
gleichen Abhéngigkeit wieder. Der wahre Bruch verlief von nun an zwischen
denen, die den Boden bearbeiteten, und denen, die zu Pferde kidmpften, zwi-
schen denen, die die Macht der Burgherren erduldeten, und denen, die an der
Ausiibung jener teilhatten. Von den Klerikern des 11. Jahrhunderts theoretisch
untermauert, lieferte die Lehre der drei Stinde (laboratores, bellatores und ora-
tores) einen intellektuellen und religiosen Riickhalt fiir diesen ebenso beachtli-
chen wie plotzlichen sozialen Wandel, der mit der Geburt des Feudalismus
einherging.” Die Vorstellung der Unfreiheit geriet fiir mehr als ein Jahrhundert
in Vergessenheit, und die sozialen und rechtlichen Unterschiede zwischen den
Bauern waren durch deren gemeinsame Abhéngigkeit den Burgherren gegen-
iiber wie ausgewischt. Die servi verschwanden im Ubrigen im 12. Jahrhundert
aus den Quellen; es ging nur noch um die homines der Herren. Im 13. Jahr-
hundert tauchte die Unfreiheit jedoch wieder auf. Tatsachlich wurde einigen
Bauern miindlich oder schriftlich eine Abgabenfreiheit zugesichert, anderen
wiederum nicht. Erstere scheinen vergleichsweise frei gewesen zu sein, die
anderen unterjocht. Um die unterschiedlichen Bedingungen auszudriicken, zu
verdeutlichen und festzuhalten, griffen die Rechtsgelehrten auf die romischen
Kategorien der Sklaverei und der Freiheit zuriick, die sie in den Schulbénken
der Rechtsschulen wiederentdeckt hatten. Erneut tauchten in den Quellen
Freie und Unfreie auf. Man stosst auf das Phinomen einer neuen Leibeigen-
schaft.?

In gewisser Hinsicht reiht sich das Modell von Georges Duby in die Tra-
dition von Marc Bloch ein, der wahrscheinlich der grosste franzdsische Histo-
riker ist, der sich mit der mittelalterlichen Bauernschaft befasst hat, und dessen

7 Georges Duby, Les trois ordres ou I'imaginaire du féodalisme, Paris 1978.
8  Ders., L’économie rurale et la vie des campagnes dans 1’Occident médiéval, Paris
1962.

Itinera 46, 2019, 74—100

77



78

Nicolas Carrier

erste Arbeiten,” wie auch viele weitere in deren Folge, der Leibeigenschaft
gewidmet sind. Was das 13. Jahrhundert betriftt, so ist der Begriff der neuen
Leibeigenschaft (nouveau servage) von Bloch i{ibernommen. Auch nannte
Duby, Bloch folgend, die servi des 10. Jahrhunderts «Leibeigene» (serfs) und
nicht «Sklaven» (esclaves), denn wenn es ihm auch so schien, als seien sie die
letzten Nachfahren der Sklaven der Antike, so hatte er doch den Eindruck,
dass sich ihre Lebensbedingungen durch den positiven Effekt des Christen-
tums und der Behausung der Ménner auf unabhingigen Schollen verbessert
hitten. Tatsdchlich waren die servi des 10. Jahrhunderts verheiratet; sie waren
Familienvéter und verfiigten iiber ein Vermogen, das sie ihren legalen Nach-
kommen iibertragen konnten.

2. Ausweitung und Infragestellung des modeéele mutationniste

Zahlreiche Autoren sind der von Georges Duby vorgegebenen Linie gefolgt,
mehrere haben sogar seine anfinglichen Gedanken erhidrtet und vereinfacht.
Vor allem Pierre Bonnassie hat betont, dass es keinen Grund gabe, einen ande-
ren Begriff als den der «Sklaven» zu verwenden, um die servi zu bezeichnen,
die bis zum 11. Jahrhundert in den Quellen erscheinen. Seiner Meinung nach
perpetuierte sich die antike Sklaverei und blieb das ganze erste Jahrtausend
unseres Zeitalters {iber gleich oder zumindest anndhernd gleich.'® Er sieht
ebenfalls nicht, warum man bis zum 13. Jahrhundert und bis zum Aufscheinen
eines romanisierenden Vokabulars warten sollte, um von der «Leibeigen-
schaft» sprechen zu konnen. Seiner Meinung nach waren die Bauern, die einer
Burgherrschaft unterworfen waren, so offensichtlich unterjocht, dass man sie
auch gut «Leibeigene» nennen kann. Die mutation féodale verlief ihm zufolge
somit noch viel stirker und dramatischer als laut Georges Duby, da sie einen

9 Sie wurden vor kurzem von Dominique Barthélemy (Hg.), Marc Bloch. Rois et serfs,
et autres écrits sur le servage, Paris 1996, neu ediert.

10 Pierre Bonnassie, Survie et extinction du régime esclavagiste dans 1’Occident du
haut Moyen Age (IV°—XI* siécle), in: Cahiers de civilisation médiévale (1985), S. 307—
343.

Itinera 46, 2019, 74—100



Von der Sklaverei zur Leibeigenschaft

Ubergang von einer Unfreiheit zur anderen darstellte, das heisst vom esclavage
résiduel zu einer allgemeinen Leibeigenschaft.!

Dieses hier grob vereinfachte Paradigma der mutation — oder sogar der
révolution de l'an Mil — blieb weitgehend bis zum Ende der 1980er Jahre bei
den franzosischen Mediévisten vorherrschend. Aus den Werken der Gelehr-
ten gelangte es wiederum in die Lehrbiicher, die fiir den studentischen
Gebrauch publiziert wurden.?

1989 rief jedoch die etwas verzerrende Interpretation, die Guy Bois mit
Blick auf das ebenfalls im Maconnais gelegene Dorf Lournand lieferte, hef-
tige Kritik hervor — auch seitens jener Autoren, die bislang das allgemeine
Modell in keinerlei Hinsicht in Frage gestellt hatten.'* Die Frage, ob die im
10. Jahrhundert in Lournand bezeugten servi Sklaven waren, war einer der
wichtigsten Punkte der Debatte. «Nein», meinte Chris Wickham. «Ja, hun-
dert Mal ja», schrieb Pierre Bonnassie, wobei er hinzufiigte, dass die damali-
ge Sklaverei «nicht mehr als ein Schatten ihrer selbst» gewesen sei.'
Zugleich begann man die Interpretation der Quellen aus dem Mé4connais in
Frage zu stellen, bis hin zu den Formulierungen Dubys.'® Unter den franzosi-

11 Ders., D’une servitude a 1’autre (les paysans du royaume, 987-1031), in: Robert
Delort (Hg.), La France de I’an mil, Paris 1990, S. 125—-141.

12 Siehe insbesondere Jean-Pierre Poly, Eric Bournazel, La Mutation féodale, X°—XII¢
siecles, Paris 1980 [*2004] (Nouvelle Clio 16).

13 Guy Bois, La Mutation de ’an mil. Lournand, village méaconnais de 1’ Antiquité au
féodalisme, Paris 1989.

14  Monique Bourin (Hg.), ’An Mil. Rythmes et acteurs d’une croissance, Paris 1991
(Médiévales 21); Alain Guerreau, Lournand au X° siécle. Histoire et fiction, in: Le Moyen
Age 96 (1990), S. 519-537.

15 Chris Wickham, Mutations et révolutions aux environs de I’an mil, in: Monique
Bourin (Hg.), I'An Mil. Rythmes et acteurs, op. cit., S. 27—38; Pierre Bonnassie, Macon-
nais, terre féconde, in: ebd., S. 40.

16  Frangois Bange, L'ager et la villa. Structures du paysage et du peuplement dans la
région maconnaise a la fin du haut Moyen Age (IX°*—XI° siécle), in: Annales. Economies,
Sociétés, Civilisations 39/3 (1984), S. 529—569; Stephen D. White, Tenth-Century Courts
at Méacon and the Perils of Structuralist History. Re-reading Burgundian Judicial Institu-
tions, in: Warren C. Brown [u. a.] (Hg.), Conflict in Medieval Europe. Changing Perspec-
tives on Society and Culture, Aldershot [u. a.] 2003, S. 37—-68; Olivier Bruand, Les Ori-
gines de la société féodale. U'exemple de I’Autunois (France, Bourgogne), Dijon 2009.

Itinera 46, 2019, 74—100

79



80

Nicolas Carrier

schen Historikern war es dann Dominique Barthélemy, der dem modéle
mutationniste den hartesten Schlag versetzte. Insbesondere im Hinblick auf
die Frage nach der Unfreiheit'” warnte er davor, sich nicht bis zum Exzess
auf den Gegensatz zwischen der «antiken Sklaverei» und der «mittelalterli-
chen Leibeigenschaft» zu versteifen. Er verwendete den Begriff der discipline
servile, der es erlaubte, die Unfreiheit starker als ein rechtliches Instrument
im Dienste der seigneurs zu sehen, denn als einen Status, unter dem sich die
gesamte Situation der Bauern subsumieren lasst. Er rief zudem dazu auf, sich
an jenen auszurichten, die er als «alte Schule» bezeichnete, das heisst an den
Historikern, die Georges Duby vorausgegangen waren, vor allem Marc Bloch
und, vor diesem, Fustel de Coulanges. Diese hitten es vermocht, hinter dem
starren Vokabular den kaum spiirbaren Wandel zu erkennen und trotz der
semantischen Verdnderungen die eigentliche Bestindigkeit wahrzunehmen.
Deshalb hitten sie in Bezug auf die tatsichliche Situation der servi des
10. Jahrhunderts, die Bauern gewesen seien und geheiratet hatten, erkannt,
dass diese von den servi der Antike weiter entfernt gewesen seien als von den
homines domini des 12. Jahrhunderts.

3. Das Konigreich Burgund

Das franzosische Herzogtum Burgund, das sich, dank der Abtei Cluny, quellen-
massig besonders gut fassen ldsst, und insbesondere dessen siidlicher Teil haben
im Zentrum etlicher Studien tiber die Entwicklung der Unfreiheit im Laufe des
Frith- und Hochmittelalters gestanden. Hingegen haben sich die auf das Konig-
reich Burgund spezialisierten Historiker erst spdt dieser Fragestellung ange-
nommen. Jean-Pierre Poly, ein entschiedener Befiirworter des mutationnisme
in seiner striktesten Form, streift das Problem der Leibeigenschaft in seiner
1976 veroffentlichten Dissertation iiber die Provence nur ganz am Rande. In

17 Dominique Barthélemy, Qu’est-ce que le servage en France au XI* siecle?, in: Revue
historique 287 (1992), S. 233—-284; ders., La Mutation de I’an mil a-t-elle eu lieu? Servage
et chevalerie dans la France des X et XI® siécles, Paris 1997; ders., Le statut servile au
premier dge féodal. Réflexions et questions, in: Henri Bresc (Hg.), Les Formes de la servi-
tude. Esclavages et servages de la fin de I’Antiquité au monde moderne (Table ronde de
Nanterre, décembre 1997), Rom 2000 (MEFRM 112/2), S. 535—5489.

Itinera 46, 2019, 74—100



Von der Sklaverei zur Leibeigenschaft

der Provence verschwand ihm zufolge die Unfreiheit besonders friih,'® in den
nordlicheren Regionen wiederum bestand sie viel ldnger fort. Henri Falque-Vert
widmete ihr 2004 in seinem Buch iiber den Dauphiné um die Jahrtausendwen-
de mehrere Seiten."? In zwei Kapiteln, die mit «Déclin puis disparition de l'escla-
vage rural» beziehungsweise mit «L encellulement des paysans: glissement dans
la dépendance» tberschrieben sind, bezieht er zur Debatte um die mutation
féodale Stellung und beruft sich dabei auf Georges Duby und starker noch auf
Pierre Bonnassie und Guy Bois. Er vertritt die Ansicht, dass bis zum Ende des
11. Jahrhunderts im Dauphiné Freie (ingenui, dann franci) und Sklaven (man-
cipia, dann servi) ausgemacht werden konnen. Danach koénne man das Auf-
kommen der ersten homines domini und bald darauf der homines ligii domini
beobachten: Diese seien die Leibeigenen. Durch die mutation féodale begiins-
tigt, gelange man von einer Unfreiheit in die andere, von der verbliebenen, aus
der Antike hervorgegangenen Sklaverei zur Unterjochung aller Bauern, die dem
Terror des Burgherrn, dem terrorisme chdtelain, unterworfen seien.

Der politische und soziale Hintergrund, vor dem sich dieser Ubergang,
wie man annahm, vollzog, wurde jedoch durch jiingere Studien neu bewertet.
Andere Zeitfenster ansetzend, gehen die Autoren, die iiber die Region um
den Genfer See (Fran¢ois Demotz) und iiber die Provence (Florian Mazel)
gearbeitet haben, nicht linger davon aus, dass das 11.Jahrhundert eine
Schliissel- und Ubergangszeit war. Vor allem beschreiben sie die politischen,
religiosen und sozialen Verdnderungen vom 10. bis zum 12. Jahrhundert lie-
ber mit dem Begriff der schrittweisen Anpassungen (ajustements progressifs)
als mit dem des pl6tzlichen Umbruchs (mutation brutale). Hingegen messen
die Spezialisten fiir Savoyen und den Dauphiné dem 11. Jahrhundert noch
eine grossere Bedeutung bei. Dies geschieht infolge nicht ganz unwesentli-
cher Nuancierungen. Laurent Ripart zufolge gab es in diesen Regionen sehr
wohl eine mutation de I'an Mil, diese sei aber vor allem politischer Natur
gewesen: Die konigliche Macht sei zugunsten jener der Bischofe und dann
jener der principes zuriickgegangen. Lediglich Laurent Grimaldi glaubt indes,

18 Jean-Pierre Poly, La Provence et la société féodale, 879—1166. Contribution & I’étude
des structures dites féodales dans le Midi, Paris 1976, S. 108—110.

19 Henri Falque-Vert, Les paysans et la terre en Dauphiné vers I’an Mil, Grenoble 2004,
S. 199-219, 247—-294.

Itinera 46, 2019, 74—100

81



82

Nicolas Carrier

im Viennois des 11. Jahrhunderts eine tiefe Krise der rechtlichen Institutio-
nen ausmachen zu konnen, eine Privatisierung der Herrschaften und eine
plotzliche Transformation der Gesellschaft im Allgemeinen. Dies wurde
jedoch jlingst von Nathanaél Nimmegeers bestritten.2

Entsprechend soll hier eine zeitliche Abfolge der Entwicklung der Unfrei-
heit im Konigreich Burgund im Frith- und Hochmittelalter dargeboten wer-
den, die mit den jiingsten Erkenntnissen der regionalen wie der allgemeinen
Forschung besser in Einklang zu bringen ist.

Il. Der Wandel der Unfreiheit zwischen dem 6. und dem
9. Jahrhundert

Es gibt zumindest einen Punkt, iiber den keine Debatte entbrannt ist: Unbe-
stritten ist, dass die Unfreiheit, der die burgundischen leges des 6. Jahrhun-
derts, wie sie im Liber constitutionum und in der Lex romana Burgundionum
kodifiziert sind, mehr als ein Drittel ihrer Bestimmungen widmen, noch eine
Sklaverei romischen Stils ist. Diese Gesetze bieten dementsprechend einen soli-
den Ausgangspunkt. Tatsichlich ist die Leibeigenschaft eine Unfreiheit wie die
Sklaverei, aber sie ist dennoch etwas anderes als die Sklaverei. Die eine zu defi-
nieren, bedeutet also indirekt, die Konturen der anderen zu umreissen. Aus
diesem Grund sind alle Historiker, die sich mit dem Ubergang von einer Form
der Unfreiheit zur anderen befasst haben, von einer Definition der Sklaverei
ausgegangen. Allzu oft, so scheint es mir, wurde diese a priori festgelegt. Die
Sache ist von Bedeutung: Je nachdem, ob man beispielsweise den Sklaven als

20  Florian Mazel, La noblesse et I’Eglise en Provence, fin X°—début XIV* si¢cle. Lexemple
des familles d’Agoult-Simiane, de Baux et de Marseille, Paris 2002 (Comité des Travaux
Historiques et Scientifiques. Histoire 4); Frangois Demotz, La Bourgogne, dernier des
royaumes carolingiens (855—1056). Roi, pouvoirs et élites autour du Léman, Lausanne 2008
(Mémoires et documents publiés par la Société d’histoire de la Suisse romande IV/9); Lau-
rent Ripart, Du royaume aux principautés. Savoie-Dauphiné, X*—XI° siécles, in: Christian
Guilleré, Jean-Michel Poisson [u. a.] (Hg.), Le royaume de Bourgogne autour de ’an Mil
[Actes du colloque de Lyon, 15—-16 mai 2003], Chambéry 2008, S. 247-276; Laurent Gri-
maldi, La justice comme élément révélateur de la crise de I'an mil en Viennois, in: ebd.,
S.61-91; Nathanaél Nimmegeers, Evéques entre Bourgogne et Provence. La province
ecclésiastique de Vienne au haut Moyen Age (V°—XI° si¢cle), Rennes 2014 (Histoire).

Itinera 46, 2019, 74—100



Von der Sklaverei zur Leibeigenschaft

ein reines instrumentum vocale betrachtet, gemiss der Definition, die man
Varro zuschreibt, oder ob man ihn nur als einen Abhingigen erachtet, den die
offentlichen Institutionen vollkommen ignorieren, wird man die Geburtsstun-
de der Leibeigenschaft zu verschiedenen Zeitpunkten ansetzen.

Die burgundischen Legisten nennen die Sklaven servi und ancillae, und
auch mancipia, wenn es darum geht, diese ohne Unterscheidung des
Geschlechts zu bezeichnen. Sie betrachten sie als menschliche Wesen und sogar
als vollwertige Mitglieder der zwei Volker (romisch und barbarisch), die der
Autoritit des Konigs unterworfen sind. Dennoch sind sie Eigentum und somit
Tauschobjekte. Sie sind der Willkiir ihres Herrn unterworfen und haben gegen
ihn keinerlei juristische Handhabe. Schliesslich sind sie par excellence Manner
und Frauen ohne Anverwandte und ohne Vermdgen: Thnen ist das Heiraten
untersagt, sowohl untereinander als auch mit Freien oder Freigelassenen; sie
haben keine legale Nachkommenschaft und ihr peculium ist in keinem Fall ihr
Eigentum.?!

Diese Definition von Sklaven ist eine juristische. Die burgundische Gesetz-
gebung unterrichtet uns nicht, oder nur sehr geringfiigig, iiber die gesellschaftli-
che Realitdt. Dass die Sklaven gut behandelt wurden und dass ihre Herren sich
dagegen straubten, sie so hart zu bestrafen, wie das Gesetz es ihnen gestattete,
ist gut moglich. Dass einige, ja sogar viele, eine Scholle zur agrarischen Bewirt-
schaftung zugesprochen bekamen und sie so eine gewisse faktische Unabhin-
gigkeit erwarben, ist sehr wahrscheinlich. Dass andere einen hohen Grad an
Verantwortung erlangen konnten, lassen die Gesetze selbst vermuten, die zei-
gen, dass sie mit einem sehr hohen Preis taxiert werden konnten. Dies éndert
jedoch nichts daran, dass die Sklaven rechtlich gesehen Eigentum waren, sie
totaler Willkiir unterworfen waren und weder eine Familie noch ein eigenes
Vermogen besassen. Zwischen der einstigen Unfreiheit und der neuen — der
Leibeigenschaft — miissen also rechtlich Unterschiede gemacht werden. Da
man spiter iiber keine Gesetzestexte mehr verfiigt, gilt es Urkunden, welche die
Praxis zeigen, heranzuziehen.

21 Carrier, Les Usages, op. cit., S. 17—40.

Itinera 46, 2019, 74—100

83



84

Nicolas Carrier

1. Ein erster Textzeuge: Abbos Testament (739)

Das ilteste Dokument, iiber das wir verfiigen, ist das berithmte Testament des
Patricius Abbo,22 der Lindereien besass, die sich iiber mehr als 34.000 km’
erstreckten und die zwischen dem Maconnais und dem Mittelmeer verstreut
lagen. Abbo, ein Vertrauter Karl Martells, vermachte diese 739 testamentarisch
der Abtei Novalesa, die er dreizehn Jahre zuvor gestiftet hatte. Zumeist lassen
sich die Lindereien, die er der Abtei hinterliess, nur iiber die Ortsnamen iden-
tifizieren. Einige elaboriertere Formulierungen lassen allerdings vermuten, dass
seine Besitztiimer colonicae waren, die sich als Bewirtschaftungen darstellten,
die mehr oder weniger eng von Herrenhofen, curtes genannt, abhingen. Fron-
dienste werden nicht im Testament erwahnt, das nur Andeutungen beziiglich
eines Grundzinses oder einer impensio macht. Wesentlich stirker als zu einem
régime domanial im strikten Sinne ldsst sich die seigneurie Abbos, deren
Grundlagen ebenso offentlicher Natur waren wie sie auf dem Boden fussten,
dem zurechnen, was Matthew Innes mit Blick auf das Rheintal loose lordship
genannt hat.3

Ganz klassisch werden die iibertragenen Gebiete von Listen begleitet, die
Aufschluss iiber die Abhingigkeitsverhaltnisse geben. Die im romischen Recht
tiblichen Formeln?* fiir den Verzicht auf bewegliche und unbewegliche Giiter,
die vom iibertragenen Boden abhingen, wurden in den merowingischen For-
mularen wiederaufgenommen und weiterentwickelt und dann das ganze Friih-
und Hochmittelalter {iber verwendet. Wie dies etwa Michel Zimmermann
gezeigt hat, wurden sie aus dem Geddchtnis zitiert, ohne sich sonderlich um
eine Kohidrenz zu sorgen; und sie zielten eher auf Vollstandigkeit als auf Exakt-

22 Ich beziehe mich auf die Edition von Patrick J. Geary, Aristocracy in Provence. The
Rhone Basin at the Dawn of the Carolingian Age, Stuttgart 1985 (Monographien zur
Geschichte des Mittelalters 31), S. 38—78.

23 Matthew Innes, State and Society in the Early Middle Ages. The Middle Rhine Val-
ley, 400—1000, Cambridge 2000, S. 75-77.

24 In einer constitutio Konstantins findet sich die Formel «cum adjacentibus et man-
cipiis et pecoribus et fructibus» (Cod. Just., X, 10, 2 [313]).

Itinera 46, 2019, 74—100



Von der Sklaverei zur Leibeigenschaft

heit ab. Dennoch besassen sie einen Bezug zu den real iibertragenen Giitern.?
Das trifft auch fiir Abbos Testament zu: Die Almwiesen etwa liegen in den
Gebirgsregionen, wohingegen sich die Olivenhaine am Rande des Mittelmeers
befinden. Offenbar trieb den Verfasser des Testaments auch die Sorge um, die
rechtlichen Verhéltnisse und die menschlichen Beziehungen in den iibertrage-
nen Doménen zu benennen. Im pagus Briangon beispielsweise verschenkte
Abbo die Doméne Névache cum libertis ac colonis et servis; jene von Annede
wiederum cum ingenuis, libertis et servis und die von Agratianis, von Exora-
tiana und von Aquislevas hingegen cum libertis et servis.2 Uberall gab es Skla-
ven und Freigelassene, aber einmal stehen sie alleine, ein anderes Mal mit den
coloni und ein weiteres Mal mit den Freien.

Die Menschen, die mit den Lindereien iibertragen wurden, werden mit
rechtlich konnotierten Termini beschrieben; insgesamt gibt es hiervon 108
Falle. Die Termini mancipia, servi und ancillae, die Sklaven in den burgundi-
schen leges beschrieben, machen 30 % dieser Bezeichnungen aus. Die liberti
bilden allein die Hailfte. Man zdhlt schliesslich 12 % coloni und inquilini
sowie 8 % ingenui. Aber eine reine Zihlung der vom Verfasser des Testa-
ments verwendeten Termini erlaubt keinesfalls, die Rolle der unterschiedli-
chen rechtlichen Kategorien der von Abbo Abhingigen einzuschétzen, denn
diese werden sehr ungleichmaissig beleuchtet. Wenn die Freigelassenen am
héufigsten in Erscheinung treten, so liegt das daran, dass der patricius fiir
ihre individuelle Zukunft Sorge trug; sehr haufig werden sie ibrigens
namentlich genannt. Die coloni hingegen werden immer en bloc, als anony-
me Gruppen, angefiihrt, obwohl sie moglicherweise viel zahlreicher waren.

Alle Minner und Frauen, die im Testament als Abhéngige erscheinen,
wurden der Abtei zur gleichen Zeit wie die Landereien, die sie bearbeiteten,
vermacht. Der patricius verfiigte, dass sie alle fortan der Abtei gehoren soll-
ten (aspiciant): natiirlich die Sklaven und coloni, aber auch die Freigelasse-
nen und sogar die ingenui. Es hat den Anschein, dass er zwischen den ver-
schiedenen Arten der Abhangigen, die unter seiner Autoritdt stehen, nicht

25 Michel Zimmermann, Glose, tautologie ou inventaire? L’énumeération descriptive
dans la documentation catalane du X° au XII*siécle, in: Cahiers de linguistique hispa-
nique médiévale 14/15 (1989/1990), S. 309—338.

26 Geary, Aristocracy, op. cit., § 18.

Itinera 46, 2019, 74—100

85



86

Nicolas Carrier

stark differenziert und dass er sie alle als sein Eigentum betrachtet und somit
als vererbbar ansieht. Dies iiberrascht vor allem im Falle der freien Ménner
und Frauen. Abbo erachtet sie unleugbar als die Seinen, wie Rigovera, aus
Bramant in Maurienne, die er ingenua nostra nennt, bevor er sie der Abtei
tibertragt.?’ Es ist schwer zu sagen, wie es um den genauen Status der ingenui
bestellt war, die in dem Testament erscheinen. Fiir Patrick Geary sind sie
Konigsfreie, die Gemeinschaften bilden, die direkt von der koniglichen Auto-
ritdt abhdngen, wie die italienischen arimanni. Sie standen also unter dem
besonderen Schutz des patricius, des Repriasentanten des Konigs in der Regi-
on.? Auf jeden Fall wird diese Autoritit politischer Natur in dem Testament
mit einem Besitzrecht gleichgesetzt, demselben, das der patricius iiber alle
seiner Abhéngigen auszuiiben scheint.

Von einem anderen Standpunkt aus betrachtet, unterscheidet der Ver-
fasser von Abbos Testament sehr wohl zwischen den verschiedenen Rechts-
stellungen. Als er beispielsweise festlegt, dass eine liberta die Ehefrau eines
ingenuus ist, nuanciert er zwischen einem Freigelassenen und einem Freien
von Geburt?? Auch differenziert er zwischen Sklaven und Freigelassenen.
Die servi und ancillae werden manchmal namentlich genannt und sie werden
stets angefiihrt: Sie haben ebenso wenig eine legale Familie wie die Sklaven in
den burgundischen leges. Die Freigelassenen hingegen werden mit ihren Ehe-
partnern, ihren Kindern, ihren Geschwistern und ihren Eltern genannt. Man
kann sogar ihre familidren Strukturen rekonstruieren. So findet man unter
den liberti von Abbo elf Ehepaare, acht Geschwister und drei grossere fami-
lidre Gruppen. Vor allem unterscheidet das Testament zwischen dem Gehor-
sam der Sklaven und dem der Freigelassenen. Ein gewisser Opilonicus wurde
zu der Zeit von Abbo freigelassen, zu der er an Novalesa vererbt wurde, und
es erging die Warnung, dass er, falls er versuchen sollte, sich unter dem Vor-
wand, dass er ein Freigelassener sei, dem Gehorsam, den er der Abtei schul-
dete, zu entziehen, in die Sklaverei zuriickfalle.?® Die Freigelassenen mussten

27 Ebd, §11.

28 Ebd, S.93f— Zu den arimanni vgl. Pierre Toubert, L’Europe dans sa premiere
croissance. De Charlemagne a I’an mil, Paris 2004, S. 233—-246.

29 Geary, Aristocracy, op. cit., § 47.

30 «[...] si de ipso monasterio sicut libertus se abstrahere voluerit, in pristinu servitio
revertatur» (ebd., § 48).

Itinera 46, 2019, 74—100



Von der Sklaverei zur Leibeigenschaft

der Abtei ebenso wie die Sklaven gehorchen, allerdings mit dem Unterschied
zu den Sklaven, dass ihr Gehorsam nicht der Unfreiheit geschuldet war, son-
dern dem obsequium,?' das der Freigelassene seinem Patron dem rémischen
Recht zufolge schuldete. Allerdings war die Patronage laut romischem Recht
nicht iibertragbar. Im 6. Jahrhundert heisst es noch im Liber constitutionum
diesbeziiglich: Der Sohn und Erbe des Patrons habe denjenigen, den sein
Vater freigelassen habe, als einen freien Mann zu betrachten.®? Abbo erbte
hingegen zwei Jahrhunderte spéter diejenigen, die seine Eltern freigelassen
hatten, und vermachte sie, so wie jene, die er selbst freigelassen hatte, der
Abtei Novalesa.

Das Band, das den Freigelassenen an den Patron band, liess sich fortan
auch an den Erben des letzteren {ibertragen. Es dnderte indes seine Beschaf-
fenheit, genauer gesagt seine rechtliche Grundlage: zunachst von personli-
cher Natur wurde es real. Wenn die Abtei Novalesa tatsichlich Autoritt
tiber die von Abbo Freigelassenen erwarb, so lag das daran, dass diese die
Landereien bearbeiteten, die der Abtei geschenkt wurden: Sie sollten ihre
Pichter werden. Zu der Zeit, zu der er freigelassen wurde, wurde Opilonicus
bereits mit einer zu bewirtschaftenden Scholle in einer colonia ausgestattet,
die er sub nomen libertinitatis hielt.3® Die libertinitas bezeichnet daher eben-
so den personlichen Status des Freigelassenen wie auch die Art und Weise,
auf die er das Land hielt. Dieser wurde also gleichzeitig Pachter der Abtei wie
auch deren personlicher Abhéngiger. Falls er Kinder hatte und diesen seine
Giiter weiterzugeben wiinschte, bleiben diese Pachter, aus eben der Tatsache
heraus, dass sie dem Kloster obsequium schuldeten. Der ererbte Besitz des
Pachthofes implizierte also die Erblichkeit der personlichen Unterordnung.

Im Hinblick auf die Rechtsstellung ihrer Person mogen sie sich unter-
schieden haben, doch war den verschiedenen Abhéngigen Abbos gemein, dass
sie von ihm Land hielten: Die Vergleichbarkeit ihrer tatsdchlichen Lage ent-
stand durch die gemeinsame Situation als Péachter. Der Terminus mancipium

31  «Et volo ut omnis liberti nostri, quos [et] quas parentes nostri fecerunt liberos et nos
postea fecimus ut ad ipsam heredem meam ecclesiam sancto Petro aspiciant, et obsequium
et impensionem sicut ad parentes nostros et nobis iuxta legis ordine debent impendere»
(ebd., § 45).

32 Lib. const. XL, 2.

33 Geary, Aristocracy, op. cit., § 48.

Itinera 46, 2019, 74—100

87



88

Nicolas Carrier

bezeichnet die gemeinsame Situation der abhidngigen Pichter des patricius.
Dieser Begriff findet hier eine Verwendung, die er nicht in den Leges Burgun-
dionum hatte. Gewiss konnte es passieren, dass der Verfasser des Testaments
diesen Ausdruck ebenfalls verwendete, um Sklaven zu bezeichnen, etwa ein
Paar von Haussklaven, das einem Freigelassenen {ibertragen wurde.3* Aber
zumeist sind die mancipia alle Abhingigen, die an ein iibertragenes Landstiick
gebunden sind, was auch immer ihr personlicher Status sein mag; hierbei
macht das Testament nichts anderes, als die vom rémischen Recht vorge-
schriebene Verzichtsformel zu iibernehmen. Ublicherweise erscheint der Ter-
minus in den Aufzdhlungen der menschlichen Abhéngigkeitsverhéltnisse und
des materiellen Zubehors allein, das heisst er ersetzt die Liste der verschiede-
nen Rechtsstellungen. In Ausnahmefillen kann es sein, dass er dieser Liste vor-
ausgeht. Bei den menschlichen Abhéngigkeitsverhiltnissen werden die Rechts-
stellungen normalerweise von der grossten Freiheit hin bis zur kompletten
Unfreiheit aufgelistet, das heisst, dass zuerst die ingenui, dann die liberti, die
coloni und schliesslich die servi genannt werden. Falls die mancipia wie in den
Leges Burgundionum die Sklaven bezeichnen, sind diese am Ende zu erwarten.
Stehen sie am Beginn der Liste, sind sie eine Apposition letzterer. Man hat sich
dementsprechend vor Augen zu fithren, dass die Doméane mit allen ihren
mancipia iibertragen wurde, das heisst den Freigelassenen, den coloni und den
Sklaven.

Unter Abbos Abhéngigen finden sich entsprechend Sklaven wie andere
Individuen, die er gleich Sklaven {ibertrug. Dies ist darauf zuriickzufiihren,
dass er ihr Grundherr war und {iber sie eine politische Autoritét besass. Auch
Laurent Feller hat dies unterstrichen: Abbo war weit davon entfernt zu ver-
suchen, diese beiden Grundlagen seiner Macht zu differenzieren; er verfolgte
eine auf den Erwerb von Grundbesitz ausgerichtete Politik, die darauf abziel-
te, ein Netz von Besitzungen zu errichten, die in etwa dem Territorium ent-
sprachen, iiber das er seine Autoritit als patricius der Provence ausiibte.’

34  «Et dono liberto meo ad ipsa ecclesia nomen Amalberto, qui habet uxore filia ipsius
Mattalello, quem ego manumisi et ipsum dua mancipia dedi ad casa Vuapencense, his
nominibus: Rusticiu[s] et Lupolina» (ebd., § 27).

35  Laurent Feller, Accumuler, redistribuer et échanger durant le haut Moyen Age, in:
Citta e campagna nei secoli altomedievali, Spoleto 2009 (Settimane di studio della Fonda-
zione Centro italiano di studi sull’alto Medioevo 56), S. 81-114.

Itinera 46, 2019, 74—100



Von der Sklaverei zur Leibeigenschaft

Auch ohne bis zu einer vollstindigen Verschmelzung der rechtlichen Bedin-
gungen zu gehen, kann man auf jeden Fall seit der ersten Halfte des 8. Jahr-
hunderts eine Entwicklung hin zur Annaherung der Abhangigkeitsbedingun-
gen verfolgen. Diese hatte zu Folge, dass ein Machtiger sich dazu berechtigt
sah, alle Personen, die von ihm in irgendeiner Weise abhingen, weiter zu
tibertragen.

2. Das Polyptychon von Wadalde (813-814)

Ein Dreivierteljahrhundert spiter brachte eine Liste mit mancipia, die man
nach dem Namen des Bischofs von Marseille, der diese um 813/814 anfertigen
liess, Polyptychon von Wadalde zu nennen pflegt, neues Licht in die Angele-
genheit.3 Dreizehn villae und agri in der Provence waren Gegenstand von
Breven. Genau genommen war es kein Polyptychon der Kirche von Marseille,
sondern nur ein partielles Inventar der Menschen und Rechte eines Teils die-
ser Kirche, moglicherweise des Klosters von Saint-Victor, dessen Verwalter der
Bischof von Marseille war. Die erfassten mancipia bewohnten Pachthéfe, die
colonicae genannt wurden oder vercariae. Das Dokument, das sich bis heute
erhalten hat, ist dem allgemeinen Titel nach und demjenigen zufolge, der sich
zu Beginn der Breven befindet, eine descriptio mancipiorum, eine Erfassung
der mancipia. Diese strebt Vollstandigkeit an: Fiir jeden Pachthof werden alle
Bewohner aufgelistet, von den Séuglingen bis hin zu den Greisen, mit Infor-
mationen {iber deren Alter und mogliche Gebrechen sowie Angaben zu deren
Familienstand; fiir die Personen sui iuris (Familienoberhdupter und Alleinste-
hende) finden sich auch Informationen zu deren persénlicher Situation. Letz-
tere kann durch eine die Abhéngigkeit spezifizierende Bezeichnung ausge-
driickt werden. Die Liste ist viel reduzierter als im Testament Abbos, denn die
beiden Rechtsstellungen, die man fast ausschliesslich findet, sind die des colo-

36  Cartulaire de I’abbaye de Saint-Victor de Marseille, ed. Benjamin Guerard, Paris
1857, Bd. 2, S. 633—656.— Niheres zu diesem Inventar bei Jean-Pierre Devroey, Elabora-
tion et usage des polyptyques. Quelques éléments de réflexion a partir de I’exemple des
descriptions de I’Eglise de Marseille (VIII*-IX" siécle), in: Dieter Hiigermann, Wolfgang
Haubrichs [u. a.] (Hg.), Akkulturation. Probleme einer germanisch-romanischen Kultur-
synthese in Spitantike und frithem Mittelalter, Berlin, New York 2004, S. 436—472.

Itinera 46, 2019, 74—100

89



90

Nicolas Carrier

nus und des mancipium. Man stOsst aber stattdessen auf technische Beschrei-
bungen oder Berufsangaben wie Tagelohner, Schifer, Stallknecht, Schmied etc.
Entweder das eine oder das andere: Technische und rechtliche Bezeichnungen
schliessen sich gegenseitig aus. Die Historiker haben sich vielfach gefragt, wa-
rum der Bischof von Marseille so peinlich genau nicht nur das Geschlecht, das
Alter und die korperliche Verfasstheit seiner Abhéngigen aufschreiben liess,
sondern auch ihre berufliche Spezialisierung und schliesslich ihre rechtliche
Lage verzeichnete.

Hochstwahrscheinlich ging es darum, ein System von Frondiensten zu
installieren oder umzugestalten. Daher klassifizierte man die mancipia
gemiss dem potentiellen Wert ihrer Arbeitskraft, begonnen mit jenen, die
freigestellt waren, tiber die Bauern ohne besondere Qualifikationen, bis hin
zu jenen, die fiir spezialisierte Aufgaben herangezogen wurden. Was die Bau-
ern betraf, so war es ihre personliche Rechtsstellung, das heisst der Grad
ihrer Abhangigkeit, der fiir die Frondienste auschlaggebend war, die man
von ihnen zu fordern das Recht hatte. Daher unterschied das Dokument die
zwei Stellungen des colonus und des mancipium.

Letzterer Terminus bezeichnet zudem in den Uberschriften der Breven
alle Abhédngigen der Kirche von Marseille. Ebenso wie in dem Testament
Abbos wurde er in einem allgemeineren und in einem spezielleren Sinne ver-
wendet, sodass es aus der Sicht des Bischofs mancipia-mancipia und manci-
pia-coloni gab. Das Vokabular lasst vermuten, dass erstere die Nachkommen
der Sklaven und letztere die Nachfahren der coloni waren. Man kann nach
dem Modell der nordlichen Polyptycha annehmen, dass die mancipia im
engeren Sinne hirtere Frondienste als die coloni leisten mussten; aber
ansonsten waren sie, ebenso wie letztere, verheiratete Pachter und Familien-
vater, das heisst, dass sie fortan Zugang zur legalen Heirat hatten und iiber
eine legale Nachkommenschaft verfiigten, der sie rechtmassig ihre Giiter ver-
machen konnten.3” Dies war bei den servi von Abbo nicht der Fall gewesen.
Man beobachtet also in einem Dreivierteljahrhundert eine Angleichung der
konkreten Bedingungen zugunsten der besseren, wahrend der Begriff, der
verwendet wird, um die Gesamtheit der Abhangigen zu bezeichnen, einer ist,

37  Zuden identischen familidren Strukturen der coloni und der mancipia siehe Carrier,
Les Usages, op. cit.

Itinera 46, 2019, 74—100



Von der Sklaverei zur Leibeigenschaft

der sehr deutlich mit der Unfreiheit konnotiert ist, einer, der in den Leges
Burgundionum Sklaven bezeichnet, auch wenn er stets mehr oder minder
facettenreich ist.3®

Ziehen wir Bilanz tiber das, was wir aus diesen ersten Zeugnissen tiber
die Entwicklung der Leibeigenschaft im Ko6nigreich Burgund im Laufe des
Frithmittelalters erfahren: Alle Abhdngigen Abbos kdnnen mancipia genannt
werden, und vor allem wurden sie alle zum Gegenstand einer personlichen
Ubertragung. Sie waren dementsprechend allesamt auf dem Wege einer
theoretischen Unterwerfung. Die formale Unfreiheit, von der uns Abbos Tes-
tament zeigt, dass sie im Entstehen begriffen war, ist die Leibeigenschaft.
Unter den ersten Leibeigenen sind die Bedingungen jedoch sehr verschieden-
artig; sie reichen von Freien bis zu wahrhaften Sklaven. Wie Hans-Werner
Goetz* sehr treffend bemerkt hat, folgt die Leibeigenschaft nicht einfach der
Sklaverei. Sie schliesst einen Moment letzterer mit ein, bevor sich diese auf-
loste. Diese Auflosung ging vonstatten, als sich innerhalb der Gruppe die
Bedingungen der Sklaven denen anderer Pachter anndherten; dies wurde seit
dem Zeitpunkt deutlich, zu dem deren Verbindungen als Heiraten anerkannt
wurden, was fiir die mancipia von Waldalde gesichert ist. Man weiss heute,
dass die Gruppe der Sklaven, die auf einem Betrieb mit zu bewirtschaftenden
Schollen ausgestattet worden waren, schon in der romischen Antike sehr
weit verbreitet war.4 Aber erst, als die Sklaven rechtmissig heiraten durften
und dementsprechend eine legale Nachkommenschaft hatten, wurde das
Land, das sie bearbeiteten, zu einer Vermogensmasse, die sie rechtmaissig

38 Fernand de Visscher, Mancipium et res mancipi, in: Studia et documenta historiae
et juris 2 (1936), S. 263—-324.

39  Hans-Werner Goetz, Serfdom and the beginnings of a <seigneurial system> in the
Carolingian period. A survey of the evidence, in: Early Medieval Europe 2/1 (1993),
S.29-51.

40  Paul Veyne, Le dossier des esclaves-colons romains, in: Revue historique 265/1
(1981), S. 3—25; Charles R. Whittaker, Circe’s Pigs. From Slavery to Serfdom in the Later
Roman World, in: Slavery and Abolition 8 (1987), S. 89—107; Chris Wickham, Marx,
Sherlock Holmes and late Roman commerce, in: Journal of Roman Studies 78 (1988),
S. 183-193.

Itinera 46, 2019, 74—100

91



92

Nicolas Carrier

tibertragen konnten. Erst zu diesem Zeitpunkt fiel ihre Situation mit jener
der anderen Abhingigen zusammen.*'

Der Ubergang der Sklaverei zur Leibeigenschaft war dementsprechend
das Resultat zweier Prozesse, die beide zu Beginn des 11. Jahrhunderts abge-
schlossen waren: zum einen die Verbesserung der Stellung der Sklaven und
zum anderen die theoretische Unterwerfung aller Abhéngigen. Das Hinder-
nis einer legalen Heirat zwischen Freien und Sklaven war ein Kriterium, das
so stark diskriminierte, dass sich die Leibeigenschaft in gewisser Hinsicht
grundlegend von der Sklaverei unterschied. Aber es blieb eine wahrhafte
Unfreiheit, weil der Besitz von Menschen, auf den Carl Hammer zu Recht so
stark hingewiesen hat,%? impliziert wurde. Im Ubrigen sollten auch in der fol-
genden Zeit, wenn Leibeigene erscheinen, diese stets Tauschobjekte sein.

lll. Die Leibeigenschaft in den Chartularien des
11. bis 12. Jahrhunderts

Ab der Mitte des 9. Jahrhunderts kann man Urkundensammlungen aus gut
zwanzig religiosen Einrichtungen als Quellen fiir die Unfreiheit im Konig-
reich Burgund heranziehen. Fiir den Dauphiné wie auch fiir die heutige fran-
zdsischsprachige Schweiz sind diese besonders reichhaltig, aber auch etwas
repetitiv. Im Wesentlichen handelt es sich um Ubertragungen von Lénderei-
en zugunsten der Kirche. Die Unterworfenen erscheinen erneut zumeist in
Abhidngigkeit von den iibertragenen Domianen. Dennoch werden die Listen,
die {iber menschliche Abhingigkeitsverhaltnisse Aufschluss geben, immer
seltener, bis sie im 12. Jahrhundert ganz verschwinden. Beispielsweise erwih-
nen von den 2.000 aus dem Dauphiné stammenden Urkunden, die aus dem
Zeitraum zwischen dem Ende des 9. und dem Beginn des 12. Jahrhunderts
erhalten geblieben sind, 5 % der Urkunden aus den Jahren zwischen 850 und
950 Unterworfene; in den nichsten 50 Jahren sind es nur noch 3 % der
Urkunden, in der ersten Hilfte des 11. Jahrhunderts lediglich noch 1,5 %,
und in der zweiten Hilfte des 11. Jahrhunderts sind es sogar nur noch 0,3 %.

41 Toubert, U'Europe, op. cit., S. 343.
42 Hammer, A Large Scale Slave Society, op. cit.

Itinera 46, 2019, 74—100



Von der Sklaverei zur Leibeigenschaft

Nach 1117 findet sich iiberhaupt keine derartige Erwiahnung mehr.® Die
rechtliche Nomenklatur ist im Vergleich zum Beginn des 9. Jahrhunderts
einfacher geworden, da die Ménner, die mit den Léndereien iibertragen wer-
den, entweder als mancipia oder als servi/ancillae bezeichnet werden. In den
vorausgegangenen Jahrhunderten konnte sich mancipium/mancipia sowohl
auf die Gesamtheit der Abhingigen beziehen als auch nur auf Sklaven oder
deren Nachkommen. Servus/servi hingegen war bis dahin lediglich fiir Skla-
ven verwendet worden. In den Urkundensammlungen sind die Termini
indes austauschbar, und fiir Henri Falque-Vert bestehen keinerlei Zweifel
daran, dass sie die letzten Sklaven bezeichneten. Das Verschwinden der Texte
mit deren Erwdhnungen weist ihm zufolge auf das Ende der Sklaverei hin.

1. Relative Unfreiheit

Es ist zutreffend, dass einige Schenkungen einen Klang aufweisen, welcher an
die Sklaverei erinnert. Man findet servi, die zwischen Lindereien und Werk-
zeugen aufgefithrt werden, oder auch solche, die als bewegliche Giiter erach-
tet werden.** Dennoch sind die servi und die mancipia, die in den Chartulari-
en iibertragen werden, Piachter und Familienviter, die fiir ihre Landereien
tiber so umfangreiche Besitzrechte verfiigen, wie es in der damaligen Zeit
moglich war. Diese Landereien wurden in den Texten mit besonders archai-
sierendem Vokabular als peculium bezeichnet. Andere nennen diese hereditas

43 Falque-Vert, Les paysans, op. cit., S. 215.

4  Konig RudolfIII. schenkte Cluny die Kirche und den viculus Saint-Blaise in der
Didzese Genf «cum omnibus ibidem pertinentibus, cum montibus et planitiis, agris, pra-
tis, pascuis, silvis, decimatione, servis et ancillis et cum omnibus utensilibus» (Die Urkun-
den der burgundischen Rudolfinger [Regum Burgundiae e stirpe Rudolfina Diplomata et
Acta] [MGH DD Burg.], bearb. v. Theodor Schieffer unter Mitw. v. Hans Eberhard
Mayer, Miinchen 1977, D 120 [1029]).— «Mansus indominicatus qui est in villa Flaviaco,
cum omnibus suis apendiciis, oc est vineis, campis, silvis, aquis aquarumque decursibus,
domibus, edificiis, exitibus et regressibus, [...] cum omni sua mobilitate, servis videlicet et
ancillis» (Recueil des chartes de I’abbaye de Cluny, erstellt v. Auguste Bernard, bearb. und
hg.v. Alexandre Bruel, Bd. 1: 802—954, Paris 1876, Nr. 523 [um 940]).

Itinera 46, 2019, 74—100

93



94

Nicolas Carrier

oder sogar alodium.*s Diese servi haben eine Frau und Kinder, die zur glei-
chen Zeit wie sie tibertragen werden, was zeigt, dass ihre Unfreiheit erblich
ist, aber auch erkennen ldsst, dass sie eine rechtmissige Familie haben und
dass ihre Kinder ihre natiirlichen Nachfolger auf ihren Pachthéfen sind.

Die Weitergabe erfolgte iibrigens nur automatisch in direkter Linie.
Wenige konnten gleichzeitig das Erbe an ihre legitimen und an ihre uneheli-
chen Kinder weitergeben.*” Dies darf man nicht als Hindernis verstehen, das
der Leibeigenschaft zu eigen ist: denn denjenigen, die nicht ihre Leibeigenen
waren, gestanden die Grundherren keine iibertragbaren Pachten zu, allenfalls
Benefizien auf Lebenszeit. Spatestens seit dem 9. Jahrhundert ist klar bezeugt,
dass die erbliche Ubertragung von Pachten fiir Leibeigene selbstverstindlich
war und dass sie nur fiir diese selbstverstandlich war.

Die servi und die mancipia der Chartularien sind keine Sklaven, sie sind
Leibeigene. Sie sind allesamt Bauern, welche die iibertragenen Liandereien
bearbeiten, und sie sind nicht nur ein Relikt der Sklaven. Vom Vokabular aus
betrachtet, das die Urkundenschreiber verwendeten, verschmolzen die ver-
schiedenen rechtlichen Kategorien, die man noch im 8. Jahrhundert und zu
Beginn des 9. Jahrhunderts ausmachen kann, zugunsten der niedrigsten. War

45  «In Sacriniaco villa, servum nomine Domnevertum cum uxore et peculio» (Chartes
de Cluny, op. cit., Nr. 682 [946]).— «Servos et ancillas et omnem hereditatem eorum»
(Frédéric Gingins-la-Sarraz, Piéces justificatives, in: Histoire de la cité et du canton des
Equestres, Lausanne 1865 [Mémoires et documents publiés par la Société d’histoire de la
Suisse romande 20], S. 191).— «Et si quis servus aut ancilla nostra aliquid de alodio suo ibi
donare voluerit, nos concedimus» (Chartes de Cluny, op. cit., Bd. 5: 1091-1210, Paris
1894, Nr. 3665 [1092]).

46  Sehr zahlreiche Beispiele betreffen sowohl die mancipia wie die servi: «Conferro
sancto Mauritio [...] quidquid in Messiaco villa dinoscor obtinere, videlicet in vineis,
campis, pratis, silvis, arboribus, molendinis, aquis, aquarumve decursibus [...] una cum
mancipiis his nominibus: Bernainum cum uxore et infantibus [und zwolf weitere manci-
pia, davon zehn mit Frau und Kindern]» (Cartulaire de I’abbaye Saint-André-le-Bas de
Vienne, ed. Ulysse Chevalier, Lyon 1869 [Collection de cartulaires dauphinois 1],
Nr. 111* [vor 928]).— «<Hec omnia jamdicta dono ad ipsam casam Dei cum servo nomine
Walterio et infantibus suis et aliis servis» (ebd., Nr. 48* [1025]).

47 «Si autem heres legalis ex eis natus fuerit, ipse simul teneat et possideat, si vero sine
herede mortui fuerint, ad predictam ecclesiam predicte res revertantur» (Cartulaire de
I’'abbaye Saint-André-le-Bas de Vienne, op. cit., Nr. 85 [975-993]).

Itinera 46, 2019, 74—100



Von der Sklaverei zur Leibeigenschaft

sie schon zu Zeiten von Abbo und Wadalde spiirbar gewesen, so war die
nominelle Unterjochung aller Abhingigen nun abgeschlossen. Alle, die das
Land bearbeiteten, konnen nun als servi bezeichnet werden (bei diesem Ter-
minus ist die Konnotation mit dem Sklaventum deutlicher als beim mancipi-
um) und sie galten als Eigentum desjenigen, der die Landereien iibertrug
oder erwarb. Sie sind also in rechtlicher Hinsicht unterworfen; was man in
Wirklichkeit abtrat, wenn man sie tauschte, waren die Rechte, die droits de
contrainte, die man {iber sie besass, und diese waren unausweichlich mit der
seigneurie iiber die Pachten verbunden.

Tatsachlich existierte, wie man bereits im Testament Abbos sieht, eine
wichtige Verbindung zwischen der Leibeigenschaft und der Grundherrschatft.
Die Herrschaft iiber Lindereien implizierte eine Gewalt iiber die Menschen,
denen man diese Landereien zur Bewirtschaftung iibertragen hatte. Wenn
man diese Herrschaft in Worte fasst und dabei auf den Wortschatz der Skla-
verei rekurriert, kommt man vom Besitz der Lindereien zum Besitz iiber die-
jenigen, die dieses Land bewirtschaften, was wiederum die Leibeigenschaft
ist.

Alain Guerreau hat dies einst gezeigt: dominium hat gleichzeitig mehre-
re verschiedenartige, aber auch nahe verwandte Bedeutungen, die bald der
Herrschaft, bald dem Besitz zuzuordnen sind. Jenes Wort, das wir im Fran-
zOsischen mit seigneurie libersetzen wiirden, verweist auf ein Konzept, das all
diese Bedeutungen umfasst und bei dem Herrschaft und Besitz untrennbar
verwoben sind.4®

Gleiches kann man von den Wortern servitium und servitus sagen.
Zunichst sind sie austauschbar und beide kénnen die Unfreiheit wie auch
einen einfachen Dienst bezeichnen; nur der jeweilige Kontext erlaubt eine
Unterscheidung.#? So ist es von einem Dienst zur Unfreiheit nur ein Schritt.
Die Unfreiheit ist dieser Dienst, den die Urkundenschreiber so zu nennen
beschlossen haben.

48  Alain Guerreau, Le féodalisme, un horizon théorique, Paris 1980, S. 179—184.
49  Vgl. die semantische Studie in Carrier, Les Usages, op. cit., S. 143—145.

Itinera 46, 2019, 74—100

95



96

Nicolas Carrier

2. Nominelle Unfreiheit

Sobald wir sehen, dass ein Leibeigener in Abhangigkeit mit iibertragenen Lan-
dereien erscheint, hat der Ersteller der Urkunde die Situation des Péchters als
Unfreiheit eingestuft und diesen servus genannt; er hat sich, um dessen Uber-
gang von einem dominium zum nichsten zu beschreiben, von den Formulie-
rungen inspirieren lassen, die einst fiir den Verkauf von Sklaven verwendet
worden waren. Ein anderer Schreiber hingegen konnte sich entschliessen, den
Ubergang eines Mannes von der Jurisdiktion eines weltlichen Herrn in die
einer kirchlichen Einrichtung als «Befreiung» anzusehen, was uns die Illusion
gibt, dass dieser Mann freigelassen wurde, wihrend er lediglich den Herrn
wechselte. So findet man freigelassene Minner, die sogleich in die Abhéngig-
keit von Klostern gerieten, denen sie fortan einen Wachszins leisten mussten.
Die Historiker gebrauchen hier die Wendung «Freie in Abhéngigkeit» (libres
en dépendance); dies ist nicht sonderlich hilfreich, denn in anderen Urkunden
aus denselben Klostern erscheint der Wachszins als eine Abgabe, die mit der
Unfreiheit in Verbindung steht.5 Was die Freien betrifft, die noch, wenn auch
nicht sonderlich zahlreich, in den Quellen der Zeit begegnen, so handelt es
sich um abhéngige Bauern, die sehr bedingt von den gewohnheitsrechtlichen
Freistellungen profitierten. Was war ein ingenuus in der Grundherrschaft Ces-
sy am Ende des 11. Jahrhunderts? Ein Bauer, der dem Grafen von Genf zwolf
Tage Frondienste und andere debita schuldete, der aber vom Dienst mit seinen

50 Vgl etwa zwei Urkunden aus dem Kloster Romainmatier, wo der Wachszins nach-
einander als Gegenstiick zur Freilassung und als Beweis fiir die Unfreiheit erscheint. 797
liessen Gustabulus und seine Frau Ilderudis einen Leibeigenen namens Isuard frei und
sagten ihm: «Volumus ut sis ingenuus tanquam si ab ingenuis parentibus fuisses natus vel
procreatus [...] et si, auxiliante Deo, ex te nati vel procreati fuerint, in ipsa ingenuitate
permaneant, nisi de anno in anno ad altare S. Petri Romanense in cera valente denarium I
persolvat» (Edouard Mallet [Ed.], Piéces justificatives, in: Du pouvoir que la Maison de
Savoie a exercé dans Genéve. Seconde période, établissement légal, in: Mémoires et docu-
ments publiés par la Société d’histoire et d’archéologie de Genéve 8 [1852], S. 219288,
hier: Nr.29)— In den 1140er Jahren kam eine Untersuchung, die mit Blick auf eine
gewisse Poncia durchgefiihrt wurde, einer ancilla, die das Kloster Gauthier de Salins strei-
tig machte, zu der Schlussfolgerung, dass sie die ancilla «Sancti-Petri Romani monasterii
censu cere unius denarii» sei (Le cartulaire de Romainmétier, ed. Alexandre Pahud, Lau-
sanne 1998 [Cahiers lausannois d’histoire médiévale 21], Nr. 66).

Itinera 46, 2019, 74—100



Von der Sklaverei zur Leibeigenschaft

Rindern und von der Anwesenheit am gréflichen Gerichtstag (placitum)
befreit war, im Gegensatz zu den rustici, die zu beidem verpflichtet waren."'
Mit Ausnahme einer kleinen Minderheit, die besondere Freiheiten geltend
machen konnte, wurden die Bauern umfassend als unterworfene Masse gese-
hen. Adalbert von Laon etwa bezeichnete alle in seinem berithmten Carmen
ad Robertum als servi. Diese Unfreiheit wurde demnach nur dann aktiviert,
wenn sich dies als niitzlich erwies.

Tatsdchlich wurden die Formulierungen der Unfreiheit und der Freiheit
nicht von allen Schreibern verwendet. Im Dauphiné etwa gebrauchten die
Ersteller des Chartulars von Domeéne diese gewohnlich nicht fir die Pachter
dieses Klosters. Wenn sie den Erwerb von Lindereien verzeichneten, spra-
chen sie schlicht von dem mansus, den der Bauer «bewirtschaftete» oder
«besass».52 Hingegen war fiir die Verfasser des Chartulars der Abtei Saint-
André-le-Bas de Vienne jeder Bauer ein Leibeigner. Man muss sich davor
hiiten, allzu iibereilt zu schlussfolgern, dass die Landereien von Doméne von
Freien bearbeitet wurden und diejenigen von Saint-André durch Leibeigene,
denn hier liegen die Unterschiede in erster Linie in den Gepflogenheiten der
Kanzleien begriindet. Die Bauern der Stiftskirche Saint-Barnard-de-Romans
beispielsweise wurden im Allgemeinen nicht als Leibeigene bezeichnet, dies
war nur in den Urkunden der Fall, die aus der Kanzlei der Kénige von Bur-
gund stammten, in der die Formulierungen der Unfreiheit hdufig gebraucht
wurden.

51 Aimo, der Graf von Genf, bestitigte der Abtei Saint-Oyen de Joux «alodos illos quos
ab ingenuis hominibus in potestate Sesciacensi monachi prefate ecclesie actenus obtinerunt
[...] ab iis videlicet ingenuis qui dies consuetudinales, quos esse duodecim, tradunt et alia
debita, exceptis araturam boum in corvata et observatione placiti generalis, [quas] con-
suetudinaliter michi non debent. Retinemus autem in hac concessione ut si in terra quam
hujuscemodi adquisitione prefati monachi obtinuerint rusticanus aliquis habitat, boves suos
in corvata mea exhibeat, et in placito generali vicinorum suorum more semetipsum presen-
tet» (Emile Rivoire, Victor Van Berchem [Ed.], Les sources du droit du canton de Genéve,
Bd. 1: Des origines a 1460, Aarau 1927, Nr. 1 [um 1091]). Man bemerkt, dass die Freiheit
hier als Recht definiert wird, nicht dem griflichen Tribunal beiwohnen zu miissen. Dies ist
genau das Gegenteil des Kriteriums, das im modéle mutationniste angesetzt wird.

52 Cartulare monasterii beatorum Petri et Pauli de Domina, Clunaciensis ordinis, Gra-
tianopolitanae diocesis, ed. Charles de Monteynard, Lyon 1859, Nr. 110, 146, 195, 209 etc.

Itinera 46, 2019, 74—100

97



98

Nicolas Carrier

3. Instrumentalisierte Unfreiheit

In vielerlei Hinsicht waren die Formulierungen ungeeignet fiir den Gebrauch,
den die Schreiber von ihnen machten. In der Tat stammten die Begriffe aus
einer Epoche, in der servus das Gegenteil eines Freien meinte, und sie waren
urspriinglich dazu bestimmt, die vollstindige Unfreiheit oder die vollstandige
Freiheit zu bezeichnen. Nun verwendeten die Verfasser der Urkunden sie aber
fortan, um Abhéngigkeiten zu beschreiben, die in einer Gesellschaft immer
relativ sind, in der der tatsdchliche Gegensatz zwischen dem servus eines Herrn
und dem eines anderen besteht. Deshalb wurde sie schrittweise im Laufe des
11. Jahrhunderts aufgegeben. Dies war der Zeitpunkt, zu dem man im Konig-
reich Burgund, wie in anderen Regionen, einen «neuen Stil» fiir Urkunden
aufscheinen sieht.3* Die Urkunden wurden narrativer und sie passten besser
zur rechtlichen und sozialen Realitdt, die sie uns nun deutlicher enthiillen. Die
Schreiber nahmen sich grossere Freiheiten bei den Kanzleitraditionen, daher
verschwanden mancipium und servus aus den Urkunden.* Lediglich das
Vokabular wandelte sich. Man tauschte weiterhin, wie frither, Manner mit
ihren Pachthofen, Frauen und Kindern, aber man nannte sie nun nur noch
homines. Die Form der Leibeigenschaft blieb bestehen, aber der Besitz eines
homo durch seinen Herrn wurde nun nur noch durch die Tatsache angezeigt,
dass er iibertragen wurde, sowie durch das den Besitz anzeigende Adjektiv
oder den Genitiv, die angaben, wem der homo gehorte;* denn dies war das

53 Dominique Barthélemy, La Société dans le comté de Vendome, de I’an mil au XIV*
siécle, Paris 1993, S. 19-83.

54  Mancipium ist nach 1011 nicht mehr bezeugt (MGH DD Burg,, op. cit., D 98), wih-
rend servus noch bis 1156 erscheint, aber immer seltener verwendet wird (Rivoire, Van
Berchem, Les sources du canton de Genéve, op. cit., Nr. 3).

55 Der ilteste Text, in dem ein an eine Kirche iibertragener Leibeigener schlicht als
homo bezeichnet wird, datiert auf etwa 1095: «Vuillemus Bernardus de Theis [...] legali
testamento dedit et concessit quemdam hominem Bosonem Mannini nomine, cum omni
tenemento suo et cum censu annuali quinque scilicet sol. et quatuor den.» (Cartulare
monasterii beatorum Petri et Pauli de Domina, op. cit., Nr. 193). Homo erscheint auch in
den Listen abhdngiger Kirchengiiter sowie in einer von Barbarossa zugunsten der Zister-
zienserabtei Bonnevaux ausgestellten Urkunde («[...] omnes possessiones quas eadem
ecclesia in agris, vinetis, silvis, pascuis, paludibus, terris scilicet cultis et incultis, aquis
aquarumve decursibus, molendinis, edificiis seu hominibus justo acthenus titulo possedit,

Itinera 46, 2019, 74—100



Von der Sklaverei zur Leibeigenschaft

Entscheidende, war doch das wichtigste Thema der Leibeigenschaft nicht zu
wissen, welchen Status man hatte, sondern wem man gehorte und wessen Léan-
dereien man bewirtschaftete.

Was bedeutete es nun aber im 11. und 12. Jahrhundert, einem Herrn zu
gehoren? Fiir den Leibeigenen hiess es, fiir die eigene Person wie fiir seine
Giiter eine ausschliessliche oder zumindest vorrangige Gerichtshoheit anzu-
erkennen, die jeden Rekurs auf einen anderen Herrn unmdéglich machte. Die
Herren, insbesondere die kirchlichen, waren sehr darauf bedacht, iiber ihre
Abhingigen eine moglichst exklusive Autoritit auszuiiben. Daher verwende-
ten sie die Formulierungen und das Recht der Unfreiheit weniger gegentiber
ihren Leibeigenen selbst als gegeniiber den benachbarten Herren, die fiir sich
beanspruchten, tiber diese einen Teil des dominium auszuiiben. Der Erwerb
der Leibeigenen, den man in grosser Zahl in den Chartularien der Kloster
dokumentiert findet, beendete zumeist Jahre des Streits zwischen den Geistli-
chen und ihren weltlichen Nachbarn, die behaupteten, tiber ihre Abhdngigen
Jurisdiktionsrechte zu haben.5 Sie mussten im Ubrigen oft ihre homines von
verschiedenen Herren zuriickkaufen, so sehr konnten sich die Rechte der
(Grund-)Herrschaften vermischen.” Es gab dementsprechend einen instru-
mentalisierten Gebrauch der Unfreiheit, der dazu diente, die Rechte, die die

et omnia que in futurum, Deo favente, rationabiliter acquirere poterit») (Cartulaire de
I’abbaye Saint-André-le-Bas de Vienne, op. cit., Nr. 89* [1178]).

56  Siehe beispielsweise die Urkunde, die den sich iiber zwei Generationen erstrecken-
den Streit zwischen den Herren von Grandson und den Mdnchen aus Romainmotier
beendete: Ebal Il. und Barthélemy de Grandson iibertrugen Romainmoétier «quicquid
pater eorum Eubalus supradicte ecclesie dederat, [...] scilicet omnes homines et feminas
et quicquid infra potestatem Romani Monasterii habebat et calumniari solitus erat [...].
De omnibus querimoniis quas cum priore et hominibus ecclesie tunc habebant et antea
habuerant pacem fecerunt et pro his ominibus quatuor libras a Widone priore ac-
ceperunt» (Le cartulaire de Romainmoétier, op. cit., Nr. 73 [1141]).

57 «Aimo [...] dedit ecclesie Taluerensi Do[ minici dimidium ]. Post multum vero tem-
poris, Uboldus, frater predicti Aymonis, [...] dedit aliam medietatem Dominici. Sicque
totum possidemus Dominici, et integritatem ejus» (Jean-Yves Mariotte [Ed.], Cartulaire
de Talloires, in: Annecy et ses environs au XII° siecle, d’apres le cartulaire de Talloires, in:
Bibliothéque de I’Ecole des Chartes 30 (1972), S.17—32, hier Nr. 16 [zweite Hilfte
12. Jahrhundert]).

Itinera 46, 2019, 74—100

99



100 Nicolas Carrier

Herren iiber diejenigen ausiibten, die das Land bewirtschafteten, zu kliren
und zu hierarchisieren.

Dagegen gab es im 11. und 12. Jahrhundert keine classe servile und keine
Aufgaben und Abgaben, die spezifisch auf den Leibeigenen lasteten und die
diese von den freien Bauern unterschieden. Im Vergleich zur Sichtweise von
Pierre Bonnassie und Henri Falque-Vert relativieren meine Uberlegungen die
Dauer der Unfreiheit im ersten feudalen Zeitalter. Ich bagatellisiere sie
jedoch keinesfalls.®® Die Leibeigenschaft war in der Tat ein ernsthaftes Hin-
dernis fir familidre wie auf das Vermdgen ausgerichtete Strategien der Bau-
ern. Wenn es auch kein ausdriickliches Verbot der formariages, des Ab-
schliessens von Ehen mit Leibeigenen anderer Herren gab, bestand doch ein
sehr grosses Risiko, dass man, wenn man homo eines Herrn war, nicht die
Lindereien eines anderen erben konnte, weil das dominium iiber einen homo
untrennbar von demjenigen war, das der Herr iiber die Landereien austibte,
die dieser homo bestellte. Deshalb sieht man, wie Manner sich von ihrem
Herrn freikauften, um sich auf den Léndereien eines anderen niederzulassen,
zum Beispiel, um das Erbe ihrer Frau zu bewirtschaften und es schliesslich
an die eigenen Kinder weitergeben zu kénnen.*

Am Ende des Wandels der Unfreiheit, den ich kurz beschrieben habe,
stand dementsprechend die Kontrolle des Vermogens des Leibeigenen, das
etwa bei Heiraten zu einem sehr wichtigen Thema wurde. Man kann somit
den Weg ermessen, der seit den Zeiten der Sklaverei beschritten worden war,
denn der Sklave besass definitionsgeméss weder Familie noch Vermaogen.

Nicolas Carrier, Prof. Dr., Professeur d’histoire du Moyen Age, Université Jean Moulin
Lyon 3, Faculté des Lettres et Civilisations, 1C, avenue des freres Lumiére, CS 78242,
F — 69372 Lyon Cedex 08, nicolas.carrier@univ-lyon3.fr

58  Werner Trofbach, Siidwestdeutsche Leibeigenschaft in der Frithen Neuzeit — eine
Bagatelle?, in: Geschichte und Gesellschaft 7 (1981), S. 69—90.

59  Mehrere Beispiele finden sich im Cartulaire de Romainmétier, op. cit. [um 1027
sowie 1045—1050].

Itinera 46, 2019, 74—100



	Von der Sklaverei zur Leibeigenschaft : Unfreiheit im Königreich Burgund vom 8. bis 12. Jahrhundert

