
Zeitschrift: Itinera : Beiheft zur Schweizerischen Zeitschrift für Geschichte =
supplément de la Revue suisse d'histoire = supplemento della Rivista
storica svizzera

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft für Geschichte

Band: 46 (2019)

Artikel: Von der Sklaverei zur Leibeigenschaft : Unfreiheit im Königreich
Burgund vom 8. bis 12. Jahrhundert

Autor: Carrier, Nicolas

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1077785

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1077785
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


74 Artikel

Von der Sklaverei zur Leibeigenschaft
Unfreiheit im Königreich Burgund

vom 8. bis 12. Jahrhundert1

Nicolas Carrier

Das ganze mittelalterliche Millennium hindurch, und selbst darüber hinaus,

finden sich im alten Königreich Burgund Männer und Frauen, die als unfrei
erachtet und zu Handels- und Tauschobjekten wurden. Es sind im Frühmittelalter

die mancipia und die servi, im 12. Jahrhundert die homines domini,

im 13. Jahrhundert die homines ligii domini und schliesslich im 14. und
15. Jahrhundert die homines talliabiles ad misericordiam. In vorherigen
Studien habe ich mich bemüht, vom Beispiel der nördlichen Alpen ausgehend,

die Bedingungen zu skizzieren, unter denen diese gegen Ende des Mittelalters
lebten.2 Jüngst habe ich versucht, den Ursprüngen der Leibeigenschaft
nachzugehen, wie sie mir in den Texten des 13. bis 15. Jahrhunderts begegnete,

und daher habe ich meine Untersuchungen auf jene Transformationen

ausgedehnt, denen die Unfreiheit zwischen dem 6. und dem Ende des 12.

Jahrhunderts unterworfen war.

Hier und heute möchte ich synthetisierend die wichtigsten Schlussfolgerungen

vorführen, zu denen ich bisher gelangt bin - freilich nicht, ohne

zuvor aufgezeigt zu haben, wie sich meine Arbeiten über die Unfreiheit im
früh- und hochmittelalterlichen Königreich Burgund in die jüngst in diesem

Bereich zu verzeichnenden neuen französischen Forschungstendenzen
einordnen lassen.3

1 Die Studie, die auf einen am 7. Dezember 2012 im Rahmen des Deutsch-französischen

Forschungsateliers «Junge Mediävistik I» an der Albert-Ludwigs-Universität (Freiburg

i. Br.) gehaltenen Vortrag zurückgeht und deren originaler Titel «De l'esclavage au

servage dans le royaume de Bourgogne, VIIF-XIF siècle» lautet, wurde von Christian

Feichtinger, Jessika Nowak und Friederike Schulz ins Deutsche übertragen.

2 Nicolas Carrier, La Vie montagnarde en Faucigny à la fin du Moyen Âge. Économie

et société, fin XIIT-début XVIe siècle, Paris 2001.

3 Der frankophone Leser findet die wichtigsten Entwicklungen und eine detailliertere

Beweisführung in: Nicolas Carrier, Les Usages de la servitude. Seigneurs et paysans dans le

royaume de Bourgogne (VT-XT siècle), Paris 2012 (Cultures et civilisations médiévales 59).

Itinera 46, 2019, 74-100



Von der Sklaverei zur Leibeigenschaft 75

I. Die früh- und hochmittelalterliche Unfreiheit in der
französischen Forschung

Für die französischen Historiker des letzten Jahrhunderts, genauer gesagt der

letzten fünfzig Jahre, lautet die grosse Frage, bis wann man von «Sklaven»

sprechen sollte und von welchem Zeitpunkt an man von «Leibeigenen» sprechen

kann. Denn auch wenn man gut erkennen kann, dass es im 12. Jahrhundert

genauso wie im 6. Jahrhundert Unfreie gab, spürt man dennoch, dass sich

in den sieben Jahrhunderten eine Entwicklung vollzogen hat und dass ab

einem gewissen Zeitpunkt die Unfreien, die einem in den Quellen begegnen,

nicht mehr die Sklaven der Antike waren, ohne dass sie jedoch deshalb frei

gewesen wären. «Sklaverei» oder «Leibeigenschaft» sind demzufolge die

beiden4 Idealtypen, auf die man in der französischen Forschimg trifft. Der Stellenwert,

der diesem Thema eingeräumt wird, ist mit der Tatsache in Verbindimg
zu bringen, dass alle französischen Historiker des 20. Jahrhunderts gegenüber

dem Marxismus Position zu beziehen hatten. Im Hintergrund steht augenfällig
die Frage nach dem Übergang von einem angenommenen Modus der Produktion

durch Sklaverei zu jenem, der klassischerweise als Feudalismus bezeichnet

wird.

4 Es sind zwei Idealtypen und nicht drei. Die Existenz einer zwischen Sklaverei und

Leibeigenschaft zu verortenden Zwischenposition, die Guérard angeregt hat, wurde von
den französischen Historikern nicht aufgegriffen (Benjamin Guérard [Hg.], Polyptyque de

l'abbé Irminon ou dénombrement des manses, des serfs et des revenus de l'abbaye de

Saint-Germain-des-Prés [avec des Prolégomènes], 3 Bde., Paris 1844). Doch hat sie in
Italien Schule gemacht, wo Panero drei verschiedene Typen der Unterjochung unterscheidet:

die schiavitù der Antike, die servitù des Früh- und Hochmittelalters und den servag-

gio des 12. Jahrhunderts (Francesco Panero, Servi e rustici. Ricerche per una storia della

servitù, del servaggio e della libera dipendenza rurale nell'Italia medievale, Vercelli

1990).- Einen Idealtypus und nicht zwei gibt es der Position Hammers zufolge, der das

Sklaventum als so plastische Wirklichkeit betrachtet, dass er das Konzept der Leibeigenschaft

für unnötig erachtet (Carl I. Hammer, A Large Scale Slave Society of the Early
Middle Ages. Slaves and Their Families in Early Medieval Bavaria, Aldershot [u. a.]

2002). Diese Position wird im Moment in Frankreich jedoch kaum rezipiert.

Itinera 46, 2019, 74-100



76 Nicolas Carrier

1. Georges Duby und die mutation féodale

Dem lange dominierenden Modell der mutation féodale zufolge handelte es

sich um einen zugleich sehr plötzlich und sehr spät eintretenden Wandel. Das

Modell der mutation féodale hatte Georges Duby für das südliche Burgund
aufgebracht. Dieser Region, die durch die Urkunden von Cluny in einem

besonders hellen Licht erstrahlt, hatte Duby seine im Jahre 1953 veröffentlichte

Doktorarbeit gewidmet, die jahrzehntelang als Muster für die grossen regionalen

Monographien französischen Stils diente.5 Das heute als modèle mutationniste

bezeichnete Paradigma wird nun jedoch weitgehend in Frage gestellt.

Gleichwohl entstanden in seinem Schatten zwischen 1960 und 1990 die

wichtigsten französischen Arbeiten zur Geschichte der mittelalterlichen Regionen.
Seitdem ist dieses Paradigma jedoch Gegenstand zuweilen sehr lebhafter

Diskussionen geworden, nicht nur unter den französischen Historikern, sondern

auch unter den italienischen, spanischen und angelsächsischen, vor allem während

der 1990er Jahre. Das Ziehen einer historiographischen Bilanz, die dieses

Namens würdig wäre, würde einen ganzen Band füllen.6 Ich werde mich daher

an dieser Stelle darauf beschränken, ganz kurz die Streitgegenstände der

Debatte, die spezifisch das Problem der Unfreiheit betreffen, zu umreissen.

Georges Duby zufolge sind die öffentlichen Institutionen sehr lange in
den nachkarolingischen Reichen lebendig geblieben, und sie Hessen das lange

Bewahren der aus der Antike ererbten sozialen Strukturen zu. So sind im
10. Jahrhundert die Gerichte der vicaria, in denen die Freien [franci) sassen

und urteilten, hilfreiche Instanzen, die die freie Bauernschaft vor den Mächtigen

beschützten. Die kleinen freien Bauern unterschieden sich so weiterhin
deuthch von den Leibeigenen (servi), welche die letzten Nachfahren der antiken

Sklaven waren. Letztere waren nämHch in der Tat gänzlich der privaten
Gerichtsbarkeit ihrer Herren unterworfen, wie sie auch gleichfalls von dem

öffentiichen ost ausgeschlossen waren. Bis zur Jahrtausendwende weiss man
also genau, was ein Freier war und was ein servus. Dann folgte jedoch das

5 Georges Duby, La Société aux XIe et XIIe siècles dans la région mâconnaise, Paris

1953 [ND Paris 1971],

6 Man kann die Darstellung der aktuellen Debatten nachlesen bei Christian Lauran-

son-Rosaz, La «mutaciön feudal». Lina cuestiön controvertida, in: Historia 4 (2000),
S. 12-31.

Itinera 46, 2019, 74-100



Von der Sklaverei zur Leibeigenschaft 77

11. Jahrhundert, in dem sich die Burgherrschaft (seigneurie châtelaine)
etablierte. Der ost verschwand, und die Herren zogen fur ihre privaten Kriege die

Dienste der berittenen milites denen der Bauern vor. Die öffentlichen Gerichte

wurden von der privaten Gerichtsbarkeit der Burgherren (seigneurs châtelains)

abgelöst, der von da an alle Bauern unterworfen waren. Die Unterschiede
zwischen freien Bauern und Unterworfenen verblassten. Alle fanden sich in der

gleichen Abhängigkeit wieder. Der wahre Bruch verlief von nun an zwischen

denen, die den Boden bearbeiteten, und denen, die zu Pferde kämpften,
zwischen denen, die die Macht der Burgherren erduldeten, und denen, die an der

Ausübung jener teilhatten. Von den Klerikern des 11. Jahrhunderts theoretisch

untermauert, lieferte die Lehre der drei Stände (laboratores, bellatores und ora-
tores) einen intellektuellen und religiösen Rückhalt für diesen ebenso beachtlichen

wie plötzlichen sozialen Wandel, der mit der Geburt des Feudalismus

einherging.7 Die Vorstellung der Unfreiheit geriet für mehr als ein Jahrhundert

in Vergessenheit, und die sozialen und rechtlichen Unterschiede zwischen den

Bauern waren durch deren gemeinsame Abhängigkeit den Burgherren gegenüber

wie ausgewischt. Die servi verschwanden im Übrigen im 12. Jahrhundert

aus den Quellen; es ging nur noch um die homines der Herren. Im 13.

Jahrhundert tauchte die Unfreiheit jedoch wieder auf. Tatsächlich wurde einigen
Bauern mündlich oder schriftlich eine Abgabenfreiheit zugesichert, anderen

wiederum nicht. Erstere scheinen vergleichsweise frei gewesen zu sein, die

anderen unterjocht. Um die unterschiedlichen Bedingungen auszudrücken, zu
verdeutlichen und festzuhalten, griffen die Rechtsgelehrten auf die römischen

Kategorien der Sklaverei und der Freiheit zurück, die sie in den Schulbänken

der Rechtsschulen wiederentdeckt hatten. Erneut tauchten in den Quellen
Freie und Unfreie auf. Man stösst auf das Phänomen einer neuen Leibeigenschaft.8

In gewisser Hinsicht reiht sich das Modell von Georges Duby in die

Tradition von Marc Bloch ein, der wahrscheinlich der grösste französische Historiker

ist, der sich mit der mittelalterlichen Bauernschaft befasst hat, und dessen

7 Georges Duby, Les trois ordres ou l'imaginaire du féodalisme, Paris 1978.

8 Ders., L'économie rurale et la vie des campagnes dans l'Occident médiéval, Paris

1962.

Itinera 46, 2019, 74-100



78 Nicolas Carrier

erste Arbeiten,' wie auch viele weitere in deren Folge, der Leibeigenschaft

gewidmet sind. Was das 13. Jahrhundert betrifft, so ist der Begriff der neuen

Leibeigenschaft (nouveau servage) von Bloch übernommen. Auch nannte

Duby, Bloch folgend, die servi des 10. Jahrhunderts «Leibeigene» (serfs) und
nicht «Sklaven» (esclaves), denn wenn es ihm auch so schien, als seien sie die

letzten Nachfahren der Sklaven der Antike, so hatte er doch den Eindruck,
dass sich ihre Lebensbedingungen durch den positiven Effekt des Christentums

und der Behausung der Männer auf unabhängigen Schollen verbessert

hätten. Tatsächlich waren die servi des 10. Jahrhunderts verheiratet; sie waren
Familienväter und verfügten über ein Vermögen, das sie ihren legalen
Nachkommen übertragen konnten.

2. Ausweitung und Infragestellung des modèle mutationniste

Zahlreiche Autoren sind der von Georges Duby vorgegebenen Linie gefolgt,

mehrere haben sogar seine anfänglichen Gedanken erhärtet und vereinfacht.

Vor allem Pierre Bonnassie hat betont, dass es keinen Grund gäbe, einen anderen

Begriff als den der «Sklaven» zu verwenden, um die servi zu bezeichnen,

die bis zum 11. Jahrhundert in den Quellen erscheinen. Seiner Meinung nach

perpetuierte sich die antike Sklaverei und blieb das ganze erste Jahrtausend

unseres Zeitalters über gleich oder zumindest annähernd gleich.10 Er sieht

ebenfalls nicht, warum man bis zum 13. Jahrhundert und bis zum Aufscheinen

eines romanisierenden Vokabulars warten sollte, um von der «Leibeigenschaft»

sprechen zu können. Seiner Meinung nach waren die Bauern, die einer

Burgherrschaft unterworfen waren, so offensichtlich unterjocht, dass man sie

auch gut «Leibeigene» nennen kann. Die mutation féodale verlief ihm zufolge

somit noch viel stärker und dramatischer als laut Georges Duby, da sie einen

9 Sie wurden vor kurzem von Dominique Barthélémy (Hg.), Marc Bloch. Rois et serfs,

et autres écrits sur le servage, Paris 1996, neu ediert.

io Pierre Bonnassie, Survie et extinction du régime esclavagiste dans l'Occident du

haut Moyen Âge (IVe-XIe siècle), in: Cahiers de civilisation médiévale (1985), S. 307-
343.

Itinera 46, 2019, 74-100



Von der Sklaverei zur Leibeigenschaft 79

Übergang von einer Unfreiheit zur anderen darstellte, das heisst vom esclavage

résiduel zu einer allgemeinen Leibeigenschaft.11

Dieses hier grob vereinfachte Paradigma der mutation - oder sogar der

révolution de l'an Mil - blieb weitgehend bis zum Ende der 1980er Jahre bei

den französischen Mediävisten vorherrschend. Aus den Werken der Gelehrten

gelangte es wiederum in die Lehrbücher, die für den studentischen

Gebrauch publiziert wurden.12

1989 rief jedoch die etwas verzerrende Interpretation, die Guy Bois mit
Blick auf das ebenfalls im Mâconnais gelegene Dorf Lournand lieferte,13 heftige

Kritik hervor - auch seitens jener Autoren, die bislang das allgemeine
Modell in keinerlei Hinsicht in Frage gestellt hatten.14 Die Frage, ob die im
10. Jahrhundert in Lournand bezeugten servi Sklaven waren, war einer der

wichtigsten Punkte der Debatte. «Nein», meinte Chris Wickham. «Ja, hundert

Mal ja», schrieb Pierre Bonnassie, wobei er hinzufügte, dass die damalige

Sklaverei «nicht mehr als ein Schatten ihrer selbst» gewesen sei.15

Zugleich begann man die Interpretation der Quellen aus dem Mâconnais in
Frage zu stellen, bis hin zu den Formulierungen Dubys.16 Unter den französi-

11 Ders., D'une servitude à l'autre (les paysans du royaume, 987-1031), in: Robert

Delort (Hg.), La France de l'an mil, Paris 1990, S. 125-141.

12 Siehe insbesondere Jean-Pierre Poly, Éric Bournazel, La Mutation féodale, Xe-XIT
siècles, Paris 1980 [32004] (Nouvelle Clio 16).

13 Guy Bois, La Mutation de l'an mil. Lournand, village mâconnais de l'Antiquité au

féodalisme, Paris 1989.

14 Monique Bourin (Hg.), L'An Mil. Rythmes et acteurs d'une croissance, Paris 1991

(Médiévales 21); Alain Guerreau, Lournand au Xe siècle. Histoire et fiction, in: Le Moyen
Âge 96(1990), S. 519-537.
15 Chris Wickham, Mutations et révolutions aux environs de l'an mil, in: Monique
Bourin (Hg.), L'An Mil. Rythmes et acteurs, op. cit., S. 27-38; Pierre Bonnassie, Mâconnais,

terre féconde, in: ebd., S. 40.

16 François Bange, Vager et la villa. Structures du paysage et du peuplement dans la

région mâconnaise à la fin du haut Moyen Âge (IXe-XT siècle), in: Annales. Économies,

Sociétés, Civilisations 39/3 (1984), S. 529-569; Stephen D. White, Tenth-Century Courts

at Mâcon and the Perils of Structuralist History. Re-reading Burgundian Judicial Institutions,

in: Warren C. Brown [u. a.] (Hg.), Conflict in Medieval Europe. Changing Perspectives

on Society and Culture, Aldershot [u. a.] 2003, S. 37-68; Olivier Bruand, Les

Origines de la société féodale. L'exemple de l'Autunois (France, Bourgogne), Dijon 2009.

Itinera 46, 2019, 74-100



80 Nicolas Carrier

sehen Historikern war es dann Dominique Barthélémy, der dem modèle

mutationniste den härtesten Schlag versetzte. Insbesondere im Hinblick auf
die Frage nach der Unfreiheit17 warnte er davor, sich nicht bis zum Exzess

auf den Gegensatz zwischen der «antiken Sklaverei» und der «mittelalterlichen

Leibeigenschaft» zu versteifen. Er verwendete den Begriff der discipline
servile, der es erlaubte, die Unfreiheit stärker als ein rechtliches Instrument
im Dienste der seigneurs zu sehen, denn als einen Status, unter dem sich die

gesamte Situation der Bauern subsumieren lässt. Er rief zudem dazu auf, sich

an jenen auszurichten, die er als «alte Schule» bezeichnete, das heisst an den

Historikern, die Georges Duby vorausgegangen waren, vor allem Marc Bloch

und, vor diesem, Fustel de Coulanges. Diese hätten es vermocht, hinter dem

starren Vokabular den kaum spürbaren Wandel zu erkennen und trotz der

semantischen Veränderungen die eigentliche Beständigkeit wahrzunehmen.

Deshalb hätten sie in Bezug auf die tatsächliche Situation der servi des

10. Jahrhunderts, die Bauern gewesen seien und geheiratet hätten, erkannt,
dass diese von den servi der Antike weiter entfernt gewesen seien als von den

homines domini des 12. Jahrhunderts.

3. Das Königreich Burgund

Das französische Herzogtum Burgund, das sich, dank der Abtei Cluny, quellen-

mässig besonders gut fassen lässt, und insbesondere dessen südlicher Teil haben

im Zentrum etlicher Studien über die Entwicklung der Unfreiheit im Laufe des

Früh- und Hochmittelalters gestanden. Hingegen haben sich die auf das Königreich

Burgund spezialisierten Historiker erst spät dieser Fragestellung

angenommen. Jean-Pierre Poly, ein entschiedener Befürworter des mutationnisme

in seiner striktesten Form, streift das Problem der Leibeigenschaft in seiner

1976 veröffentlichten Dissertation über die Provence nur ganz am Rande. In

17 Dominique Barthélémy, Qu'est-ce que le servage en France au XIe siècle?, in: Revue

historique 287 (1992), S. 233-284; ders., La Mutation de l'an mil a-t-elle eu lieu? Servage

et chevalerie dans la France des Xe et XIe siècles, Paris 1997 ; ders., Le statut servile au

premier âge féodal. Réflexions et questions, in: Henri Bresc (Hg.), Les Formes de la servitude.

Esclavages et servages de la fin de l'Antiquité au monde moderne (Table ronde de

Nanterre, décembre 1997), Rom 2000 (MÉFRM 112/2), S. 535-549.

Itinera 46, 2019, 74-100



Von der Sklaverei zur Leibeigenschaft 81

der Provence verschwand ihm zufolge die Unfreiheit besonders früh,18 in den

nördlicheren Regionen wiederum bestand sie viel länger fort. Henri Falque-Vert
widmete ihr 2004 in seinem Buch über den Dauphiné um die Jahrtausendwende

mehrere Seiten.19 In zwei Kapiteln, die mit «Déclin puis disparition de l'esclavage

rural» beziehungsweise mit «L'encellulement des paysans: glissement dans

la dépendance» überschrieben sind, bezieht er zur Debatte um die mutation

féodale Stellung und beruft sich dabei auf Georges Duby und stärker noch auf

Pierre Bonnassie und Guy Bois. Er vertritt die Ansicht, dass bis zum Ende des

11. Jahrhunderts im Dauphiné Freie (ingenui, dann/ranci) und Sklaven (man-

cipia, dann servi) ausgemacht werden können. Danach könne man das

Aufkommen der ersten homines domini und bald darauf der homines ligii domini
beobachten: Diese seien die Leibeigenen. Durch die mutation féodale begünstigt,

gelange man von einer Unfreiheit in die andere, von der verbliebenen, aus

der Antike hervorgegangenen Sklaverei zur Unterjochung aller Bauern, die dem

Terror des Burgherrn, dem terrorisme châtelain, unterworfen seien.

Der politische und soziale Hintergrund, vor dem sich dieser Übergang,

wie man annahm, vollzog, wurde jedoch durch jüngere Studien neu bewertet.

Andere Zeitfenster ansetzend, gehen die Autoren, die über die Region um
den Genfer See (François Demotz) und über die Provence (Florian Mazel)

gearbeitet haben, nicht länger davon aus, dass das 11. Jahrhundert eine

Schlüssel- und Übergangszeit war. Vor allem beschreiben sie die politischen,

religiösen und sozialen Veränderungen vom 10. bis zum 12. Jahrhundert
lieber mit dem Begriff der schrittweisen Anpassungen (ajustements progressifs)
als mit dem des plötzlichen Umbruchs mutation brutale). Hingegen messen

die Spezialisten für Savoyen und den Dauphiné dem 11. Jahrhundert noch

eine grössere Bedeutung bei. Dies geschieht infolge nicht ganz unwesentlicher

Nuancierungen. Laurent Ripart zufolge gab es in diesen Regionen sehr

wohl eine mutation de l'an Mil, diese sei aber vor allem politischer Natur

gewesen: Die königliche Macht sei zugunsten jener der Bischöfe und dann

jener der principes zurückgegangen. Lediglich Laurent Grimaldi glaubt indes,

18 Jean-Pierre Poly, La Provence et la société féodale, 879-1166. Contribution à l'étude

des structures dites féodales dans le Midi, Paris 1976, S. 108-110.

1? Henri Falque-Vert, Les paysans et la terre en Dauphiné vers l'an Mil, Grenoble 2004,

S. 199-219, 247-294.

Itinera 46, 2019, 74-100



82 Nicolas Carrier

im Viennois des 11. Jahrhunderts eine tiefe Krise der rechtlichen Institutionen

ausmachen zu können, eine Privatisierimg der Herrschaften und eine

plötzliche Transformation der Gesellschaft im Allgemeinen. Dies wurde

jedoch jüngst von Nathanaël Nimmegeers bestritten.20

Entsprechend soll hier eine zeitliche Abfolge der Entwicklung der Unfreiheit

im Königreich Burgund im Früh- und Hochmittelalter dargeboten werden,

die mit den jüngsten Erkenntnissen der regionalen wie der allgemeinen

Forschung besser in Einklang zu bringen ist.

II. Der Wandel der Unfreiheit zwischen dem 6. und dem
9. Jahrhundert

Es gibt zumindest einen Punkt, über den keine Debatte entbrannt ist:
Unbestritten ist, dass die Unfreiheit, der die burgundischen leges des 6. Jahrhunderts,

wie sie im Liber constitutionum und in der Lex romana Burgundionum
kodifiziert sind, mehr als ein Drittel ihrer Bestimmungen widmen, noch eine

Sklaverei römischen Stils ist. Diese Gesetze bieten dementsprechend einen soliden

Ausgangspunkt. Tatsächlich ist die Leibeigenschaft eine Unfreiheit wie die

Sklaverei, aber sie ist dennoch etwas anderes als die Sklaverei. Die eine zu

definieren, bedeutet also indirekt, die Konturen der anderen zu umreissen. Aus
diesem Grund sind alle Historiker, die sich mit dem Übergang von einer Form
der Unfreiheit zur anderen befasst haben, von einer Definition der Sklaverei

ausgegangen. Allzu off, so scheint es mir, wurde diese a priori festgelegt. Die
Sache ist von Bedeutimg: Je nachdem, ob man beispielsweise den Sklaven als

20 Florian Mazel, La noblesse et l'Église en Provence, fin Xe-début XIVe siècle. L'exemple

des familles d'Agoult-Simiane, de Baux et de Marseille, Paris 2002 (Comité des Travaux

Historiques et Scientifiques. Histoire 4); François Demotz, La Bourgogne, dernier des

royaumes carolingiens (855-1056). Roi, pouvoirs et élites autour du Léman, Lausanne 2008

(Mémoires et documents publiés par la Société d'histoire de la Suisse romande IV/9); Laurent

Ripart, Du royaume aux principautés. Savoie-Dauphiné, Xe-XIe siècles, in: Christian

Guilleré, Jean-Michel Poisson [u. a.] (Hg.), Le royaume de Bourgogne autour de l'an Mil
[Actes du colloque de Lyon, 15-16 mai 2003], Chambéry 2008, S. 247-276; Laurent Gri-

maldi, La justice comme élément révélateur de la crise de l'an mil en Viennois, in: ebd.,

S. 61-91; Nathanaël Nimmegeers, Évêques entre Bourgogne et Provence. La province

ecclésiastique de Vienne au haut Moyen Âge (Ve-XIe siècle), Rennes 2014 (Histoire).

Itinera 46, 2019, 74-100



Von der Sklaverei zur Leibeigenschaft 83

ein reines instrumentum vocale betrachtet, gemäss der Definition, die man
Varro zuschreibt, oder ob man ihn nur als einen Abhängigen erachtet, den die

öffentlichen Institutionen vollkommen ignorieren, wird man die Geburtsstunde

der Leibeigenschaft zu verschiedenen Zeitpunkten ansetzen.

Die burgundischen Legisten nennen die Sklaven servi und ancillae, und
auch mancipia, wenn es darum geht, diese ohne Unterscheidung des

Geschlechts zu bezeichnen. Sie betrachten sie als menschliche Wesen und sogar
als vollwertige Mitglieder der zwei Völker (römisch und barbarisch), die der

Autorität des Königs unterworfen sind. Dennoch sind sie Eigentum und somit

Tauschobjekte. Sie sind der Willkür ihres Herrn unterworfen und haben gegen

ihn keinerlei juristische Handhabe. Schliesslich sind sie par excellence Männer
und Frauen ohne Anverwandte und ohne Vermögen: Ihnen ist das Heiraten

untersagt, sowohl untereinander als auch mit Freien oder Freigelassenen; sie

haben keine legale Nachkommenschaft und ihr peculium ist in keinem Fall ihr
Eigentum.21

Diese Definition von Sklaven ist eine juristische. Die burgundische
Gesetzgebung unterrichtet uns nicht, oder nur sehr geringfügig, über die gesellschaftliche

Realität. Dass die Sklaven gut behandelt wurden und dass ihre Herren sich

dagegen sträubten, sie so hart zu bestrafen, wie das Gesetz es ihnen gestattete,

ist gut möglich. Dass einige, ja sogar viele, eine Scholle zur agrarischen

Bewirtschaftimg zugesprochen bekamen und sie so eine gewisse faktische Unabhängigkeit

erwarben, ist sehr wahrscheinlich. Dass andere einen hohen Grad an

Verantwortung erlangen konnten, lassen die Gesetze selbst vermuten, die

zeigen, dass sie mit einem sehr hohen Preis taxiert werden konnten. Dies ändert

jedoch nichts daran, dass die Sklaven rechtlich gesehen Eigentum waren, sie

totaler Willkür unterworfen waren und weder eine Familie noch ein eigenes

Vermögen besassen. Zwischen der einstigen Unfreiheit und der neuen - der

Leibeigenschaft - müssen also rechtlich Unterschiede gemacht werden. Da

man später über keine Gesetzestexte mehr verfügt, gilt es Urkunden, welche die

Praxis zeigen, heranzuziehen.

21 Carrier, Les Usages, op. cit., S. 17-40.

Itinera 46, 2019, 74-100



84 Nicolas Carrier

1. Ein erster Textzeuge: Abbos Testament (739)

Das älteste Dokument, über das wir verfügen, ist das berühmte Testament des

Patricius Abbo,22 der Ländereien besass, die sich über mehr als 34.000 km2

erstreckten und die zwischen dem Mâconnais und dem Mittelmeer verstreut

lagen. Abbo, ein Vertrauter Karl Martells, vermachte diese 739 testamentarisch

der Abtei Novalesa, die er dreizehn Jahre zuvor gestiftet hatte. Zumeist lassen

sich die Ländereien, die er der Abtei hinterliess, nur über die Ortsnamen
identifizieren. Einige elaboriertere Formulierungen lassen allerdings vermuten, dass

seine Besitztümer colonicae waren, die sich als Bewirtschaftungen darstellten,

die mehr oder weniger eng von Herrenhöfen, curtes genannt, abhingen.
Frondienste werden nicht im Testament erwähnt, das nur Andeutungen bezüglich
eines Grundzinses oder einer impensio macht. Wesentlich stärker als zu einem

régime domanial im strikten Sinne lässt sich die seigneurie Abbos, deren

Grundlagen ebenso öffentlicher Natur waren wie sie auf dem Boden fussten,

dem zurechnen, was Matthew Innes mit Blick auf das Rheintal loose lordship

genannt hat.23

Ganz klassisch werden die übertragenen Gebiete von Listen begleitet, die

Aufschluss über die Abhängigkeitsverhältnisse geben. Die im römischen Recht

üblichen Formeln24 für den Verzicht auf bewegliche und imbewegliche Güter,

die vom übertragenen Boden abhingen, wurden in den merowingischen
Formularen wiederaufgenommen und weiterentwickelt und dann das ganze Früh-

und Hochmittelalter über verwendet. Wie dies etwa Michel Zimmermann

gezeigt hat, wurden sie aus dem Gedächtnis zitiert, ohne sich sonderlich um
eine Kohärenz zu sorgen; und sie zielten eher auf Vollständigkeit als auf Exakt-

22 Ich beziehe mich auf die Edition von Patrick J. Geary, Aristocracy in Provence. The

Rhône Basin at the Dawn of the Carolingian Age, Stuttgart 1985 (Monographien zur
Geschichte des Mittelalters 31), S. 38-78.

23 Matthew Innes, State and Society in the Early Middle Ages. The Middle Rhine Valley,

400-1000, Cambridge 2000, S. 75-77.
24 In einer constitutio Konstantins findet sich die Formel «cum adjacentibus et man-

cipiis et pecoribus et fructibus» (Cod. Just., X, 10, 2 [313]).

Itinera 46, 2019, 74-100



Von der Sklaverei zur Leibeigenschaft 85

heit ab. Dennoch besassen sie einen Bezug zu den real übertragenen Gütern.25

Das trifft auch für Abbos Testament zu: Die Almwiesen etwa liegen in den

Gebirgsregionen, wohingegen sich die Olivenhaine am Rande des Mittelmeers

befinden. Offenbar trieb den Verfasser des Testaments auch die Sorge um, die

rechtlichen Verhältnisse und die menschlichen Beziehungen in den übertragenen

Domänen zu benennen. Im pagus Briançon beispielsweise verschenkte

Abbo die Domäne Névache cum libertis ac colonis et servis; jene von Annede

wiederum cum ingenuis, libertis et servis und die von Agratianis, von Exora-

tiana und von Aquislevas hingegen cum libertis et servis.26 Überall gab es Sklaven

und Freigelassene, aber einmal stehen sie alleine, ein anderes Mal mit den

coloni und ein weiteres Mal mit den Freien.

Die Menschen, die mit den Ländereien übertragen wurden, werden mit
rechtlich konnotierten Termini beschrieben; insgesamt gibt es hiervon 108

Fälle. Die Termini mancipia, servi und ancillae, die Sklaven in den burgundischen

leges beschrieben, machen 30 % dieser Bezeichnungen aus. Die liberti
bilden allein die Hälfte. Man zählt schliesslich 12 % coloni und inquilini
sowie 8 % ingenui. Aber eine reine Zählung der vom Verfasser des Testaments

verwendeten Termini erlaubt keinesfalls, die Rolle der unterschiedlichen

rechtlichen Kategorien der von Abbo Abhängigen einzuschätzen, denn

diese werden sehr ungleichmässig beleuchtet. Wenn die Freigelassenen am

häufigsten in Erscheinung treten, so liegt das daran, dass der patricius für
ihre individuelle Zukunft Sorge trug; sehr häufig werden sie übrigens
namentlich genannt. Die coloni hingegen werden immer en bloc, als anonyme

Gruppen, angeführt, obwohl sie möglicherweise viel zahlreicher waren.
Alle Männer und Frauen, die im Testament als Abhängige erscheinen,

wurden der Abtei zur gleichen Zeit wie die Ländereien, die sie bearbeiteten,

vermacht. Der patricius verfügte, dass sie alle fortan der Abtei gehören sollten

(aspiciant): natürlich die Sklaven und coloni, aber auch die Freigelassenen

und sogar die ingenui. Es hat den Anschein, dass er zwischen den

verschiedenen Arten der Abhängigen, die unter seiner Autorität stehen, nicht

25 Michel Zimmermann, Glose, tautologie ou inventaire? L'énumération descriptive
dans la documentation catalane du Xe au XIIe siècle, in: Cahiers de linguistique hispanique

médiévale 14/15 (1989/1990), S. 309-338.

26 Geary, Aristocracy, op. cit., § 18.

Itinera 46, 2019, 74-100



86 Nicolas Carrier

stark differenziert und dass er sie alle als sein Eigentum betrachtet und somit
als vererbbar ansieht. Dies überrascht vor allem im Falle der freien Männer
und Frauen. Abbo erachtet sie unleugbar als die Seinen, wie Rigovera, aus

Bramant in Maurienne, die er ingenua nostra nennt, bevor er sie der Abtei

überträgt.27 Es ist schwer zu sagen, wie es um den genauen Status der ingenui
bestellt war, die in dem Testament erscheinen. Für Patrick Geary sind sie

Königsfreie, die Gemeinschaften bilden, die direkt von der königlichen Autorität

abhängen, wie die italienischen arimanni. Sie standen also unter dem

besonderen Schutz des patricius, des Repräsentanten des Königs in der Region.28

Auf jeden Fall wird diese Autorität politischer Natur in dem Testament

mit einem Besitzrecht gleichgesetzt, demselben, das der patricius über alle

seiner Abhängigen auszuüben scheint.

Von einem anderen Standpunkt aus betrachtet, unterscheidet der
Verfasser von Abbos Testament sehr wohl zwischen den verschiedenen

Rechtsstellungen. Als er beispielsweise festlegt, dass eine liberta die Ehefrau eines

ingenuus ist, nuanciert er zwischen einem Freigelassenen und einem Freien

von Geburt.29 Auch differenziert er zwischen Sklaven und Freigelassenen.

Die servi und ancillae werden manchmal namentlich genannt und sie werden

stets angeführt: Sie haben ebenso wenig eine legale Familie wie die Sklaven in
den burgundischen leges. Die Freigelassenen hingegen werden mit ihren

Ehepartnern, ihren Kindern, ihren Geschwistern und ihren Eltern genannt. Man
kann sogar ihre familiären Strukturen rekonstruieren. So findet man unter
den liberti von Abbo elf Ehepaare, acht Geschwister und drei grössere familiäre

Gruppen. Vor allem unterscheidet das Testament zwischen dem Gehorsam

der Sklaven und dem der Freigelassenen. Ein gewisser Opilonicus wurde

zu der Zeit von Abbo freigelassen, zu der er an Novalesa vererbt wurde, und

es erging die Warnung, dass er, falls er versuchen sollte, sich unter dem

Vorwand, dass er ein Freigelassener sei, dem Gehorsam, den er der Abtei schuldete,

zu entziehen, in die Sklaverei zurückfalle.30 Die Freigelassenen mussten

27 Ebd., § 11.

28 Ebd., S. 93 f.- Zu den arimanni vgl. Pierre Toubert, L'Europe dans sa première

croissance. De Charlemagne à l'an mil, Paris 2004, S. 233-246.

29 Geary, Aristocracy, op. cit., § 47.

30 «[...] si de ipso monasterio sicut libertus se abstrahere voluerit, in pristinu servitio

revertatur» (ebd., § 48).

Itinera 46, 2019, 74-100



Von der Sklaverei zur Leibeigenschaft 87

der Abtei ebenso wie die Sklaven gehorchen, allerdings mit dem Unterschied

zu den Sklaven, dass ihr Gehorsam nicht der Unfreiheit geschuldet war,
sondern dem obsequium,31 das der Freigelassene seinem Patron dem römischen

Recht zufolge schuldete. Allerdings war die Patronage laut römischem Recht

nicht übertragbar. Im 6. Jahrhundert heisst es noch im Liber constitutionum

diesbezüglich: Der Sohn und Erbe des Patrons habe denjenigen, den sein

Vater freigelassen habe, als einen freien Mann zu betrachten.32 Abbo erbte

hingegen zwei Jahrhunderte später diejenigen, die seine Eltern freigelassen

hatten, und vermachte sie, so wie jene, die er selbst freigelassen hatte, der

Abtei Novalesa.

Das Band, das den Freigelassenen an den Patron band, liess sich fortan
auch an den Erben des letzteren übertragen. Es änderte indes seine Beschaffenheit,

genauer gesagt seine rechtliche Grundlage: zunächst von persönlicher

Natur wurde es real. Wenn die Abtei Novalesa tatsächlich Autorität
über die von Abbo Freigelassenen erwarb, so lag das daran, dass diese die

Ländereien bearbeiteten, die der Abtei geschenkt wurden: Sie sollten ihre

Pächter werden. Zu der Zeit, zu der er freigelassen wurde, wurde Opilonicus
bereits mit einer zu bewirtschaftenden Scholle in einer colonia ausgestattet,
die er sub nomen libertinitatis hielt.33 Die libertinitas bezeichnet daher ebenso

den persönlichen Status des Freigelassenen wie auch die Art und Weise,

auf die er das Land hielt. Dieser wurde also gleichzeitig Pächter der Abtei wie

auch deren persönlicher Abhängiger. Falls er Kinder hatte und diesen seine

Güter weiterzugeben wünschte, bleiben diese Pächter, aus eben der Tatsache

heraus, dass sie dem Kloster obsequium schuldeten. Der ererbte Besitz des

Pachthofes implizierte also die Erblichkeit der persönlichen Unterordnung.
Im Hinblick auf die Rechtsstellung ihrer Person mögen sie sich

unterschieden haben, doch war den verschiedenen Abhängigen Abbos gemein, dass

sie von ihm Land hielten: Die Vergleichbarkeit ihrer tatsächlichen Lage
entstand durch die gemeinsame Situation als Pächter. Der Terminus mancipium

31 «Et volo ut omnis liberti nostri, quos [et] quas parentes nostri fecerunt liberos et nos

postea fecimus ut ad ipsam heredem meam ecclesiam sancto Petro aspiciant, et obsequium

et impensionem sicut ad parentes nostros et nobis iuxta legis ordine debent impendere»

(ebd., § 45).

32 Lib. const. XL, 2.

33 Geary, Aristocracy, op. cit., § 48.

Itinera 46, 2019, 74-100



88 Nicolas Carrier

bezeichnet die gemeinsame Situation der abhängigen Pächter des patricius.
Dieser Begriff findet hier eine Verwendimg, die er nicht in den Leges Burgun-
dionum hatte. Gewiss konnte es passieren, dass der Verfasser des Testaments

diesen Ausdruck ebenfalls verwendete, um Sklaven zu bezeichnen, etwa ein

Paar von Haussklaven, das einem Freigelassenen übertragen wurde.34 Aber

zumeist sind die mancipia alle Abhängigen, die an ein übertragenes Landstück

gebunden sind, was auch immer ihr persönlicher Status sein mag; hierbei

macht das Testament nichts anderes, als die vom römischen Recht

vorgeschriebene Verzichtsformel zu übernehmen. Üblicherweise erscheint der

Terminus in den Aufzählungen der menschlichen Abhängigkeitsverhältnisse und
des materiellen Zubehörs allein, das heisst er ersetzt die Liste der verschiedenen

Rechtsstellungen. In Ausnahmefällen kann es sein, dass er dieser Liste

vorausgeht. Bei den menschlichen Abhängigkeitsverhältnissen werden die

Rechtsstellungen normalerweise von der grössten Freiheit hin bis zur kompletten
Unfreiheit aufgelistet, das heisst, dass zuerst die ingenui, dann die liberti, die

coloni und schliesslich die servi genannt werden. Falls die mancipia wie in den

Leges Burgundionum die Sklaven bezeichnen, sind diese am Ende zu erwarten.

Stehen sie am Beginn der Liste, sind sie eine Apposition letzterer. Man hat sich

dementsprechend vor Augen zu führen, dass die Domäne mit allen ihren

mancipia übertragen wurde, das heisst den Freigelassenen, den coloni und den

Sklaven.

Unter Abbos Abhängigen finden sich entsprechend Sklaven wie andere

Individuen, die er gleich Sklaven übertrug. Dies ist darauf zurückzuführen,
dass er ihr Grundherr war und über sie eine politische Autorität besass. Auch
Laurent Feller hat dies unterstrichen: Abbo war weit davon entfernt zu
versuchen, diese beiden Grundlagen seiner Macht zu differenzieren; er verfolgte
eine auf den Erwerb von Grundbesitz ausgerichtete Politik, die darauf abzielte,

ein Netz von Besitzungen zu errichten, die in etwa dem Territorium
entsprachen, über das er seine Autorität als patricius der Provence ausübte.35

34 «Et dono liberto meo ad ipsa ecclesia nomen Amalberto, qui habet uxore filia ipsius

Mattalello, quem ego manumisi et ipsum dua mancipia dedi ad casa Vuapencense, his

nominibus: Rusticiu[s] et Lupolina» (ebd., § 27).

35 Laurent Feller, Accumuler, redistribuer et échanger durant le haut Moyen Âge, in:
Città e campagna nei secoli altomedievali, Spoleto 2009 (Settimane di studio délia Fonda-

zione Centro italiano di studi sull'alto Medioevo 56), S. 81-114.

Itinera 46, 2019, 74-100



Von der Sklaverei zur Leibeigenschaft 89

Auch ohne bis zu einer vollständigen Verschmelzung der rechtlichen

Bedingungen zu gehen, kann man auf jeden Fall seit der ersten Hälfte des 8.

Jahrhunderts eine Entwicklung hin zur Annäherung der Abhängigkeitsbedingungen

verfolgen. Diese hatte zu Folge, dass ein Mächtiger sich dazu berechtigt
sah, alle Personen, die von ihm in irgendeiner Weise abhingen, weiter zu

übertragen.

2. Das Polyptychon von Wadalde (813-814)

Ein Dreivierteljahrhundert später brachte eine Liste mit mancipia, die man
nach dem Namen des Bischofs von Marseille, der diese um 813/814 anfertigen
Hess, Polyptychon von Wadalde zu nennen pflegt, neues Licht in die

Angelegenheit.36 Dreizehn villae und agri in der Provence waren Gegenstand von
Breven. Genau genommen war es kein Polyptychon der Kirche von Marseille,

sondern nur ein partielles Inventar der Menschen und Rechte eines Teils dieser

Kirche, möglicherweise des Klosters von Saint-Victor, dessen Verwalter der

Bischof von Marseille war. Die erfassten mancipia bewohnten Pachthöfe, die

colonicae genannt wurden oder vercariae. Das Dokument, das sich bis heute

erhalten hat, ist dem allgemeinen Titel nach und demjenigen zufolge, der sich

zu Beginn der Breven befindet, eine descriptio mancipiorum, eine Erfassimg
der mancipia. Diese strebt Vollständigkeit an: Für jeden Pachthof werden alle

Bewohner aufgelistet, von den Säuglingen bis hin zu den Greisen, mit
Informationen über deren Alter und mögliche Gebrechen sowie Angaben zu deren

Familienstand; für die Personen sui iuris (Familienoberhäupter und Alleinstehende)

finden sich auch Informationen zu deren persönlicher Situation. Letztere

kann durch eine die Abhängigkeit spezifizierende Bezeichnimg
ausgedrückt werden. Die Liste ist viel reduzierter als im Testament Abbos, denn die

beiden Rechtsstellungen, die man fast ausschliesslich findet, sind die des colo-

36 Cartulaire de l'abbaye de Saint-Victor de Marseille, ed. Benjamin Guerard, Paris

1857, Bd. 2, S. 633-656 - Näheres zu diesem Inventar bei Jean-Pierre Devroey, Élaboration

et usage des polyptyques. Quelques éléments de réflexion à partir de l'exemple des

descriptions de l'Église de Marseille (VIIIe-IXe siècle), in: Dieter Hägermann, Wolfgang
Haubrichs [u. a.] (Hg.), Akkulturation. Probleme einer germanisch-romanischen
Kultursynthese in Spätantike und frühem Mittelalter, Berlin, New York 2004, S. 436-472.

Itinera 46, 2019, 74-100



90 Nicolas Carrier

nus und des mancipium. Man stösst aber stattdessen auf technische Beschreibungen

oder Berufsangaben wie Tagelöhner, Schäfer, Stallknecht, Schmied etc.

Entweder das eine oder das andere: Technische und rechtliche Bezeichnungen
schliessen sich gegenseitig aus. Die Historiker haben sich vielfach gefragt,

warum der Bischof von Marseille so peinlich genau nicht nur das Geschlecht, das

Alter und die körperliche Verfasstheit seiner Abhängigen aufschreiben Hess,

sondern auch ihre berufliche SpeziaHsierung und schliesslich ihre rechthche

Lage verzeichnete.

Höchstwahrscheinlich ging es darum, ein System von Frondiensten zu
installieren oder umzugestalten. Daher klassifizierte man die mancipia

gemäss dem potentiellen Wert ihrer Arbeitskraft, begonnen mit jenen, die

freigestellt waren, über die Bauern ohne besondere Qualifikationen, bis hin

zu jenen, die für spezialisierte Aufgaben herangezogen wurden. Was die Bauern

betraf, so war es ihre persönliche Rechtsstellung, das heisst der Grad

ihrer Abhängigkeit, der für die Frondienste auschlaggebend war, die man

von ihnen zu fordern das Recht hatte. Daher unterschied das Dokument die

zwei Stellungen des colonus und des mancipium.
Letzterer Terminus bezeichnet zudem in den Überschriften der Breven

alle Abhängigen der Kirche von Marseille. Ebenso wie in dem Testament

Abbos wurde er in einem allgemeineren und in einem spezielleren Sinne

verwendet, sodass es aus der Sicht des Bischofs mancipia-mancipia und manci-

pia-coloni gab. Das Vokabular lässt vermuten, dass erstere die Nachkommen
der Sklaven und letztere die Nachfahren der coloni waren. Man kann nach

dem Modell der nördlichen Polyptycha annehmen, dass die mancipia im

engeren Sinne härtere Frondienste als die coloni leisten mussten; aber

ansonsten waren sie, ebenso wie letztere, verheiratete Pächter und Familienväter,

das heisst, dass sie fortan Zugang zur legalen Heirat hatten und über

eine legale Nachkommenschaft verfügten, der sie rechtmässig ihre Güter
vermachen konnten.37 Dies war bei den servi von Abbo nicht der Fall gewesen.
Man beobachtet also in einem Dreivierteljahrhundert eine Angleichung der

konkreten Bedingungen zugunsten der besseren, während der Begriff, der

verwendet wird, um die Gesamtheit der Abhängigen zu bezeichnen, einer ist,

37 Zu den identischen familiären Strukturen der coloni und der mancipia siehe Carrier,
Les Usages, op. cit.

Itinera 46, 2019, 74-100



Von der Sklaverei zur Leibeigenschaft 91

der sehr deutlich mit der Unfreiheit konnotiert ist, einer, der in den Leges

Burgundionum Sklaven bezeichnet, auch wenn er stets mehr oder minder
facettenreich ist.38

Ziehen wir Bilanz über das, was wir aus diesen ersten Zeugnissen über

die Entwicklung der Leibeigenschaft im Königreich Burgund im Laufe des

Frühmittelalters erfahren: Alle Abhängigen Abbos können mancipia genannt
werden, und vor allem wurden sie alle zum Gegenstand einer persönlichen

Übertragung. Sie waren dementsprechend allesamt auf dem Wege einer

theoretischen Unterwerfung. Die formale Unfreiheit, von der uns Abbos

Testament zeigt, dass sie im Entstehen begriffen war, ist die Leibeigenschaft.

Unter den ersten Leibeigenen sind die Bedingungen jedoch sehr verschiedenartig;

sie reichen von Freien bis zu wahrhaften Sklaven. Wie Hans-Werner
Goetz39 sehr treffend bemerkt hat, folgt die Leibeigenschaft nicht einfach der

Sklaverei. Sie schliesst einen Moment letzterer mit ein, bevor sich diese

auflöste. Diese Auflösung ging vonstatten, als sich innerhalb der Gruppe die

Bedingungen der Sklaven denen anderer Pächter annäherten; dies wurde seit

dem Zeitpunkt deutlich, zu dem deren Verbindungen als Heiraten anerkannt

wurden, was für die mancipia von Waldalde gesichert ist. Man weiss heute,

dass die Gruppe der Sklaven, die auf einem Betrieb mit zu bewirtschaftenden

Schollen ausgestattet worden waren, schon in der römischen Antike sehr

weit verbreitet war.40 Aber erst, als die Sklaven rechtmässig heiraten durften

und dementsprechend eine legale Nachkommenschaft hatten, wurde das

Land, das sie bearbeiteten, zu einer Vermögensmasse, die sie rechtmässig

38 Fernand de Visscher, Mancipium et res mancipi, in: Studia et documenta historiae

et juris 2 (1936), S. 263-324.

39 Hans-Werner Goetz, Serfdom and the beginnings of a <seigneurial system) in the

Carolingian period. A survey of the evidence, in: Early Medieval Europe 2/1 (1993),
S. 29-51.
40 Paul Veyne, Le dossier des esclaves-colons romains, in: Revue historique 265/1

(1981), S. 3-25; Charles R. Whittaker, Circe's Pigs. From Slavery to Serfdom in the Later

Roman World, in: Slavery and Abolition 8 (1987), S. 89-107; Chris Wickham, Marx,
Sherlock Holmes and late Roman commerce, in: Journal of Roman Studies 78 (1988),
S. 183-193.

Itinera 46, 2019, 74-100



92 Nicolas Carrier

übertragen konnten. Erst zu diesem Zeitpunkt fiel ihre Situation mit jener
der anderen Abhängigen zusammen.41

Der Übergang der Sklaverei zur Leibeigenschaft war dementsprechend
das Resultat zweier Prozesse, die beide zu Beginn des 11. Jahrhunderts
abgeschlossen waren: zum einen die Verbesserung der Stellung der Sklaven und

zum anderen die theoretische Unterwerfung aller Abhängigen. Das Hindernis

einer legalen Heirat zwischen Freien und Sklaven war ein Kriterium, das

so stark diskriminierte, dass sich die Leibeigenschaft in gewisser Hinsicht

grundlegend von der Sklaverei unterschied. Aber es blieb eine wahrhafte

Unfreiheit, weil der Besitz von Menschen, auf den Carl Hammer zu Recht so

stark hingewiesen hat,42 impliziert wurde. Im Übrigen sollten auch in der

folgenden Zeit, wenn Leibeigene erscheinen, diese stets Tauschobjekte sein.

III. Die Leibeigenschaft in den Chartularien des
11. bis 12. Jahrhunderts

Ab der Mitte des 9. Jahrhunderts kann man Urkundensammlungen aus gut
zwanzig religiösen Einrichtungen als Quellen für die Unfreiheit im Königreich

Burgund heranziehen. Für den Dauphiné wie auch für die heutige

französischsprachige Schweiz sind diese besonders reichhaltig, aber auch etwas

repetitiv. Im Wesentlichen handelt es sich um Übertragungen von Ländereien

zugunsten der Kirche. Die Unterworfenen erscheinen erneut zumeist in
Abhängigkeit von den übertragenen Domänen. Dennoch werden die Listen,

die über menschliche Abhängigkeitsverhältnisse Aufschluss geben, immer
seltener, bis sie im 12. Jahrhundert ganz verschwinden. Beispielsweise erwähnen

von den 2.000 aus dem Dauphiné stammenden Urkunden, die aus dem

Zeitraum zwischen dem Ende des 9. und dem Beginn des 12. Jahrhunderts
erhalten geblieben sind, 5 % der Urkunden aus den Jahren zwischen 850 und
950 Unterworfene; in den nächsten 50 Jahren sind es nur noch 3 % der

Urkunden, in der ersten Hälfte des 11. Jahrhunderts lediglich noch 1,5%,

und in der zweiten Hälfte des 11. Jahrhunderts sind es sogar nur noch 0,3 %.

41 Toubert, L'Europe, op. cit., S. 343.

42 Hammer, A Large Scale Slave Society, op. cit.

Itinera 46, 2019, 74-100



Von der Sklaverei zur Leibeigenschaft 93

Nach 1117 findet sich überhaupt keine derartige Erwähnung mehr.43 Die
rechtliche Nomenklatur ist im Vergleich zum Beginn des 9. Jahrhunderts
einfacher geworden, da die Männer, die mit den Ländereien übertragen werden,

entweder als mancipia oder als servilancillae bezeichnet werden. In den

vorausgegangenen Jahrhunderten konnte sich mancipiumlmancipia sowohl

auf die Gesamtheit der Abhängigen beziehen als auch nur auf Sklaven oder

deren Nachkommen. Servus/servi hingegen war bis dahin lediglich für Sklaven

verwendet worden. In den Urkundensammlungen sind die Termini
indes austauschbar, und für Henri Falque-Vert bestehen keinerlei Zweifel

daran, dass sie die letzten Sklaven bezeichneten. Das Verschwinden der Texte

mit deren Erwähnungen weist ihm zufolge auf das Ende der Sklaverei hin.

1. Relative Unfreiheit

Es ist zutreffend, dass einige Schenkungen einen Klang aufweisen, welcher an

die Sklaverei erinnert. Man findet servi, die zwischen Ländereien und

Werkzeugen aufgeführt werden, oder auch solche, die als bewegliche Güter erachtet

werden.44 Dennoch sind die servi und die mancipia, die in den Chartulari-

en übertragen werden, Pächter und Familienväter, die für ihre Ländereien

über so umfangreiche Besitzrechte verfügen, wie es in der damaligen Zeit

möglich war. Diese Ländereien wurden in den Texten mit besonders

archaisierendem Vokabular als peculium bezeichnet. Andere nennen diese hereditas

43 Falque-Vert, Les paysans, op. cit., S. 215.

44 König Rudolf III. schenkte Cluny die Kirche und den viculus Saint-Blaise in der

Diözese Genf «cum omnibus ibidem pertinentibus, cum montibus et planitiis, agris, pra-
tis, pascuis, silvis, decimatione, servis et ancillis et cum omnibus utensilibus» (Die Urkunden

der burgundischen Rudolfinger [Regum Burgundiae e Stirpe Rudolfina Diplomata et

Acta] [MGH DD Burg.], bearb. v. Theodor Schieffer unter Mitw. v. Hans Eberhard

Mayer, München 1977, D 120 [1029]).- «Mansus indominicatus qui est in villa Flaviaco,

cum omnibus suis apendicüs, oc est vineis, campis, silvis, aquis aquarumque decursibus,

domibus, edificiis, exitibus et regressibus, [... ] cum omni sua mobilitate, servis videlicet et

ancillis» (Recueil des chartes de l'abbaye de Cluny, erstellt v. Auguste Bernard, bearb. und

hg.v. Alexandre Bruel, Bd. 1: 802-954, Paris 1876, Nr. 523 [um 940]).

Itinera 46, 2019, 74-100



94 Nicolas Carrier

oder sogar alodium,45 Diese servi haben eine Frau und Kinder, die zur
gleichen Zeit wie sie übertragen werden, was zeigt, dass ihre Unfreiheit erblich

ist, aber auch erkennen lässt, dass sie eine rechtmässige Familie haben und
dass ihre Kinder ihre natürlichen Nachfolger auf ihren Pachthöfen sind.46

Die Weitergabe erfolgte übrigens nur automatisch in direkter Linie.

Wenige konnten gleichzeitig das Erbe an ihre legitimen und an ihre im ehelichen

Kinder weitergeben.47 Dies darf man nicht als Hindernis verstehen, das

der Leibeigenschaft zu eigen ist: denn denjenigen, die nicht ihre Leibeigenen

waren, gestanden die Grundherren keine übertragbaren Pachten zu, allenfalls

Benefizien auf Lebenszeit. Spätestens seit dem 9. Jahrhundert ist klar bezeugt,

dass die erbliche Übertragung von Pachten für Leibeigene selbstverständlich

war und dass sie nur für diese selbstverständlich war.
Die servi und die mancipia der Chartularien sind keine Sklaven, sie sind

Leibeigene. Sie sind allesamt Bauern, welche die übertragenen Ländereien

bearbeiten, und sie sind nicht nur ein Relikt der Sklaven. Vom Vokabular aus

betrachtet, das die Urkundenschreiber verwendeten, verschmolzen die

verschiedenen rechtlichen Kategorien, die man noch im 8. Jahrhundert und zu

Beginn des 9. Jahrhunderts ausmachen kann, zugunsten der niedrigsten. War

45 «In Sacriniaco villa, servum nomine Domnevertum cum uxore et peculio» (Chartes

de Cluny, op. cit., Nr. 682 [946]).- «Servos et ancillas et omnem hereditatem eorum»

(Frédéric Gingins-la-Sarraz, Pièces justificatives, in: Histoire de la cité et du canton des

Équestres, Lausanne 1865 [Mémoires et documents publiés par la Société d'histoire de la

Suisse romande 20], S. 191).- «Et si quis servus aut ancilla nostra aliquid de alodio suo ibi
donare voluerit, nos concedimus» (Chartes de Cluny, op. cit., Bd. 5: 1091-1210, Paris

1894, Nr. 3665 [1092]).

46 Sehr zahlreiche Beispiele betreffen sowohl die mancipia wie die servi: «Conferro

sancto Mauritio [...] quidquid in Messiaco villa dinoscor obtinere, videlicet in vineis,

campis, pratis, silvis, arboribus, molendinis, aquis, aquarumve decursibus [...] una cum

mancipiis his nominibus: Bernainum cum uxore et infantibus [und zwölf weitere mancipia,

davon zehn mit Frau und Kindern]» (Cartulaire de l'abbaye Saint-André-le-Bas de

Vienne, ed. Ulysse Chevalier, Lyon 1869 [Collection de cartulaires dauphinois 1],

Nr. III* [vor 928]).- «Hec omnia jamdicta dono ad ipsam casam Dei cum servo nomine

Walterio et infantibus suis et aliis servis» (ebd., Nr. 48* [1025]).

47 «Si autem heres legalis ex eis natus fuerit, ipse simul teneat et possideat, si vero sine

herede mortui fuerint, ad predictam ecclesiam predicte res revertantur» (Cartulaire de

l'abbaye Saint-André-le-Bas de Vienne, op. cit., Nr. 85 [975-993]).

Itinera 46, 2019, 74-100



Von der Sklaverei zur Leibeigenschaft 95

sie schon zu Zeiten von Abbo und Wadalde spürbar gewesen, so war die

nominelle Unterjochung aller Abhängigen nun abgeschlossen. Alle, die das

Land bearbeiteten, können nun als servi bezeichnet werden (bei diesem

Terminus ist die Konnotation mit dem Sklaventum deutlicher als beim mancipi-
um) und sie galten als Eigentum desjenigen, der die Ländereien übertrug
oder erwarb. Sie sind also in rechtbcher Hinsicht unterworfen; was man in
Wirklichkeit abtrat, wenn man sie tauschte, waren die Rechte, die droits de

contrainte, die man über sie besass, und diese waren unausweichlich mit der

seigneurie über die Pachten verbunden.

Tatsächlich existierte, wie man bereits im Testament Abbos sieht, eine

wichtige Verbindimg zwischen der Leibeigenschaft und der Grundherrschaft.

Die Herrschaft über Ländereien implizierte eine Gewalt über die Menschen,

denen man diese Ländereien zur Bewirtschaftung übertragen hatte. Wenn

man diese Herrschaft in Worte fasst und dabei auf den Wortschatz der
Sklaverei rekurriert, kommt man vom Besitz der Ländereien zum Besitz über

diejenigen, die dieses Land bewirtschaften, was wiederum die Leibeigenschaft

ist.

Alain Guerreau hat dies einst gezeigt: dominium hat gleichzeitig mehrere

verschiedenartige, aber auch nahe verwandte Bedeutungen, die bald der

Herrschaft, bald dem Besitz zuzuordnen sind. Jenes Wort, das wir im
Französischen mit seigneurie übersetzen würden, verweist auf ein Konzept, das all
diese Bedeutungen umfasst und bei dem Herrschaft und Besitz untrennbar
verwoben sind/8

Gleiches kann man von den Wörtern servitium und servitus sagen.
Zunächst sind sie austauschbar und beide können die Unfreiheit wie auch

einen einfachen Dienst bezeichnen; nur der jeweilige Kontext erlaubt eine

Unterscheidung.49 So ist es von einem Dienst zur Unfreiheit nur ein Schritt.

Die Unfreiheit ist dieser Dienst, den die Urkundenschreiber so zu nennen
beschlossen haben.

48 Alain Guerreau, Le féodalisme, un horizon théorique, Paris 1980, S. 179-184.

49 Vgl. die semantische Studie in Carrier, Les Usages, op. cit., S. 143-145.

Itinera 46, 2019, 74-100



96 Nicolas Carrier

2. Nominelle Unfreiheit

Sobald wir sehen, dass ein Leibeigener in Abhängigkeit mit übertragenen
Ländereien erscheint, hat der Ersteller der Urkunde die Situation des Pächters als

Unfreiheit eingestuft und diesen servus genannt; er hat sich, um dessen Übergang

von einem dominium zum nächsten zu beschreiben, von den Formulierungen

inspirieren lassen, die einst für den Verkauf von Sklaven verwendet

worden waren. Ein anderer Schreiber hingegen könnte sich entschliessen, den

Übergang eines Mannes von der Jurisdiktion eines weltlichen Herrn in die

einer kirchlichen Einrichtung als «Befreiimg» anzusehen, was uns die Illusion

gibt, dass dieser Mann freigelassen wurde, während er lediglich den Herrn
wechselte. So findet man freigelassene Männer, die sogleich in die Abhängigkeit

von Klöstern gerieten, denen sie fortan einen Wachszins leisten mussten.

Die Historiker gebrauchen hier die Wendung «Freie in Abhängigkeit» (libres

en dépendance); dies ist nicht sonderlich hilfreich, denn in anderen Urkunden

aus denselben Klöstern erscheint der Wachszins als eine Abgabe, die mit der

Unfreiheit in Verbindung steht.50 Was die Freien betrifft, die noch, wenn auch

nicht sonderlich zahlreich, in den Quellen der Zeit begegnen, so handelt es

sich um abhängige Bauern, die sehr bedingt von den gewohnheitsrechtlichen

Freistellungen profitierten. Was war ein ingenuus in der Grundherrschaft Ces-

sy am Ende des 11. Jahrhunderts? Ein Bauer, der dem Grafen von Genf zwölf

Tage Frondienste und andere débita schuldete, der aber vom Dienst mit seinen

50 Vgl. etwa zwei Urkunden aus dem Kloster Romainmôtier, wo der Wachszins

nacheinander als Gegenstück zur Freilassung und als Beweis für die Unfreiheit erscheint. 797

Hessen Gustabulus und seine Frau Ilderudis einen Leibeigenen namens Isuard frei und

sagten ihm: «Volumus ut sis ingenuus tanquam si ab ingenuis parentibus fuisses natus vel

procreatus [...] et si, auxiliante Deo, ex te nati vel procreati fuerint, in ipsa ingenuitate

permaneant, nisi de anno in anno ad altare S. Petri Romanense in cera valente denarium I
persolvat» (Edouard Mallet [Ed.], Pièces justificatives, in: Du pouvoir que la Maison de

Savoie a exercé dans Genève. Seconde période, établissement légal, in: Mémoires et

documents publiés par la Société d'histoire et d'archéologie de Genève 8 [1852], S. 219-288,
hier: Nr. 29).- In den 1140er Jahren kam eine Untersuchung, die mit Blick auf eine

gewisse Poncia durchgeführt wurde, einer ancilla, die das Kloster Gauthier de Salins streitig

machte, zu der Schlussfolgerung, dass sie die ancilla «Sancti-Petri Romani monasterü

censu cere unius denarii » sei (Le cartulaire de Romainmôtier, ed. Alexandre Pahud,

Lausanne 1998 [Cahiers lausannois d'histoire médiévale 21], Nr. 66).

Itinera 46, 2019, 74-100



Von der Sklaverei zur Leibeigenschaft 97

Rindern und von der Anwesenheit am gräflichen Gerichtstag (placitum)
befreit war, im Gegensatz zu den rustici, die zu beidem verpflichtet waren.51

Mit Ausnahme einer kleinen Minderheit, die besondere Freiheiten geltend
machen konnte, wurden die Bauern umfassend als unterworfene Masse gesehen.

Adalbert von Laon etwa bezeichnete alle in seinem berühmten Carmen

ad Robertum als servi. Diese Unfreiheit wurde demnach nur dann aktiviert,

wenn sich dies als nützlich erwies.

Tatsächlich wurden die Formulierungen der Unfreiheit und der Freiheit

nicht von allen Schreibern verwendet. Im Dauphiné etwa gebrauchten die

Ersteller des Chartulars von Domène diese gewöhnlich nicht für die Pächter

dieses Klosters. Wenn sie den Erwerb von Ländereien verzeichneten, sprachen

sie schlicht von dem mansus, den der Bauer «bewirtschaftete» oder

«besass».52 Hingegen war für die Verfasser des Chartulars der Abtei Saint-

André-le-Bas de Vienne jeder Bauer ein Leibeigner. Man muss sich davor

hüten, allzu übereilt zu schlussfolgern, dass die Ländereien von Domène von
Freien bearbeitet wurden und diejenigen von Saint-André durch Leibeigene,

denn hier liegen die Unterschiede in erster Linie in den Gepflogenheiten der

Kanzleien begründet. Die Bauern der Stiftskirche Saint-Barnard-de-Romans

beispielsweise wurden im Allgemeinen nicht als Leibeigene bezeichnet, dies

war nur in den Urkunden der Fall, die aus der Kanzlei der Könige von
Burgund stammten, in der die Formulierungen der Unfreiheit häufig gebraucht
wurden.

51 Aimo, der Graf von Genf, bestätigte der Abtei Saint-Oyen de Joux «alodos illos quos
ab ingenuis hominibus in potestate Sesciacensi monachi prefate ecclesie actenus obtinerunt

[...] ab iis videlicet ingenuis qui dies consuetudinales, quos esse duodecim, tradunt et alia

débita, exceptis araturam boum in corvata et observatione placiti generalis, [quas] con-

suetudinaliter michi non debent. Retinemus autem in hac concessione ut si in terra quam

hujuscemodi adquisitione prefati monachi obtinuerint rusticanus aliquis habitat, boves suos

in corvata mea exhibeat, et in placito generali vicinorum suorum more semetipsum presen-

tet» (Emile Rivoire, Victor Van Berchem [Ed.], Les sources du droit du canton de Genève,

Bd. 1: Des origines à 1460, Aarau 1927, Nr. 1 [um 1091]). Man bemerkt, dass die Freiheit

hier als Recht definiert wird, nicht dem gräflichen Tribunal beiwohnen zu müssen. Dies ist

genau das Gegenteil des Kriteriums, das im modèle mutationniste angesetzt wird.

52 Cartulare monasterü beatorum Petri et Pauli de Domina, Clunaciensis ordinis, Gra-

tianopolitanae diocesis, ed. Charles de Monteynard, Lyon 1859, Nr. 110, 146, 195, 209 etc.

Itinera 46, 2019, 74-100



98 Nicolas Carrier

3. Instrumentalisierte Unfreiheit

In vielerlei Hinsicht waren die Formulierungen ungeeignet fur den Gebrauch,

den die Schreiber von ihnen machten. In der Tat stammten die Begriffe aus

einer Epoche, in der servus das Gegenteil eines Freien meinte, und sie waren

ursprünglich dazu bestimmt, die vollständige Unfreiheit oder die vollständige
Freiheit zu bezeichnen. Nim verwendeten die Verfasser der Urkunden sie aber

fortan, um Abhängigkeiten zu beschreiben, die in einer Gesellschaft immer
relativ sind, in der der tatsächliche Gegensatz zwischen dem servus eines Herrn
und dem eines anderen besteht. Deshalb wurde sie schrittweise im Laufe des

11. Jahrhunderts aufgegeben. Dies war der Zeitpunkt, zu dem man im Königreich

Burgund, wie in anderen Regionen, einen «neuen Stil» für Urkunden
aufscheinen sieht.53 Die Urkunden wurden narrativer und sie passten besser

zur rechtlichen und sozialen Realität, die sie uns nun deutlicher enthüllen. Die

Schreiber nahmen sich grössere Freiheiten bei den Kanzleitraditionen, daher

verschwanden mancipium und servus aus den Urkunden.54 Lediglich das

Vokabular wandelte sich. Man tauschte weiterhin, wie früher, Männer mit
ihren Pachthöfen, Frauen und Kindern, aber man nannte sie nun nur noch

homines. Die Form der Leibeigenschaft blieb bestehen, aber der Besitz eines

homo durch seinen Herrn wurde nun nur noch durch die Tatsache angezeigt,

dass er übertragen wurde, sowie durch das den Besitz anzeigende Adjektiv
oder den Genitiv, die angaben, wem der homo gehörte;55 denn dies war das

53 Dominique Barthélémy, La Société dans le comté de Vendôme, de l'an mil au XIVe

siècle, Paris 1993, S. 19-83.

54 Mancipium ist nach 1011 nicht mehr bezeugt (MGH DD Burg., op. cit., D 98), während

servus noch bis 1156 erscheint, aber immer seltener verwendet wird (Rivoire, Van

Berchem, Les sources du canton de Genève, op. cit., Nr. 3).

55 Der älteste Text, in dem ein an eine Kirche übertragener Leibeigener schlicht als

homo bezeichnet wird, datiert auf etwa 1095: «Vuillemus Bernardus de Theis [...] legali

testamento dedit et concessit quemdam hominem Bosonem Mannini nomine, cum omni
tenemento suo et cum censu annuali quinque scilicet sol. et quatuor den.» (Cartulare

monasterii beatorum Petri et Pauli de Domina, op. cit., Nr. 193). Homo erscheint auch in
den Listen abhängiger Kirchengüter sowie in einer von Barbarossa zugunsten der

Zisterzienserabtei Bonnevaux ausgestellten Urkunde («[...] omnes possessiones quas eadem

ecclesia in agris, vinetis, silvis, pascuis, paludibus, terris scilicet cultis et incultis, aquis

aquarumve decursibus, molendinis, edificiis seu hominibus justo acthenus titulo possedit,

Itinera 46, 2019, 74-100



Von der Sklaverei zur Leibeigenschaft 99

Entscheidende, war doch das wichtigste Thema der Leibeigenschaft nicht zu

wissen, welchen Status man hatte, sondern wem man gehörte und wessen
Ländereien man bewirtschaftete.

Was bedeutete es nun aber im 11. und 12. Jahrhundert, einem Herrn zu

gehören? Für den Leibeigenen hiess es, für die eigene Person wie für seine

Güter eine ausschliessliche oder zumindest vorrangige Gerichtshoheit
anzuerkennen, die jeden Rekurs auf einen anderen Herrn unmöglich machte. Die

Herren, insbesondere die kirchlichen, waren sehr darauf bedacht, über ihre

Abhängigen eine möglichst exklusive Autorität auszuüben. Daher verwendeten

sie die Formulierungen und das Recht der Unfreiheit weniger gegenüber

ihren Leibeigenen selbst als gegenüber den benachbarten Herren, die für sich

beanspruchten, über diese einen Teil des dominium auszuüben. Der Erwerb

der Leibeigenen, den man in grosser Zahl in den Chartularien der Klöster

dokumentiert findet, beendete zumeist Jahre des Streits zwischen den Geistlichen

und ihren weltlichen Nachbarn, die behaupteten, über ihre Abhängigen
Jurisdiktionsrechte zu haben.56 Sie mussten im Übrigen oft ihre homines von
verschiedenen Herren zurückkaufen, so sehr konnten sich die Rechte der

(Grund-)Herrschaften vermischen.57 Es gab dementsprechend einen
instrumentalisierten Gebrauch der Unfreiheit, der dazu diente, die Rechte, die die

et omnia que in futurum, Deo favente, rationabiliter acquirere poterit») (Cartulaire de

l'abbaye Saint-André-le-Bas de Vienne, op. cit., Nr. 89* [1178]).
56 Siehe beispielsweise die Urkunde, die den sich über zwei Generationen erstreckenden

Streit zwischen den Herren von Grandson und den Mönchen aus Romainmôtier

beendete: Eballl. und Barthélémy de Grandson übertrugen Romainmôtier «quicquid

pater eorum Eubalus supradicte ecclesie dederat, [...] scilicet omnes homines et feminas

et quicquid infra potestatem Romani Monasterii habebat et calumniari solitus erat [...].
De omnibus querimoniis quas cum priore et hominibus ecclesie tunc habebant et antea

habuerant pacem fecerunt et pro his ominibus quatuor libras a Widone priore ac-

ceperunt» (Le cartulaire de Romainmôtier, op. cit., Nr. 73 [1141]).

57 «Aimo [... ] dédit ecclesie Taluerensi Do[minici dimidium]. Post multum vero tem-

poris, Uboldus, frater predicti Aymonis, [...] dédit aliam medietatem Dominici. Sicque

totum possidemus Dominici, et integritatem ejus» (Jean-Yves Mariotte [Ed.], Cartulaire

de Talloires, in: Annecy et ses environs au XIIe siècle, d'après le cartulaire de Talloires, in:

Bibliothèque de l'École des Chartes 30 (1972), S. 17-32, hier Nr. 16 [zweite Hälfte

12. Jahrhundert]).

Itinera 46, 2019, 74-100



100 Nicolas Carrier

Herren über diejenigen ausübten, die das Land bewirtschafteten, zu klären

und zu hierarchisieren.

Dagegen gab es im 11. und 12. Jahrhundert keine classe servile und keine

Aufgaben und Abgaben, die spezifisch auf den Leibeigenen lasteten und die

diese von den freien Bauern unterschieden. Im Vergleich zur Sichtweise von
Pierre Bonnassie und Henri Falque-Vert relativieren meine Überlegungen die

Dauer der Unfreiheit im ersten feudalen Zeitalter. Ich bagatellisiere sie

jedoch keinesfalls.58 Die Leibeigenschaft war in der Tat ein ernsthaftes

Hindernis für familiäre wie auf das Vermögen ausgerichtete Strategien der Bauern.

Wenn es auch kein ausdrückliches Verbot der formariages, des Ab-
schliessens von Ehen mit Leibeigenen anderer Herren gab, bestand doch ein
sehr grosses Risiko, dass man, wenn man homo eines Herrn war, nicht die

Ländereien eines anderen erben konnte, weil das dominium über einen homo

untrennbar von demjenigen war, das der Herr über die Ländereien ausübte,

die dieser homo bestellte. Deshalb sieht man, wie Männer sich von ihrem

Herrn freikauften, um sich auf den Ländereien eines anderen niederzulassen,

zum Beispiel, um das Erbe ihrer Frau zu bewirtschaften und es schliesslich

an die eigenen Kinder weitergeben zu können.59

Am Ende des Wandels der Unfreiheit, den ich kurz beschrieben habe,

stand dementsprechend die Kontrolle des Vermögens des Leibeigenen, das

etwa bei Heiraten zu einem sehr wichtigen Thema wurde. Man kann somit
den Weg ermessen, der seit den Zeiten der Sklaverei beschritten worden war,
denn der Sklave besass definitionsgemäss weder Familie noch Vermögen.

Nicolas Carrier, Prof. Dr., Professeur d'histoire du Moyen Âge, Université Jean Moulin

Lyon 3, Faculté des Lettres et Civilisations, 1C, avenue des frères Lumière, CS 78242,

F - 69372 Lyon Cedex 08, nicolas.carrier@univ-lyon3.fr

58 Werner Troßbach, Südwestdeutsche Leibeigenschaft in der Frühen Neuzeit - eine

Bagatelle?, in: Geschichte und Gesellschaft 7 (1981), S. 69-90.
59 Mehrere Beispiele finden sich im Cartulaire de Romainmôtier, op. cit. [um 1027

sowie 1045-1050].

Itinera 46, 2019, 74-100


	Von der Sklaverei zur Leibeigenschaft : Unfreiheit im Königreich Burgund vom 8. bis 12. Jahrhundert

