
Zeitschrift: Itinera : Beiheft zur Schweizerischen Zeitschrift für Geschichte =
supplément de la Revue suisse d'histoire = supplemento della Rivista
storica svizzera

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft für Geschichte

Band: 44 (2017)

Artikel: Philanthropie postkolonial : Macht und Mitleid zwischen der Schweiz
und Indien, 1850-1900

Autor: Schär, Bernhard C.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1077779

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1077779
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Philanthropie postkolonial
Macht und Mitleid zwischen der Schweiz und Indien,
1850-1900

Bernhard C. Schär

Philanthropie wird in diesem Aufsatz als Teil des grösseren Projektes der Zivilisie-
rungsmission des 19. Jahrhunderts verstanden. Als Träger dieser Zivilisierungsmission
fungierte ein global vernetztes europäisches Bürgertum. Seine Mission war, so Jürgen

Osterhammel, «nicht auf ferne und fremde Welten beschränkt. Sie sah sich durch

'Wildheit' in jeder ihrer Formen herausgefordert: durch Eingeborene in Übersee

ebenso wie durch Bauern und Revolutionäre daheim.»1 Osterhammel unterscheidet
daher zwischen einer vertikalen und einer horizontalen Dimension der

Zivilisierungsmission. Die vertikale richtete sich gegen innen. Es ging darin nicht nur um
Bauern und Revolutionäre, sondern vor allem auch darum, die verarmten,
nichtbürgerlichen sozialen Unterschichten in den sich rasch industrialisierenden europäischen

Gesellschaften zu «heben», wie es zeitgenössisch meist genannt wurde; das

heisst an den Lebensstil, die Nonnen und Werte des Bürgertums - kurz «die
Zivilisation» - heranzuführen. Die horizontale Dimension richtete sich nach aussen.

Durch Kolonisation sollten auch die nicht-europäischen Teile der Welt «zivilisiert»
werden. Die Zivilisierung gegen innen und aussen hatte verschiedene Gesichter. Sie

kam in Form von Schulen, Missionsgesellschaften, wissenschaftlichen Institutionen,

Hilfsvereinen, Suppenküchen, der Heilsarmee und dergleichen mehr daher.2

Während etliche dieser Projekte staatlich finanziert und gemanagt wurden, standen

andere unter der Leitung privater Gönner, wurden teilweise oder ganz privat finanziert.

Bei diesen nicht-staatlich getragenen Projekten sprach man typischerweise
von Philanthropie.3 Während die Historiografie zur Philanthropie im engeren Sinne

1 Jürgen Osterhammel, «The Great Work ofUpliftung Mankind». Zivilisierungsmission und Moderne,
in: Boris Barth, Jürgen Osterhammel (Hg.), Zivilisierungsmission. Imperiale Weltverbesserung seit
dem 18. Jahrhundert, Konstanz 2005, S. 367. Siehe auch Lara Kriegel, Culture, in: Philippa Levine
(Hg.), The Ashgate Companion to Modern Imperial Histories, Surrey 2012, S. 511-530. Für wertvolle
Kritik und inspirierende Kommentare zu früheren Versionen dieses Artikels bedanke ich mich bei
Patricia Purtschert, Harald Fischer-Tiné, Joanna Simonow, Michael Brunner, Tanja Rietmann, Lea
Pfäffli, Fabio Rossinelli, Linda Ratschiller und den Herausgeberinnen dieses Bandes.

2 Jürgen Osterhammel, Die Verwandlung der Welt: eine Geschichte des 19. Jahrhunderts, München
2011, S. 1173-1188.

3 Siehe nebst der Einleitung zu diesem Band auch den Beitrag von Ismael Albertin mit ausfuhrlichen
Referenzen zur Literatur.



128 Bernhard C. Schär

sich bislang fast ausschliesslich aufEuropa und die USA konzentriert hat,4 betrachtet

eine wachsende Anzahl von Forschenden das Thema im grösseren Kontext der

Zivilisierungsmission. Ihre Studien beleuchten die zahlreichen Verbindungen
zwischen philanthropischen, generell armutsbekämpfenden, sozialreformerischen

Projekten im «Westen» und Projekten in den Kolonien, die unter den Vorzeichen

imperialer Fremdherrschaft ähnliche Ziele verfolgten: die Bekämpfung der Armut, die

Durchsetzung bürgerlich-europäischer Lebensstile, Normen und Werte, die Sicherung

der Arbeitskraft und der Loyalität nicht-bürgerlicher Subjekte für die bürger-

lich-imperiale Flerrschaftsordnung.5 Beim Blick auf die Verbindungen gilt es indes

die Unterschiede nicht gänzlich aus den Augen zu verlieren. Als eine der

Hauptakteursgruppierungen der kolonialen Zivilisierungsmissionen in Übersee treten die

im frühen 19. Jahrhundert gegründeten protestantischen und katholischen

Missionsgesellschaften in Erscheinung. Ihr primäres Ziel war die Christianisierung der «Heiden».

Wie die Forschung gezeigt hat, begannen sie jedoch insbesondere ab der

zweiten Hälfte des 19. Jahrhunderts etliche Tätigkeitsfelder der europäischen

Philanthropie zu adaptieren. Aktivitäten im Schul- und Gesundheitswesen und, ab dem

20. Jahrhundert, in der sportlichen Körperertüchtigung ergänzten die

Christianisierungsbestrebungen bzw. begannen diese gar zu verdrängen. Umgekehrt machte der

Blick auf die Missionsgesellschaften sichtbar, dass diese auch in den europäischen

Metropolen eine wichtige Rolle in der «Zivilisierung» verarmter Unterschichten

spielten, weshalb die Grenzen zwischen einer vermeintlich weltlichen europäischen

Philanthropie und einer religiösen, kolonialen Missionierung in der jüngeren
Forschung als weit durchlässiger angesehen werden als bislang gedacht.6

Dass sich eine solche postkoloniale Perspektive, die im Sinne Dipesh Chakrabartys
den kolonialen Kontext der europäischen Geschichte nicht negiert, sondern rekonstruiert,

auch auf die Philanthropie der Schweiz anwenden lässt, soll hier exemplarisch

4 Einen guten Überblick liefern die Einleitung und die Fallstudien zu «Philanthropie und Macht im 19.

und 20. Jahrhundert» in: Traverse. Zeitschrift fur Geschichte 13 /1 (2006).
5 Siehe etwa Alice Bullard, Exile to Paradise: Savagery and Civilization in Paris and the South Pacific,

1790-1900, Stanford 2000; Harald Fischer-Tiné, Low and Licentious Europeans. Race, Cast and
White «Subalternity» in Colonial India, New Delhi 2009; Sebastian Conrad, «Eingeborenenpolitik»
in Kolonie und Metropole: «Erziehung zur Arbeit» in Ostaffika und Ostwestfalen, in: ders./Jürgen Os-
terhammel (Hg.), Das Kaiserreich transnational. Deutschland in der Welt 1871-1914, Göttingen 2004,
S. 107-128; Catherine Hall, Civilising Subjects: Metropole and Colony in the English Imagination,
1830-1867, Cambridge 2002; Susan Thorne, Congregational Missions and the Making ofan Imperial
Culture in Nineteenth-Century England, Stanford 1999; Alexandra Przyrembel, Der Missionar
Johann Hinrich Wichern, die Sünde und das unabänderliche Elend der städtischen Unterschichten um
1850, in: WerkstattGeschichte 57 (2011), S. 53-67.

6 Rebekka Habermas, Richard Hölzl (Hg.), Mission global. Eine Verflechtungsgeschichte seit dem
19. Jahrhundert, Köln 2014; Sanjay Sharma, Famine, Philanthropy and the Colonial State, Delhi 2001;
siehe dazu auch die Ausfuhrungen der Herausgeberinnen in der Einleitung.



Philanthropie postkolonial 129

aufgezeigt werden.7 Konzeptionell ermöglicht wurde dies durch jüngere Entwicklungen

in den postcolonial studies, in der vor allem in Grossbritannien verankerten

new imperial history sowie durch die Ansätze der Globalgeschichte. Diese Ansätze

teilen ein Interesse für die Kultur des Imperialismus, die nicht nur die Kolonien und

ehemaligen Metropolen umfasste, sondern weit ins europäische Hinterland bis in
die Schweiz reichte. Sie teilen auch ein Interesse für die Rolle nicht-staatlicher

Akteursgruppierungen, deren Aktionsradius während des Prozesses der europäischen

Expansion nicht an national- oder kolonialstaatlichen Grenzen Halt machte. Diese

analytischen Akzentverschiebungen haben eine kritische Revision nationalgeschichtlicher

Narrative europäischer Länder zur Folge, die sich seit einiger Zeit auch in der

Schweiz abzeichnet.8 Eine kleine, aber schnell wachsende Anzahl Studien zeigt
zunehmend, wie sich die Schweiz - ähnlich wie dies für den kolonialen Nachzügler
Deutschland gezeigt wurde - ab dem 16. Jahrhundert in ein Reservoir von Söldnern,
Handelsleuten und Financiers, aus Armut zur Auswanderung gedrängten Kolonisten,

Wissenschaftlern und Missionaren im Dienst der imperialen Globalisierung
verwandelte.9 Aufgrund dieser vielfältigen, oftmals diskreten und nicht-staatlichen

Expansion nach Übersee war daher auch die Schweiz, wie Leo Schelbert bereits vor
vierzig Jahren treffend formulierte, «unentrinnbar in die globale europäische
Expansion [verflochten] [...] und ein integraler Bestandteil der nach Weltdominanz
strebenden europäischen Ökumene».10 Dies hatte zahlreiche Rückwirkungen auf die

historische Entwicklung der Schweiz selber. So namentlich auch im Bereich der
Sozial- und Armutsgeschichte, wie Patrick Harries anhand der Verflechtungen
zwischen der Westschweizer Missionsgesellschaft in Südostafrika und verschiedenen

Aspekten der Armutsbekämpfung in der protestantischen Westschweiz um 1900

aufgezeigt hat." Dieser Beitrag erweitert Harries' Einsichten für die protestantische
Deutschschweiz. Statt nach Südostaffika geht der Blick hier nach Südindien, wo

7 Dipesh Chakrabarty, Provincializing Europe: postcolonial thought and historical difference, Princeton
2000. Siehe mit einer ähnlichen Programmatik auch den Beitrag von Fabio Rossinelli in diesem Band.

8 Für den aktuellen Stand der Debatte siehe Patricia Purtschert, Francesca Falk, Barbara Lüthi, Switzer¬
land and «Colonialism without Colonies», in: Interventions 22/4 (2015), S. 1-17; Patricia Purtschert, Ha-
rald Fischer-Tiné (Hg.), Colonial Switzerland. Rethinking Colonialism from the Margins, London 2015;
Christof Dejung, Jenseits der Exzentrik. Aussereuropäische Geschichte in der Schweiz, in: Schweizerische

Zeitschrift fur Geschichte 64/2 (2014), S. 195-209; Bouda Etemad, Mathieu Flumbert, La Suisse
est-elle soluble dans sa «postcolonialité», in: Revue Suisse d'Histoire 64/2 (2014), S. 279—291.

9 Die Konzeption der Schweiz als imperiale Globalisierungsdienstleisterin diskutiere ich ausfuhrlicher
in: Bernhard C. Schär, Global und intersektional. Prolegomena zu einer noch neueren Geschichte der
Schweiz, in: Didactica Historica. Schweizerische Zeitschrift für Geschichtsdidaktik 2/1 (2016), S. 49-54.
Für Deutschland siehe David Blackbourn, Germany and the Birth of the modern World, 1780-1820,
in: Bulletin of the German Historical Institute 51/2 (2012), S. 9—21.

10 Leo Schelbert, Einführung in die schweizerische Auswanderungsgeschichte der Neuzeit, Zürich 1976,
S. 27.

11 Patrick Harries, Butterflies & Barbarians : Swiss Missionaries & Systems ofKnowledge in South-East
Africa, Oxford 2007, S. 10-66.



130 Bernhard C. Schär

die Basler Mission ab den 1850er Jahren eine Reihe von Missionsstationen unterhielt.

Ziel dieses Beitrages ist es indes, nicht nur die Verflechtungen zwischen

philanthropischer Armutsbekämpfung in der Schweiz und protestantischer Mission in
Indien aufzuzeigen. Dem Intersektionalitätsparadigma12 einer globalgeschichtlich
informierten Geschlechtergeschichte folgend, geht es auch darum, auf die oftmals

widersprüchliche Vielfalt von Subjektpositionen hinzuweisen, die durch das

Regime der bürgerlichen Philanthropie in der Schweiz und Indien geschaffen wurde.
So konnten etwa Frauen aus den schweizerischen Unterschichten zugleich Opfer
patriarchaler Herrschaft in der Schweiz als auch Komplizinnen kolonialer
Herrschaft in Übersee werden. Die Darstellung bleibt notgedrungen skizzenhaft und soll

primär dazu anregen, die Sozialgeschichte der Schweiz für neuere Entwicklungen
aus der Globalgeschichte zu öffnen.

«Heiden» in Indien und «proletarische Nomaden» in der Schweiz

Der Basler Seidenfabrikant, Philanthrop und Ratsherr Carl Sarasin-Sauvain (1815—

1886) war eine Art Pionier in der Verknüpfung von Armutsbekämpfung in der

Schweiz und der Missionierung in Übersee.13 Da die Fabrik seines Vaters Konkurs

ging, verbrachte er seine Kindheit in Verhältnissen, die in seinem Herkunftsmilieu

- dem grossbürgerlichen Patriziat - als arm galten. Er selbst wurde indes als

Seidenfabrikant nicht nur sehr schnell sehr reich, sondern auch, selbst für baslerische

Verhältnisse, sehr fromm. Frömmigkeit und relative Armutserfahrung prägten sein

politisches Wirken zeitlebens. Er verschrieb sich ab den 1840er Jahren der

Armutsbekämpfung in Basel durch den Bau kostengünstiger Häuser für die stark wachsende

Industriearbeiterschaft. Als Mitglied der Basler Regierung spielte er eine
zentrale Rolle in der Verabschiedung und Implementierung eines der ersten kantonalen

Fabrikgesetze der Schweiz (1869), das gewisse Schutzbestimmungen für
Fabrikarbeitende vorsah. Sarasin war jedoch zwischen 1852 und 1862 auch Mitglied des

«Komitees», also des Leitungsgremiums der Basler Mission. Es handelte sich dabei

um eine der grössten Missionen im protestantischen Europa, die nach ihrer Gründung

im Jahr 1815 Missionsstationen in Afrika und Asien errichtete. Finanziert und

geleitet wurde sie massgeblich vom Basler Grossbürgertum in Zusammenarbeit mit

12 Jana Tschurenev, Intersectionality, Feminist Theory, and Global History, in: Vera Kallenberg, Jennifer
Meyer, Johanna M. Müller (Hg.), Intersectionality und Kritik. Neue Perspektiven für alte Fragen,
Wiesbaden 2013, S. 265-282; Angelika Epple, Globalgeschichte und Geschlechtergeschichte: Eine
Beziehung mit grosser Zukunft, in: L'Homme 23/2 (2012), S. 87-100.

13 Biografisches zu Sarasin findet sich in Bernhard C. Schär, Tropenliebe. Schweizer Naturforscher und
niederländischer Imperialismus in Südostasien um 1900, Frankfurt a.M. 2015, S. 66-78, sowie in Josef
Mooser, Der «christliche Unternehmer» Karl Sarasin. Sozialer Protestantismus in der Schweiz und in
Deutschland, 1860-1880, in: Thomas K. Kuhn, Martin Sallmann (Hg.), Das «fromme Basel». Religion
in einer Stadt des 19. Jahrhunderts, Basel 2002, S. 73-92.



Philanthropie postkolonial 131

württembergischen Pietisten. Carl Sarasin war nach Eintritt in die Missionsleitung
vor allem für die Finanzierung der Indienmission in Mangalur zuständig. Unter seiner

Führung begann die Mission Industriewerkstätten zu errichten, deren Zahl sich

bis Ende des 19. Jahrhunderts auf über ein Dutzend erhöhte und rund 3100
Arbeiterinnen und Arbeiter beschäftigte. Mit Kindern und Angehörigen zählte die indische

Gemeinde der Basler Mission in Südwestindien am Vorabend des Ersten
Weltkriegs rund 20000 Personen, was immerhin fast einem Fünftel der damaligen
stadtbaslerischen Wohnbevölkerung (ca. 112000 Einwohner) entsprach.14

Ein wesentlicher Grund, weshalb sich die Basler Mission in Britisch-Indien so

gut entfalten konnte, hat damit zu tun, dass Mitglieder wie Carl Sarasin zwar durchaus

lokalbaslerische Patrioten waren und sich für die kulturelle, wirtschaftliche und

politische Entwicklung ihres Stadtkantons ins Zeug legten. Das schloss aber nicht

aus, dass sie auch kosmopolitische Grossbürger waren. Sarasin profitierte von fest

etablierten Handelsnetzwerken, die seine Vorfahren wie überhaupt das Basler
Patriziat schon seit dem 18. Jahrhundert mit zentralen Handelsstädten in Europa
verbanden.15 Diese Kontakte ermöglichten ihm privilegierte Zugänge zu weltweiten

Import- und Absatzmärkten. Nachdem etwa Grossbritannien und die anderen

imperialen Mächte sich im Kontext der Opiumkriege gewaltsamen Zugang zum
chinesischen Markt verschafft hatten, stieg London zum zentralen Umschlagplatz für
Rohseide in Europa auf. Dies bewog Carl Sarasin und andere Schweizer
Seidenfabrikanten zu Handelsreisen nach England. In den 1870er Jahren schickte Carl
Sarasin seinen Sohn Reinhold ins britisch dominierte Shanghai, damit dieser direkt

vor Ort günstige Rohseide für die Sarasin'schen Fabriken in der Region Basel
einkaufen konnte.16 Aufgrund dieser engen Verbindungen nach London überrascht es

wenig, dass Carl Sarasin in ähnlichen Kategorien dachte wie seine Pendants in der

britischen Metropole. Wie die Forschung gezeigt hat, gingen ökonomische Expansion

und Missionierung in Asien sowie die Bekämpfung der Armut in britischen
Industriezentren Hand in Hand. Industrielle und sozialreformerische Kreise sahen

sich an zwei zusammenhängenden «Fronten» herausgefordert - in den industriellen

Elendsquartieren in «darkest England» ebenso wie in einem angeblich durch

14 RudolfFischer, Die Basler Missionsindustrie in Indien 1850-1913: Rekrutierung und Disziplinierung
der Arbeiterschaft, Zürich 1978, S. 449-481; Paul Jenkins, Die Basler Mission im kolonialen
Spannungsfeld Indien, in: Traverse 5/2 (1998), S. 41-55.

15 Zahlreiche Hinweise zur Familie Sarasin in: Hans Joneli, Gedeon Sarasin (von Basel) und seine Nach¬
kommen: 1628-1928, Basel 1928; fur Fallstudien zu anderen Basler Patrizierfamilien siehe: Nikiaus
Stettier, Peter Haenger, Robert Labhardt, Baumwolle, Sklaven und Kredite: die Basler Welthandelsfirma

Christoph Burckhardt & Cie. in revolutionärer Zeit (1789-1815), Basel 2004; Robert Labhardt,
Kapital und Moral. Christoph Merian: eine Biografie, Basel 2011 (Beiträge zur Basler Geschichte).

16 Eduard His, Basler Handelsherren des 19. Jahrhunderts, Basel 1929, S. 124.



132 Bernhard C. Schär

«Barbarei und Heidentum» zerrissenen «darkest India».17 Überall ging es darum,

Fortschritt, Zivilisation und Kultur zu verbreiten. Dieser Sichtweise lag eine
evolutionäre Theorie der Geschichte zugrunde. Bei Carl Sarasin klang dies, wie sich

seinen Ausführungen bei einer internationalen Konferenz protestantischer Fabrikanten

im Jahr 1870 in Bonn entnehmen lässt, wie folgt:

Erst als die Menschen übergingen vom nomadischen Zustand zu festen Wohnverhältnissen,

begann die Cultur. Und wenn diese bedingt ist durch Fixierung der Völker,
so hindert eben so sehr das heutige Hin- und Herziehen des Proletariats, unserer
heutigen Nomaden, deren materiellen und ideellen Fortschritt.18

Sarasin stellte sich also die Menschheitsgeschichte als evolutionären Übergang von
einem nomadisierenden Naturzustand in einen sesshaften Kulturzustand vor. Das

«Hin- und Herziehen des Proletariats» war, in dieser Konzeption, nicht nur ein
Hindernis für deren eigenen Fortschritt, sondern für den Zustand der «Cultur»
überhaupt. In Übereinstimmung mit seinen sozialreformerischen Vorbildern in London
und analog zu Philanthropen in Deutschland versuchte Carl Sarasin auch in Basel

den Weg zur Kultur über den Erwerb von Wohneigentum zu ebnen.19 Er verknüpfte
daran die Hoffnung auf eine umfassende Transformation. Durch «Umwandlung der

Nichtbesitzenden in Eigenthümer» würden, so Sarasins Kalkül, «Gegner [des

Kapitalismus] in Verbündete umgesetzt werden» und zu «conservativen Staatsangehörigen»20

erzogen. Mit anderen Worten:

Aus einem Nomaden einen sesshaften Bürger, aus einem Proletarier - einen eigenen
Herrn; aus einem fremd und abhängig sich fühlenden, einen Mann zu machen, der,
wenn auch im bescheidensten Masse, sich Mitantheilhaber an der Erdoberfläche
weiss - das bewirkt eine Art Revolution in dem ganzen Gedankengang und Bewusst-
sein, eine Umwandlung des Menschen und seiner individuellen Weltanschauung.21

Wie in diesem Zitat anklingt, nahmen Frauen und Männer im Kulturzustand gemäss

bürgerlicher Geschlechterideologie unterschiedliche, hierarchisierte Rollen ein. Der

vom besitzlosen Proletarier zum «Herrn» mit eigenem Haus umgewandelte Mann

17 Harald Fischer-Tiné, Reclaiming Savages in «Darkest England» and «Darkest India». The Salvation
Army as Transnational Agent of the Civilizing Mission, in: Carey A. Watt, Michael Mann (Hg.),
Civilizing Missions in Colonial and Postcolonial South Asia. From Improvement to Development, New
York 2011, S. 125-164.

18 Carl Sarasin, [Referat ohne Titel], in: Die Verhandlungen der Bonner Konferenz für die Arbeiterfrage
im Juni 1870, Berlin 1870, S. 11-22, Zitat S. 15. Generell zum protestantisch-konservativen
Unternehmertum in der Schweiz: Marcel Köppli, Protestantische Unternehmer in der Schweiz des 19.
Jahrhunderts: christlicher Patriarchalismus im Zeitalter der Industrialisierung, Zürich 2012.

19 Siehe zu England und Deutschland etwa: Kriegel, Culture; John Marriott, The Other Empire: Metro¬
polis, India and Progress in the Colonial Imagination, Manchester 2003, S. 101-129; Przyrembel,
Missionar Johann Hinrich Wicher.

20 Carl Sarasin, Die soziale Frage und die Pflichten gegen die Arbeiter des neuen Gewerbes, Basel 1879,
S. 16.

21 Sarasin, Referat, S. 16.



Philanthropie postkolonial 133

vertrat seine Familie als «Bürger» und Arbeiter gegen aussen. Verheiratete Frauen
hatten in Sarasins Vision andere Aufgaben:

Nachdem der Mann das Haus zum Besuch seiner Arbeit verlassen, hat die Hausmutter
des Morgens die Zimmer und Betten in Ordnung zu stellen; sie soll gleichzeitig ihre
jüngeren Kinder überwachen und hat bald die Speise für den Mittagstisch zu bereiten.
Auf ihr liegt die Last der Herbeischaffung von Wasser und Nahrungsmitteln, die Sorge
für Heizung und Abendbeleuchtung. Wo eine Stunde hierdurch nicht ausgefüllt ist, so
hat sie die für Nachhilfe im Erwerb unentbehrliche Nebenarbeit, wenn überhaupt welche

da ist, zu versehen; sie hat die Kleider für die ganze Familie anzufertigen.22

Als Fabrikant, Philanthrop und Politiker setzte sich Sarasin daher für den Bau

«zweckmässiger» Arbeiterhäuser ein, die ebenerdig sein mussten, damit Frauen in
der Küche gleichzeitig ihre Kinder im Nebenzimmer beaufsichtigen konnten. Sie

mussten einen heizbaren Raum für die bezahlte Heimarbeit und die unbezahlte

Hausarbeit enthalten. Ausserdem sollten keine Treppen beim Wasser- und

Holzschleppen überwunden werden müssen.

Der von Sarasin und seinen Zeitgenossen angestrebte Kulturzustand war also

geschlechterhierarchisch organisiert. Allerdings nicht nur in Basel, sondern auch in

Südwestindien, wo die Basler Mission ab den 1850er Jahren mit ihren Textil- und

Ziegeleifabriken versuchte, Hindus zu «christlichem Fleiss und christlicher
Redlichkeit»23 zu erziehen. Beide Projekte waren auf komplexe Weise miteinander
verbunden und mobilisierten verschiedene Teile der Gesellschaft in der Deutschschweiz,

Süddeutschland und Indien auf unterschiedliche Weise.

Grundsätzlich ist, wie sich Rudolf Fischers Studie über die Basler Mission in
Indien entnehmen lässt, eine kolonialrassistische Hierarchie zwischen Basel und
Indien zu konstatieren. Aus Sicht von Sarasin und seinen pietistischen Freunden

mussten indische Industriearbeiterinnen und -arbeiter nämlich nicht bloss von
«nomadisierenden» in zivilisierte Subjekte transformiert werden, wie dies auch beim
Basler «Proletariat» der Fall war. Sie mussten zusätzlich von «Heiden» zu Christen
bekehrt werden.24 Die Basler Arbeiterschaft hatte, mit anderen Worten, ihren
Pendants in Indien etwas voraus: Sie war bereits christianisiert. Dies hatte zur Folge,
dass die Arbeiterschaft in Basel zwar Objekt einer paternalistischen und
klassenspezifischen Sozialpolitik ihrer «Bändelherren» von oben wurde, gleichzeitig
jedoch zur Komplizen ihrer «Herren» werden konnte, wenn es um das kolonial
strukturierte Verhältnis zu den «Heiden» in Indien ging. Ein wesentlicher Grund hierfür
war die von Carl Sarasin erfundene «Halbbatzenkollekte». Die Kollekte reagierte

22 Ebd., S. 21f.
23 Was für die eingeborenen Christen in Indien zu thun ist, in: Der evangelische Heidenbote 4 (1854),

S. 29.
24 Fischer, Basler Missionsindustrie.



134 Bernhard C. Schär

auf das Problem, dass mit dem «Erfolg» der Basler Mission in Indien auch die Kosten

rasant stiegen. Durch die gewaltsame Umstellung der indischen Ökonomie auf
eine auf britische Interessen ausgerichtete Plantagenwirtschaft wurden erhebliche

Teile der südindischen Bevölkerung vertrieben und ihrer Existenzgrundlagen
beraubt. Zugleich kam es zu engeren Kooperationen zwischen Mission und
Kolonialverwaltung. In diesem Kontext versuchten insbesondere Angehörige niedrigerer
Kasten durch «Bekehrung» zum Christentum und durch eine Anstellung in den

Fabriken der Missionsgesellschaft der Armut zu entkommen.25 Um die daraus entstehende

finanzielle Belastung der Basler Mission in den Griff zu bekommen, begann
Sarasin in den frühen 1850er Jahren damit, zunächst bei seinen Hausangestellten
sowie bei den Arbeiterinnen und Arbeitern seiner Seidenbandfabriken fünf Rappen

(einen halben Batzen) einzuziehen, die sie der Basler Mission spenden sollten.26

Dadurch wurde, wie es in der offiziellen Geschichte der Mission heisst, auch

«Unbemittelten die Gelegenheit» geboten, «durch regelmässige, kleine Gaben Grosses

zu erreichen».27 Das Finanzierungsinstrument beschränkte sich indes bei weitem
nicht aufBasel, sondern entwickelte sich schnell zu einer tragenden Säule der Mission.

Initiiert durch Sarasin bildeten sich Netzwerke bestehend aus sogenannten
«Einnehmerkreisen» mit jeweils hundert Spenderinnen und Spendern, die sich über

die gesamte protestantische Deutschschweiz bis in den Süddeutschen Raum hinaus

erstreckten. Auf diese Weise konnten bereits im Oktober des ersten Jahres 1855 bei
rund 40 000 Menschen Spenden eingezogen werden.28 Der Erlös betrug im ersten

Jahr 68 583 Franken. 25 Jahre später war er auf268271 Franken angestiegen, 1905

gar auf ca. 450000 Franken. Gesamthaft sammelte die Kollekte in 50 Jahren

14 Millionen Franken für die Mission.29 Dies entspricht den Grössenordnungen
anderer protestantischer Missionen in der Westschweiz und Deutschland, die über
ähnliche Finanzierungsstrategien verfügten. Wie diese informierte auch die Basler

Mission ihre Spenderinnen und Spender mit regelmässig erscheinenden Publikationen

wie dem «Heidenboten», in Sonntagsschulen oder im Rahmen der sogenannten

Inneren Mission (Missionierung unter den «Proletariern») darüber, was für eine

«segensreiche Wirkung» ihre «bescheidene Gabe» in Indien entfalte.30 Mit anderen

25 Kavita Philip, Civilising Natures: Race, Resources and Modernity in Colonial South India, New Delhi
2003.

26 Das entspricht etwa zwei Franken im Jahr 2009. Berechnet anhand des Historischen Lohnindexes auf
http://swistoval.hist-web.unibe.ch.

27 Wilhelm Schlatter, Geschichte der Basler Mission, Band 1, Basel 1916, S. 223.
28 Ebd., S. 224.
29 Das Jubiläum der Halbbatzenkollekte, in: Der evangelische Heidenbote 2 (1905), S. 1. Noch erfolg¬

reicherwar die Westschweizer Missionsgesellschaft, die mit einem ähnlichen System 1901 Spendengelder

in der Höhe von 580000 Franken einnahm. Harnes, Butterflies & Barbarians, S. 35-39.
30 Harries, Butterflies & Barbarians, S. 35-39; fur einen guten Überblick über die Literatur zur sogenann¬

ten Inneren Mission in Deutschland siehe: Przyrembel, Missionar Johann Hinrich Wichern.



Philanthropie postkolonial 135

Worten: Die Kollekte stellte unzählige «Unbemittelte» in der Deutschschweiz, von
denen viele selber kaum genug zum Leben hatten, in ein koloniales Verhältnis zur
Mission in Indien.

Missionarinnen zwischen Autonomiebestrebungen und kolonialer Komplizenschaft

Für unseren Zusammenhang ist es nun wichtig zu sehen, dass die miteinander
verflochtenen Regime der Basler Industrie-, Sozial- und Missionspolitik in der

Schweiz und Indien nicht nur durch Unterscheidungen nach race und class
strukturiert waren, sondern - wie bereits erläutert - ganz wesentlich auch durch die

Kategorie gender. Dies in mehrfacher Hinsicht: Die Hauptleitung der Mission lag in
den Händen von Sarasin und anderen Männern des Basler Patriziats sowie der

württembergischen Pietisten. Die praktische Koordination lag hingegen in den Händen

von Frauen aus dem Basler Bürgertum. 13 von ihnen hatten bereits 1841 den

«Frauenverein zur Erziehung des weiblichen Geschlechts in den Heidenländern» gegründet.31

Zu ihren Aufgaben gehörte es, die zahlreichen Hilfsvereine zu betreuen, die

für die Mission Geld eintrieben.32 Das effektive Sammeln dagegen oblag meist

Frauen aus der Arbeiterbevölkerung, deren Einsatz - allerdings nur anonym - in
den weitherum gelesenen Publikationsorganen der Basler Mission gewürdigt
wurde. Im «Heidenboten» wurde etwa eine siebzigjährige «völlig abgearbeitete
Greisin» als «treue Sammlerin» verdankt. Obschon sie kaum noch gehen konnte,
«schleppt sie sich allmonatlich mit dem Basler Sammelbüchlein durch die Strassen

[...] und kollektiert für die Basler Mission».33 Zum 50-Jahr-Jubiläum der
«Halbbatzenkollekte» schrieb der Redaktor des «Heidenboten»:

Und wer nennt sie alle, [...] zehntausende von treuen Sammlerinnen zu Stadt und zu
Land, von denen manche Jahrzehnte lang [...] unermüdlich ihre Gänge machten, auf
dem Lande oft bei tiefem Schnee stundenlang von Hof zu Hof, um dann freudestrahlend

die gesammelten Scherflein dem Einnehmer zu bringen! Arme Mädchen, denen
oft selbst das Nötigste fehlte, haben so im Laufe der Jahre hunderte von Franken für
die Mission zusammengebracht.34

Auch die Männer rekrutierte die Mission typischerweise in den ländlichen
Unterschichten Süddeutschlands und der Deutschschweiz. Vor dem Hintergrund einer
generellen Martialisierung und Militarisierung des Protestantismus ab den 1860er Jahren

entwickelte sich auch die Ausbildung der Basler Mission zunehmend zu einem

31 Dagmar Konrad, Missionsbräute: Pietistinnen des 19. Jahrhunderts in der Basler Mission, Münster
2013, S. 37^t0.

32 Simone Prodolliet, Wider die Schamlosigkeit und das Elend der heidnischen Weiber. Die Basler
Frauenmission und der Export des europäischen Frauenideals in die Kolonien, Zürich 1987, S. 13—30.

33 Zitiert in ebd., S. 27.
34 Das Jubiläum der Halbbatzenkollekte, in: Der evangelische Heidenbote 2 (1905), S. 1.



136 Bernhard C. Schär

demütigenden Drill, der bereits zeitgenössisch mit der preussischen Militärakademie

verglichen wurde. Im Basler Volksmund hiess das Missionshaus daher

«Schwabenkaserne».35 Sie bereitete die Absolventen auf das «Schlachtfeld» vor,
wie die Missionsleitung ihre Stationen «in der Heidenwelt» in Übersee nannten.

Der Missionar, heisst es in einem missionsinternen Schreiben von 1886,

muss sich hineinwagen in das finstere Land und sein Zelt aufschlagen [...] an
unbekannter, feindlicher Stätte. Er muss zuerst durch die Predigt von Christo, die Herzen
bewegen; muss zum Bau des Hauses Gottes, die rauhen Steine und Balken
herbeischaffen und aufrichten im Schweisse seines Angesichts. Dann erst [...] können die
Frauen kommen und das Haus schmücken mit zarter Hand, aufstellend die Leuchte
der Zucht und Ordnung und die Lichtlein der Anmuth und Freundlichkeit.36

Die Funktion der sogenannten «Missionsbräute» im Feld war eine zweifache. Zum
einen ging es darum, wie oben stehendes Zitat veranschaulicht, die protestantische
«Zivilisation» mit der für sie typischen geschlechtsspezifischen Arbeits- und

Rollenteilung vorzuleben: «Es ist für die Heiden und Mohammedaner [...] von
ungeheurer Wichtigkeit, das Bild und das Beispiel eines christlichen Familienlebens vor
sich zu sehen.»37 Zum anderen waren die Missionsfrauen aber auch ein wichtiges
Instrument im Kampf gegen ein verzwicktes Problem der «Barbarei». Als
Hauptverantwortliche kolonialer «Barbarei» galten auf europäischer Seite jeweils die

«heidnischen» Frauen. Sie würden sich besonders resistent gegenüber den

Christianisierungsanstrengungen der männlichen Missionare zeigen. Da sie für die

Kinderaufzucht verantwortlich seien, gäben sie, selbst wenn ihre Männer zum
Christentum konvertiert seien, das «Heidentum» an die nächste Generation weiter. Zum
«Heidentum» gehörte eine (aus protestantischer Sicht) freizügige Kleidung, das

Tragen von Schmuck sowie ein freizügiges Sexualverhalten, das etwa in «Vielweiberei»

und dergleichen münde. Da die Missionsgesellschaften, und so auch die Basler

Mission, nicht bloss einzelne Männer, sondern die indische Gesellschaft in ihrer
Gesamtheit «erlösen» wollten, stellte die Zivilisierungsresistenz der Frauen ein
ernsthaftes Problem dar. Hier kamen die Basler Missionsfrauen ins Spiel, die - analog

zu ihren Geschlechtsgenossinnen in Basel - nicht nur ihrem Mann «ein behagliches

Heim» bereiten und «ihm» darüber hinaus «in der Einsamkeit eine Genossin»

sein sollten.38 Ihre Aufgabe war es auch, Mädchenschulen zu gründen und

indische Frauen dazu anzuleiten «[...] das Empfangene in ihrem Hauswesen zu ver-
werthen, und durch Ordnung und Reinlichkeit, von welchem der Hindu sonst seine

35 Konrad, Missionsbräute, S. 41 ; zur Militarisierung der Mission siehe: Olive Anderson, The Growth of
Christian Militarism in Mid-Victorian Britain, in: The English Historical Review 86/338 (1971),
S. 46-72.

36 Zitiert in Prodolliet, Schamlosigkeit, S. 30.
37 Zitat des Missionsinspektors im Jahr 1938 in ebd., S. 40.
38 Zitiert in ebd., S. 36.



Philanthropie postkolonial 137

eigenen Begriffe hat, dem Manne das Haus, das er sich aus seinem Verdienst erbaut,

zu einem Heim zu machen».39

Frauen wurden aber nicht nur als Hauptursachen der «Barbarei» (und daher als

strategische Hauptzielgruppe für die Missionierung) gesehen, sondern auch als

deren Hauptopfer. Sie galten als sexuell und körperlich ausgebeutete «Sklavinnen»
ihrer Männer. Im Kontext des kolonialen Indiens waren die Debatten über die

sogenannte Witwenverbrennung (sati) notorisch. In ihr würden sich das Barbarische
und der Zivilisationsrückschritt Indiens besonders deutlich zeigen.

Wie Simone Prodolliet und etliche andere Autorinnen dargelegt haben, waren
die Debatten um die Witwenverbrennungen und «Versklavung» indischer Frauen

Teil des britischen kolonialen Diskurses, der dazu diente, die europäische
Herrschaft in Indien zu legitimieren.40 Hierbei zogen «Basler Missionarinnen und
Frauen von Kolonialbeamten am selben Strick».41 Darüber hinaus eröffnete der
Diskurs - ähnlich wie dies in Europa der Fall war - Basler Missionsfrauen Handlungsspielräume,

die sie auch gegen Widerstände der Männer ausbauten, ohne indes die

patriarchale Geschlechterordnung grundsätzlich in Frage zu stellen. Tätigkeiten im
Bereich der Fürsorge, Mädchenerziehung, Frauenbildung, Armen- und Krankenpflege

hätten ihnen, so Prodolliet, eine «Einflusssphäre» eröffnet, «in der sie als

Spezialistinnen galten».42 Daraus hätten sie so etwas wie ein spezifisch weibliches
Überlegenheitsdenken entwickelt, das letztlich in die «Zementierung eines

Abhängigkeitsverhältnisses» zwischen Missionarinnen und «Heiden» mündete. Als
zunehmend anerkannte Expertinnen für den Bereich der Frauenmission, der

Gesundheitsversorgung und der Missionsschulen für Kinder hätten die Missionarinnen eine

wichtige Vermittlerinnenrolle zwischen ihren Mündeln und der britischen
Kolonialverwaltung eingenommen, die sie jedoch primär zur Aufwertung und Sicherung
ihres eigenen sozialen Status nutzten. So sei die rhetorisch vielbeschworene
«Schwesternschaft» zwischen europäischen «Retterinnen» und indischen «Sklavinnen»

stets herablassend und entmündigend geblieben. Basler Missionsfrauen hätten

ihren indischen «Schwestern» «in allen Lebenslagen [...] nur eine einzige Lösung
angeboten: die Bekehrung zum Christentum».43 Prodolliet sieht die Basler
Missionsfrauen daher in einem ähnlichen Licht wie die anglo-amerikanische Historiografie
Teile der bürgerlichen Frauenbewegung in den europäischen Metropolen betrachtet,

39 Zitiert in ebd. S. 61.
40 Klassisch sind die Analysen von Lata Mani, Contentious Traditions: The Debate on Sati in Colonial

India, in: Cultural Critique 7 (1987), S. 119-156; Gayatri Chakravorty Spivak, Can the subaltern
speak?: Postkolonialität und subalterne Artikulation, Wien 2008. Siehe zusammenfassend auch: Krie-
gel, Culture, S. 517-523.

41 Prodolliet, Schamlosigkeit, S. 160.
42 Ebd., S. 147.
43 Ebd., S. 166.



138 Bernhard C. Schär

die sich ihre Freiräume im Kampf gegen das «Heidentum» in Übersee erstritten:44

als Opfer patriarchaler Herrschaft in Europa und Komplizinnen kolonialer
Herrschaft in Übersee.

Fazit

Gewiss: Die rund 20 000-köpfige Gemeinde der Basler Mission als Schweizer
«Kolonie» in Indien zu bezeichnen, würde den Begriff arg überstrapazieren. Dennoch,

so sollte dieser Aufsatz zeigen, lohnt es sich auch für die Schweiz, dem Grundgedanken

der new imperial history zu folgen und die Geschichte solcher Quasikolonien

und die Geschichte der Schweiz nicht losgelöst voneinander, sondern im selben

Analyserahmen zu betrachten. Ein solcher postkolonialer Blick auf die Philanthropie

macht sichtbar, dass diese nie national eingehegt war, sondern sich in Räumen

entfaltete, die durch grenzüberschreitende protestantische Netzwerke des Missionsund

Handelswesens geschaffen wurden. Die Stadt Basel und die Missionsstationen

im indischen Mangalur waren, so betrachtet, Knotenpunkte innerhalb von Netzen,
die Menschen aus der protestantischen Deutschschweiz, weiten Teilen Deutschlands

und Grossbritanniens sowie Britisch-Indiens miteinander in Berührung brachten.

Methodologisch gesprochen liegen die Innovationspotentiale einer solchen

Betrachtungsweise für die Philanthropie- und Sozialgeschichte der Schweiz auf zwei Ebenen.

Zum einen lässt sich das philanthropiegeschichtliche Personal erheblich
vermehren. Die Geschichte der Philanthropie erzählt, mit anderen Worten, nicht mehr

nur von Schweizerinnen und Schweizern, sondern - beispielsweise - auch von
indischen Fabrikarbeitenden in Basler Missionsstationen. Damit kommen aber auch die

Verbindungen zwischen Sozialgeschichte und kolonialem Rassismus in den Blick,
die mitunter erklären helfen, weshalb sich heute niemand mehr an die miteinander
verbundenen historischen Schicksale von Schweizer und indischen Fabrikarbeitenden

erinnert: Die «christlichen Hindus» wurden weder von den Schweizer

Zeitgenossen noch in der Historiografie auf gleicher Augenhöhe mit Schweizer
Unterschichten betrachtet. Das zweite Innovationspotential betrifft die intersektionale

Analyseperspektive. Historische Verbindungen über Kontinente und Meere hinweg
schufen eben nur sehr begrenzt gemeinsame Erfahrungen und Erinnerungen. Sehr

viel häufiger verbanden sie sich mit rassistischen, klassen- und geschlechtsspezifischen

Abgrenzungsdiskursen und Herrschaftsverhältnissen. Dies hatte auf
europäisch-schweizerischer Seite zur Folge, dass Männer und Frauen sowohl Objekte einer

44 Die Debatte ist inzwischen weitverzweigt. Für einen guten Einblick in die jüngere Literatur siehe
Tschurnev, Intersectionality; für die ältere Literatur siehe etwa Antoinette Burton (Hg.), Gender,
Sexuality and Colonial Modernities, London 1999.



Philanthropie postkolonial 139

bürgerlich-patriarchalen Philanthropie von oben als auch Komplizinnen und

Komplizen einer kolonialen Philanthropie gegen aussen werden konnten.

Natürlich liessen weder auf schweizerischer noch auf indischer Seite Menschen

die vielfaltigen Zumutungen und Widersprüche dieser zivilisatorischen Regimes
widerstandslos und passiv über sich ergehen. Vielmehr gestalteten sie die ihnen

zugemuteten Subjektpositionen aktiv mit.45 Zu rekonstruieren, wie sie dies genau

taten, bildet freilich das Desiderat einer Sozialgeschichte, die Schweizer Quellen
aus postkolonialer Perspektive liest und mit Archivrecherchen zu den schweizerischen

Quasikolonien in Übersee kombiniert.

45 Siehe etwa nebst den Hinweisen in Fischer, Missionsindustrie, S. 309-313, auch die Studie zur Basler
Mission in Ghana von Ulrike Sill, Encounters in Quest of Christian Womanhood: the Basel Mission
in Pre- and Early Colonial Ghana, Leiden 2010.



-


	Philanthropie postkolonial : Macht und Mitleid zwischen der Schweiz und Indien, 1850-1900

