Zeitschrift: Itinera : Beiheft zur Schweizerischen Zeitschrift fur Geschichte =

supplément de la Revue suisse d'histoire = supplemento della Rivista

storica svizzera
Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft fur Geschichte

Band: 43 (2017)

Artikel: Handgreifliche Geschichte : Dingpolitiken im Museum fir deutsche
Volkskunde Berlin

Autor: Schneider, Franka

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1077815

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1077815
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Handgreifliche Geschichte. Dingpolitiken im Museum
fiir deutsche Volkskunde Berlin

Franka Schneider

Volkskundliche Museen in der ersten Hélfte des 20. Jahrhunderts waren veritable
Orte geschichtspolitischer Verhandlungen, insofern sie vergangene materielle Kul-
tur als lebendige Quelle kultureller, nationaler Identitdt der Gegenwart postulierten
und vor dieser Folie sammelten, autbewahrten und ausstellten. Geschichtspolitik
war dabei immer auch konkrete Dingpolitik'. In einer weiten Definition von Poli-
tik handelte es sich um Entscheidungen, die das Sein von Dingen als volkskund-
liche Objekte im Museum definierten und festschrieben.? Mit dieser Definition be-
schrinkte sich Geschichtspolitik im Museum nicht nur auf solche Ausstellungen, in
denen Geschichte prisentiert wurde. Vielmehr zeitigten auch die Praktiken und
Politiken im Depot® auf einer konkreten Dingebene geschichtspolitische Effekte.
Am Beispiel des volkskundlichen Museums in Berlin* beschreibt der Aufsatz drei
Formen musealer Dingpolitik im Depot, in der unterschiedliche Dimensionen von
Geschichte und Vergangenheitsbeziigen involviert waren: erstens die Kanonisie-
rung volkskundlicher Objekte im Zusammenhang mit der Griindung des Museums
1889; zweitens die Formatierung volkskundlicher Objekte in Inventaren und Kata-
logen als Form alltidglicher musealer Mikro-Politik; und drittens am Beispiel der
Frage der Bereinigung von Objektbestinden im Zuge der institutionellen ‘vol-
kischen’ Reorganisation des Museums schliesslich jene Politiken, die Objekte als
deutsch/nicht-deutsch definierten.

I Bruno Latour meinte mit dem Terminus, dass Realpolitik immer auch Dingpolitik, also eine Politik
mit und durch Dinge ist. Bruno Latour, Realpolitik to Dingpolitik, or How to Make Things Public, in:
ders., Peter Weibel (Hg.), Making Things Public: Atmospheres of Democracy, Cambridge 2005, S. 14—
41,

2 Vgl. auch Annemarie Mol, Ontological Politics. A Word and Some Questions, in: John Law, John
Hassard (Hg.), Actor Network Theory and After, Oxford 1999, S. 74-89.

3 Zur noch immer ungeschriebenen Geschichte des Depots vgl. York Langenstein, Das Prinzip Ordnung:
Inventarisation und Dokumentation als roter Faden der Museumsarbeit, in: Walter Fugger, Kilian Krei-
linger (Hg.), Sammlungsdokumentation. Geschichte, Wege, Beispiele, Miinchen/Berlin 2001, S. 9-17.

4 Zur Geschichte des Museums vgl. Ulrich Steinmann, Die Entwicklung des Museums fiir Volkskunde
von 1889 bis 1964, in: Staatliche Museen zu Berlin (Hg.), 75 Jahre Museum fiir Volkskunde zu Ber-
lin 1889-1864, Berlin 1964, S. 7-47; Erika Karasek, Ein Jahrhundert Engagement fiir die Volkskunde
18891989, in: Staatliche Museen zu Berlin (Hg.), Kleidung zwischen Tracht und Mode. Aus der Ge-
schichte des Museums fiir Volkskunde 18891989, Berlin 1989, S. 5-29.



128 Franka Schneider

«Handgreifliche Volkskunde», oder: Die Kanonisierung ‘volkskundlicher’
Dinge

Allgemein gelten Museen heute als Institutionen der Vergegenstandlichung von Ge-
schichte par excellence. Sie geben ihr «Form und Prisenz» und stellen «der Offent-
lichkeit einen Ort und einen Ritus bereit, der es moglich macht, der Vergangenheit
zu begegnen».’ Die Vergangenheit, die hier gespeichert und prisentiert wird, ist je-
doch immer auch eine disziplindr gerahmte Erzéhlung, etwa als Natur-, Technik-,
Kunst- oder Kulturgeschichte. Museen kanonisieren dabei historische Erzéhlungen
auf bestimmte Weise; und sie generieren dabei immer auch ein «Kanonisches zwei-
ter Ordnung»®. Dieses Kanonische zweiter Ordnung begriindet und legitimiert Mu-
seumstypen. Es bestimmt jenen musealen Klassifikationsprozess, in dem naturge-
schichtliche Objekte von kunsthistorischen, kulturgeschichtlichen, technischen und
so weiter geschieden werden’ — ein Prozess, der entscheidet, ob ein Objekt iiber-
haupt Eingang in ein Museum finden kann, und der zugleich die Bedingung und
Fortschreibung kanonischer Ordnung ist. Dieser Prozess der Kanonisierung von
Gegenstandsbereichen und Museumstypen war im 19. Jahrhundert grundlegend fiir
die Herausbildung des modernen Museums, die sich im Zuge der Ausdifferenzie-
rung der Wissenschaften vollzog.® Mit musealen Sammlungsordnungen und Zei-
geanordnungen wurde dabei immer auch versucht, akademische Disziplinen zu be-
griinden und zu legitimieren oder neue disziplindre Sichtweisen zu stabilisieren.’

Auch die Griindung des Berliner Museums fiir deutsche Volkstrachten und Er-
zeugnisse des Hausgewerbes im Jahre 1889 ldsst sich als ein solcher Prozess der
Kanonisierung beschreiben. Denn hier etablierte sich ein neuer Museumstyp — das
volkskundliche Museum oder Heimatmuseum im weitesten Sinne'® —, mit dem sich
eine spezifische Vorstellung und Vergegenstidndlichung von (Kultur-)Geschichte
verkniipfte und der zugleich die Idee, Dinge als integralen Teil des volkskundlichen
Kanons zu verstehen, besonders beforderte.

5 Dorothea von Hantelmann, Carolin Meister, Einleitung, in: dies. (Hg.), Die Ausstellung. Politik eines

Rituals, Ziirich/Berlin 2010, S. 7—18, hier S. 9.

Anke te Heesen, Theorien des Museums zur Einfiihrung, Hamburg 2012, S. 23.

Ludmilla Jordanova, Objects of Knowledge: A Historical Perspective on Museums, in: Peter Vergo

(Hg.), The New Museology, London 1989, S. 22-40, hier S. 23.

8 Vgl. Tony Bennett, The Exhibitionary Complex, in: Reesa Greenberg, Bruce W. Fergusion, Sandy
Nairne (Hg.), Thinking about Exhibitions, London/New York 1996, S. 81-112.

9 Siehe auch die Beitriige von Audrey Doyen und Serge Reubi fiir die Schweiz sowie jene von Frabrice
Grognet und Bjarne Rogan fiir Frankreich in diesem Band.

10 Vgl. Martin Roth, Heimatmuseum. Zur Geschichte einer deutschen Institution, Berlin 1990, S. 30, 33.
Die iiberregionale Wirkung der Berliner Museumsgriindung einschrinkend dagegen: Erika Karasek,
Hintergriinde zur Entstehung und Wirkungsweise von Volkskunde- und Heimatmuseen um 1900, in:
Forschungen und Berichte / Staatliche Museen zu Berlin 20/21 (1980), S. 593-599.

~




Handgreifliche Geschichte 129

Dabei ist die Griindung besonders interessant, denn anfinglich war ein eigen-
stindiges Museum nicht geplant. Urspriinglich sollte nur «eine nationale Abteilung
fiir Trachten und Gerite nach schwedischem Vorbild im Rahmen des Berliner V6l-
kerkundemuseums» entstehen''; die volkskundliche Forschung war als Teil einer
grosseren ethnografischen, integrierten vergleichenden Erforschung nationaler, eu-
ropdischer und aussereuropdischer Kulturphdnomene gedacht.'? Als allerdings das
Berliner Konigliche Museum fiir Vélkerkunde im Jahre 1886 erdffnete, reichte der
Platz bereits fiir die ausserhalb Europas gesammelten Dinge nicht aus. Eine ‘natio-
nale Abteilung’ im Volkerkundemuseum einzurichten, blieb daher ein aussichts-
loses Unterfangen.!?

Die dann vollzogene Griindung eines eigenstidndigen volkskundlichen Museums
legitimierten volkskundliche Akteure rhetorisch mit Verweis auf die Leer- und
Fehlstellen bisher bestehender Sammlungs- und Forschungsprogramme.'* Zum
einen wurden bisherige volkskundliche Sammlungen als unvollstdndig bezeichnet,
da sie sich auf Sagen und Mirchen, Lieder und Sprichworter konzentrierten und
dabei die «handgreifliche Volkskunde» vernachldssigt hétten.!> «Handgreifliche
Volkskunde», diese heute merkwiirdig anmutende Formulierung, meinte die syste-
matische Beschiftigung mit handfesten, greifbaren Objekten aus den Bereichen
Siedlung, Haus und Hof, Kleidung (Tracht), Sitte und Brauch, Wirtschaft und Ver-
kehr, Aberglauben und Medizin.

Zum anderen wurde die Griindung des Museums auch mit Verweis auf andere
Disziplinen legitimiert und zugleich die volkskundlichen Sammlungsaktivitdten im
System der Wissenschaften positioniert. Fiir Rudolf Virchow, Mediziner und Mit-
Initiator des Museums, war die Sammlung von alltdglichen Gegenstédnden vor der
eigenen Haustiir dringend notwendig, weil sie eine bedeutsame Liicke zwischen

1 Heidi Miiller, Die Sammlungskonzeption des Museums fiir Deutsche Volkskunde von der Griindung
1889 bis zum Ersten Weltkrieg, in: Jahrbuch der Berliner Museen 34 (1992), S. 185—194, hier S. 185.

12 Vgl. Dagmar Neuland-Kitzerow, «...denn niemand kann sagen, wo die Kunst beginnt und wo die Ar-
beit des tdglichen Lebens endet». Das Wirken Rudolf Virchows fiir das «Museum fiir deutsche Volks-
trachten und Erzeugnisse des Hausgewerbes», in: Geraldine Saherwala u.a. (Hg.), Zwischen Charité
und Reichstag. Rudolf Virchow, Mediziner, Sammler, Politiker. Begleitbuch zur Ausstellung «Vir-
chows Zellen. Zeugnisse eines engagierten Gelehrtenlebens in Berliny», Berliner Medizinhistorisches
Museum der Charité (29. August — 27. Oktober 2002), Berlin 2002, S. 113-122, hier S. 114f.

13 Vgl. Steinmann, Entwicklung, S. 9.; Miiller, Sammlungskonzeption, S. 185.; Neuland-Kitzerow, Vir-
chow, S. 114.

14 Folgende Uberlegungen basieren auf Arbeiten im DFG-Projekt ,,Volkskunde in Metropole** unter der
Leitung von Wolfgang Kaschuba und Leonore Scholze-Irrlitz. Vgl. Franka Schneider, Sabine Imeri,
Kanon revisited: Potenziale und Grenzen wissenspraxeologischer Ansétze fiir die historische Analyse
volkskundlichen Wissens, Berlin 2013, unverdffentlichtes Manuskript; sowie Sabine Imeri, Wissen-
schaft in Netzwerken. Volkskunde in Berlin um 1900, Berlin 2015, unveréffentlichtes Manuskript.

L5 Ulrich Jahn, Das neubegriindete Museum fiir deutsche Volkstrachten und Erzeugnisse des Hausgewer-
bes zu Berlin, in: Zeitschrift fiir Volkerpsychologie und Sprachwissenschaft 19 (1889), S. 334-343,
hier S. 334, 335.



130 Franka Schneider

Ethnologie, Archéologie und Ur- und Frithgeschichte einerseits und Kunstge-
schichte andererseits fiillte. Wahrend sich zum Beispiel die etablierte Kunstge-
schichte vorrangig mit den bildenden Kiinsten als hochster Leistung menschlicher
Kulturtédtigkeit beschiftigte, ging es fiir Virchow um ein besseres Verstindnis
«menschlicher Kulturentwicklung». Es gelte daher auch, die «Geschichte der Ar-
beit* zu erforschen, «denn niemand kann sagen, wo die Kunst beginnt und wo die
Arbeit des tdglichen Lebens endet». Vor allem die ethnologischen und préhistori-
schen Forschungen hétten fiir die frithen Kulturstufen aufgezeigt, dass «aus der Ar-
beit des Tages allmédhlich die hoheren Aufgaben eines idealen Strebens hervorwach-
sen». Die volkskundliche Sammlung sollte sich daher jenen «vorgeschichtliche[n]
Uberlieferungen» widmen, die in das «Leben der Kulturvolker» hiniibergezogen
waren. [hre Objekte lieferten «die Faden», an welche sich «die Zusammenhénge
von jetzt und vordem in unmittelbarer Verbindung anreihen» liessen.!® Virchow
kniipfte hier an ein kulturevolutionistisches (Geschichts-)Modell an, das vorge-
schichtliche, volks- und vélkerkundliche Perspektiven vereinte. Wihrend sich in
diesem Modell die (west-)europdischen Gesellschaften selbst als ‘Zivilisationen’
mit einem enormen materiellen Fortschritt entwarfen, den etwa dann die Weltaus-
stellungen!” demonstrierten, fungierten prahistorische und ethnologische Objekte
als Zeugnisse und Reprisentationen der Kulturstufe der ‘Wildheit’. Volkskundliche
Objekte wiederum — obgleich in der Gegenwart aufgefunden und aufgezeichnet —
wurden als Spuren der unmittelbaren Vergangenheit der europdischen Zivilisatio-
nen gedeutet. Von volkskundlichem Interesse waren dabei weniger ‘tote’ Reste,
Relikte, Uberbleibsel — also das Aus- und Abgestorbene —, sondern vor allem
«Uberlebsel»'8. Damit waren kulturelle Handlungen, Sitten und Gebriuche vergan-
gener Kulturstufen gemeint, welche durch Gewohnheit in die Gegenwart — in die
europdische Zivilisation — gelangten, deren Sinn sich aber hier nicht mehr erschloss
und die deshalb beispielsweise als «Aberglaube» galten. Gegenstinde waren dabei
nicht nur Beweis fiir solche Uberlebsel kultureller Handlungen, vielmehr stimulier-
ten sie diese.! Zum volkskundlich interessanten Objekt wurde dabei vor allem das,

16 Rudolf Virchow, Das Museum fiir deutsche Volkstrachten und Erzeugnisse des Hausgewerbes in Ber-
lin, in: Die Gartenlaube Nr. 26 (1889), S. 435-436, hier S. 436.

17 Vgl. Martin Wérner, Vergniigen und Belehrung. Volkskultur auf den Weltausstellungen 1851-1900,
Miinster 1999.

18 «Uberlebsel» ist eine direkte Ubersetzung von survival, der beriihmten Formel des Ethnologen E.B.
Tylor: «Survival in Culture [...] even now sets up in our midst primaeval monuments of barbaric
thought and life.» Edward B. Tylor, The Collected Works of Edward Burnett Tylor, Bd. 3/4: Primitive
Culture. Researches into the Development of Mythology, Philosophy, Religion, Art, and Custom
[1871], London/Tokio 1994, hier Bd. 3, S. 19. Zur hier involvierten kulturevolutionistischen Zeitkon-
zeption, die auch fiir alle nachfolgenden ethnologischen Strémungen massgeblich blieb, vgl. Johannes
Fabian, Time and the Other. How Anthropology Makes Its Object, New York 1983.

19  Gottfried Korff, Volkskunst und Primitivismus. Bemerkungen zu einer kulturellen Wahrnehmungs-
form um 1900, in: Osterreichische Zeitschrift fiir Volkskunde 48 (1997), S. 373-394, hier S. 379.



Handgreifliche Geschichte 131

was sich tiber ein Noch definieren liess, was aber unweigerlich verschwinden, un-
tergehen oder vernichtet wiirde.?® Ganz im wortlichen Sinne Konrad Kostlins war
Volkskunde hier «Todansager»?!, der das vermeintliche ‘Absterben’ eines Objekts
konstatierte. Der gesellschaftliche Wandel wurde dabei nicht selten als Verlust-
geschichte mit rhetorisch konventionalisierten Mustern der Riickschau?? erzéhlt.
Diese Rede vom Verlust wurde dabei zumeist mit «empiristischen Mahnrufen»?
verbunden, die moralisch an die Rettung von Objekten appellierten und die Volks-
kunde als Rettungswissenschaft legitimierten. «Handgreifliche Volkskunde» hiess
dann neben dem Wortsinn des Anfassens und Be-Greifens, auch «handgreiflich
werden» im Sinne eines «Eingreifens», das dem «Verschwinden» von Dingen ent-
gegensteuerte.”* Die zu sammelnden und zu rettenden Objekte wurden dabei als
Uberlebsel betrachtet und hiufig nach ihrem Status in Gebrauchskontexten unter-
schieden: Trachten zum Beispiel waren bereits verschwunden, also ‘abgestorben’
und wurden nur noch in Truhen aufgespiirt, aber ihre Gebrauchskontexte waren
noch erfahrbar. Oder sie waren ‘im Aussterben’, aber noch nicht ganz verschwun-
den. Oder sie waren noch lebendig, noch im Gebrauch. Gerade in dieser Rhetorik
des «Noch» wurde die Geschichtserzdahlung, welche die Vergangenheit als Verlust
entwarf, kulturevolutionistisch variiert. Verkiirzt formuliert ging es nicht nur darum,
durch Sammlungen und Ausstellungen Geschichte lebendig werden zu lassen.?
Vielmehr ragte Vergangenheit in die Gegenwart. Es wurde lebendige Geschichte
gesammelt, die aber — so zeigte es das «Noch» an — verschwinden wiirde.

20 Vgl. zum Beispiel die Mittheilungen aus dem Museum fiir deutschen Volkstrachten und Erzeugnisse
des Hausgewerbes zu Berlin 1/1 (1897), S. 3.

21 Konrad Kostlin, Heimat und Geschwindigkeit oder: die wohlfeile Rede von der Kompensation, in:
Siegfried Becker, Martin Scharfe (Hg.), Volkskundliche Tableaus. Eine Festschrift fiir Martin Scharfe
zum 65. Geburtstag von Weggefihrten, Freunden und Schiilern, Miinster/Miinchen 2001, S. 29-42,
hier S. 31; vgl. dazu auch Anja Mede-Schelenz, Musealisierung, Volkskultur und Moderne um 1900.
Die Sammlung zur lindlichen Kleidung des Vereins fiir sichsische Volkskunde, Leipzig 2013, beson-
ders S. 11-15.

22 Diese Form der Riickschau nannte Raymond Williams «Pastorale», vgl. Raymond Williams, The coun-
try and the city, London 1973.

23 Bernd Weiler, Die Ordnung des Fortschritts. Zum Aufstieg und Fall der Fortschrittsidee in der «jun-
gen» Anthropologie, Bielefeld 2006, S. 87.

24 «Eingreifen» meinte auch die aktive Wiederbelebung von Objekten oder ihrer Gebrauchsweisen, wie
etwa durch Trachtenerhaltungsvereine. Vgl. zu dieser Differenzierung: Schneider, Imeri, Kanon revi-
sited, S. 3.

25 Vgl. zu dieser Vorstellung, lebendige Bilder im Museum zu zeigen, Stephen Bann, Die Kleidung Klios.
Museale Darstellung von Geschichte im 19. Jahrhundert, in: Ulrich Borsdorf, Heinrich Theodor Griit-
ter (Hg.), Orte der Erinnerung. Denkmal, Gedenkstitte, Museum, Frankfurt/New York 1999, S. 303—
318, hier S. 310. Er verweist darauf, dass es erst seit Ende des 19. Jahrhunderts darum ging, auf diese
Weise ein Geschichtsbewusstsein zu erzeugen (vgl. ebd., S. 318).



132 Franka Schneider

Politiken des Speicherns: Objektgeschichte als unbestreitbare Tatsache

Die Kategorisierung von Objekten als Uberlebsel, die noch oder nicht mehr in Ge-
brauch waren, war fiir das Sammeln handlungsanleitend und strukturierte auch die
Interpretation des vor Ort Vorgefundenen. Insbesondere bei der Aufstellung von
Entwicklungstypologien scheint dies unerlédsslich gewesen zu sein. Dabei ging es
immer darum, Objekte, die gemeinsam in der Gegenwart aufgefunden wurden, so
zu verzeitlichen, dass sie in unterschiedlichen Zeiten in der Vergangenheit ange-
siedelt werden konnten. Doch diese Form der Verzeitlichung entlang des «Noch»
wurde beim Inventarisieren und Katalogisieren von Sammlungsobjekten selten
abgebildet.

Beispielhaft ldsst sich dies in einem Vergleich von Text und Inventarbuch-
eintrag aufzeigen. In seinem Text «Volkstiimliches aus dem Hiimmling» im ersten
Mitteilungsheft des Museums berichtet der Maler Eugen Bracht ausfiihrlich von
einer Reise in den Hiimmling, zu dieser Zeit zur preussischen Provinz Hannover
gehorend, und seiner Untersuchung des «eigenartigen Kopfputz[es] der Frauen und
Médchen»? jener Gegend. Hierbei erkannte er verschiedene Haubenformen, die er
nach Herstellungs- und Tragezeitpunkt sowie mit Blick auf das Alter der Tragerin-
nen verzeitlichte und in einer Entwickelungsreihe von Typen anordnete: Beginnend
bei einem Samthut, den er auf 90 Jahre alt schétzte. Dieser sei ldngst ausgestorben,
wurde aber vermutlich noch bis 1847/48 getragen. Nachgefolgt sei eine Hauben-
form, die nur noch von der élteren Generation getragen wiirde und die daher vor
etwa 30 bis 40 Jahren (um 1850/60) iiblich gewesen sei. Abgeldst worden sei diese
wiederum von der aktuellen, noch giiltigen Haubenmode, die zwar «alterthiimlich»
wirke, jedoch «genau nach der 1895er Mode von einer Ortsputzmacherin
hergestellt»?” wiirde.

Fiinf der im Text beschriebenen Hauben stiftete Bracht dem Berliner Volkskun-
demuseum. Sie fanden im August 1896 Eingang in das Inventarbuch?®. Der Samthut
wird hier als «Braut- resp. Frauenhut von Samt 1820/1830» aufgefiihrt, wihrend
die nachfolgenden Hauben alle als «jetzige Tracht» gekennzeichnet sind. Ver-
schwunden aus diesen zeitlichen Angaben sind die Ausfiihrungen Brachts zur Evo-

26 Eugen Bracht, Volkstiimliches aus dem Hiimmling, in: Mittheilungen aus dem Museum fiir deutsche
Volkstrachten und Erzeugnisse des Hausgewerbes zu Berlin 1 (1897), S. 7-18, hier S. 9.

27 Bracht, Volkstiimliches, S. 10. Bemerkenswert ist, dass dieser Text Tracht als Phiinomen der Mode zu
beschreiben versucht und damit von gingigen Erzidhlweisen abweicht, vgl. Lioba Keller-Drescher,
«Tracht» als Denkstil. Zum Wissensmodus volkskundlicher Kleidungsforschung, in: Gudrun Konig,
Gabriele Mentges, Michael Miiller (Hg.), Die Wissenschaften der Mode, Bielefeld 2015, S. 169-184.

28 Inventarbuch des Museums fiir deutsche Volkstrachten und Erzeugnisse des Hausgewerbes mit dem
Titel ,,Eingangsbuch (E.B.) 1890-1903 (Nachtragsv. 1904). Angelegt von H. Stkeland, bzw. Kustos
Hoft™, S. 28. Ich danke dem Museum fiir Européische Kulturen in Berlin, insbesondere Elisabeth Tiet-
meyer und Dagmar Neuland-Kitzerow, fiir die grossziigige Unterstiitzung bei der Recherche in den
Inventaren des Museums.



Handgreifliche Geschichte 133

lution der Hauben. Bei letzteren verwischt die Angabe «jetzige Tracht» génzlich
den Unterschied zwischen dem frithsten und gegenwirtigen Herstellungs- bezie-
hungsweise Tragezeitpunkt, den Bracht versuchte, genauer festzulegen.

Deutlich wird hier eine Transformation, die sich als Blackboxing auffassen lésst.
Blackboxing ist nach Bruno Latour in der Wissenschaftssoziologie ein Ausdruck fiir

«das Unsichtbarmachen wissenschaftlicher und technischer Arbeit durch ihren eige-
nen Erfolg [...]. Wenn eine Maschine reibungslos 1duft, wenn eine Tatsache feststeht,
braucht nur noch auf Input und Output geachtet zu werden, nicht mehr auf ihre in-
terne Komplexitdt. Daher das Paradox: Je erfolgreicher Wissenschaft und Technik
sind, desto undurchsichtiger und dunkler werden sie.»?

Verstehen wir Verzeichnen als wissenschaftliche und technische Arbeit, in der un-
bestreitbare Tatsachen geschaffen werden, so ist deren Ergebnis der Eintrag in
einem Inventarbuch beziehungsweise Katalog. In den Eintrdgen ist zumeist der
komplizierte Prozess des Verzeichnens nicht mehr sichtbar, bei dem die Herkunft
eines Objektes bestimmt, sich auf seine Beschreibung festgelegt oder eine passende
Klassifikation getroffen werden musste. Verzeichnen ist daher keineswegs ein neu-
traler Akt, sondern politisch, insofern in jeder auszufiillenden Spalte eine Entschei-
dung fiir eine Beschreibung getroffen wird. Kontroversen werden geschlossen,
weil streitbare Auslegungen und Bedeutungszuschreibungen des Vorgefundenen
nicht mehr sichtbar sind.

Eine Haube konnte im Wissensformat®! Inventarbuch folglich nicht eine Streit-
sache, sondern nur eine unbestreitbare Tatsache sein. Die Abwigungen und Uber-
legungen, die Bracht in seinem Text vornahm, konnten nicht iibertragen werden.
Schliesslich konnte eine Haube nur in ein «Objektzeichen»* iibersetzt werden,
indem Informationen reduziert wurden. Somit mussten unklare Herstellungs- oder
Tragezeitpunkte vereindeutigt werden. Weder konnten angenommene Entwick-

29 Bruno Latour, Die Hoffnung der Pandora. Untersuchungen zur Wirklichkeit der Wissenschaft, Frank-
furt am Main 2002 [1999], S. 373. Wesentliche Grundlage ist die konzeptionelle Verkniipfung von
Dingen, Tatsachen und Streitsachen, wobei Latour Dinge als Streitsachen auffasst (mit Rekurs auf das
lat. res = Ding/Streitsache), die iiber das Blackboxing zu Tatsachen, zu Objekten werden. Vgl. Ders.,
Realpolitik to Dingpolitik; sowie ders., Eine neue Soziologie fiir eine neue Gesellschaft, Frankfurt am
Main 2010 [2005], S. 199.

30 Vgl. zu einer solchen Schliessung einer Kontroverse durch museale Formate: Chris Wingfield, A case
re-opened: the science and folklore of a ‘Witch’s Ladder’, in: Journal of Material Culture 15/3 (2010),
S.302-322.

31 Vgl. zum Wissensformat: Jenni Boie, Antonia Davidovic-Walther, Carsten Drieschner, Michaela
Fenske, Silke Gottsch, Wolfgang Kaschuba, Lioba Keller-Drescher, Franka Schneider, DFG-For-
schungsverbund «Volkskundliches Wissen und gesellschaftlicher Wissenstransfer. Zur Produktion kul-
tureller Wissensformate im 20. Jahrhundert», in: Michael Simon, Thomas Hengartner, Timo Heimer-
dinger (Hg.), Bilder, Biicher, Bytes. Zur Medialitit des Alltags. 36. Kongress der Deutschen
Gesellschaft fiir Volkskunde in Mainz, 23. bis 26. September 2007, Miinster 2009, S. 183-199.

32 Karin Knorr Cetina, Wissenskulturen. Ein Vergleich naturwissenschaftlicher Wissensformen, Frank-
furt am Main 2002, S. 45.



134 Franka Schneider

lungstypologien noch die diesen zugrundeliegende Geschichtsauffassungen Ein-
gang finden. Denn Inventare hatten zuallererst die verwaltungsrechtliche Funktion
des Besitznachweises und iibernahmen die Aufgabe eines unverdnderlichen
«Archivbeleges»*’. Das Format verlangte das einzelne, spezifische Kleidungsstiick
in ein Sammlungsobjekt zu transformieren, das sich durch objektive Eigenschaften
auszeichnet und darin allen anderen Objekten der Sammlung gleicht. Die Rubriken
waren daher so allgemeingiiltig, dass alle Objekte darin Platz fanden. Hier wurde
erst das Museumsobjekt im eigentlichen Sinne geschaffen, das durch die Einord-
nung in den iibrigen Sammlungsbestand definiert und mittels Inventar, Katalog und
Etiketten stabilisiert wurde.*

Geschichtspolitik durch Inventar- und Katalogeintrige meint daher vor allem
Standardisierung®: Als Infrastrukturen des kulturellen Gedéchtnisses®® speichern
Inventare und Kataloge eine von Interaktionen, Zirkulationen und Verflechtungen,
von Gebrauchsweisen und Entwicklungen bereinigte Geschichte des Museums-
objekts. Diese wird vielmehr festgelegt auf eine Zeit und eine Herkunft, wobei das
Museum als letzte biografische Station eines Objekts die massgebliche Orientie-
rung fiir die Eintrdge gibt.’’ Seine Geschichte wird nicht narrativ erzihlt, sondern
durch Regeln formatiert, die die «Gleichférmigkeit, Kontinuitit und Objektivitdt»®
musealen Objektwissens tiber verschiedene zeitliche und rdumliche Kontexte hin-
weg absichern helfen.

Deutsche Dinge: Dingpolitiken des Eigenen

Die museale Zurichtung von Objekten wird iiberdies durch das auf der konkreten
Ding-Ebene operierende Klassifikationssystem vollzogen. Es inkorporiert dabei
einzelne Stiicke in die Sammlung und ordnet sie in den Gesamtbestand ein. Dieses

33 Friedrich Waidacher, Museologische Grundlagen der Objektdokumentation, Staatliche Museen zu Ber-
lin 1999, S. 19.

34 Vgl. Franka Schneider, Tracht als Karteikarte. Zur relationalen Materialitit von Museumsdingen, in:
Karl Braun, Claus-Marco Dieterich, Angela Treiber (Hg.), Materialisierung von Kultur. Diskurse,
Dinge, Praktiken, Wiirzburg 2015, S. 527-533. Zu Rolle von Etiketten vgl. Anke te Heesen, Beschrif-
tungsszenen. Uber Etiketten und ihre Bedeutung, in: Dies., Bernhard Tschofen, Karlheinz Wiegmann
(Hg.), Wortschatz. Vom Sammeln und Finden der Worter, Tiibingen 2008, S. 107-114.

35 Vgl Geoffrey C. Bowker, Susan Leigh Star, Sorting Things Out. Classification and Its Consequenses,
Cambridge, Mass./London 1999.

36 Vgl. Wolfgang Ernst, Im Namen von Geschichte: Sammeln — Speicher — Er/Zihlen. Infrastrukturelle
Konfigurationen des deutschen Gedéchtnisses, Miinchen 2003.

37 Chris Wingfield, Reassembling the London Missionary Society Collection: Experimenting with Sym-
metrical Antrhopology and Archeological Sensibility, in: Rodney Harrison, Sarah Byrne, Anne Clarke
(Hg.), Reassembling the Collection. Ethnographic Museums and Indigenous Agency, Santa Fe 2013,
S. 61-87, hier S. 75, 83.

38 Daniela Déring, Das verriickte Inventar. Uber ver/schriinkte Wissensrdume im Museum, in: Trajekte.
Zeitschrift des Zentrums fiir Literatur- und Kulturforschung Berlin 20 (2010), S. 7-10, hier S. 10.



Handgreifliche Geschichte 135

«grouping» ist ein zentraler Aspekt musealen Sammelns, bei dem ein Ding mit an-
deren Objekten in Beziehung gesetzt wird.’* Aus einer Ansammlung von Objekten
wird dadurch eine Sammlung; ohne ein solches Ordnungssystem wiirde es sich nur
um eine Anhéufung von Dingen handeln, die durch die Existenz im selben Raum
ihr Gemeinsames findet. Die Klassifikation ist die massgebliche Basis dafiir, die
Vielheit der Stiicke unter einem gemeinsamen Ordnungsprinzip zu vereinen und zu
einem Ganzen werden zu lassen. Sie subsumiert die einzelnen Dinge unter einem
allgemeinen Dach kulturellen Sinns.*

Im Museum fiir deutsche Volkstrachten und Erzeugnisse des Hausgewerbes
wurden die Dinge durch eine topografische Klassifikation zusammengehalten, die
als ein machtvolles Instrument anzusehen ist: Es strukturierte die Auswahl von Ob-
jekten aus bestimmten Regionen ebenso wie es via Objektpolitik Region herstell-
te.*! Auf diese Weise wurden politische Verwaltungseinheiten, Landschaft und
Dinge miteinander verkniipft,* was die gesammelten Objekte regionalisierte und
den politischen Raum wie die Landschaft kulturalisierte. Der Regionalkatalog des
Museums (re)produzierte damit auch einen Blick auf Regionen als Wesensein-
heiten, insbesondere indem er landespolitische Projekte reifizierte — wie etwa in
Bayern® oder Wiirttemberg* —, die auf die Vereinheitlichung eines Gebiets zielten
und lokale Besonderheiten zugunsten einer gemeinsamen Landesidentitidt abzu-
schwéchen suchten.

Zugleich sollte sich die Sammlung von solchermassen regionalisierten Dingen
auf deutsche Gebiete beschranken. Denn das Ziel war es, so Virchow zur Er6ffnung
des Museums 1889, «der Kunde aller deutschen Volksstimme und aller deutschen
Gauen zu dienen»®. Unter dem Signum, ein «deutsches Volksmuseum»*® zu sein,
bei dem Dinge als ‘deutsche’ Museumsobjekte nationalisiert wurden, unterstiitzte

39 Sharon Macdonald, Collecting Practices, in: dies. (Hg.), A Companion to Museum Studies, Malden,
Mass./Oxford 2006, S. 81-97, hier S. 82.

40 Vgl. Ernst, Im Namen von Geschichte, S. 516.

41 Vgl. Karin Becker, Das Bildarchiv und die Konstruktion von Kultur, in: Zeitschrift fiir Volkskunde 93/
I1(1997), S. 235-253; Antje Coburger, Sammlungsordnung und Wissenskonstruktion im Kontext von
Institutionengeschichte, in: Jana Klawitter, Henning Lobin, Torben Schmidt (Hg.), Kulturwissenschaft
digital. Neue Forschungsfragen und Methoden, Frankfurt am Main 2012, S. 33-53.

42 Vgl. Konrad Késtlin, Tracht und die Inszenierung von Authentizitit. Bewegliche Asthetik im Alltag
der Moderne, in: Schweizerisches Archiv fiir Volkskunde 98 (2002), S. 207-220, hier 214. Zur Regi-
onalitét als Organisations- und Ordnungsprinzip der Volkskunde vgl. Boje u.a., DFG-Forschungsver-
bund.

43 Vgl. Armin Griebel, Tracht und Folklorismus in Franken. Amtliche Berichte und Aktivititen zwischen
1828 und 1914 mit einer Quellenedition, Wiirzburg 1991.

44 Vgl. Lioba Keller-Drescher, Die Ordnung der Kleider, Tiibingen 2003.

45 Wiedergegeben durch den Kustos des Museums: Ferdinand Hoft, Zur Geschichte des Museums fiir
deutsche Volkstrachten und Erzeugnisse des Hausgewerbes in Berlin, in: Zeitschrift fiir §sterreichi-
sche Volkskunde 6 (1900), S. 97104, hier S. 98.

46 Ein hiufig verwendeter Begriff, vgl. zum Beispiel Jahn, Das neubegriindete Museum, S. 335.



136 Franka Schneider

das Museum dabei einen foderativen Nationalismus, der kulturelle regionale und
einzelstaatliche Traditionen pflegte und damit zugleich die Akzeptanz des Natio-
nalstaats befordern wollte.*” Gezeigt wurden allerdings nicht nur Gegenstéinde aus
dem Deutschen Reich, sondern auch aus deutschsprachigen Gebieten jenseits der
Grenzen. Dahinter stand die Idee, dass jene «in Wirklichkeit von Deutschen be-
wohnt werden»*®. Zur Geltung kamen hier vor allem rdumliche Klassifikationen
nach ethnischen Gesichtspunkten, wie sie etwa den Ideen zu «deutschen Sprach-
inseln» oder zum «Grenzland-» oder «Auslandsdeutschtum» zugrunde lagen.*
Anders lag jedoch der Fall bei der Stube aus Hindeloopen, einer kleinen hollén-
dischen Stadt an der Nordsee. Die Stube wurde 1898 zusammen mit 10 Trachten
fiir 7650 Mark angekauft und ab 1899 im Hofgebdude des Museums gezeigt.’® Mit
diesem Ankauf besass das Museum nicht nur einen Publikumsschlager, es verliess
auch den deutschsprachigen Sammlungsraum und kaufte sich zudem ein zentrales
Symbol des nationalen Diskurses der Niederlande ein. Denn eine solche Stube
wurde zum Beispiel nicht nur in der Historischen Ausstellung im Jahre 1877 (Leeu-
warden) als Teil «friesischer Nationalkultur» gezeigt. Sie wurde auch im Zuge der
Weltausstellungen in Paris 1878 und 1900 zum Symbol nationaler Identitit, «zur
Visitenkarte der Niederlande par excellence».’! Das Museum hingegen erwarb die
Hindeloopener Stube nicht als ein holléndisches Nationalsymbol. Vielmehr ergénze
sie «die deutschen Sammlungen in sehr gliicklicher Weise in Bezug auf den
Friesenstamm».>? Massgeblich fiir diese Auffassung war ein Geschichtsmodell, das
das Gebiet an der Nordsee als das historische Gebiet des ‘Friesenstammes’ dachte.
Der Stammesbegriff war dabei durch «Vorstellungen von Kontinuitét und Gemein-
schaft» geprégt, mittels derer ein «einheitlicher Volksteil [...] auf die Substanz
eines alten germanischen Stammes» zuriickgefiihrt wurde.’* Den ‘Friesenstamm’
verstand etwa Virchow als wesentlich fiir die «physische Anthropologie der Deut-

47 Dieter Langewiesche, Nation, Nationalismus, Nationalstaat in Deutschland und Europa, Miinchen
2000, S. 78f.

48 Museum fiir deutsche Volkstrachten und Erzeugnisse des Hausgewerbes, Fiihrer durch die Sammlung,
2. Auflage, Berlin 1895, S. V.

49 Vgl. zur «Sprachinsel- und Grenzlandvolkskunde» in Bohmen: Petr Lozoviuk, Interethnik im Wissen-
schaftsprozess. Deutschsprachige Volkskunde in Béhmen und ihre gesellschaftlichen Auswirkungen,
Leipzig 2008.

50 Steinmann, Entwicklung, S. 25.

51 Adriaan de Jong, Die Dirigenten der Erinnerung. Musealisierung und Nationalisierung der Volks-
kultur in den Niederlanden 1815-1940, Miinster u.a. 2007, S. 94, 120; vgl. auch Uwe Claassen, Die
Kunst der Welt in lokaler Rezeption: Das Hindeloopener Zimmer, in: Staatliche Museen zu Berlin
(Hg.), Faszination Berlin. Kultur Kontakte Europa, Berlin 1999, S. 27-44.

52 Fiihrer 1914, S. 5. Ergénzung war die Stube insofern, als das Museum auch Objekte aus Ostfriesland
zeigte (ebd., S. 12-13).

53 Hermann Bausinger, Volkskunde. Von der Altertumsforschung zur Kulturanalyse, Berlin/Darmstadt
1971, S. 106; vgl. auch Wolfgang Emmerich, Germanistische Volkstumsideologie. Genese und Kritik
der Volksforschung im Dritten Reich, Tiibingen 1968.



Handgreifliche Geschichte : 137

schen», da er sich am wenigsten mit anderen Stinden vermischt habe.5* Ahnlich
wertete Virchow daher die Hindeloopener Stube als selbstverstindlichen Teil der
deutschen Sammlung des Museums, die «als ein bleibender Schmuck der Haupt-
stadt die Erinnerung an eine Zeit des niederdeutschen Kunstgewerbes erhalten
wird»*®. Aktuell mag Hindeloopen nicht Teil des deutschen Sammlungsgebietes
sein, in historischer Perspektive — als Teil des ‘Friesenstammes’ — schon, so liesse
sich diese Ansicht zusammenfassen. Allerdings blieb das Museum hinsichtlich der
Zugehorigkeit der Stube zum ‘Friesenstamm’ in der 6ffentlichen Darstellung unent-
schieden, denn das Ensemble wurde in den seit 1908 erscheinenden Fiihrern durch
die Ausstellung immer als «Hollédndische Stube» aufgefiihrt und in den Museums-
ridumen auch nicht zusammen mit den ‘ostfriesischen’ Objekten gezeigt.>®

Die Hindeloopener Stube konnte also als holldndisch oder (nieder-)deutsch
klassifiziert werden, die Nationalisierung des Dings®’ blieb uneindeutig — ein Um-
stand, der zu einer aufschlussreichen Kontroverse im Nationalsozialismus fiihrte.
Das Museum hatte sich hier als ein volkisches Museum neu ausgerichtet.’® In die-
sem Zusammenhang wurden auch die Bestdnde des Depots gesichtet. Nicht deut-
sche Objekte sollten ausgesondert und an das Berliner Vélkerkundemuseum abge-
geben werden.*® Zur Disposition stand 1939 auch die Hindeloopener Stube, die nur
noch magaziniert war. Das Volkskundemuseum wollte die Stube allerdings nur
gegen eine stattliche Summe abtreten, «um eine ihm wiinschenswert deutsche
Sammlung [zu] erwerben».®® Die Generaldirektion der Staatlichen Museen zu Ber-

54 Jong, Dirigenten, 133. Ahnlich auch Miiller, SammIlungskonzeption, 191. Nach Jong wurde bereits die
Ausstellung der Stube 1877 als Verweis auf die Bedeutung Frieslands fiir die deutsche Geschichte ge-
wertet. Die Friesen hitten, so die Kolnische Zeitung, «deutsche Art langer unverfilscht verwahrt als
irgendein anderer Germanenstammy. Jong, Dirigenten, S. 129.

55 Rudolf Virchow, Verwaltungsbericht fiir das Jahr 1898, in: Zeitschrift fiir Ethnologie 30 (1898),
S. 561565, hier S. 563.

56 Sie zeigte ausserdem Mobel aus der Stube in der niederléindischen Abteilung der Internationalen Volks-
kunstausstellung 1909 im Berliner Warenhaus Wertheim. Vgl. Karl Brunner, Die Kénigliche Samm-
lung fiir deutsche Volkskunde auf der internationalen Ausstellung fiir Volkskunst, Berlin 1909, in: Zeit-
schrift des Vereins fiir Volkskunde 19 (1909), S. 281-286, hier S. 282.

57 Vgl Jong, Dirigenten; Gudrun M. Kénig, Konsumkultur. Inszenierte Warenwelt um 1900, Wien u.a.
20009.

58 Vgl. zur Geschichte des Museums im Nationalsozialismus: Elisabeth Tietmeyer, Konrad Vanja, Das
Museum Européischer Kulturen und der Nationalsozialismus: eine Geschichte der Anpassung in zwei
Teilen, in: Jorn Grabowski, Petra Winter (Hg.), Zwischen Politik und Kunst. Die Staatlichen Museen
zu Berlin in der Zeit des Nationalsozialismus, Kéln 2013, S. 387—408; Timo Saalmann, Die Kunst-
politik der Berliner Museen 1919-1959, Berlin 2014, sowie Roth, Heimatmuseum, besonders S. 52,
137-143.

59 Zum Verhiltnis beider Museen im Nationalsozialismus vgl. Tietmeyer, Vanja, Museum; zum Aus-
tausch von Objekten vgl. Beatrix Hoffmann, Das Museumsobjekt als Tausch- und Handelsgegenstand.
Zum Bedeutungswandel musealer Objekte im Kontext der VerduBerungen aus dem Sammlungsbestand
des Museums fiir Vélkerkunde Berlin, Berlin u.a. 2012.

60 Staatliche Museen zu Berlin, Zentralarchiv (SMB-ZA), /MVK 26, Bl. 29, Otto Bramm an den Gene-
raldirektor vom 16.8.1939.



138 Franka Schneider

lin, die die Summe bewilligen musste, lehnte ab mit dem Verweis, dass die Stube
«nach ihrer sachlichen Zugehorigkeit» offensichtlich in die «Eurasische Abteilung»
des Volkerkundemuseums gehore und daher unentgeltlich abzugeben sei.®! Weil
Konrad Hahm, Leiter des Museums fiir Deutsche Volkskunde, damit nicht einver-
standen war, entspann sich in der Folgezeit ein Disput tiber die Zugehorigkeit der
Westfriesen, bei dem historisches Wissen, disziplindre Positionen sowie politische
Argumente ausgetauscht wurden. So legte etwa Hahm Beschwerde gegen die Ver-
fiigung des Generaldirektors ein mit dem Verweis, dass die Stube sehr wohl zum
«Sammelprogramm»» gehore, welches «von Anfang an grossdeutsch und kontinen-
tal-germanisch» gewesen sei. Das Museum habe «ebenso eine Schweizer-, eine El-
sidsser-, eine Siebenbiirger Stube, wie wir in unserer Hausmodellsammlung west-
friesische und jiitische (also didnische) Modelle besitzen». Ausserdem wies Hahm
darauf hin, dass auch «auf den neuesten, parteiamtlich genehmigten deutschen Bau-
ernhauskarten das westfriesische Haus ganz selbstverstindlich zum volkskund-
lichen Bereich der deutschen- und kontinental-germanischen Bauernkultur» gerech-
net wiirde.®?

Von Seiten des Volkerkundemuseums wurde dagegen argumentiert, dass die
Westfriesen zwar mit den niederdeutschen Stimmen verwandt seien,

«jedoch seit Jahrhunderten eine von der reichsdeutschen verschiedene Entwicklung
zu eigener Nationalitdt und Schriftsprache genommen haben. Dementsprechend wer-
den die Niederlédnder — ebenso wie etwa die Dénen — in der Viélkerkunde stets ge-
trennt vom deutschen Volk behandelt. Ein Vergleich der Friesen mit den Elsdssern
und Schweizern ist nicht treffend, da letztere die hochdeutsche Schriftsprache beibe-
halten haben und Angehérige eines Stammes sind, dessen Majoritit in Deutschland
siedelt. Von den Friesen dagegen lebt nur ein kleiner Teil in Deutschland, wo er zum
grossten Teil seine Sprache aufgeben hat und eingedeutscht worden ist.»%3

Da die Friesen zum hollédndischen Volk gehorten und nicht zum deutschen, was sie
von Schweizern und Elsdssern unterschied, sei das Vélkerkundemuseum auch fiir
sie zustdndig. Unterstrichen wurde dieses Argument auch mit dem Hinweis auf
volkskundliche Schriften, so unter anderem auf das Buch Die deutsche Volkskunde
des Volkskundlers Adolf Spamer, der «die Niederldnder nicht zum deutschen Volks-
tum» rechne, jedoch die Elsdsser und Schweizer behandle.®

61 Staatliche Museen zu Berlin, Zentralarchiv (SMB-ZA), I/MVK 26, Bl. 29 Riickseite, Antwort des
Generaldirektors [Otto] Kiifmmel] vom 17.8.1939.

62 SMB-ZA, I/MVK 26, Bl. 36, Konrad Hahm an den Generaldirektor vom 10.10.1939,

63 SMB-ZA, /MVK 26, Bl. 32, Zur Ausserung Herrn Prof. [Konrad] Hahm’s gab Herr Prof. [Hermann]
Baumann am 27.9.39 folgende Erklarung, i.A. [Kunz] Dittmer vom 28.9.1939.

64 SMB-ZA, I/MVK 26, Bl. 33, K[unz] Dittmer vom 10.10.1939. Eben jener Adolf Spamer wird als Ber-
liner Universititsprofessor seitens der Generaldirektion dann als neutraler Schiedsrichter angefragt.
Er begriisste zwar die Ausweitung der Sammlungsaktivititen von Vélkerkundemuseen auf européi-
sche Gebiete, bestritt aber die Prioritit des Volkskundemuseums, «deutsche Bauernstuben» zu zeigen,



Handgreifliche Geschichte 139

An diesem Beispiel wird sehr deutlich, dass die Definition eines ‘deutschen’
Objektes und damit auch der Sammlungsbereich des Berliner Volkskundemuseums
durchaus kontrovers behandelt wurde. Die Kontrahenten operierten dabei mit Re-
kurs auf vermeintlich historische Untersuchungen aus dem Bereich der Sprach-,
Siedlungs- und Hausforschung mit Begriffen wie «Stamm», «Volk» oder «Natio-
nalitdt» und brachten unterschiedliche Vorstellungen von ‘germanischer Kontinui-
tdt’ und ‘Gemeinschaft’ in Anschlag. Die Gegenwart nationalstaatlicher Ordnung,
etwa der Schweiz, wurde hierbei von beiden Seiten ignoriert. Im Disput wurden
keineswegs die Begriffe selbst oder die Untersuchungen infrage gestellt. Die Vor-
stellung eines ‘deutschen Volkstums’ oder ‘germanischer Stimme’ stand nicht in
Frage ebenso wenig wie der ‘volkische Zweck’ der Sammlungen, denn die Akteure
beider Institutionen hatten bereits Ausstellungen in diesem Sinne organisiert. Viel-
mehr ging es darum, unter Bezugnahme auf diese Begriffe und Untersuchungen die
Zustindigkeit fiir ein Sammlungsgebiet zu reklamieren. Die Klassifikation von Ob-
jekten aus dem Ausland als ‘deutsch’ beziehungsweise ‘germanisch’ war dabei auch
von tagesaktueller Politik durchtrénkt, wie Hahms Hinweis auf die parteiamtlichen
Schriften belegt. Noch deutlicher wird dies in einem Kommentar Otto Bramms,
Mitarbeiter am Volkskundemuseum. Am 27.9.1939 teilte er offenbar telefonisch
mit, das Museum sei «froh», die «Stube los zu werden». Sie kénne im Volkskunde-
museum «aus politischen Riicksichten [...] nicht aufgestellt werden». Denn: «Die
niederléndische Regierung wiirde ndmlich in diesem Falle annexionistische Absich-
ten der deutschen Regierung vermuten, was im Falle einer Aufstellung der Stube
im M.f.Volkerkunde nicht der Fall sei.»® Das Deutsche Reich hatte unmittelbar
vorher einen verbrecherischen Angriffskrieg begonnen, in dem 1940 auch die Nie-
derlande besetzt wurden. Bramms Kommentar erscheint daher wie die Vorweg-
nahme dieser Ereignisse. Der Kommentar ist jedoch nicht nur aufgrund dieser
tagespolitischen Dimension verstorend. Vielmehr machte er nur offensichtlich, was
sonst zumeist verborgen bleibt: Die Sammlung und Aufbewahrung von Objekten
im Depot ist ein dingpolitischer Akt, der nicht nur das Eigene und Andere materiell
definiert und stabilisiert, sondern immer auch in den politischen Raum ausgreift.

nicht. SMB-ZA, I/MVK 26, Bl. 40 und Riickseite, Adolf Spamer an den Generaldirektor vom
2.11.1939. Die Angelegenheit hatte sich damit erledigt, die Stube verblieb im Volkskundemuseum, wie
eine Notiz des Generaldirektors vom 3.11.1939 ebendort belegt.

65 Vgl. dazu Tietmeyer, Vanja, Museum.; Roth Heimatmuseum.

66 SMB-ZA, I/MVK 26, Bl. 32, Zur Ausserung Herrn Prof. [Konrad] Hahm’s gab Herr Prof. [Hermann]
Baumann am 27.9.39 folgende Erklirung, i.A. [Kunz] Dittmer vom 28.9.1939.



140 Franka Schneider

Schlussbemerkung: Depot und Geschichtspolitik

Der Aufsatz untersuchte exemplarisch die zumeist nicht-6ffentlichen musealen
Dingpolitiken im Depot als eine Form von Geschichtspolitik. Zur Anwendung kam
dabei ein Begrift von Geschichtspolitik, der iiber die (meist konfliktreiche) Bezug-
nahme auf historische Schliisselereignisse®” hinausgeht und sich auf museale Iden-
titdtspolitiken und Geschichtskulturen®® im weitesten Sinne bezieht. Am Beispiel
des Berliner Volkskundemuseums wurden drei Formen von Geschichte und Ver-
gangenheitsbeziigen im Depot skizziert: erstens die historische Herausbildung
disziplindr verankerter Museumstypen und die damit einhergehende kanonische
Zurichtung von Objekten, zweitens die Formatierung und Standardisierung von Ob-
jektgeschichte in Inventar und Katalog und drittens die Geschichte der Nationali-
sierung von Objektbestinden mit besonderem Augenmerk auf die Konstruktion
‘deutscher’ Dinge.

Der Aufsatz ergdnzt mit dieser Perspektive auf Geschichtspolitiken im Depot
nicht nur solche Analysen, die die Aktualisierung und Repréisentation von Ge-
schichte in Museumsausstellungen in den Blick nehmen.® Vielmehr sind auch dies-
beziiglich gingige Unterscheidungen von Depot und Ausstellung, von Deponieren
und Exponieren zu diskutieren: Fiir Gottfried Korff zum Beispiel ist das Museum
«sowohl durch seine bewahrende (= deponierende) wie durch eine interpretierend-
aktualisierende (=exponierende) Beziehung zur Vergangenheit gekennzeichnet».
Wiéhrend Museumsarbeit im Depot vor allem Arbeit am Gedéichtnis sei und im
«Modus der Potentialitdt» agiere, um Objekte fiir zukiinftige Aktualisierungen kul-
turellen Sinns zu speichern, seien Ausstellungen vor allem Erinnerungsarbeit, die
im «Modus der Aktualitdt» das Gesammelte «von einer jeweiligen Gegenwart aus
neu dimensioniert».”® Der hier vorgelegte Aufsatz zeigte indes, dass auch im Depot
jeweils aktuelle Geschichts- und Vergangenheitskonstruktionen zum Tragen kamen,
die wesentlich das Sein von volkskundlichen Objekten im Museum definierten und
formatierten, ihren Aufenthalt stabilisierten oder destabilisierten. Auch im Depot
fand (und findet) fortwéhrend eine Interpretation und Aktualisierung von Vergan-
genheit statt, allerdings meist vor der Offentlichkeit verborgen.

67 So zum Beispiel: Heinrich August Winkler, Einleitung, in: ders. (Hg.), Griff nach der Deutungsmacht.
Zur Geschichte der Geschichtspolitik in Deutschland, Géttingen 2004, S. 7-13.

68 Vgl. zum Beispiel: Wolfgang Kaschuba, Geschichtspolitik und Identititspolitik. Nationale und ethni-
sche Diskurse im Kulturvergleich, in: Beate Binder, Wolfgang Kaschuba, Peter Niedermiiller (Hg.),
Inszenierung des Nationalen. Geschichte, Kultur und die Politik der Identititen, Kéln u.a. 2001, S. 19—
42; Rosemarie Beier (Hg.), Geschichtskultur in der zweiten Moderne, Frankfurt/New York 2000.

69 Vgl. auch Anna Joss, Anhiufen, forschen, erhalten. Die Sammlungsgeschichte des Schweizerischen
Nationalmuseums 1899 bis 2007, Ziirich 2016.

70 Gottfried Korff, Speicher und/oder Generator. Zum Verhiltnis von Deponieren und Exponieren im
Museum (2000), in: ders. (Hg.), Museumsdinge deponieren-exponieren. Hrsg. von Martina Ebers-
pacher, Gudrun Kénig und Bernhard Tschofen, Kéln u.a. 2002, S. 167-178, hier S. 170.



	Handgreifliche Geschichte : Dingpolitiken im Museum für deutsche Volkskunde Berlin

