Zeitschrift: Itinera : Beiheft zur Schweizerischen Zeitschrift fur Geschichte =
supplément de la Revue suisse d'histoire = supplemento della Rivista
storica svizzera

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft fur Geschichte

Band: 38 (2015)

Artikel: Herejes versus plantas nuevas : die friihkoloniale Inquisitionspraxis
gegeniber Indigenen in Spanisch-Amerika

Autor: Graf, Joél

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1077842

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1077842
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Herejes versus plantas nuevas: Die frithkoloniale Inquisi-
tionspraxis gegeniiber Indigenen in Spanisch-Amerika

Joél Graf

Am 30. November 1539 wurde der Azteke Don Carlos Ometochtli in Mexiko-
Stadt auf dem Scheiterhaufen verbrannt. Vorausgegangen war ein durch den o6rtli-
chen Bischof durchgefiihrter, aufwéndiger Inquisitionsprozess, in dem Don Carlos
der Haresie angeklagt worden war. In Kombination mit seinen gegen die spanische
Krone gerichteten staatsfeindlichen Agitationen bedeutete dies fiir den indigenen
Kaziken das Todesurteil.

Ein Jahr spiter gab das oberste Organ der Inquisition, die am spanischen Hof
angesiedelte Suprema, eine grundsitzliche Stellungnahme zum Umgang mit der
autochthonen Bevolkerung Hispanoamerikas ab. Darin ermahnte sie zur Milde.
Die Indigenen hitten, so der Inquisitionsrat,

gerade erst zu unserem katholischen Glauben konvertiert. In dieser kurzen Zeit hatten
sie kaum die Moglichkeit, die Dinge unseres christlichen Glaubens zu lernen und sie
konnten auch nicht entsprechend instruiert werden. Da es sich um neue Pflanzen [des
Glaubens] handelt, miissen sie weniger durch Hérte, als durch Liebe gewonnen werden.

Waren die Indigenen also zarte Pflinzchen des Glaubens, die es zu schiitzen galt?
Oder doch eher uneinsichtige Héretiker, die man riicksichtslos verfolgen musste?
In meinem Beitrag will ich diesen Fragen vor dem Hintergrund des iibergeordneten
Themas unseres Sammelbandes — der Erweiterung des globalen Raums und der
Fremdwahrnehmung — nachgehen. Der Fokus auf die amerikanischen Urein-
wohner lédsst sich dabei wie folgt begriinden. Erstens sind die (Wieder-)Entde-
ckung sowie die Eroberung und Besiedlung der Neuen Welt aus historiografischer
Sicht entscheidende Ereignisse fiir den Prozess der Erweiterung des globalen
Raums.? Zweitens bietet sich diese Region fiir Fragen der Perzeption von Alteritét
in der Frithen Neuzeit besonders an. Asien und Afrika waren dem Abendland

1 «[CJomo esta gente sea nuevamente convertida a nuestra fe catolica, y en tan breve tiempo no han po-
dido aprender tan bien las cosas de nuestra religion cristiana ni ser instruidos en ellas como conviene,
y atento que son plantas nuevas, es necesario que sean atraidas més con amor que con rigor.» Sup-
rema an Juan de Zumarraga, 22.11.1540. Zitiert nach Alvaro Huerga, La pre-inquisicion hispanoame-
ricana (1516-1568), in: Bartolomé Escandell Bonet, Joaquin Pérez Villanueva (Hg.), Historia de la
inquisicion en Espafia y América 1: El conocimiento cientifico y el proceso histérico de la Institucion
(1478-1834), Madrid 1984, S. 690f. Alle Ubersetzungen ins Deutsche stammen von mir (JG).

2 Vgl zB. Jirgen Osterhammel, Niels P. Petersson, Geschichte der Globalisierung. Dimensionen,
Prozesse, Epochen, Miinchen 2007, S. 39.



112 Joél Graf

bereits in Antike und Mittelalter wenigstens teilweise bekannt, Amerika hingegen
trat erst an der Epochenschwelle von 1500 in das Bewusstsein Europas. Der Blick
auf die Inquisitionspraxis erlaubt uns schliesslich, die Wahrnehmung des Fremden
zu analysieren — und zwar insbesondere in Bezug auf seine Funktionen (etwa da-
hingehend, inwieweit der oder die Indigene als zu christianisierendes Subjekt das
Projekt der Conquista legitimierte).

Will man Fremdwahrnehmung als analytisches Konzept fruchtbar machen, gilt
es einige grundsitzliche Dinge zu klaren. Zunichst kann festgehalten werden, dass
Fremdheit immer nur in Gegeniiberstellung zum Bekannten oder Eigenen existie-
ren kann. Das Umgekehrte trifft freilich auch zu: Identitdt ohne eine Vorstellung
von Alteritit kann es nicht geben. Es geht hier also um «relationale Phinomene»,
die dem menschlichen Handeln inhdrent und somit anthropologisch konstant sind.?
Das Fremde ist dabei eng mit der Idee des Anderen verbunden, es gibt aber
wesentliche Unterschiede:

«Fremdheit bezeichnet etwas ginzlich Unbekanntes, ein Phdnomen[,] das in
keine bestehende Kategorie eingefiigt werden kann, das sich zu diesen Kategorien
in keinem direkten Verhiltnis befindet, und das keine unmittelbare Erkldrung er-
fiahrt». Das Andere hingegen wird «vom Eigenen gezielt mobilisiert und instru-
mentalisiert», wobei diese Instrumentalisierung auch als Othering bezeichnet
wird.*

Wenn man auf theoretisch-begrifflicher Ebene klar zwischen fremd und anders
unterscheiden kann, so ergibt eine harte Trennung auf der praktisch-methodischen
Ebene wenig Sinn. Zunéchst kann die Existenz des Fremden, so wie sie oben defi-
niert wurde, grundsitzlich in Frage gestellt werden. Die Romanistin Kirsten
Mahlke stellt fest, dass jede Fremdbegegnung von vornherein «als Wiederbegeg-
nung mit Altbekanntem durch die sprachbedingte Wahrnehmung festgelegt» ist.’
Das Fremde kann auf der sprachlichen Ebene also nur mit dem Bekannten wahr-
genommen, kategorisiert und reprisentiert werden — und hort in diesem Moment
auf, fremd zu sein.® Da wir als Historikerinnen und Historiker massgeblich auf die

3 Volker Barth, Fremdheit und Alteritdt im 19. Jahrhundert: Ein Kommentar, in: Mareike Konig,
Jorg Requate, Carole Reynau-Paligot (Hg.), Das Andere. Theorie, Reprasentation und Erfahrung im
19. Jahrhundert. 4. Sommerkurs des Deutschen Historischen Instituts, 2007, vertffentlicht in: Discus-
sions 1 (2008), http://www.perspectivia.net/content/publikationen/discussions/discussions-1-2008/
barth-fremdheit (01.10.2013), S. 1-36, hier insbes. S. 7, 13, 19.

4  Barth, Fremdheit, S. 15-17. Vgl. zur Unterscheidung von Fremdheit, Andersheit und Alteritéit auch
Bernhard Waldenfels, Fremdheit und Alteritdt im Hinblick auf historisches Interpretieren, in: Anja
Becker, Jan-Steffen Mohr (Hg.), Alteritdt als Leitkonzept fiir historisches Interpretieren, Berlin 2012,
S. 59-71, hier S. 61.

5 Kirsten Mahlke, Offenbarung im Westen. Frithe Berichte aus der Neuen Welt, Frankfurt 2005, S. 87.

6  Wenn es fiir uns {iberhaupt etwas ausserhalb dieser sprachbedingten Wahrnehmung gibt, so kénnte
dies hichstens im psychologischen Experiment nachgewiesen werden. Barth, Fremdheit, S. 15.



Herejes versus plantas nuevas 113

sprachliche Repridsentation in Form von schriftlichen Quellen angewiesen sind
(und wir diese wiederum selbst sprachlich verarbeiten), wiirde sich uns das Fremde
im Sinne des «ginzlich Unbekannten» als Untersuchungsobjekt entziehen.” Ande-
rerseits wire es eine unzuldssige Vereinfachung, alles Fremde einfach nur als ein
bewusstes und zielgerichtetes Konstrukt zu sehen.® Dies gilt insbesondere fiir his-
torisches Material, das einem bestimmten Verfahren diente und nicht in erster
Linie zur Uberlieferung gedacht war, wie etwa Rechtsquellen. Fiir den folgenden
Beitrag werden die Begriffe des Fremden und Anderen als dynamische Konzepte
verstanden, die im Spannungsfeld der oben genannten Idealtypen stehen und im
Gebrauch von Fall zu Fall kontextualisiert werden miissen.

Diese Einschriankungen sind auch fiir das Konzept der Wahrnehmung relevant.
Wir kénnen, wie bereits erwdhnt, den schriftlichen Quellen nur sprachlich ver-
arbeitete Wahrnehmungen entnehmen (wobei man hier je nach Fragestellung auch
von Darstellungen, Strategien etc. sprechen kdnnte). Die entsprechenden Aussagen
sind interessengeleitet und akteursabhéngig. Dies gilt nicht nur zwischen iiberge-
ordneten Akteursgruppen, also etwa der Inquisition einer- und den Conquistadoren
andererseits, sondern auch innerhalb solcher Gruppen, beispielsweise zwischen
dem Inquisitionsrat in Spanien und den ausfiihrenden Inquisitoren in Amerika.
Dass in der frithen Phase der Conquista die institutionelle Durchdringung der
Neuen Welt durch die spanische Monarchie sehr begrenzt und die Kompetenzen
teilweise ungeklart waren, verkompliziert die Sache noch.

Historiografisch ist die Wahrnehmung des Fremden im Zuge des Aufstiegs der
Kulturgeschichte zu einem beliebten Untersuchungsgegenstand geworden.’ Unter
dem Eindruck, «dass die ‘Reprisentation’ des Fremden in einer Konstruktion
besteht, die durch kulturelle Wahrnehmungsmuster und vertraute Kategorien
vorgeprigt ist»!?, wurden verschiedene Typologien herausgearbeitet, welche meist
die Perspektive der Européer in den Blick nehmen.!'" Wolfgang Reinhard schligt
fiir die Fremdwahrnehmung folgende Topoi vor: «1. der Barbar, 2. der Heide, 3. der
edle Wilde, 4. der edle Weise, 5. der in seiner Andersartigkeit angenommene

7 Vgl. auch Mahlke, Offenbarung, S. 87f.

8 Ich bin im Ubrigen — wie Barth (Fremdheit, S. 34) — skeptisch gegeniiber der Idee, das Othering als
exklusives Instrument einer Elite gegeniiber subalternen Gruppierungen zu sehen, wie dies teilweise
in den Sozialwissenschaften getan wird (vgl. etwa Jean-Frangois Staszak, Other/Otherness, in: Rob
Kitchin, Nigel Thrift, International Encyclopedia of Human Geography, Amsterdam 2009, S. 43-47).

9 Fiir einen aktuellen Forschungsiiberblick siche Anja Becker, Jan Mohr, Alteritit. Geschichte und Per-
spektiven eines Konzepts. Eine Einleitung, in: Dies. (Hg.), Alteritéit als Leitkonzept fiir historisches
Interpretieren, Berlin 2012, S. 1-60, hier S. 11-38.

10 Gabriele Diirbeck, Stereotype Paradiese. Ozeanismus in der deutschen Siidseeliteratur 1815-1914,
Tiibingen 2007, S. 7.

11 Mariano Delgado, Die Européer aus indianischer Sicht. Bausteine zu einer Typologie des Fremden,
in: Schweizerische Zeitschrift fiir Religions- und Kulturgeschichte 105 (2011), S. 35-57.



114 Joél Graf

Andere».'? Es ist kein Zufall, dass Reinhard die Perzeptionsmuster ausgerechnet
anhand der amerikanischen Urbeviélkerung nachweist,”> denn dieses Beispiel eig-
net sich besonders gut fiir eine Analyse zur Wahrnehmung des aussereuropédischen
Fremden.'* Beliebte Quellen sind dabei das Bordbuch des Kolumbus (1492/93),
der Mundus Novus von Amerigo Vespucci (1503/4), das zu Beginn des 16. Jahr-
hunderts entstandene Geschichtswerk Pietro Martyrs (die Decades) sowie der be-
rithmte Disput zwischen den Dominikanermdnchen Bartolomé de Las Casas und
Juan Ginés de Sepulveda (ab 1550)."

Der Einbezug von Inquisitionsquellen kann diese eher ideengeschichtliche
Perspektive erweitern.'® Die Fremdwahrnehmung dussert sich hier nicht in theore-
tischen Traktaten oder Reiseberichten, sondern in der institutionellen Praxis. Im
Folgenden soll es darum gehen, diese Praxis in Bezug auf die indigene Bevolke-
rung im frithkolonialen Spanisch-Amerika nachzuweisen und nach deren Funk-
tionen zu fragen. Dafiir gehe ich in einem ersten Schritt auf die Entstehung der
Spanischen Inquisition ein. In einem zweiten Schritt diskutiere ich die Implemen-
tierung dieser Institution in der Neuen Welt,'” wobei das Fallbeispiel von Don
Carlos besondere Beriicksichtigung erhilt. Es folgt die Synthese zur Fremdwahr-
nehmung der Indigenen durch die spanischen Akteure und die damit zusammen-
hangende inquisitorische Praxis. In einem Fazit fasse ich die wesentlichen
Erkenntnisse im Hinblick auf die libergeordnete Fragestellung unseres Sammel-
bandes zusammen.

12 Wolfgang Reinhard, «Der Andere» als Teil der europdischen Identitit. Vom «Barbaren» zum «edlen
Wilden», in: Mariano Delgado, Matthias Lutz-Bachmann (Hg.), Herausforderung Europa. Wege zu
einer europédischen [dentitdt, Miinchen 1995, S. 132 —152, hier S. 133. Vgl. auch Delgado, Européer,
S. 34. Diese Wahrnehmungsmuster stammen allesamt aus der griechischen Antike bzw. dem christli-
chen Europa. Delgado versucht demgegeniiber anhand der Conquista Amerikas die Sicht des Nicht-
europders einzubringen und schlidgt daftir die Kategorien «Erstaunen» und «Entzauberung, Wider-
stand und Kritik» vor (ders., S. 37-49).

13 Reinhard, Der «Andere», S. 141144,

14 Vgl. dazu u.a. Iris Gareis, Die Geschichte der Anderen. Zur Ethnohistorie am Beispiel Perus (1532—
1700), Berlin 2003 und Tzvetan Todorov, La conquéte de I’Amérique. La question de 1’autre, Paris
1982.

15 Siehe z.B. Alain Milhou, Die Neue Welt als geistiges und moralisches Problem (1492-1609), in:
Horst Pietschmann u.a. (Hg.), Handbuch der Geschichte Lateinamerikas 1, Stuttgart 1994, S. 274—
296.

16 Siehe auch Gareis, Geschichte der Anderen.

17 Ich konzentriere mich dabei auf das koloniale Vizekonigreich Neu-Spanien. Dazu gehorten im
Wesentlichen Mexiko, Mittelamerika, die Karibik und die Philippinen. Auch im Vizekénigreich Peru,
das weite Teile Stidamerikas umfasste, gab es formell ab 1537 eine Inquisition. Aufgrund der biirger-
kriegsdhnlichen Zustinde in diesem Gebiet blieb deren Bedeutung fiir die Zeit der Conquista jedoch
beschrinkt. Siehe Fernando Dominguez Reboiras, La Inquisicion espafiola y los indios, in: Wulf Oes-
terreicher, Roland Schmidt-Riese (Hg.), Esplendores y miserias de la evangelizacion de América. An-
tecedentes europeos y alteridad indigena, Berlin, New York 2010, S. 45-71, hier S. 57f.; Iris Gareis,
Extirpacion de idolatrias e Inquisicion en el Virreinato del Peru, in: Boletin del Instituto Riva-Agiiero
16 (1989), S. 55-74.



Herejes versus plantas nuevas 115

Die Entstehung der Spanischen Inquisition

Die Spanische Inquisition entstand im letzten Viertel des 15. Jahrhunderts, in einer
Zeit des Umbruchs.!® 1469 heirateten Ferdinand von Aragén und Isabella von Kas-
tilien, die wenige Jahre spater zu den Konigen dieser Reiche wurden und damit
gleichzeitig den Grundstein zu deren Einigung legten. Die Inquisition war ein
wichtiger Bestandteil dieser Einigung; sie wurde durch die spanische Krone kon-
trolliert und war weitgehend unabhéngig vom pépstlichen Einfluss. Sie war «die
einzige Behorde, die die beiden spanischen Konigreiche Kastilien und Aragon
iiberwolbte und die somit — langfristig — einen wichtigen Baustein fiir eine neue,
gesamtstaatliche Identitit darstellen solltex."

Die Griindung der Spanischen Inquisition ist massgeblich auf das Phéanomen
der zum Christentum konvertierten Juden, der Conversos, zuriickzufiihren. Juden
gab es auf der Iberischen Halbinsel schon zur Zeit des Romischen Reiches. Bis
zum Spitmittelalter genossen sie sowohl unter muslimischer als auch christlicher
Herrschaft einen gewissen Schutz. Gegen Ende des 14. Jahrhunderts kam es dann
aber in verschiedenen aragonischen und kastilischen Stidten zu gewaltsamen
Ubergriffen auf die jiidische Bevolkerung, mit hunderten Toten. In der Folge kon-
vertierte von den urspriinglich ca. 200000 spanischen Juden etwa die Hilfte zum
Christentum.?® Zundchst waren diese Neuchristen relativ gut in das iberische
Gesellschaftsgefiige integriert, ab Mitte des 15. Jahrhunderts wurden sie jedoch
immer Ofters mit dem Vorwurf der Scheinkonversion konfrontiert. 1477/78
iiberzeugten Geistliche — darunter der Dominikaner Tomdas de Torquemada — die
kastilische Konigin von der Gefahr judaisierender Conversos. 1sabella erwirkte
daraufhin im November 1478 von Papst Sixtus IV. eine Bulle, die ihr das Recht
auf die Einsetzung von Inquisitoren gab.

In der Folge kam es zu einer eigentlichen Verfolgungswelle gegen die Neu-
christen, die systematisch der Hiresie beschuldigt wurden.?! Es ist ein gutes
Beispiel dafiir, wie die Inquisition institutionell Alteritdt erzeugte. Zwar gab es
sicherlich Conversos, die weiterhin die jiidische Religion ausiibten. Von einer
umfassenden Unterwanderung der christlichen Religion kann aber gemiss dem

18 Fiir eine Kurzeinfithrung in die Geschichte der mittelalterlichen, Spanischen und Rémischen Inquisi-
tion sieche Gerd Schwerhoff, Die Inquisition. Ketzerverfolgung in Mittelalter und Neuzeit, Miinchen
32009. Weiterfithrend dazu Henry Kamen, The Spanish Inquisition. An Historical Revision, London
1997 und Helen Rawlings, The Spanish Inquisition, Malden (MA) 2006. Zur Geschichte Spaniens
siehe Friedrich Edelmayer, Die spanische Monarchie der Katholischen Kénige und der Habsburger
(1474-1700), in: Peer Schmidt (Hg.), Kleine Geschichte Spaniens, Bonn 2005, S. 123-207.

19 Schwerhoff, Die Inquisition, S. 60.

20 Rawlings, The Spanish Inquisition, S. 48.

21 In Katalonien beispielsweise wurden zwischen 1488 und 1505 knapp 1200 Personen angeklagt,
davon waren nur gerade 8 keine Conversos. Kamen, The Spanish Inquisition, S. 53.



116 Joél Graf

englischen Historiker Henry Kamen keine Rede sein.?? Was die Inquisition als Be-
weis fiir ein Judaisieren wertete, war oft Ausdruck eines kulturellen Erbes — etwa
den Samstag als Ruhetag zu sehen oder am Freitag kein Fleisch zu essen. Die Con-
versos hatten sicherlich eine eigene Identitét beibehalten — Juden waren es aber in
den meisten Fillen nicht mehr; schon deshalb nicht, weil sie von der jiidischen Ge-
meinschaft abgelehnt wurden.”? Folgt man Kamens Argumentation, schaffte sich
die Inquisition das ‘Converso-Problem’ selbst.** In jedem Fall machte erst sie aus
der Gemeinschaft der Neuchristen ein homogenes Feindbild. Die Situation ver-
schirfte sich weiter, als die Katholischen Konige am 31. Marz 1492 das Alhambra-
Edikt erliessen. Alle Juden mussten Kastilien und Aragén verlassen, die einzige
Alternative war die Zwangstaufe. Etwa die Hilfte der knapp 100 000 Juden ging
ins Exil. Die andere Hélfte konvertierte zum Christentum und kam damit vom
Regen in die Traufe: Sie war nun ebenfalls der inquisitorischen Jurisdiktion unter-
stellt.

Die Inquisition und Spanisch-Amerika

Neben der Vertreibung der Juden machten zwei weitere Grossereignisse 1492 zu
einem spanischen Annus Mirabilis. Im Januar wurde mit der Eroberung Granadas
die Reconquista abgeschlossen. Und im April erhielt der Genuese Christoph
Kolumbus nach langem Warten die Genehmigung fiir sein Vorhaben, Indien auf
dem Westweg zu erreichen. Tatsdchlich landete er im Oktober auf einer karibi-
schen Insel und legte damit den Grundstein fiir die europdische Entdeckung,
Eroberung und Besiedlung Amerikas.

All dies beeinflusste die weitere Tétigkeit der Inquisition zutiefst. Durch den
Fall von Granada geriet zunehmend auch die muslimische Bevélkerung in ihren
Fokus. Zundchst waren diese Mudéjares noch durch verschiedene Garantien
geschiitzt, der Konversionsdruck nahm aber zu. 1502 wurden die Muslime in
Kastilien vor die Wahl Taufe oder Exil gestellt, im Jahre 1526 setzte Karl V. die-
sen Beschluss auch fiir den Rest Spaniens durch. Konvertierten Muslimen,
Moriscos genannt, wurde von Seiten der Inquisition allerdings deutlich mehr Ver-
stindnis entgegengebracht als den Conversos. Dies hatte neben politischen und

22 Ebd, S. 40.

23 Ebd., S. 61-64.

24 Die Frage, ob ein Grossteil der Conversos weiterhin den jiidischen Glauben praktizierte, wird in der
Forschung kontrovers diskutiert. Die Extrempositionen vertreten Haim Beinart (Conversos on Trial.
The Inquisition in Ciudad Real, Jerusalem 1981) der diese Frage bejaht — und Benzion Netanyahu
(der Vater des israelischen Ministerprésidenten Benjamin), der sie verneint (The Origins of the Inqui-
sition in Fifteenth Century Spain, New York 1995). Vgl. dazu die Rezension von John Edwards, Was
the Spanish Inquisition Truthful?, in: The Jewish Quarterly Review 87 (1997), S. 351-366 sowie
Helen Rawlings, The Spanish Inquisition, S. 49f.



Herejes versus plantas nuevas 117

okonomischen auch religiose Griinde — Muslime wurden nicht in erster Linie als
Hiretiker, sondern eher als Ungldubige gesehen. Lange Zeit blieb die Hoffnung
bestehen, man konne mit geduldiger Unterweisung aus ihnen gute Christen
machen. Dieser Strategie war kein Erfolg beschieden. Im Laufe des 16. Jahrhun-
derts kam es zu verschiedenen gewaltsamen Auseinandersetzungen zwischen Alt-
christen und Moriscos. 1609 mussten alle Nachfahren von Muslimen — notabene
Christen — Spanien verlassen. 300 000 Moriscos waren davon betroffen, es war ein
Exodus, der jenen der Juden um ein Vielfaches iiberstieg.?

Das letzte Grossereignis im Jahr 1492, die Entdeckung eines neuen Konti-
nents, sollte sich fiir die Inquisition als besondere Herausforderung erweisen.
Zum einen musste verhindert werden, dass sich Héretiker als Siedler nach Ame-
rika begaben. Zum anderen war da eine ganz neue — eben fremde — Bevélkerung,
die vom Christentum noch nie etwas gehort hatte. Wie wiirde die Inquisition
damit umgehen?

Zur Beantwortung dieser Frage muss zunidchst kurz auf die Voraussetzungen
der frithen Eroberung Spanisch-Amerikas eingegangen werden. Die katholischen
Konige verpflichteten sich bereits 1493 gegeniiber dem Papst zur Missionierung
der Bevolkerung in den neu entdeckten und eroberten Gebieten. Um die Indi-
genen vor einer Kontaminierung durch hiretische Lehren zu schiitzen, wurde die
Einwanderung nach Spanisch-Amerika von Beginn an streng reglementiert.
Voraussetzung fiir eine Uberfahrtslizenz war die limpieza de sangre, die Reinheit
des Blutes. Christen mit jiidischen oder muslimischen Vorfahren waren in der
Neuen Welt nicht erwiinscht. Dies galt, mit wenigen Ausnahmen, auch fiir
Auslinder.?®

Die Anfiange der Inquisition in Spanisch-Amerika manifestieren sich bereits in
der zweiten Amerikareise von Kolumbus. Unter der Besatzung befand sich ein
apostolischer Vikar, der fiir Glaubensfragen zustindig war.?” In der Frithphase der
Conquista, die sich im Wesentlichen auf die karibischen Inseln beschrinkte,
konnte von einer tatsichlichen Uberwachung des Glaubens aber nicht die Rede
sein. Die spanischen Eroberer und Siedler bewegten sich faktisch in einem rechts-
freien Raum. Darunter hatte insbesondere die indigene Bevolkerung zu leiden.
Obwohl die spanischen Konige fiir diese bereits 1495 ein (allerdings einge-
schrinktes) Sklavereiverbot erliessen, wurden Indigene zur Zwangsarbeit
verpflichtet und riicksichtslos ausgebeutet. Entsetzte Missionare machten auf die

25 Vgl. dazu Rawlings, The Spanish Inquisition, S. 72—-89 sowie Kamen, The Spanish Inquisition, S. 214—
229;

26 John E. Elliott, Empires of the Atlantic World. Britain and Spain in America (1492—-1830), New
Haven (CT) 2007 [2006], S. 120f.

27 Dominguez Reboiras, La Inquisicion, S. 51.



118 Joél Graf

Situation aufmerksam. Unter dem Eindruck der Schreckensmeldungen aus Uber-
see erliess die spanische Krone 1512/13 mit den leyes de Burgos Indianerschutz-
gesetze, die jedoch kaum durchgesetzt wurden.

Zu diesem Zeitpunkt war die Diskussion um die Einordnung der indigenen
Bevolkerung ldngst entbrannt. Das Spektrum reichte dabei vom edlen Wilden bis
zum kannibalischen Barbaren. Die spanischen Konige sahen sie in erster Linie als
heidnische Untertanen, die es zu christianisieren galt. Entscheidend ist jedoch vor
allem ein Punkt: In religioser Hinsicht wurden die amerikanischen Ureinwohner
kaum als Gefahr wahrgenommen. Im Gegenteil: Staat und Kirche sahen in ihnen
zu schiitzende Subjekte. Was dies fiir die Rolle der Inquisition bedeutet, ldsst sich
besonders gut am Beispiel von Bartolomé de Las Casas illustrieren.

Las Casas war selbst an der Conquista beteiligt, zundchst auf Hispaniola und
spéter auch auf Kuba, als Feldprediger. Der brutale Umgang der Spanier mit den
Indigenen und der Einfluss, den Dominikanermdnche auf ihn ausiibten, setzten in
Las Casas einen Umdenkprozess in Gang und machten ihn zu einem der vehemen-
testen Verfechter indigener Rechte. 1515/16 verfasste er im Auftrag der spani-
schen Regenten Hadrian van Utrecht (der spitere Papst Hadrian VI.) und Kardinal
Ximénez Cisneros das Memorial de Remedios para las Indias. Darin machte Las
Casas Vorschldge, wie das Leben und die Christianisierung der indigenen Bevdl-
kerung verbessert werden konnten. Er pladierte unter anderem dafiir,

dass [Thre Majestit] die Heilige Inquisition zu den Inseln der /ndias [ Amerikas] schicke,
was meiner Meinung nach von grossem Belang ist. Denn da, wo man den Glauben neu
einpflanzen muss, wie eben in diesen Gebieten, gibt es vielleicht jemanden, der ein
tibles Unkraut der Héresie sdht. So hat man dort bereits zwei Héretiker entdeckt und ver-
brannt und moglicherweise kommen noch mehr als vierzehn dazu. Und da diese Indios
einfache und leichtgldubige Menschen sind, konnte es sein, dass eine bosartige und
teuflische Person ihnen ihre schidliche Lehre und héretische Briauche beibringt. Denn
moglicherweise haben sich in diesen Gebieten viele [aus Spanien kommende] Héretiker
versteckt, davon ausgehend, dass sie dort in Sicherheit sind.?®

Vielleicht liess sich Las Casas bei diesen Vorschldgen von der Tatsache beein-
flussen, dass Cisneros Generalinquisitor von Kastilien war. Jedenfalls ging fiir den

28 «Y asimismo suplico a Vuestra Reverendisima Sefioria [...] que mande enviar a aquellas islas de In-
dias la Santa Inquisicion, de la cual creo yo que hay muy grande necesidad, porque donde nueva-
mente se ha de implantar la fe, como en aquellas tierras, no haya quizé quien siembre alguna pésima
cizafia de herejia, pues ya alla se han hallado y se han quemado dos herejes, y por ventura quedan mas
de catorce; y aquellos indios, como son gente simple y que luego creen, pudiera ser que alguna mali-
gna y diabdlica persona los trajese a su dafiada doctrina y herética pravedad. Porque puede ser que
muchos herejes se hayan huido de estos reinos y, pensando en salvarse, se hubieran pasado alla.» Bar-
tolomé de Las Casas, Memorial de Remedios para las Indias (1516), zitiert nach: Dominguez Re-
boiras, La Inquisicion, S. 51f.



Herejes versus plantas nuevas 119

Protector keinerlei Gefahr von der Inquisition fiir die Indigenen aus. Die Institution
war fiir ihn vielmehr der Garant, dass die katholischen Normen auch in den neu
entdeckten Gebieten umgesetzt wurden.

Zu einer raschen Implementierung amerikanischer Inquisitionstribunale kam es
jedoch nicht. Zwar gibt es Hinweise darauf, dass der Inquisitionsrat in Spanien zu
Beginn des 16. Jahrhunderts entsprechende Pline ausarbeitete. Aus finanziellen
Uberlegungen wurde das Projekt jedoch vorerst auf Eis gelegt.?? Das bedeutet al-
lerdings nicht, dass es keine Inquisition in Amerika gegeben hitte! 1518 wurden
der Bischof von Puerto Rico und der Dominikaner Pedro de Cordoba beauftragt,
ein entsprechendes Amt auszuiiben. Und kurz nach der Eroberung der aztekischen
Hauptstadt Tenochtitlan durch Herndn Cortés im Jahre 1521 wurden in Mexiko
weitere Dominikaner mit inquisitorischen Kompetenzen ausgestattet. Uber diese
friithe Phase der Inquisition im spiteren VizekoOnigreich Neu-Spanien ist ver-
gleichsweise wenig bekannt. Vorherrschend waren Delikte, die von Spaniern und
anderen Europédern getdtigt wurden, wie Blasphemie oder jiidische Praktiken.*®
Von Anfang an wurden aber auch einzelne Indigene verfolgt. Der erste entspre-
chende Prozess fand wohl bereits im Jahre 1522 gegen einen im Konkubinat leben-
den Azteken statt. Und es gibt Hinweise darauf, dass der Franziskaner Martin de
Valencia 1526 oder 1527 vier bis sechs indigene Fiihrer des G6tzenkultes anklagte
und anschliessend hinrichten liess.’! Dies alles ist hochst bemerkenswert, konnte
den Ureinwohner zu einem solch frithen Zeitpunkt spanischer (und damit katholi-
scher) Herrschaft in Glaubensfragen doch hochstens eine beschrinkte Schuld-
fahigkeit zugesprochen werden. Die an diesen nur teilweise gesicherten Ereignis-
sen beteiligten Akteursgruppen — Mitglieder von Monchsorden und Indigene mit
hohem gesellschaftlichem Ansehen — sind jedenfalls durchaus typisch fiir die friih-
koloniale Inquisition. Darauf ist noch zuriickzukommen.

1536 tibernahm der Franziskaner Juan de Zumarraga das Amt des Inquisitors
von Mexiko.*? Bereits 1527 war er von Karl V. zum ersten Bischof von Mexiko er-
nannt worden. Zumarraga war, wie Las Casas, zunichst ein Protector de los Indios
und legte sich in dieser Funktion mehrmals mit den weltlichen Institutionen an. Er
setzte sich zudem mit Herzblut fiir die Missionierung der Ureinwohner ein. Als
Inquisitor hielt Zumarraga dann allerdings eine hochst ambivalente Position inne.

29 Dominguez Reboiras, La Inquisicion, S. 53f.

30 Richard E. Greenleaf, The Inquisition and the Indians of New Spain: A Study in Jurisdictional Con-
fusion, in: The Americas 22 (1965), S. 138-166, hier S. 139,

31 José Jorge de Klor de Alva, Colonizing Souls: The Failure of the Indian Inquisition and the Rise of
Penitential Discipline, in: Mary Elizabeth Perry, Anne J. Cruz (Hg.), Cultural Encounters. The Impact
of the Inquisition in Spain and the New World, Berkeley (CA) u.a. 1991, S. 8-10.

32 Patricia Lopes Don, The 1539 Inquisition and Trial of Don Carlos of Texcoco in Early Mexico, in:
Hispanic American Historical Review 88 (2008), S. 573-606, hier S. 573f.



120 Joél Graf

Einerseits zweifelte er grundsétzlich an der Schuldfihigkeit der Indigenen und war
sich der ungeniigenden Qualitit der Mission aus eigener Erfahrung bewusst. Ande-
rerseits wollte er gerade bei wichtigen Exponenten der Indigenen signalisieren,
dass die Reinheit des Glaubens unbedingt einzuhalten war.** So ldsst sich erkldren,
dass Zumarraga bereits kurz nach Amtsantritt ein erstes Verfahren gegen einen In-
digenen erdffnete, der des Gotzenkultes beschuldigt wurde. Im Laufe der nichsten
drei Jahre kam es zu weiteren Anklagen gegen die mexikanischen Ureinwohner,
wobei neben der Anbetung von Goétzen auch Vergehen wie Zauberei oder Bigamie
verfolgt wurden. Dabei kam in manchen Fillen Folter zur Anwendung. Die Strafen
waren harsch: Einige Verurteilte wurden auf Eseln durch Mexiko gefiihrt, ihr Haar
wurde geschoren, sie wurden ausgepeitscht und mussten 6ffentlich ihren Irrtiimern
abschworen.** Die Kampagne von Zumarraga gipfelte am 30. November 1539 in
der Hinrichtung des Kaziken Don Carlos.*

Der Fall Don Carlos

Don Carlos Ometochtli wurde um das Jahr 1505 in der Stadt Texcoco, unweit der
Metropole Tenochtitlan, als Sohn eines méchtigen aztekischen Herrschers gebo-
ren. Nach der Eroberung Mexikos wurde er wie andere indigene Adelsséhne in ein
Anwesen von Hernan Cortés gebracht, wo er hispanisiert werden sollte.’® Mit etwa
20 Jahren wurde er getauft, danach ging er zuriick nach Texcoco und wurde 1539
zum lokalen Herrscher ausgerufen. Die Wahl war nicht unumstritten und Don Car-
los fiel durch sein polygames Verhalten in der Gemeinschaft negativ auf.*’ Die
Hinweise auf Don Carlos’ héretische Tendenzen kamen jedoch nicht direkt aus
Texcoco, sondern aus einem Nachbarort. Dort hatte sich der Kazike Anfang Juni
1539 im Rahmen eines Treffens mit anderen lokalen Herrschern tiber die Franzis-
kaner beschwert, welche die Vorrechte der adligen Oberschicht — etwa im Hinblick
auf die Frauen — in Frage stellten. Francisco, ein junger Mann von indigenem Adel,
wagte es, Don Carlos zu widersprechen. Dieser liess sich daraufhin zu weiteren
(und im Riickblick unklugen) Ausserungen und Drohungen hinreissen.’

33 Greenleaf, The Inquisition and the Indians, S. 139 sowie Richard E. Greenleaf, Zumarraga and the
Mexican Inquisition (1536 —1543), Washington (DC) 1961, S. 26-41.

34 Greenleaf, Zumarraga, S. 42-75.

35 Richard E. Greenleaf, Persistence of Native Values. The Inquisition and the Indians of Colonial Me-
xico, in: The Americas 50 (1994), S. 351-376, hier S. 356360 sowie ders., Zumarraga, S. 74, insbes.
FN 10.

36 Patricia Lopes Don, The 1539 Inquisition and Trial of Don Carlos of Texcoco in Early Mexico in:
Hispanic American Historical Review 88 (2008), S. 573—606, hier S. 582f.

37 Zum indigenen Normenwandel im frithkolonialen Mexiko s. Lopes Don, The 1539 Inquisition, S. 589—
549.

38 Ebd., S. 595; 601.



Herejes versus plantas nuevas 121

Gut zwei Wochen spiter wandte sich Francisco an den Bischof und Inquisitor
Juan de Zumarraga, um Don Carlos der Hiresie anzuklagen.” Neben christlichem
Eifer war es wohl auch die Angst vor dem Kaziken, die Francisco zu diesem
Schritt veranlasste. In der Folge initiierte Zumarraga eine eingehende Unter-
suchung in Texcoco, in der Don Carlos zwar Bigamie nachgewiesen werden
konnte, es jedoch keine klaren Beweise fiir die Betreibung des Gotzenkultes gab.
Dies veranlasste den Bischof zu einer weiteren Befragung Franciscos. Erst jetzt
gab dieser jene Worte wieder, die zum Todesurteil fithren sollten. Don Carlos habe
— so Francisco — sich iiber die Franziskaner beschwert, die die Lebensweise und
Normen der indigenen Gemeinschaft in Fragen stellten und dann gesagt:

Dies ist unser Land und unsere Art zu leben und unser Besitz und das Recht dariiber zu
bestimmen gehdrt uns und wird uns weiterhin gehdren. Wer sind sie, die uns hier unter-
werfen wollen? Wer sind diese Menschen, die weder unsere Verwandten, noch von
unserem Blut, noch uns gleich sind? Nun, hier sind wir und wir miissen jene, die uns zu
Narren machen, nicht dulden.*

Unabhingig davon, ob es sich hier um eine Falschaussage handelte*': Fiir die
Inquisition in Mexiko waren diese Worte ein wichtiger Bestandteil ihrer Anklage,
in der Don Carlos Héresie und Idolatrie vorgeworfen wurde.* Verurteilt wurde er
schliesslich nur fiir den ersten Tatbestand. Zum Verhidngnis wurden ihm dabei we-
niger die religiosen Verfehlungen, als der staatsfeindliche Aspekt seiner Rede.
Denn die episkopale Inquisition durfte als geistliche Instanz die Todesstrafe nicht
selbst ausfiihren, sondern war dafiir auf den Vizekonig angewiesen. Dieser erhob
keinen Einspruch gegen das Urteil.* Es wurde am 30. November 1539 ausgefiihrt.
Das harsche Vorgehen des Bischofs von Mexiko 16ste auf der Iberischen Halb-
insel Irritationen aus. Die spanischen Autorititen waren ndmlich auf die gute
Zusammenarbeit mit der indigenen Oberschicht, der Don Carlos angehorte, ange-
wiesen. Fiir den Inquisitionsrat kamen weitere Bedenken hinzu: Den gerade erst
konvertierten Indigenen konnte, wenn iiberhaupt, nur eine beschriankte Schuld-
fahigkeit zugesprochen werden. Dies wurde Ziimarraga in einem ersten, einleitend
bereits erwihnten Brief vom 22. November 1540 dann auch klar mitgeteilt.*

39 Die Denunziation erfolgte am 22.06.1539. Ebd., S. 602.

40 Befragung von Francisco vom 11.07.1539. Ebd., S. 603f. (Zitat aus dem Englischen nach ders.,
S. 604).

41 Ebd., S. 604f.

42 Greenleaf, Persistence, S. 359. Vgl. auch Lopes Don, The 1539 Inquisition, S. 574.

43 Greenleaf, Zumarraga, S. 73.

44 Gemiss Lopes Don war es nicht der Inquisitionsrat, sondern der Indienrat, der sich mit dem Fall
befasste. Darauthin habe der Bischof «Francisco de Nava of the Royal Council» [?] den Brief
geschrieben (dies., The 1539 Inquisition, S. 605). Ich gehe davon aus, dass es sich hier um ein Miss-
verstidndnis handelt, das auf die von Lopes Don verwendete Quellenedition zuriickzufiihren ist (Juan



122 Joél Graf

Der Inquisitionsrat beliess es aber nicht bei dieser grundsitzlichen Stellung-
nahme, sondern argumentierte mit einem interessanten Vergleich. Man solle die
Indigenen nicht mit der ganzen Strenge des Gesetzes verfolgen:

Dieses Prinzip wurde in den hiesigen Gebieten auch fiir die Moriscos angewandt, denen
— obwohl sie sich schon vor langer Zeit zum Christentum bekehrten — immer mit Barm-
herzigkeit begegnet wurde, indem man ihnen lediglich religiose Bussen auferlegt hat
und ihnen den Besitz nicht wegnahm.*

Um ihr Vorgehen zu legitimieren, verwies die Suprema also auf einen Prizedenz-
fall. Von Bedeutung ist dabei sowohl die fiir diesen Zweck erfolgende Gleich-
stellung zweier Bevolkerungsgruppen (Moriscos und amerikanische Ureinwohner)
als auch die generelle Verkniipfung der Verhéltnisse auf der Iberischen Halbinsel
mit jenen der Neuen Welt.

Wihrend dieser erste Brief die allgemeine Situation der Indigenen zum Gegen-
stand hatte, ging die Suprema in einem zweiten, auf den gleichen Tag datierten
Schreiben konkreter auf den Fall von Don Carlos ein:

Nachdem wir dieses erste Schreiben verfasst haben, haben wir gehort, dass in dieser
Stadt [Mexiko] ein Indigener, Don Carlos genannt, zum Tode verurteilt und von der
Inquisition [sic] verbrannt wurde und dass seine Giiter konfisziert wurden weil man
sagte, er hdtte einige Gotzen in seinem Haus. Und wir haben erfahren, dass er zum Zeit-
punkt des Autodafés [der Ketzerverurteilung] 6ffentlich verlauten liess, als Christ zu
sterben und an Jesus Christus und dessen heilige katholische Lehre zu glauben. Nach
seiner Taufe habe er nie gegen diese Lehre verstossen; und wenn es in seinem Haus
einige Gotzen gebe, so wiirden diese seinen Vorfahren gehdren und seien versteckt und
er wisse nichts davon.*

Es folgte die Bekriftigung, dass den neu Bekehrten — und nicht ganz so gut im
christlichen Glauben Unterwiesenen — Verstdndnis entgegen gebracht werden

de Zumarraga, Nuevos documentos inéditos de d. fr. Juan de Zumarraga y cédulas y cartas reales en
relacion con su gobierno, Alberto Maria Carrefio (Hg.), México D.F. 1942, S. 81). Vgl. dazu auch
Dominguez Reboiras, La Inquisicion, S. 55f. sowie Huerga, Pre-inquisicion, S. 691f.

45 «[Plorque este respecto y consideracion se ha tenido y tiene en estas partes con los moriscos, los cua-
les, aunque ha mucho tiempo que se tornaron cristianos, siempre se ha usado con ellos de misericor-
dia, imponiéndoles penitencias espirituales y moderadas, y no confiscandoles los bienes.» Suprema
an Juan de Zumarraga, 22.11.1540. Zitiert nach Huerga, Pre-inquisicion, S. 691.

46 «Después de escrita la que va con ésta, hemos entendido que en esa ciudad se relajo un indio que se
decia Don Carlos y fue quemado por la Inquisicion y sus bienes se confiscaron, por razén que se decia
que tenia ciertos idolos en su casa; y que al tiempo del auto habia dicho ptblicamente que él moria
como cristiano y creia en Jesucristo y en su santa fe catélica, y que no habia hecho cosa alguna contra
ella después que se bautizd; y que si algunos idolos estaban en su casa, que eran de sus [ante]pasados
y que estarian escondidos, y que él no sabia de ellos». Suprema an Juan de Zumarraga, 22.11.1540
(II). Zitiert nach Huerga, Pre-inquisicién, S. 691.



Herejes versus plantas nuevas 123

miisse. Wiederum griff der Inquisitionsrat auf den Vergleich mit den Moriscos
zuriick. Gegen diese,

die bereits vor vielen Jahren konvertiert haben, in unseren heiligen katholischen Glau-
ben unterwiesen wurden und unsere Sprache sprechen, wurde und wird nicht derart
strikt vorgegangen, bevor man ihnen geistliche Strafen auferlegt hat.’

Schliesslich ordnete die Suprema an, die konfiszierten Besitztiimer von Don Car-
los dessen Verwandten zu {ibergeben und bilanzierte:

Wir glauben, es wére den Indios eine bessere Lehre gewesen, wenn man gegen jene
Spanier vorgegangen, wire, von denen man sagt, sie hétten [den Indigenen] Go6tzen ver-
kauft. Diese [Spanier] wiirden die Strafe viel eher verdienen als die Indios.*®

Das Ende der friihkolonialen Inquisition

Der Fall von Don Carlos stellte einen Wendepunkt fiir die frithe Inquisition Neu-
Spaniens dar. Das Ereignis wurde von den spanischen Zentralbehorden als eine
klare Grenziiberschreitung gesehen und bedeutete fiir Zumarraga letztlich das
Ende seiner Inquisitionstitigkeit.* Seine Nachfolger, ebenfalls mit inquisitori-
schen Vollmachten ausgestatte Bischofe, gingen dann auch deutlich vorsichtiger
zu Werke. Hinweisen zu Gotzenkult und Menschenopfer wurde zwar weiterhin
nachgegangen, insbesondere wenn es um indigene Fiihrer ging. Die meisten Fille
verliefen jedoch im Sand oder wurden durch die Bezahlung einer Busse beendet.”
Wenn aber in und um Mexiko-Stadt die Verfolgung von Indigenen deutlich zu-
riickging beziehungsweise mildere Formen annahm, so sah die Situation in den pe-
ripheren Gebieten Neu-Spaniens ganz anders aus. Dort amteten ndmlich weiterhin
Mitglieder der Bettelorden als Inquisitoren. So kam es in den 1560er Jahren in Oa-
xaca zu verschiedenen Prozessen gegen Indigene. Die daran beteiligten Dominika-
ner gingen derart brutal vor, dass Philipp II. personlich zur Zuriickhaltung auf-
rief.”!

47 «[A] los moriscos, que ha muchos afios que se convirtieron y han sido doctrinados y ensefiados en las
cosas de nuestra santa fe catdlica y tienen nuestra lengua, no se ha usado ni se usa de semejante rigor,
antes se les imponen otras penitencias espirituales». Suprema an Juan de Zumarraga, 22.11.1540 (II).
Zitiert nach Huerga, Pre-inquisicion, S. 690.

48 «Y creemos que tuvieron mejor escarmiento y hubieran mejor edificado los dichos indios si se hu-
biese procedido contra los espafioles, que diz [sic] que les vendian idolos [y] que merecian mejor el
castigo que los mismos indios». Suprema an Juan de Zumarraga, 22.11.1540 (II). Zitiert nach Huerga,
Pre-inquisicién, S. 691f.

49 Greenleaf, The Inquisition and the Indians, S. 139.

50 Vgl. dazu Greenleaf, Persistence, S. 363 —368 und Dominguez Reboiras, La Inquisicién, S. 56.

51 Greenleaf, Persistence, S. 368-370.



124 Joél Graf

Auch auf der siidmexikanischen Halbinsel Yucatan kam es zur inquisitorischen
Verfolgung des Gotzenkultes. 1562 wurde dort durch den Franziskaner Diego de
Landa ein Autodafé angeordnet. Hunderte Maya mussten daran teilnehmen und
zusehen, wie die Spanier 20000 Go6tzen sowie vierzig indigene Bilderhandschrif-
ten (Kodizes) verbrannten. De Landa musste sich fiir sein unerbittliches Vorgehen
(und andere mutmassliche Verfehlungen) zwar in Spanien verantworten. Vor dem
Indienrat setzte er sich allerdings erfolgreich gegen die gegen ihn vorgebrachten
Vorwiirfe zur Wehr, indem er unter anderem auf die pépstlich legitimierten Rechte
seines Ordens verwies. 1573 kam de Landa nach Yucatan zuriick, dieses Mal als
Bischof. Er initiierte eine erneute Kampagne gegen Idolatrie, wobei hunderte Indi-
gene angeklagt, teilweise gefoltert und bestraft wurden. Andere Instanzen, wie
etwa der Gouverneur von Yucatan, versuchten de Landa zu méssigen. Die brutale
Verfolgung der Maya kam aber erst mit dem Tod des Bischofs im Jahre 1579 zu
einem Ende.*

Zu einem Ende kam damit auch die Frithphase der Inquisition in Spanisch-
Amerika. 1570 waren ndmlich endlich zwei offizielle Tribunale in Lima und
Mexiko-Stadt errichtet worden. Die Indigenen fielen jedoch nicht unter deren
Jurisdiktion, es waren weiterhin die Bischéfe, die fiir ihre Uberwachung zustindig
waren. Zwar wurden eigenstidndige Indianertribunale geschaffen, deren Kompe-
tenzen und Durchsetzungskraft waren aber beschrankt. Sowohl die weltlichen
Institutionen als auch die Kirche mussten letztlich akzeptieren, dass die Indigenen
ithre eigenen Briuche innerhalb des Christentums beibehielten.>

Die Zahl der Indigenen, die durch die offizielle Inquisition in Spanisch-
Amerika verfolgt wurden, ist niedrig. Lasst man die nicht zu quantifizierende und
teilweise illegale Quasi-Inquisition durch fanatische Moénche beiseite, kommt man
fiir Mexiko seit der Etablierung der improvisierten, vornehmlich episkopalen In-
quisition im Jahre 1522 bis zur Errichtung eines offiziellen Tribunals fiinfzig Jahre
spéter auf kaum mehr als vierzig Félle. Die amerikanischen Ureinwohner waren im
Vergleich mit Spaniern oder Angehérigen anderer europédischen Nationen somit
nur in einen Bruchteil der inquisitorischen Prozesse involviert. Typisch indigene
Delikte, wie Bigamie oder Idolatrie, wurden dementsprechend deutlich weniger
verfolgt als europdische Verfehlungen wie Blasphemie und Aberglauben.’*

52 John F. Chuchiak, In Servitio Dei: Fray Diego de Landa, the Franciscan Order, and the Return of
Extirpation of Idolatry in the Colonial Diocese of Yucatan (1573—-1579), in: The Americas 61 (2005),
S. 611-646. Vgl. fiir Peru Gareis, Extirpacion, S. 56-59.

53 Richard E. Greenleaf, The Mexican Inquisition and the Indians. Sources for the Ethnohistorian, in:
The Americas 34 (1978), S. 315-344, hier S. 316.

54 Klor de Alva, Colonizing Souls, S. 6f., 12 sowie John F. Chuchiak, The Inquisition in New Spain
(1536-1820). A Documentary History, Baltimore (MD) 2012, S. 10. Diese Tendenz verstiirkte sich
noch mit der Ausgliederung der Indigenen aus der Jurisdiktion der Spanischen Inquisition im Jahre



Herejes versus plantas nuevas 125

Fremdwahrnehmung und inquisitorische Praxis

Die Wahrnehmung der Indigenen und die damit zusammenhidngende Inquisiti-
onspraxis wurden stark vom pépstlichen Missionsauftrag an die spanische Krone
geprdgt. Auf einer normativen Ebene waren die amerikanischen Ureinwohner
somit zu christianisierende Subjekte. Dieser Aufgabe wurde in der frithen Phase
der Conquista kaum nachgegangen; der faktisch rechtslose Raum in der Neuen
Welt fithrte im Gegenteil dazu, dass die Eroberer die indigene Bevolkerung brutal
unterdriickten und ausbeuteten. Ab Beginn des 16. Jahrhunderts wurde diese Tat-
sache von verschiedenen Monchsorden angeprangert. Sie forderten die konse-
quente Durchsetzung christlicher Normen in der Neuen Welt, in der die Utopie
einer perfekten Gesellschaft verwirklicht werden sollte.> In diesem Zusammen-
hang muss auch die Forderung von Las Casas nach der Einfiihrung einer ordentli-
chen Inquisition gesehen werden. Aus seiner Sicht kam der Inquisition im Hinblick
auf die indigene Bevolkerung eine schiitzende Rolle zu.

Spitestens nach der Eroberung Mexikos ab 1519 @nderte sich der Charakter der
amerikanischen Inquisition. Die aztekische Hochkultur verfiigte {iber ein differen-
ziertes Glaubenssystem mit einem ausgeprigten Gétzenkult. Schon bald kam es zu
Verurteilungen wegen Idolatrie von gerade erst zum Christentum konvertierten
Indigenen. Paradoxerweise wurde diese Entwicklung von jenen Geistlichen ge-
prigt, die sich besonders fiir das Wohl der Urbevolkerung einsetzten. Das Parade-
beispiel dafiir ist Juan de Zumarraga, der sowohl Protector de los Indios als auch
unerbittlicher Inquisitor war. Aus seiner Sicht kein Widerspruch — die zarten Pflan-
zen des Glaubens mussten vor dem Riickfall ins Heidentum bewahrt werden.
Dafiir galt es klare Zeichen zu setzen. In diesem Sinne wurde die drastische Strafe
gegen Don Carlos nicht trotz, sondern gerade wegen seiner bedeutenden Stellung
innerhalb der indigenen Gemeinschaft ausgesprochen. Dieser Fall ist bezeichnend
fiir die unterschiedliche Inquisitionspraxis in Zentrum und Peripherie, also von
dem am spanischen Hof angesiedelten obersten Inquisitionsrat einerseits und dem
episkopalen Inquisitor im gerade erst eroberten Mexiko andererseits. Richard
Greenleaf sieht hier ein entscheidendes Moment im Hinblick auf den Ausschluss
der Indigenen von der inquisitorischen Jurisdiktion.*® Die brutale Verfolgung der
Idolatrie in Oaxaca und Yucatan — die bezeichnenderweise wiederum von idealis-
tischen Missionaren vorangetrieben wurde — diirfte ihr Ubriges dazu beigetragen
haben.

1570. Chuchiak geht davon aus, dass die ab diesem Datum erhaltenen, fast 40000 Akten zur Inquisi-
tion in Mexiko nur knapp 550 Indigene zum Gegenstand hatten (ders., The Inquisition in New Spain,
S.11).

55 Milhou, Die Neue Welt, S. 275.

56 Greenleaf, Persistence, S. 360.



126 Joél Graf

Bei den Argumenten, die die Suprema fiir ein zuriickhaltendes Vorgehen auf-
fiihrte, sticht insbesondere der Vergleich zwischen Azteken und Moriscos ins
Auge. Hier wurde dem unbekannten Anderen, den fremden Indigenen Amerikas,
das bekannte Andere, die konvertierten Muslimen der Iberischen Halbinsel, gegen-
iibergestellt. Die Inquisition konnte damit thr Vorgehen begriinden und legiti-
mieren.’” Thomas Duve hat aufgezeigt, dass solche Vergleiche auch in anderen
religiosen Angelegenheiten zum Tragen kamen, namentlich in der Ordination von
Priestern in der Neuen Welt.*® Indigene wurden gemeinsam mit Moriscos und
Conversos als fiir das Priesteramt ungeeignet angesehen. Duve weist jedoch auf
einen wichtigen Unterschied in dieser Bewertung hin: Die Kirche sah Indigene als
nedfitos (wortlich Anfinger, also neu Konvertierte) an. Diese Eigenschaft unter-
schied sich von jener jiidischer oder muslimischer Nachkommen insofern, als dass
das Ordinationsverbot nur auf Zeit galt; so lange ndmlich, bis der Glauben aus-
reichend gefestigt war.>

Die Wahrnehmung von Indigenen als nedfitos war auch fiir die Inquisitions-
praxis bedeutend. Als 1570 in Lima und Mexiko die ersten zwei ordentlichen
Inquisitionstribunale errichtet wurden, hiess es in der dazugehorigen Instruktion
unter anderem:

Weiter weisen wir Euch darauf hin [...], dass Thr nicht gegen die Indigenen vorzugehen
habt [...] bis wir Euch anderslautende Anordnungen geben. [...] Ihr sollt also nur gegen
[...] jene Personen vorgehen, gegen die auch in Spanien prozessiert wird.®

57 Dass die Neuchristen in diesem Vergleich keine Rolle spielen, hat verschiedene Griinde. Das Juden-
tum wurde in Gegeniiberstellung mit dem Islam als dem Christentum #hnlicher wahrgenommen,
aber deswegen auch als besonders gefihrliche Héresie angesehen (Rawlings, The Spanish Inquisition,
S. 72-89). Wahrscheinlich hat auch die bessere Integration der Neuchristen in die altchristliche Ge-
meinschaft dazu gefiihrt, dass die Conversos in Glaubenssachen hérter angegangen wurden.

58 Thomas Duve, Derecho canonico y la alteridad indigena. Los indios como nedéfitos, in: Wulf Oester-
reicher, Roland Schmidt-Riese (Hg.), Esplendores y miserias de la evangelizacion de America. Ante-
cedentes europeos y alteridad indigena, Berlin, New York 2010, S. 73-94.

59 Duve weist darauf hin, dass auch die Moriscos zeitweise als nedfitos galten, das Ordinationsverbot
aber aus Griinden ihrer Herkunft auch nach Ende dieses Status aufrecht erhalten wurde. Duve, De-
recho canonico, S. 83.

60 «ltem se os advierte que, en virtud de nuestros poderes, no habéis de proceder contra los indios del
dicho vuestro distrito, porque por ahora, hasta que otra cosa no se os ordene, es nuestra voluntad que
solo uséis de ellos contra los cristianos viejos y las otras personas contra quien en estos reinos de
Espaiia se suele proceder; y en casos de que conociereis, iréis con toda templanza y suavidad y con
mucha consideracion, porque asi conviene que se haga, de manera que la Inquisicion sea muy temida
y respetada y no se dé ocasion para que con razon se le pueda tener odio.» Anweisungen an die
Tribunale in den /ndias vom 25.01. und 07.02.1569. Zitiert nach: Dominguez Reboiras, La Inquisi-
cion, S. 49. Vgl. auch José Maria Vallejo Garcia-Hevia, La Inquisicion de México y Soldrzano
Pereira, in: José Antonio Escudero Lopez (Hg.), Intolerancia e Inquisicion, Madrid 2005, S. 161-
295, hier S. 207f., FN 110.



Herejes versus plantas nuevas 127

Die Ausgliederung der Indigenen aus der inquisitorischen Jurisdiktion und die
damit einhergehende Griindung spezieller Indianertribunale hingen also eng mit
der Wahrnehmung der amerikanischen Ureinwohner als neukonvertierte bezie-
hungsweise noch nicht geniigend im Glauben gefestigte Bevolkerungsgruppe
zusammen. Dieser Zustand wurde von den spanischen Autorititen zwar als poten-
tiell revisibel proklamiert: Wie bei der Priesterordination wurde auch fiir die Inqui-
sition offengelassen, den Spezialstatus der Indigenen zu einem spiteren Zeitpunkt
aufzuheben. Tatsdchlich galten rein juristisch gesehen die Indigenen spitestens ab
Beginn des 17. Jahrhunderts nicht mehr als nedfitos.°' In der Praxis dnderte sich
jedoch wenig. Dies zeigt exemplarisch eine im Jahre 1767 getiitigte Anfrage der
Suprema an den Konig Karl I1I. Der Inquisitionsrat bat den Monarchen um Erlaub-
nis, Indigene, welche die Beichte abnahmen, unter ihre Jurisdiktion zu stellen. Es
sei verstindlich, dass zum Zeitpunkt, als die ersten Tribunale in der Neuen Welt
gegriindet wurden, die Ureinwohner nicht unter deren Gerichtsbarkeit gestellt
worden waren:

Der Grund [...] konnte kein anderer sein, als diese neu Konvertierten [nedfifos] im
Hinblick auf die Mysterien unserer Religion fiir zu wild, ungebildet und unfihig zu hal-
ten; und deshalb zum Schluss zu kommen, dass diesen neuen, noch zarten und feinen
Pflanzchen — erst gerade in den Garten der Kirche eingepflanzt — nicht die Baumschere
gezeigt werden sollte.*?

Nun aber seien neue Zeiten angebrochen:

Es sind seither mehr als zwei Jahrhunderte [sic] vergangen, und die einst neuen Pflanzen
sind zu robusten Bdumen geworden.%

Die Suprema bat deshalb, zumindest Indigene mit einer offiziellen kirchlichen
Funktion unter ihre Jurisdiktion zu stellen. Doch Karl III. lehnte dieses (moderate)
Ansinnen ab.%* Es waren wohl nicht mehr die gleichen Griinde von vor rund 200
Jahren, die den Bourbonen zu dieser Entscheidung veranlassten.®® Die Anekdote

61 Vgl Duve, Derecho canénico, S. 85.

62 «La causa o motivo que pudieron tener, aquella instruccion, y las leyes que la confirman, no pudo ser
otro, que el considerar a aquellos ne6fitos demasiadamente salvajes, incultos, e ineptos afondo de los
misterios de nuestra religién, y juzgar que no convenia mostrar la podadera a aquellas nuevas plantas,
tiernas aun, y delicadas como recién plantadas en el jardin de la iglesia.» Archivo Histérico Nacional
(Madrid), Inq., lib. 269, fol. 294v, Consulta der Suprema an Koénig Karl II1. (13.07.1767).

63 «[H]an pasado mas de dos siglos, y las plantas que entonces eran novelas, han llegado a ser robustos
arboles». Archivo Historico Nacional (Madrid), Inq., lib. 269, fol. 2951, Consulta der Suprema an
Konig Karl I1I. (13.07.1767).

64 «No vengo en lo que se solicita». Archivo Historico Nacional (Madrid), Inq., lib. 269, fol. 294r, Con-
sulta der Suprema an Koénig Karl II1. (13.07.1767).

65 Zu den Hintergriinden der Consulta sieche Greenleaf, The Inquisition and the Indians, S. 154-165.



128 Joél Graf

zeigt trotzdem, wie stark die autochthone Bevolkerung Hispanoamerikas noch
am Vorabend des Zusammenbruchs des spanischen Weltreichs als fremd — oder
zumindest: anders — wahrgenommen wurde.®

Fazit

Wie die gesamte spanische Verwaltung war auch die Inquisition von der Ent-
deckung und Besiedlung Amerikas zundchst liberfordert. Diese Feststellung gilt
ganz allgemein fiir die institutionelle Durchdringung der Neuen Welt: Es dauerte
Jahrzehnte, bis sich die Inquisition unter der Agide von Bettelménchen und
Bischéfen einigermassen durchsetzen konnte und noch lénger, bis die ersten
ordentlichen Tribunale gegriindet wurden. Die Indigenen stellten dabei eine beson-
dere Herausforderung dar. Sie mussten auf die Inquisition in einem ersten Moment
tatsichlich den Eindruck des «génzlich Unbekannten» und in diesem Sinne
urspriinglich Fremden gemacht haben. Eine erste Einordnung erfolgte durch die
Gegeniiberstellung zur eigenen christlichen Identitédt: Die Fremden liessen sich als
Heiden ndher benennen und als das Andere verstehen. Von Anfang an war klar,
dass durch den pépstlichen Missionsauftrag dieses Andere zum Selbst gemacht
werden sollte. Dieses Projekt war zweifach gefihrdet: Erstens durch die Indigenen,
dann namlich, wenn sie sich nicht bekehren lassen wollten oder nach der Konver-
sion weiterhin ihren heidnischen Riten anhingen. Zweitens durch die européischen
Conquistadoren und Siedler, die die Missionstitigkeit zu untergraben drohten; sei
es durch Hiresie oder anderes unchristliches Verhalten. Wie aufgezeigt werden
konnte, ging fiir die Suprema die Gefahr vor allem von Letzteren aus. Die frisch
konvertierten Indigenen hingegen wurden in der frithen Kolonialzeit nicht in erster
Linie als Héretiker wahrgenommen, sondern als zarte Pflinzchen des Glaubens.
Diese Perzeption unterschied sich deutlich von jenen der Comnversos, die — vor
allem ab 1492 — pauschal als Kryptojuden verddchtigt und verfolgt wurden. Den
Indigenen sollte hingegen Geduld und Milde entgegengebracht werden. Um diese
Strategie zu erkldren und zu legitimieren griff die Suprema auf das Beispiel der
Moriscos zuriick. Sie versuchte damit, das unbekannte Andere mit dem bekannten
Anderen zu erfassen. Die Gleichstellung dieser beiden Bevolkerungsgruppen mag
auf den ersten Blick erstaunen. Bei ndherer Betrachtung zeigt sich dann auch, dass
es zwischen der Wahrnehmung der Nachkommen von Muslimen auf der Iberi-
schen Halbinsel einerseits und den amerikanischen Indigenen andererseits mass-
gebliche Unterschiede gab. Ersteren blieb die vollstindige Aufnahme in die christ-
liche Gemeinschaft aufgrund ihrer Abstammung prinzipiell versagt. Die Indigenen

66 Vgl. dazu auch Duve, Derecho canénico, S. 86—88.



Herejes versus plantas nuevas 129

hingegen konnten diese zumindest in der Theorie erreichen. In der Praxis schei-
terte die Integration jedoch. Charakteristisch dafiir ist die Ausklammerung der in-
digenen Bevolkerung aus der Jurisdiktion der ordentlichen Inquisitionstribunale.
Dieser Schritt ist funktional als Teil eines {ibergeordneten Strategiewechsels der
spanischen Autoritdten ab der Mitte des 16. Jahrhunderts zu werten: Indigenen
wurde ein Sonderstatus zugesprochen, der vordergriindig nur auf Zeit gelten sollte,
sich aber verstetigte.®” Damit akzeptierte die Krone die Ureinwohner als Fremd-
korper im kolonialen Staat. Der Missionsauftrag als Projekt der Verwandlung des
heidnischen Anderen zum christlichen Selbst war somit auf halbem Weg zum Still-
stand gekommen.

Vor diesem Hintergrund ist auch die paradox anmutende, brutale und teilweise
massenhafte Verfolgung der Indigenen durch Mitglieder der Bettelorden zu verste-
hen. Paradox deshalb, weil es ja gerade missionierende M&nche waren, die andern-
orts als die glithendsten Verteidiger der Ureinwohner auftraten. Minner wie Juan
de Zumarraga und Diego de Landa wollten die christlichen Normen um jeden Preis
durchsetzen — sowohl auf Seiten der Conquistadoren, als auch fiir die Ureinwoh-
ner. Damit sind sie bekanntlich gescheitert: Teile der prikolumbischen Kultur und
Religion haben sich im kolonialen und post-kolonialen Amerika erhalten und die
Region massgeblich mitgeprigt.®® Eine hiresiefreie Neue Welt schuf Spanien also
nicht. Wohl aber ein dreihundert Jahre wihrendes Kolonialreich.®’

67 Die Repiiblicas de Indios, also indigene Gemeinschaften, die sich weitgehend autonom verwalteten,
sind ein weiteres Beispiel fiir eine Strategie der Isolierung. S. Renate Pieper, Iris Luetjens, Die Ent-
wicklung der Indianergemeinden, in: Horst Pietschmann u.a. (Hg.), Handbuch der Geschichte Latein-
amerikas 1, Stuttgart 1994, S. 575-596.

68 Dazu auch Chuchiak, In Servitio Dei, S. 644f.

69 Vgl. dazu die entsprechende Aussage von Arndt Brendecke zur Funktion des Wissens im spanischen
Kolonialreich: «Enfera noticia schuf man auf diese Weise nicht, aber ein Kolonialreich, das bis in das
19. Jahrhundert fortbestand.» Ders., Imperium und Empirie. Funktionen des Wissens in der spani-
schen Kolonialherrschaft, Kéln u.a. 2009, S. 345.






	Herejes versus plantas nuevas : die frühkoloniale Inquisitionspraxis gegenüber Indigenen in Spanisch-Amerika

