
Zeitschrift: Itinera : Beiheft zur Schweizerischen Zeitschrift für Geschichte =
supplément de la Revue suisse d'histoire = supplemento della Rivista
storica svizzera

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft für Geschichte

Band: 38 (2015)

Artikel: Herejes versus plantas nuevas : die frühkoloniale Inquisitionspraxis
gegenüber Indigenen in Spanisch-Amerika

Autor: Graf, Joël

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1077842

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1077842
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Herejes versus plantas nuevas: Die frühkoloniale
Inquisitionspraxis gegenüber Indigenen in Spanisch-Amerika

Joël Graf

Am 30. November 1539 wurde der Azteke Don Carlos Ometochtli in Mexiko-
Stadt auf dem Scheiterhaufen verbrannt. Vorausgegangen war ein durch den örtlichen

Bischof durchgeführter, aufwändiger Inquisitionsprozess, in dem Don Carlos

der Häresie angeklagt worden war. In Kombination mit seinen gegen die spanische
Krone gerichteten staatsfeindlichen Agitationen bedeutete dies für den indigenen
Kaziken das Todesurteil.

Ein Jahr später gab das oberste Organ der Inquisition, die am spanischen Hof
angesiedelte Suprema, eine grundsätzliche Stellungnahme zum Umgang mit der

autochthonen Bevölkerung Hispanoamerikas ab. Darin ermahnte sie zur Milde.
Die Indigenen hätten, so der Inquisitionsrat,

gerade erst zu unserem katholischen Glauben konvertiert. In dieser kurzen Zeit hatten
sie kaum die Möglichkeit, die Dinge unseres christlichen Glaubens zu lernen und sie

konnten auch nicht entsprechend instruiert werden. Da es sich um neue Pflanzen [des

Glaubens] handelt, müssen sie weniger durch Härte, als durch Liebe gewonnen werden.1

Waren die Indigenen also zarte Pflänzchen des Glaubens, die es zu schützen galt?
Oder doch eher uneinsichtige Häretiker, die man rücksichtslos verfolgen musste?

In meinem Beitrag will ich diesen Fragen vor dem Hintergrund des übergeordneten
Themas unseres Sammelbandes - der Erweiterung des globalen Raums und der

Fremdwahrnehmung - nachgehen. Der Fokus auf die amerikanischen
Ureinwohner lässt sich dabei wie folgt begründen. Erstens sind die (Wieder-)Entde-
ckung sowie die Eroberung und Besiedlung der Neuen Welt aus historiografischer
Sicht entscheidende Ereignisse für den Prozess der Erweiterung des globalen
Raums.2 Zweitens bietet sich diese Region für Fragen der Perzeption von Alterität
in der Frühen Neuzeit besonders an. Asien und Afrika waren dem Abendland

1 «[C]omo esta gente sea nuevamente convertida a nuestra fe catölica, y en tan breve tiempo no han po-
dido aprender tan bien las cosas de nuestra religion cristiana ni ser instruidos en ellas como conviene,
y atento que son plantas nuevas, es neeesario que sean atraidas mas con amor que con rigor.»
Suprema an Juan de Zumârraga, 22.11.1540. Zitiert nach Alvaro Huerga, La pre-inquisiciön hispanoame-
ricana (1516-1568), in: Bartolomé Escandell Bonet, Joaquin Pérez Villanueva (Hg.), Historia de la
inquisiciôn en Espana y América 1 : El conocimiento cientifico y el proceso histôrico de la Instituciön
(1478-1834), Madrid 1984, S. 690f. Alle Übersetzungen ins Deutsche stammen von mir (JG).

2 Vgl. z.B. Jürgen Osterhammel, Niels P. Petersson, Geschichte der Globalisierung. Dimensionen,
Prozesse, Epochen, München 2007, S. 39.



112 Joël Graf

bereits in Antike und Mittelalter wenigstens teilweise bekannt, Amerika hingegen

trat erst an der Epochenschwelle von 1500 in das Bewusstsein Europas. Der Blick
auf die Inquisitionspraxis erlaubt uns schliesslich, die Wahrnehmung des Fremden

zu analysieren - und zwar insbesondere in Bezug auf seine Funktionen (etwa
dahingehend, inwieweit der oder die Indigene als zu christianisierendes Subjekt das

Projekt der Conquista legitimierte).
Will man Fremdwahrnehmung als analytisches Konzept fruchtbar machen, gilt

es einige grundsätzliche Dinge zu klären. Zunächst kann festgehalten werden, dass

Fremdheit immer nur in Gegenüberstellung zum Bekannten oder Eigenen existieren

kann. Das Umgekehrte trifft freilich auch zu: Identität ohne eine Vorstellung
von Alterität kann es nicht geben. Es geht hier also um «relationale Phänomene»,
die dem menschlichen Handeln inhärent und somit anthropologisch konstant sind.3

Das Fremde ist dabei eng mit der Idee des Anderen verbunden, es gibt aber

wesentliche Unterschiede:
«Fremdheit bezeichnet etwas gänzlich Unbekanntes, ein Phänomen[,] das in

keine bestehende Kategorie eingefügt werden kann, das sich zu diesen Kategorien
in keinem direkten Verhältnis befindet, und das keine unmittelbare Erklärung
erfahrt». Das Andere hingegen wird «vom Eigenen gezielt mobilisiert und

instrumentalisiert», wobei diese Instrumentalisierung auch als Othering bezeichnet
wird.4

Wenn man auf theoretisch-begrifflicher Ebene klar zwischen fremd und anders

unterscheiden kann, so ergibt eine harte Trennung auf der praktisch-methodischen
Ebene wenig Sinn. Zunächst kann die Existenz des Fremden, so wie sie oben
definiert wurde, grundsätzlich in Frage gestellt werden. Die Romanistin Kirsten
Mahlke stellt fest, dass jede Fremdbegegnung von vornherein «als Wiederbegegnung

mit Altbekanntem durch die sprachbedingte Wahrnehmung festgelegt» ist.5

Das Fremde kann auf der sprachlichen Ebene also nur mit dem Bekannten

wahrgenommen, kategorisiert und repräsentiert werden - und hört in diesem Moment

auf, fremd zu sein.6 Da wir als Historikerinnen und Historiker massgeblich auf die

3 Volker Barth, Fremdheit und Alterität im 19. Jahrhundert: Ein Kommentar, in: Mareike König,
Jörg Requate, Carole Reynau-Paligot (Hg.), Das Andere. Theorie, Repräsentation und Erfahrung im
19. Jahrhundert. 4. Sommerkurs des Deutschen Historischen Instituts, 2007, veröffentlicht in: Discussions

1 (2008), http://www.perspectivia.net/content/publikationen/discussions/discussions-l-2008/
barth-fremdheit (01.10.2013), S. 1—36, hier insbes. S. 7, 13, 19.

4 Barth, Fremdheit, S. 15-17. Vgl. zur Unterscheidung von Fremdheit, Andersheit und Alterität auch
Bernhard Waldenfels, Fremdheit und Alterität im Hinblick auf historisches Interpretieren, in: Anja
Becker, Jan-Steffen Mohr (Hg.), Alterität als Leitkonzept fur historisches Interpretieren, Berlin 2012,
S. 59-71, hier S. 61.

5 Kirsten Mahlke, Offenbarung im Westen. Frühe Berichte aus der Neuen Welt, Frankfurt 2005, S. 87.
6 Wenn es für uns überhaupt etwas ausserhalb dieser sprachbedingten Wahrnehmung gibt, so könnte

dies höchstens im psychologischen Experiment nachgewiesen werden. Barth, Fremdheit, S. 15.



Herejes versus plantas nuevas 113

sprachliche Repräsentation in Form von schriftlichen Quellen angewiesen sind

(und wir diese wiederum selbst sprachlich verarbeiten), würde sich uns das Fremde

im Sinne des «gänzlich Unbekannten» als Untersuchungsobjekt entziehen.7
Andererseits wäre es eine unzulässige Vereinfachung, alles Fremde einfach nur als ein

bewusstes und zielgerichtetes Konstrukt zu sehen.8 Dies gilt insbesondere für
historisches Material, das einem bestimmten Verfahren diente und nicht in erster

Linie zur Überlieferung gedacht war, wie etwa Rechtsquellen. Für den folgenden
Beitrag werden die Begriffe des Fremden und Anderen als dynamische Konzepte
verstanden, die im Spannungsfeld der oben genannten Idealtypen stehen und im
Gebrauch von Fall zu Fall kontextualisiert werden müssen.

Diese Einschränkungen sind auch für das Konzept der Wahrnehmung relevant.

Wir können, wie bereits erwähnt, den schriftlichen Quellen nur sprachlich
verarbeitete Wahrnehmungen entnehmen (wobei man hier je nach Fragestellung auch

von Darstellungen, Strategien etc. sprechen könnte). Die entsprechenden Aussagen
sind interessengeleitet und akteursabhängig. Dies gilt nicht nur zwischen
übergeordneten Akteursgruppen, also etwa der Inquisition einer- und den Conquistadoren
andererseits, sondern auch innerhalb solcher Gruppen, beispielsweise zwischen
dem Inquisitionsrat in Spanien und den ausführenden Inquisitoren in Amerika.
Dass in der frühen Phase der Conquista die institutionelle Durchdringung der

Neuen Welt durch die spanische Monarchie sehr begrenzt und die Kompetenzen
teilweise ungeklärt waren, verkompliziert die Sache noch.

Historiografisch ist die Wahrnehmung des Fremden im Zuge des Aufstiegs der

Kulturgeschichte zu einem beliebten Untersuchungsgegenstand geworden.9 Unter
dem Eindruck, «dass die 'Repräsentation' des Fremden in einer Konstruktion
besteht, die durch kulturelle Wahrnehmungsmuster und vertraute Kategorien
vorgeprägt ist»10, wurden verschiedene Typologien herausgearbeitet, welche meist
die Perspektive der Europäer in den Blick nehmen.11 Wolfgang Reinhard schlägt
für die Fremdwahrnehmung folgende Topoi vor: «1. der Barbar, 2. der Heide, 3. der
edle Wilde, 4. der edle Weise, 5. der in seiner Andersartigkeit angenommene

7 Vgl. auch Mahlke, Offenbarung, S. 87f.
8 Ich bin im Übrigen — wie Barth (Fremdheit, S. 34) - skeptisch gegenüber der Idee, das Othering als

exklusives Instrument einer Elite gegenüber subalternen Gruppierungen zu sehen, wie dies teilweise
in den Sozialwissenschaften getan wird (vgl. etwa Jean-François Staszak, Other/Otherness, in: Rob
Kitchin, Nigel Thrift, International Encyclopedia of Human Geography, Amsterdam 2009, S. 43-47).

9 Für einen aktuellen Forschungsüberblick siehe Anja Becker, Jan Mohr, Alterität. Geschichte und Per¬

spektiven eines Konzepts. Eine Einleitung, in: Dies. (Hg.), Alterität als Leitkonzept für historisches
Interpretieren, Berlin 2012, S. 1-60, hier S. 11-38.

10 Gabriele Dürbeck, Stereotype Paradiese. Ozeanismus in der deutschen Südseeliteratur 1815-1914,
Tübingen 2007, S. 7.

11 Mariano Delgado, Die Europäer aus indianischer Sicht. Bausteine zu einer Typologie des Fremden,
in: Schweizerische Zeitschrift für Religions- und Kulturgeschichte 105 (2011), S. 35-57.



114 Joël Graf

Andere».12 Es ist kein Zufall, dass Reinhard die Perzeptionsmuster ausgerechnet

anhand der amerikanischen Urbevölkerung nachweist,13 denn dieses Beispiel eignet

sich besonders gut für eine Analyse zur Wahrnehmung des aussereuropäischen
Fremden.14 Beliebte Quellen sind dabei das Bordbuch des Kolumbus (1492/93),
der Mundus Novus von Amerigo Vespucci (1503/4), das zu Beginn des 16.

Jahrhunderts entstandene Geschichtswerk Pietro Martyrs (die Decades) sowie der

berühmte Disput zwischen den Dominikanermönchen Bartolomé de Las Casas und

Juan Ginés de Sepülveda (ab 1550).15

Der Einbezug von Inquisitionsquellen kann diese eher ideengeschichtliche

Perspektive erweitern.16 Die Fremdwahrnehmung äussert sich hier nicht in
theoretischen Traktaten oder Reiseberichten, sondern in der institutionellen Praxis. Im

Folgenden soll es darum gehen, diese Praxis in Bezug auf die indigene Bevölkerung

im frühkolonialen Spanisch-Amerika nachzuweisen und nach deren
Funktionen zu fragen. Dafür gehe ich in einem ersten Schritt auf die Entstehung der

Spanischen Inquisition ein. In einem zweiten Schritt diskutiere ich die Implementierung

dieser Institution in der Neuen Welt,17 wobei das Fallbeispiel von Don
Carlos besondere Berücksichtigung erhält. Es folgt die Synthese zur Fremdwahrnehmung

der Indigenen durch die spanischen Akteure und die damit zusammenhängende

inquisitorische Praxis. In einem Fazit fasse ich die wesentlichen
Erkenntnisse im Hinblick auf die übergeordnete Fragestellung unseres Sammelbandes

zusammen.

12 Wolfgang Reinhard, «Der Andere» als Teil der europäischen Identität. Vom «Barbaren» zum «edlen
Wilden», in: Mariano Delgado, Matthias Lutz-Bachmann (Hg.), Herausforderung Europa. Wege zu
einer europäischen Identität, München 1995, S. 132 -152, hier S. 133. Vgl. auch Delgado, Europäer,
S. 34. Diese Wahrnehmungsmuster stammen allesamt aus der griechischen Antike bzw. dem christlichen

Europa. Delgado versucht demgegenüber anhand der Conquista Amerikas die Sicht des Nicht-
europäers einzubringen und schlägt dafür die Kategorien «Erstaunen» und «Entzauberung, Widerstand

und Kritik» vor (ders., S. 37-49).
13 Reinhard, Der «Andere», S. 141-144.
14 Vgl. dazu u.a. Iris Gareis, Die Geschichte der Anderen. Zur Ethnohistorie am Beispiel Perus (1532—

1700), Berlin 2003 und Tzvetan Todorov, La conquête de l'Amérique. La question de l'autre, Paris
1982.

15 Siehe z.B. Alain Milhou, Die Neue Welt als geistiges und moralisches Problem (1492-1609), in:
Horst Pietschmann u.a. (Hg.), Handbuch der Geschichte Lateinamerikas 1, Stuttgart 1994, S. 274-
296.

16 Siehe auch Gareis, Geschichte der Anderen.
17 Ich konzentriere mich dabei auf das koloniale Vizekönigreich Neu-Spanien. Dazu gehörten im

Wesentlichen Mexiko, Mittelamerika, die Karibik und die Philippinen. Auch im Vizekönigreich Peru,
das weite Teile Südamerikas umfasste, gab es formell ab 1537 eine Inquisition. Aufgrund der
bürgerkriegsähnlichen Zustände in diesem Gebiet blieb deren Bedeutung fur die Zeit der Conquista jedoch
beschränkt. Siehe Fernando Dominguez Reboiras, La Inquisiciôn espanola y los indios, in: Wulf
Oesterreicher, Roland Schmidt-Riese (Hg.), Esplendores y miserias de la evangelizaciôn de América.
Antécédentes europeos y alteridad indigena, Berlin, New York 2010, S. 45-71, hier S. 57f.; Iris Gareis,
Extirpation de idolatrias e Inquisiciôn en el Virreinato del Peru, in: Boletin del Institute Riva-Agüero
16(1989), S. 55-74.



Herejes versus plantas nuevas 115

Die Entstehung der Spanischen Inquisition

Die Spanische Inquisition entstand im letzten Viertel des 15. Jahrhunderts, in einer

Zeit des Umbruchs.18 1469 heirateten Ferdinand von Aragon und Isabella von
Kastilien, die wenige Jahre später zu den Königen dieser Reiche wurden und damit

gleichzeitig den Grundstein zu deren Einigung legten. Die Inquisition war ein

wichtiger Bestandteil dieser Einigung; sie wurde durch die spanische Krone
kontrolliert und war weitgehend unabhängig vom päpstlichen Einfluss. Sie war «die

einzige Behörde, die die beiden spanischen Königreiche Kastilien und Aragon
überwölbte und die somit - langfristig - einen wichtigen Baustein für eine neue,

gesamtstaatliche Identität darstellen sollte».19

Die Gründung der Spanischen Inquisition ist massgeblich auf das Phänomen

der zum Christentum konvertierten Juden, der Conversos, zurückzuführen. Juden

gab es auf der Iberischen Halbinsel schon zur Zeit des Römischen Reiches. Bis

zum Spätmittelalter genossen sie sowohl unter muslimischer als auch christlicher
Herrschaft einen gewissen Schutz. Gegen Ende des 14. Jahrhunderts kam es dann

aber in verschiedenen aragonischen und kastilischen Städten zu gewaltsamen
Übergriffen auf die jüdische Bevölkerung, mit hunderten Toten. In der Folge
konvertierte von den ursprünglich ca. 200000 spanischen Juden etwa die Hälfte zum
Christentum.20 Zunächst waren diese Neuchristen relativ gut in das iberische

Gesellschaftsgefüge integriert, ab Mitte des 15. Jahrhunderts wurden sie jedoch
immer öfters mit dem Vorwurf der Scheinkonversion konfrontiert. 1477/78

überzeugten Geistliche - darunter der Dominikaner Tomas de Torquemada - die

kastilische Königin von der Gefahr judaisierender Conversos. Isabella erwirkte
daraufhin im November 1478 von Papst Sixtus IV. eine Bulle, die ihr das Recht

auf die Einsetzung von Inquisitoren gab.

In der Folge kam es zu einer eigentlichen Verfolgungswelle gegen die

Neuchristen, die systematisch der Häresie beschuldigt wurden.21 Es ist ein gutes

Beispiel dafür, wie die Inquisition institutionell Alterität erzeugte. Zwar gab es

sicherlich Conversos, die weiterhin die jüdische Religion ausübten. Von einer

umfassenden Unterwanderung der christlichen Religion kann aber gemäss dem

18 Für eine Kurzeinfuhrung in die Geschichte der mittelalterlichen, Spanischen und Römischen Inquisi¬
tion siehe Gerd Schwerhoff, Die Inquisition. Ketzerverfolgung in Mittelalter und Neuzeit, München
32009. Weiterfuhrend dazu Henry Kamen, The Spanish Inquisition. An Historical Revision, London
1997 und Helen Rawlings, The Spanish Inquisition, Maiden (MA) 2006. Zur Geschichte Spaniens
siehe Friedrich Edelmayer, Die spanische Monarchie der Katholischen Könige und der Habsburger
(1474-1700), in: Peer Schmidt (Hg.), Kleine Geschichte Spaniens, Bonn 2005, S. 123-207.

19 Schwerhoff, Die Inquisition, S. 60.
20 Rawlings, The Spanish Inquisition, S. 48.
21 In Katalonien beispielsweise wurden zwischen 1488 und 1505 knapp 1200 Personen angeklagt,

davon waren nur gerade 8 keine Conversos. Kamen, The Spanish Inquisition, S. 53.



116 Joël Graf

englischen Historiker Henry Kamen keine Rede sein.22 Was die Inquisition als
Beweis für ein Judaisieren wertete, war oft Ausdruck eines kulturellen Erbes — etwa
den Samstag als Ruhetag zu sehen oder am Freitag kein Fleisch zu essen. Die Con-

versos hatten sicherlich eine eigene Identität beibehalten - Juden waren es aber in
den meisten Fällen nicht mehr; schon deshalb nicht, weil sie von der jüdischen
Gemeinschaft abgelehnt wurden.23 Folgt man Kamens Argumentation, schaffte sich

die Inquisition das 'Converso-Problem' selbst.24 In jedem Fall machte erst sie aus

der Gemeinschaft der Neuchristen ein homogenes Feindbild. Die Situation
verschärfte sich weiter, als die Katholischen Könige am 31. März 1492 das Alhambra-
Edikt erliessen. Alle Juden mussten Kastilien und Aragon verlassen, die einzige
Alternative war die Zwangstaufe. Etwa die Hälfte der knapp 100 000 Juden ging
ins Exil. Die andere Hälfte konvertierte zum Christentum und kam damit vom
Regen in die Traufe: Sie war nun ebenfalls der inquisitorischen Jurisdiktion unterstellt.

Die Inquisition und Spanisch-Amerika

Neben der Vertreibung der Juden machten zwei weitere Grossereignisse 1492 zu
einem spanischen Annus Mirabilis. Im Januar wurde mit der Eroberung Granadas

die Reconquista abgeschlossen. Und im April erhielt der Genuese Christoph
Kolumbus nach langem Warten die Genehmigung für sein Vorhaben, Indien auf
dem Westweg zu erreichen. Tatsächlich landete er im Oktober auf einer karibi-
schen Insel und legte damit den Grundstein für die europäische Entdeckung,
Eroberung und Besiedlung Amerikas.

All dies beeinflusste die weitere Tätigkeit der Inquisition zutiefst. Durch den

Fall von Granada geriet zunehmend auch die muslimische Bevölkerung in ihren
Fokus. Zunächst waren diese Mudéjares noch durch verschiedene Garantien

geschützt, der Konversionsdruck nahm aber zu. 1502 wurden die Muslime in
Kastilien vor die Wahl Taufe oder Exil gestellt, im Jahre 1526 setzte Karl V. diesen

Beschluss auch für den Rest Spaniens durch. Konvertierten Muslimen,
Moriscos genannt, wurde von Seiten der Inquisition allerdings deutlich mehr
Verständnis entgegengebracht als den Conversos. Dies hatte neben politischen und

22 Ebd., S. 40.
23 Ebd., S. 61-64.
24 Die Frage, ob ein Grossteil der Conversos weiterhin den jüdischen Glauben praktizierte, wird in der

Forschung kontrovers diskutiert. Die Extrempositionen vertreten Haim Beinart (Conversos on Trial.
The Inquisition in Ciudad Real, Jerusalem 1981) der diese Frage bejaht - und Benzion Netanyahu
(der Vater des israelischen Ministerpräsidenten Benjamin), der sie verneint (The Origins of the Inquisition

in Fifteenth Century Spain, New York 1995). Vgl. dazu die Rezension von John Edwards, Was
the Spanish Inquisition Truthful?, in: The Jewish Quarterly Review 87 (1997), S. 351-366 sowie
Helen Rawlings, The Spanish Inquisition, S. 49f.



Herejes versus plantas nuevas 117

ökonomischen auch religiöse Gründe - Muslime wurden nicht in erster Linie als

Häretiker, sondern eher als Ungläubige gesehen. Lange Zeit blieb die Hoffnung
bestehen, man könne mit geduldiger Unterweisung aus ihnen gute Christen
machen. Dieser Strategie war kein Erfolg beschieden. Im Laufe des 16. Jahrhunderts

kam es zu verschiedenen gewaltsamen Auseinandersetzungen zwischen
Altchristen und Moriscos. 1609 mussten alle Nachfahren von Muslimen - notabene

Christen - Spanien verlassen. 300 000 Moriscos waren davon betroffen, es war ein

Exodus, der jenen der Juden um ein Vielfaches überstieg.25

Das letzte Grossereignis im Jahr 1492, die Entdeckung eines neuen Kontinents,

sollte sich für die Inquisition als besondere Herausforderung erweisen.

Zum einen musste verhindert werden, dass sich Häretiker als Siedler nach Amerika

begaben. Zum anderen war da eine ganz neue - eben fremde - Bevölkerung,
die vom Christentum noch nie etwas gehört hatte. Wie würde die Inquisition
damit umgehen?

Zur Beantwortung dieser Frage muss zunächst kurz auf die Voraussetzungen
der frühen Eroberung Spanisch-Amerikas eingegangen werden. Die katholischen

Könige verpflichteten sich bereits 1493 gegenüber dem Papst zur Missionierung
der Bevölkerung in den neu entdeckten und eroberten Gebieten. Um die Indi-

genen vor einer Kontaminierung durch häretische Lehren zu schützen, wurde die

Einwanderung nach Spanisch-Amerika von Beginn an streng reglementiert.
Voraussetzung für eine Überfahrtslizenz war die limpieza de sangre, die Reinheit
des Blutes. Christen mit jüdischen oder muslimischen Vorfahren waren in der

Neuen Welt nicht erwünscht. Dies galt, mit wenigen Ausnahmen, auch für
Ausländer.26

Die Anfange der Inquisition in Spanisch-Amerika manifestieren sich bereits in
der zweiten Amerikareise von Kolumbus. Unter der Besatzung befand sich ein

apostolischer Vikar, der für Glaubensfragen zuständig war.27 In der Frühphase der

Conquista, die sich im Wesentlichen auf die karibischen Inseln beschränkte,
konnte von einer tatsächlichen Überwachung des Glaubens aber nicht die Rede

sein. Die spanischen Eroberer und Siedler bewegten sich faktisch in einem rechtsfreien

Raum. Darunter hatte insbesondere die indigene Bevölkerung zu leiden.

Obwohl die spanischen Könige für diese bereits 1495 ein (allerdings
eingeschränktes) Sklavereiverbot erliessen, wurden Indigene zur Zwangsarbeit
verpflichtet und rücksichtslos ausgebeutet. Entsetzte Missionare machten auf die

25 Vgl. dazu Rawlings, The Spanish Inquisition, S. 72-89 sowie Kamen, The Spanish Inquisition, S. 214-
229.

26 John E. Elliott, Empires of the Atlantic World. Britain and Spain in America (1492-1830), New
Haven (CT) 2007 [2006], S. 120f.

27 Dominguez Reboiras, La Inquisiciön, S. 51.



118 Joël Graf

Situation aufmerksam. Unter dem Eindruck der Schreckensmeldungen aus Übersee

erliess die spanische Krone 1512/13 mit den leyes de Burgos Indianerschutzgesetze,

die jedoch kaum durchgesetzt wurden.

Zu diesem Zeitpunkt war die Diskussion um die Einordnung der indigenen

Bevölkerung längst entbrannt. Das Spektrum reichte dabei vom edlen Wilden bis

zum kannibalischen Barbaren. Die spanischen Könige sahen sie in erster Linie als

heidnische Untertanen, die es zu christianisieren galt. Entscheidend ist jedoch vor
allem ein Punkt: In religiöser Elinsicht wurden die amerikanischen Ureinwohner
kaum als Gefahr wahrgenommen. Im Gegenteil: Staat und Kirche sahen in ihnen

zu schützende Subjekte. Was dies für die Rolle der Inquisition bedeutet, lässt sich

besonders gut am Beispiel von Bartolomé de Las Casas illustrieren.
Las Casas war selbst an der Conquista beteiligt, zunächst auf Hispaniola und

später auch auf Kuba, als Feldprediger. Der brutale Umgang der Spanier mit den

Indigenen und der Einfluss, den Dominikanermönche auf ihn ausübten, setzten in
Las Casas einen Umdenkprozess in Gang und machten ihn zu einem der vehementesten

Verfechter indigener Rechte. 1515/16 verfasste er im Auftrag der spanischen

Regenten Hadrian van Utrecht (der spätere Papst Hadrian VI.) und Kardinal
Ximénez Cisneros das Memorial de Remedios para las Indias. Darin machte Las

Casas Vorschläge, wie das Leben und die Christianisierung der indigenen
Bevölkerung verbessert werden könnten. Er plädierte unter anderem dafür,

dass [Ihre Majestät] die Heilige Inquisition zu den Inseln der Indias [Amerikas] schicke,
was meiner Meinung nach von grossem Belang ist. Denn da, wo man den Glauben neu
einpflanzen muss, wie eben in diesen Gebieten, gibt es vielleicht jemanden, der ein
übles Unkraut der Häresie säht. So hat man dort bereits zwei Häretiker entdeckt und
verbrannt und möglicherweise kommen noch mehr als vierzehn dazu. Und da diese Indios
einfache und leichtgläubige Menschen sind, könnte es sein, dass eine bösartige und
teuflische Person ihnen ihre schädliche Lehre und häretische Bräuche beibringt. Denn

möglicherweise haben sich in diesen Gebieten viele [aus Spanien kommende] Häretiker
versteckt, davon ausgehend, dass sie dort in Sicherheit sind.28

Vielleicht liess sich Las Casas bei diesen Vorschlägen von der Tatsache

beeinflussen, dass Cisneros Generalinquisitor von Kastilien war. Jedenfalls ging für den

28 «Y asimismo suplico a Vuestra Reverendisima Senoria [...] que mande enviar a aquellas islas de In¬
dias la Santa Inquisiciön, de la cual creo yo que hay muy grande necesidad, porque donde nueva-
mente se ha de implantar la fe, como en aquellas tierras, no haya quizâ quien siembre alguna pésima
cizana de herejia, pues ya alla se han hallado y se han quemado dos herejes, y por Ventura quedan mäs
de catorce; y aquellos indios, como son gente simple y que luego creen, pudiera ser que alguna maligna

y diabôlica persona los trajese a su danada doctrina y herética pravedad. Porque puede ser que
muchos herejes se hayan huido de estos reinos y, pensando en salvarse, se hubieran pasado alla.»
Bartolomé de Las Casas, Memorial de Remedios para las Indias (1516), zitiert nach: Dominguez Re-
boiras, La Inquisiciön, S. 51 f.



Herejes versus plantas nuevas 119

Protector keinerlei Gefahr von der Inquisition für die Indigenen aus. Die Institution

war für ihn vielmehr der Garant, dass die katholischen Normen auch in den neu
entdeckten Gebieten umgesetzt wurden.

Zu einer raschen Implementierung amerikanischer Inquisitionstribunale kam es

jedoch nicht. Zwar gibt es Hinweise darauf, dass der Inquisitionsrat in Spanien zu
Beginn des 16. Jahrhunderts entsprechende Pläne ausarbeitete. Aus finanziellen
Überlegungen wurde das Projekt jedoch vorerst auf Eis gelegt.29 Das bedeutet

allerdings nicht, dass es keine Inquisition in Amerika gegeben hätte! 1518 wurden
der Bischof von Puerto Rico und der Dominikaner Pedro de Cördoba beauftragt,
ein entsprechendes Amt auszuüben. Und kurz nach der Eroberung der aztekischen

Hauptstadt Tenochtitlân durch Hernân Cortés im Jahre 1521 wurden in Mexiko
weitere Dominikaner mit inquisitorischen Kompetenzen ausgestattet. Über diese

frühe Phase der Inquisition im späteren Vizekönigreich Neu-Spanien ist
vergleichsweise wenig bekannt. Vorherrschend waren Delikte, die von Spaniern und
anderen Europäern getätigt wurden, wie Blasphemie oder jüdische Praktiken.30

Von Anfang an wurden aber auch einzelne Indigene verfolgt. Der erste entsprechende

Prozess fand wohl bereits im Jahre 1522 gegen einen im Konkubinat lebenden

Azteken statt. Und es gibt Hinweise darauf, dass der Franziskaner Martin de

Valencia 1526 oder 1527 vier bis sechs indigene Führer des Götzenkultes anklagte
und anschliessend hinrichten liess.31 Dies alles ist höchst bemerkenswert, konnte
den Ureinwohner zu einem solch frühen Zeitpunkt spanischer (und damit katholischer)

Herrschaft in Glaubensfragen doch höchstens eine beschränkte
Schuldfähigkeit zugesprochen werden. Die an diesen nur teilweise gesicherten Ereignissen

beteiligten Akteursgruppen - Mitglieder von Mönchsorden und Indigene mit
hohem gesellschaftlichem Ansehen - sind jedenfalls durchaus typisch für die
frühkoloniale Inquisition. Darauf ist noch zurückzukommen.

1536 übernahm der Franziskaner Juan de Zumârraga das Amt des Inquisitors
von Mexiko.32 Bereits 1527 war er von Karl V. zum ersten Bischofvon Mexiko
ernannt worden. Zumârraga war, wie Las Casas, zunächst ein Protector de los Indios
und legte sich in dieser Funktion mehrmals mit den weltlichen Institutionen an. Er
setzte sich zudem mit Herzblut für die Missionierung der Ureinwohner ein. Als
Inquisitor hielt Zumârraga dann allerdings eine höchst ambivalente Position inne.

29 Dominguez Reboiras, La Inquisiciôn, S. 53f.
30 Richard E. Greenleaf, The Inquisition and the Indians of New Spain: A Study in Jurisdictional Con¬

fusion, in: The Americas 22 (1965), S. 138-166, hier S. 139.
31 José Jorge de Klor de Alva, Colonizing Souls: The Failure of the Indian Inquisition and the Rise of

Penitential Discipline, in: Mary Elizabeth Perry, Anne J. Cruz (Hg.), Cultural Encounters. The Impact
of the Inquisition in Spain and the New World, Berkeley (CA) u.a. 1991, S. 8-10.

32 Patricia Lopes Don, The 1539 Inquisition and Trial of Don Carlos of Texcoco in Early Mexico, in:
Hispanic American Historical Review 88 (2008), S. 573-606, hier S. 573f.



120 Joël Graf

Einerseits zweifelte er grundsätzlich an der Schuldfahigkeit der Indigenen und war
sich der ungenügenden Qualität der Mission aus eigener Erfahrung bewusst.
Andererseits wollte er gerade bei wichtigen Exponenten der Indigenen signalisieren,
dass die Reinheit des Glaubens unbedingt einzuhalten war.33 So lässt sich erklären,
dass Zumârraga bereits kurz nach Amtsantritt ein erstes Verfahren gegen einen

Indigenen eröffnete, der des Götzenkultes beschuldigt wurde. Im Laufe der nächsten

drei Jahre kam es zu weiteren Anklagen gegen die mexikanischen Ureinwohner,
wobei neben der Anbetung von Götzen auch Vergehen wie Zauberei oder Bigamie

verfolgt wurden. Dabei kam in manchen Fällen Folter zur Anwendung. Die Strafen

waren harsch: Einige Verurteilte wurden auf Eseln durch Mexiko gefuhrt, ihr Haar
wurde geschoren, sie wurden ausgepeitscht und mussten öffentlich ihren Irrtümern
abschwören.34 Die Kampagne von Zumârraga gipfelte am 30. November 1539 in
der Hinrichtung des Kaziken Don Carlos.35

Der Fall Don Carlos

Don Carlos Ometochtli wurde um das Jahr 1505 in der Stadt Texcoco, unweit der

Metropole Tenochtitlân, als Sohn eines mächtigen aztekischen Herrschers geboren.

Nach der Eroberung Mexikos wurde er wie andere indigene Adelssöhne in ein

Anwesen von Hernân Cortés gebracht, wo er hispanisiert werden sollte.36 Mit etwa
20 Jahren wurde er getauft, danach ging er zurück nach Texcoco und wurde 1539

zum lokalen Herrscher ausgerufen. Die Wahl war nicht unumstritten und Don Carlos

fiel durch sein polygames Verhalten in der Gemeinschaft negativ auf.37 Die
Hinweise auf Don Carlos' häretische Tendenzen kamen jedoch nicht direkt aus

Texcoco, sondern aus einem Nachbarort. Dort hatte sich der Kazike Anfang Juni
1539 im Rahmen eines Treffens mit anderen lokalen Herrschern über die Franziskaner

beschwert, welche die Vorrechte der adligen Oberschicht - etwa im Hinblick
auf die Frauen - in Frage stellten. Francisco, ein junger Mann von indigenem Adel,
wagte es, Don Carlos zu widersprechen. Dieser Hess sich daraufhin zu weiteren

(und im Rückblick unklugen) Äusserungen und Drohungen hinreissen.38

33 Greenleaf, The Inquisition and the Indians, S. 139 sowie Richard E. Greenleaf, Zumârraga and the
Mexican Inquisition (1536 -1543), Washington (DC) 1961, S. 26-41.

34 Greenleaf, Zumârraga, S. 42-75.
35 Richard E. Greenleaf, Persistence of Native Values. The Inquisition and the Indians of Colonial Me¬

xico, in: The Americas 50 (1994), S. 351-376, hier S. 356-360 sowie ders., Zumârraga, S. 74, insbes.
FN 10.

36 Patricia Lopes Don, The 1539 Inquisition and Trial of Don Carlos of Texcoco in Early Mexico in:
Hispanic American Historical Review 88 (2008), S. 573-606, hier S. 582f.

37 Zum indigenen Normenwandel im ffühkolonialen Mexiko s. Lopes Don, The 1539 Inquisition, S. 589-
549.

38 Ebd., S. 595; 601.



Herejes versus plantas nuevas 121

Gut zwei Wochen später wandte sich Francisco an den Bischof und Inquisitor
Juan de Zumârraga, um Don Carlos der Häresie anzuklagen.39 Neben christlichem
Eifer war es wohl auch die Angst vor dem Kaziken, die Francisco zu diesem

Schritt veranlasste. In der Folge initiierte Zumârraga eine eingehende
Untersuchung in Texcoco, in der Don Carlos zwar Bigamie nachgewiesen werden

konnte, es jedoch keine klaren Beweise für die Betreibung des Götzenkultes gab.

Dies veranlasste den Bischof zu einer weiteren Befragung Franciscos. Erst jetzt
gab dieser jene Worte wieder, die zum Todesurteil führen sollten. Don Carlos habe

- so Francisco - sich über die Franziskaner beschwert, die die Lebensweise und

Normen der indigenen Gemeinschaft in Fragen stellten und dann gesagt:

Dies ist unser Land und unsere Art zu leben und unser Besitz und das Recht darüber zu
bestimmen gehört uns und wird uns weiterhin gehören. Wer sind sie, die uns hier
unterwerfen wollen? Wer sind diese Menschen, die weder unsere Verwandten, noch von
unserem Blut, noch uns gleich sind? Nun, hier sind wir und wir müssen jene, die uns zu
Narren machen, nicht dulden.40

Unabhängig davon, ob es sich hier um eine Falschaussage handelte41: Für die

Inquisition in Mexiko waren diese Worte ein wichtiger Bestandteil ihrer Anklage,
in der Don Carlos Häresie und Idolatrie vorgeworfen wurde.42 Verurteilt wurde er

schliesslich nur für den ersten Tatbestand. Zum Verhängnis wurden ihm dabei

weniger die religiösen Verfehlungen, als der staatsfeindliche Aspekt seiner Rede.

Denn die episkopale Inquisition durfte als geistliche Instanz die Todesstrafe nicht
selbst ausführen, sondern war dafür auf den Vizekönig angewiesen. Dieser erhob

keinen Einspruch gegen das Urteil.43 Es wurde am 30. November 1539 ausgeführt.
Das harsche Vorgehen des Bischofs von Mexiko löste auf der Iberischen Halbinsel

Irritationen aus. Die spanischen Autoritäten waren nämlich auf die gute
Zusammenarbeit mit der indigenen Oberschicht, der Don Carlos angehörte,
angewiesen. Für den Inquisitionsrat kamen weitere Bedenken hinzu: Den gerade erst

konvertierten Indigenen konnte, wenn überhaupt, nur eine beschränkte Schuld-

fahigkeit zugesprochen werden. Dies wurde Zümarraga in einem ersten, einleitend
bereits erwähnten Brief vom 22. November 1540 dann auch klar mitgeteilt.44

39 Die Denunziation erfolgte am 22.06.1539. Ebd., S. 602.
40 Befragung von Francisco vom 11.07.1539. Ebd., S. 603f. (Zitat aus dem Englischen nach ders.,

S. 604).
41 Ebd., S. 604f.
42 Greenleaf, Persistence, S. 359. Vgl. auch Lopes Don, The 1539 Inquisition, S. 574.
43 Greenleaf, Zumârraga, S. 73.
44 Gemäss Lopes Don war es nicht der Inquisitionsrat, sondern der Indienrat, der sich mit dem Fall

befasste. Daraufhin habe der Bischof «Francisco de Nava of the Royal Council» [?] den Brief
geschrieben (dies., The 1539 Inquisition, S. 605). Ich gehe davon aus, dass es sich hier um ein
Missverständnis handelt, das auf die von Lopes Don verwendete Quellenedition zurückzufuhren ist (Juan



122 Joël Graf

Der Inquisitionsrat beliess es aber nicht bei dieser grundsätzlichen Stellungnahme,

sondern argumentierte mit einem interessanten Vergleich. Man solle die

Indigenen nicht mit der ganzen Strenge des Gesetzes verfolgen:

Dieses Prinzip wurde in den hiesigen Gebieten auch für die Moriscos angewandt, denen

- obwohl sie sich schon vor langer Zeit zum Christentum bekehrten - immer mit
Barmherzigkeit begegnet wurde, indem man ihnen lediglich religiöse Bussen auferlegt hat

und ihnen den Besitz nicht wegnahm.45

Um ihr Vorgehen zu legitimieren, verwies die Suprema also auf einen Präzedenzfall.

Von Bedeutung ist dabei sowohl die für diesen Zweck erfolgende
Gleichstellung zweier Bevölkerungsgruppen (Moriscos und amerikanische Ureinwohner)
als auch die generelle Verknüpfung der Verhältnisse auf der Iberischen Halbinsel
mit jenen der Neuen Welt.

Während dieser erste Brief die allgemeine Situation der Indigenen zum Gegenstand

hatte, ging die Suprema in einem zweiten, auf den gleichen Tag datierten
Schreiben konkreter auf den Fall von Don Carlos ein:

Nachdem wir dieses erste Schreiben verfasst haben, haben wir gehört, dass in dieser
Stadt [Mexiko] ein Indigener, Don Carlos genannt, zum Tode verurteilt und von der

Inquisition [sie] verbrannt wurde und dass seine Güter konfisziert wurden weil man
sagte, er hätte einige Götzen in seinem Haus. Und wir haben erfahren, dass er zum
Zeitpunkt des Autodafés [der Ketzerverurteilung] öffentlich verlauten Hess, als Christ zu
sterben und an Jesus Christus und dessen heilige katholische Lehre zu glauben. Nach
seiner Taufe habe er nie gegen diese Lehre Verstössen; und wenn es in seinem Haus

einige Götzen gebe, so würden diese seinen Vorfahren gehören und seien versteckt und
er wisse nichts davon.46

Es folgte die Bekräftigung, dass den neu Bekehrten - und nicht ganz so gut im
christlichen Glauben Unterwiesenen - Verständnis entgegen gebracht werden

de Zumârraga, Nuevos documentas méditas de d. ff. Juan de Zumârraga y cédulas y cartas reales en
relaciön con su gobierno, Alberto Maria Carreno (Hg.), México D.F. 1942, S. 81). Vgl. dazu auch
Domlnguez Reboiras, La Inquisiciôn, S. 55f. sowie Huerga, Pre-inquisiciôn, S. 691f.

45 «[Pjorque este respecto y consideraciôn se ha tenido y tiene en estas partes con los moriscos, los cua-
les, aunque ha mucho tiempo que se tornaron cristianos, siempre se ha usado con ellos de misericor-
dia, imponiéndoles penitencias espirituales y moderadas, y no conftscândoles los bienes.» Suprema
an Juan de Zumârraga, 22.11.1540. Zitiert nach Huerga, Pre-inquisiciôn, S. 691.

46 «Después de escrita la que va con ésta, hemos entendido que en esa ciudad se relajô un indio que se
decla Don Carlos y fue quemado por la Inquisiciôn y sus bienes se confiscaron, por razôn que se decla

que tenia ciertos l'dolos en su casa; y que al tiempo del auto habla dicho pûblicamente que él morla
como cristiano y crela en Jesucristo y en su santa fe catôlica, y que no habla hecho cosa alguna contra
ella después que se bautizô; y que si algunos Idolos estaban en su casa, que eran de sus [ante]pasados
y que estarlan escondidos, y que él no sabla de ellos». Suprema an Juan de Zumârraga, 22.11.1540
(II). Zitiert nach Huerga, Pre-inquisiciôn, S. 691.



Herejes versus plantas nuevas 123

müsse. Wiederum griff der Inquisitionsrat auf den Vergleich mit den Moriscos
zurück. Gegen diese,

die bereits vor vielen Jahren konvertiert haben, in unseren heiligen katholischen Glauben

unterwiesen wurden und unsere Sprache sprechen, wurde und wird nicht derart
strikt vorgegangen, bevor man ihnen geistliche Strafen auferlegt hat.47

Schliesslich ordnete die Suprema an, die konfiszierten Besitztümer von Don Carlos

dessen Verwandten zu übergeben und bilanzierte:

Wir glauben, es wäre den Indios eine bessere Lehre gewesen, wenn man gegen jene
Spanier vorgegangen, wäre, von denen man sagt, sie hätten [den Indigenen] Götzen
verkauft. Diese [Spanier] würden die Strafe viel eher verdienen als die Indios.48

Das Ende der frühkolonialen Inquisition

Der Fall von Don Carlos stellte einen Wendepunkt für die frühe Inquisition Neu-

Spaniens dar. Das Ereignis wurde von den spanischen Zentralbehörden als eine

klare Grenzüberschreitung gesehen und bedeutete für Zumârraga letztlich das

Ende seiner Inquisitionstätigkeit.49 Seine Nachfolger, ebenfalls mit inquisitorischen

Vollmachten ausgestatte Bischöfe, gingen dann auch deutlich vorsichtiger
zu Werke. Hinweisen zu Götzenkult und Menschenopfer wurde zwar weiterhin

nachgegangen, insbesondere wenn es um indigene Führer ging. Die meisten Fälle

verliefen jedoch im Sand oder wurden durch die Bezahlung einer Busse beendet.50

Wenn aber in und um Mexiko-Stadt die Verfolgung von Indigenen deutlich

zurückging beziehungsweise mildere Formen annahm, so sah die Situation in den

peripheren Gebieten Neu-Spaniens ganz anders aus. Dort amteten nämlich weiterhin

Mitglieder der Bettelorden als Inquisitoren. So kam es in den 1560er Jahren in Oa-

xaca zu verschiedenen Prozessen gegen Indigene. Die daran beteiligten Dominikaner

gingen derart brutal vor, dass Philipp II. persönlich zur Zurückhaltung
aufrief.51

47 «[A] los moriscos, que ha muchos anos que se convirtieron y han sido doctrinados y ensefiados en las
cosas de nuestra santa fe catölica y tienen nuestra lengua, no se ha usado ni se usa de semejante rigor,
antes se les imponen otras penitencias espirituales». Suprema an Juan de Zumârraga, 22.11.1540 (II).
Zitiert nach Huerga, Pre-inquisiciôn, S. 690.

48 «Y creemos que tuvieron mejor escarmiento y hubieran mejor edificado los dichos indios si se hu-
biese procedido contra los espanoles, que diz [sic] que les vendlan Idolos [y] que merecian mejor el

castigo que los mismos indios». Suprema an Juan de Zumârraga, 22.11.1540 (II). Zitiert nach Huerga,
Pre-inquisiciôn, S. 69lf.

49 Greenleaf, The Inquisition and the Indians, S. 139.
50 Vgl. dazu Greenleaf, Persistence, S. 363 -368 und Dominguez Reboiras, La Inquisiciôn, S. 56.
51 Greenleaf, Persistence, S. 368-370.



124 Joël Graf

Auch auf der südmexikanischen Halbinsel Yucatan kam es zur inquisitorischen
Verfolgung des Götzenkultes. 1562 wurde dort durch den Franziskaner Diego de

Landa ein Autodafé angeordnet. Hunderte Maya mussten daran teilnehmen und

zusehen, wie die Spanier 20000 Götzen sowie vierzig indigene Bilderhandschriften

(Kodizes) verbrannten. De Landa musste sich für sein unerbittliches Vorgehen
(und andere mutmassliche Verfehlungen) zwar in Spanien verantworten. Vor dem

Indienrat setzte er sich allerdings erfolgreich gegen die gegen ihn vorgebrachten
Vorwürfe zur Wehr, indem er unter anderem auf die päpstlich legitimierten Rechte

seines Ordens verwies. 1573 kam de Landa nach Yucatan zurück, dieses Mal als

Bischof. Er initiierte eine erneute Kampagne gegen Idolatrie, wobei hunderte Indigene

angeklagt, teilweise gefoltert und bestraft wurden. Andere Instanzen, wie
etwa der Gouverneur von Yucatan, versuchten de Landa zu mässigen. Die brutale

Verfolgung der Maya kam aber erst mit dem Tod des Bischofs im Jahre 1579 zu
einem Ende.52

Zu einem Ende kam damit auch die Frühphase der Inquisition in Spanisch-
Amerika. 1570 waren nämlich endlich zwei offizielle Tribunale in Lima und
Mexiko-Stadt errichtet worden. Die Indigenen fielen jedoch nicht unter deren

Jurisdiktion, es waren weiterhin die Bischöfe, die für ihre Überwachung zuständig
waren. Zwar wurden eigenständige Indianertribunale geschaffen, deren Kompetenzen

und Durchsetzungskraft waren aber beschränkt. Sowohl die weltlichen
Institutionen als auch die Kirche mussten letztlich akzeptieren, dass die Indigenen
ihre eigenen Bräuche innerhalb des Christentums beibehielten.53

Die Zahl der Indigenen, die durch die offizielle Inquisition in Spanisch-
Amerika verfolgt wurden, ist niedrig. Lässt man die nicht zu quantifizierende und
teilweise illegale Quasi-Inquisition durch fanatische Mönche beiseite, kommt man
für Mexiko seit der Etablierung der improvisierten, vornehmlich episkopalen
Inquisition im Jahre 1522 bis zur Errichtung eines offiziellen Tribunals fünfzig Jahre

später auf kaum mehr als vierzig Fälle. Die amerikanischen Ureinwohner waren im
Vergleich mit Spaniern oder Angehörigen anderer europäischen Nationen somit

nur in einen Bruchteil der inquisitorischen Prozesse involviert. Typisch indigene
Delikte, wie Bigamie oder Idolatrie, wurden dementsprechend deutlich weniger
verfolgt als europäische Verfehlungen wie Blasphemie und Aberglauben.54

52 John F. Chuchiak, In Servitio Dei: Fray Diego de Landa, the Franciscan Order, and the Return of
Extirpation of Idolatry in the Colonial Diocese of Yucatan (1573-1579), in: The Americas 61 (2005),
S. 611-646. Vgl. fur Peru Gareis, Extirpation, S. 56-59.

53 Richard E. Greenleaf, The Mexican Inquisition and the Indians. Sources for the Ethnohistorian, in:
The Americas 34 (1978), S. 315-344, hier S. 316.

54 Klor de Alva, Colonizing Souls, S. 6f., 12 sowie John F. Chuchiak, The Inquisition in New Spain
(1536-1820). A Documentary History, Baltimore (MD) 2012, S. 10. Diese Tendenz verstärkte sich
noch mit der Ausgliederung der Indigenen aus der Jurisdiktion der Spanischen Inquisition im Jahre



Herejes versus plantas nuevas 125

Fremdwahrnehmung und inquisitorische Praxis

Die Wahrnehmung der Indigenen und die damit zusammenhängende
Inquisitionspraxis wurden stark vom päpstlichen Missionsauftrag an die spanische Krone

geprägt. Auf einer normativen Ebene waren die amerikanischen Ureinwohner
somit zu christianisierende Subjekte. Dieser Aufgabe wurde in der frühen Phase

der Conquista kaum nachgegangen; der faktisch rechtslose Raum in der Neuen

Welt führte im Gegenteil dazu, dass die Eroberer die indigene Bevölkerung brutal
unterdrückten und ausbeuteten. Ab Beginn des 16. Jahrhunderts wurde diese
Tatsache von verschiedenen Mönchsorden angeprangert. Sie forderten die konsequente

Durchsetzung christlicher Normen in der Neuen Welt, in der die Utopie
einer perfekten Gesellschaft verwirklicht werden sollte.55 In diesem Zusammenhang

muss auch die Forderung von Las Casas nach der Einführung einer ordentlichen

Inquisition gesehen werden. Aus seiner Sicht kam der Inquisition im Hinblick
auf die indigene Bevölkerung eine schützende Rolle zu.

Spätestens nach der Eroberung Mexikos ab 1519 änderte sich der Charakter der

amerikanischen Inquisition. Die aztekische Hochkultur verfügte über ein differenziertes

Glaubenssystem mit einem ausgeprägten Götzenkult. Schon bald kam es zu

Verurteilungen wegen Idolatrie von gerade erst zum Christentum konvertierten

Indigenen. Paradoxerweise wurde diese Entwicklung von jenen Geistlichen
geprägt, die sich besonders für das Wohl der Urbevölkerung einsetzten. Das

Paradebeispiel dafür ist Juan de Zumârraga, der sowohl Protector de los Indios als auch

unerbittlicher Inquisitor war. Aus seiner Sicht kein Widerspruch - die zarten Pflanzen

des Glaubens mussten vor dem Rückfall ins Heidentum bewahrt werden.

Dafür galt es klare Zeichen zu setzen. In diesem Sinne wurde die drastische Strafe

gegen Don Carlos nicht trotz, sondern gerade wegen seiner bedeutenden Stellung
innerhalb der indigenen Gemeinschaft ausgesprochen. Dieser Fall ist bezeichnend

für die unterschiedliche Inquisitionspraxis in Zentrum und Peripherie, also von
dem am spanischen Hof angesiedelten obersten Inquisitionsrat einerseits und dem

episkopalen Inquisitor im gerade erst eroberten Mexiko andererseits. Richard
Greenleaf sieht hier ein entscheidendes Moment im Hinblick auf den Ausschluss
der Indigenen von der inquisitorischen Jurisdiktion.56 Die brutale Verfolgung der

Idolatrie in Oaxaca und Yucatan - die bezeichnenderweise wiederum von idealistischen

Missionaren vorangetrieben wurde - dürfte ihr Übriges dazu beigetragen
haben.

1570. Chuchiak geht davon aus, dass die ab diesem Datum erhaltenen, fast 40000 Akten zur Inquisition

in Mexiko nur knapp 550 Indigene zum Gegenstand hatten (ders., The Inquisition in New Spain,
S. 11).

55 Milhou, Die Neue Welt, S. 275.
56 Greenleaf, Persistence, S. 360.



126 Joël Graf

Bei den Argumenten, die die Suprema für ein zurückhaltendes Vorgehen
aufführte, sticht insbesondere der Vergleich zwischen Azteken und Moriscos ins

Auge. Hier wurde dem unbekannten Anderen, den fremden Indigenen Amerikas,
das bekannte Andere, die konvertierten Muslimen der Iberischen Halbinsel,
gegenübergestellt. Die Inquisition konnte damit ihr Vorgehen begründen und
legitimieren.57 Thomas Duve hat aufgezeigt, dass solche Vergleiche auch in anderen

religiösen Angelegenheiten zum Tragen kamen, namentlich in der Ordination von
Priestern in der Neuen Welt.58 Indigene wurden gemeinsam mit Moriscos und

Conversos als für das Priesteramt ungeeignet angesehen. Duve weist jedoch auf
einen wichtigen Unterschied in dieser Bewertung hin: Die Kirche sah Indigene als

neôfitos (wörtlich Anfänger, also neu Konvertierte) an. Diese Eigenschaft
unterschied sich von jener jüdischer oder muslimischer Nachkommen insofern, als dass

das Ordinationsverbot nur auf Zeit galt; so lange nämlich, bis der Glauben
ausreichend gefestigt war.59

Die Wahrnehmung von Indigenen als neôfitos war auch für die Inquisitionspraxis

bedeutend. Als 1570 in Lima und Mexiko die ersten zwei ordentlichen

Inquisitionstribunale errichtet wurden, hiess es in der dazugehörigen Instruktion
unter anderem:

Weiter weisen wir Euch daraufhin [...], dass Ihr nicht gegen die Indigenen vorzugehen
habt [...] bis wir Euch anderslautende Anordnungen geben. [...] Ihr sollt also nur gegen
[...] jene Personen vorgehen, gegen die auch in Spanien prozessiert wird.60

57 Dass die Neuchristen in diesem Vergleich keine Rolle spielen, hat verschiedene Gründe. Das Juden¬

tum wurde in Gegenüberstellung mit dem Islam als dem Christentum ähnlicher wahrgenommen,
aber deswegen auch als besonders gefährliche Häresie angesehen (Rawlings, The Spanish Inquisition,
S. 72-89). Wahrscheinlich hat auch die bessere Integration der Neuchristen in die altchristliche
Gemeinschaft dazu geführt, dass die Conversos in Glaubenssachen härter angegangen wurden.

58 Thomas Duve, Derecho canônico y la alteridad indlgena. Los indios como neôfitos, in: Wulf Oester¬

reicher, Roland Schmidt-Riese (Hg.), Esplendores y miserias de la evangelizacion de America. Ante-
cedentes europeos y alteridad indlgena, Berlin, New York 2010, S. 73-94.

59 Duve weist darauf hin, dass auch die Moriscos zeitweise als neôfitos galten, das Ordinationsverbot
aber aus Gründen ihrer Herkunft auch nach Ende dieses Status aufrecht erhalten wurde. Duve,
Derecho canônico, S. 83.

60 «Item se os advierte que, en virtud de nuestros poderes, no habéis de procéder contra los indios del
dicho vuestro distrito, porque por ahora, hasta que otra cosa no se os ordene, es nuestra voluntad que
sölo uséis de ellos contra los cristianos viejos y las otras personas contra quien en estos reinos de

Espafta se suele procéder; y en casos de que conociereis, iréis con toda templanza y suavidad y con
mucha consideraciön, porque as! conviene que se haga, de manera que la Inquisiciön sea muy temida
y respetada y no se dé ocasiön para que con razön se le pueda tener odio.» Anweisungen an die
Tribunale in den Indias vom 25.01. und 07.02.1569. Zitiert nach: Dominguez Reboiras, La Inquisiciön,

S. 49. Vgl. auch José Maria Vallejo Garcia-Hevia, La Inquisiciön de México y Solôrzano
Pereira, in: José Antonio Escudero Lopez (Hg.), Intolerancia e Inquisiciön, Madrid 2005, S. 161—

295, hier S. 207f., FN 110.



Herejes versus plantas nuevas 127

Die Ausgliederung der Indigenen aus der inquisitorischen Jurisdiktion und die

damit einhergehende Gründung spezieller Indianertribunale hängen also eng mit
der Wahrnehmung der amerikanischen Ureinwohner als neukonvertierte
beziehungsweise noch nicht genügend im Glauben gefestigte Bevölkerungsgruppe
zusammen. Dieser Zustand wurde von den spanischen Autoritäten zwar als potentiell

revisibel proklamiert: Wie bei der Priesterordination wurde auch für die Inquisition

offengelassen, den Spezialstatus der Indigenen zu einem späteren Zeitpunkt
aufzuheben. Tatsächlich galten rein juristisch gesehen die Indigenen spätestens ab

Beginn des 17. Jahrhunderts nicht mehr als neöfitos.In der Praxis änderte sich

jedoch wenig. Dies zeigt exemplarisch eine im Jahre 1767 getätigte Anfrage der

Suprema an den König Karl III. Der Inquisitionsrat bat den Monarchen um Erlaubnis,

Indigene, welche die Beichte abnahmen, unter ihre Jurisdiktion zu stellen. Es

sei verständlich, dass zum Zeitpunkt, als die ersten Tribunale in der Neuen Welt
gegründet wurden, die Ureinwohner nicht unter deren Gerichtsbarkeit gestellt
worden waren:

Der Grund [...] konnte kein anderer sein, als diese neu Konvertierten [neöfitos] im
Hinblick auf die Mysterien unserer Religion für zu wild, ungebildet und unfähig zu halten;

und deshalb zum Schluss zu kommen, dass diesen neuen, noch zarten und feinen
Pflänzchen - erst gerade in den Garten der Kirche eingepflanzt - nicht die Baumschere
gezeigt werden sollte.62

Nun aber seien neue Zeiten angebrochen:

Es sind seither mehr als zwei Jahrhunderte [sie] vergangen, und die einst neuen Pflanzen
sind zu robusten Bäumen geworden.63

Die Suprema bat deshalb, zumindest Indigene mit einer offiziellen kirchlichen
Funktion unter ihre Jurisdiktion zu stellen. Doch Karl III. lehnte dieses (moderate)
Ansinnen ab.64 Es waren wohl nicht mehr die gleichen Gründe von vor rund 200

Jahren, die den Bourbonen zu dieser Entscheidung veranlassten.65 Die Anekdote

61 Vgl. Duve, Derecho canönico, S. 85.
62 «La causa o motivo que pudieron tener, aquella instrueeiön, y las leyes que la confirman, no pudo ser

otro, que el considerar a aquellos neöfitos demasiadamente salvajes, incultos, e ineptos afondo de los
misterios de nuestra religion, y juzgar que no convenia mostrar la podadera a aquellas nuevas plantas,
tiernas aun, y delicadas como recién plantadas en el jardin de la iglesia.» Archivo Histörico Nacional
(Madrid), Inq., lib. 269, fol. 294v, Consulta der Suprema an König Karl III. (13.07.1767).

63 «[Hjan pasado mâs de dos siglos, y las plantas que entonces eran novelas, han llegado a ser robustos
arboles». Archivo Histörico Nacional (Madrid), Inq., lib. 269, fol. 295r, Consulta der Suprema an
König Karl III. (13.07.1767).

64 «No vengo en lo que se solicita». Archivo Histörico Nacional (Madrid), Inq., lib. 269, fol. 294r, Con¬
sulta der Suprema an König Karl III. (13.07.1767).

65 Zu den Hintergründen der Consulta siehe Greenleaf, The Inquisition and the Indians, S. 154-165.



128 Joël Graf

zeigt trotzdem, wie stark die autochthone Bevölkerung Hispanoamerikas noch

am Vorabend des Zusammenbruchs des spanischen Weltreichs als fremd - oder

zumindest: anders - wahrgenommen wurde.66

Fazit

Wie die gesamte spanische Verwaltung war auch die Inquisition von der

Entdeckung und Besiedlung Amerikas zunächst überfordert. Diese Feststellung gilt
ganz allgemein für die institutionelle Durchdringung der Neuen Welt: Es dauerte

Jahrzehnte, bis sich die Inquisition unter der Ägide von Bettelmönchen und

Bischöfen einigermassen durchsetzen konnte und noch länger, bis die ersten

ordentlichen Tribunale gegründet wurden. Die Indigenen stellten dabei eine besondere

Herausforderung dar. Sie mussten auf die Inquisition in einem ersten Moment
tatsächlich den Eindruck des «gänzlich Unbekannten» und in diesem Sinne

ursprünglich Fremden gemacht haben. Eine erste Einordnung erfolgte durch die

Gegenüberstellung zur eigenen christlichen Identität: Die Fremden Hessen sich als

Heiden näher benennen und als das Andere verstehen. Von Anfang an war klar,
dass durch den päpstlichen Missionsauftrag dieses Andere zum Selbst gemacht
werden sollte. Dieses Projekt war zweifach gefährdet: Erstens durch die Indigenen,
dann nämlich, wenn sie sich nicht bekehren lassen wollten oder nach der Konversion

weiterhin ihren heidnischen Riten anhingen. Zweitens durch die europäischen

Conquistadoren und Siedler, die die Missionstätigkeit zu untergraben drohten; sei

es durch Häresie oder anderes unchristliches Verhalten. Wie aufgezeigt werden

konnte, ging für die Suprema die Gefahr vor allem von Letzteren aus. Die frisch
konvertierten Indigenen hingegen wurden in der frühen Kolonialzeit nicht in erster

Linie als Häretiker wahrgenommen, sondern als zarte Pflänzchen des Glaubens.

Diese Perzeption unterschied sich deutlich von jenen der Conversos, die - vor
allem ab 1492 - pauschal als Kryptojuden verdächtigt und verfolgt wurden. Den

Indigenen sollte hingegen Geduld und Milde entgegengebracht werden. Um diese

Strategie zu erklären und zu legitimieren griff die Suprema auf das Beispiel der

Moriscos zurück. Sie versuchte damit, das unbekannte Andere mit dem bekannten

Anderen zu erfassen. Die Gleichstellung dieser beiden Bevölkerungsgruppen mag
auf den ersten Blick erstaunen. Bei näherer Betrachtung zeigt sich dann auch, dass

es zwischen der Wahrnehmung der Nachkommen von Muslimen auf der
Iberischen Halbinsel einerseits und den amerikanischen Indigenen andererseits

massgebliche Unterschiede gab. Ersteren blieb die vollständige Aufnahme in die christliche

Gemeinschaft aufgrund ihrer Abstammung prinzipiell versagt. Die Indigenen

66 Vgl. dazu auch Duve, Derecho canônico, S. 86-88.



Herejes versus plantas nuevas 129

hingegen konnten diese zumindest in der Theorie erreichen. In der Praxis scheiterte

die Integration jedoch. Charakteristisch dafür ist die Ausklammerung der in-

digenen Bevölkerung aus der Jurisdiktion der ordentlichen Inquisitionstribunale.
Dieser Schritt ist funktional als Teil eines übergeordneten Strategiewechsels der

spanischen Autoritäten ab der Mitte des 16. Jahrhunderts zu werten: Indigenen
wurde ein Sonderstatus zugesprochen, der vordergründig nur aufZeit gelten sollte,
sich aber verstetigte.67 Damit akzeptierte die Krone die Ureinwohner als Fremdkörper

im kolonialen Staat. Der Missionsauftrag als Projekt der Verwandlung des

heidnischen Anderen zum christlichen Selbst war somit auf halbem Weg zum
Stillstand gekommen.

Vor diesem Hintergrund ist auch die paradox anmutende, brutale und teilweise
massenhafte Verfolgung der Indigenen durch Mitglieder der Bettelorden zu verstehen.

Paradox deshalb, weil es ja gerade missionierende Mönche waren, die andernorts

als die glühendsten Verteidiger der Ureinwohner auftraten. Männer wie Juan

de Zumârraga und Diego de Landa wollten die christlichen Normen um jeden Preis

durchsetzen - sowohl auf Seiten der Conquistadoren, als auch für die Ureinwohner.

Damit sind sie bekanntlich gescheitert: Teile der präkolumbischen Kultur und

Religion haben sich im kolonialen und post-kolonialen Amerika erhalten und die

Region massgeblich mitgeprägt.68 Eine häresiefreie Neue Welt schuf Spanien also

nicht. Wohl aber ein dreihundert Jahre währendes Kolonialreich.69

67 Die Repüblicas de Indios, also indigene Gemeinschaften, die sich weitgehend autonom verwalteten,
sind ein weiteres Beispiel für eine Strategie der Isolierung. S. Renate Pieper, Iris Luetjens, Die
Entwicklung der Indianergemeinden, in: Horst Pietschmann u.a. (Hg.), Handbuch der Geschichte
Lateinamerikas 1, Stuttgart 1994, S. 575-596.

68 Dazu auch Chuchiak, In Servitio Dei, S. 644f.
69 Vgl. dazu die entsprechende Aussage von Arndt Brendecke zur Funktion des Wissens im spanischen

Kolonialreich: «.Entera noticia schuf man auf diese Weise nicht, aber ein Kolonialreich, das bis in das
19. Jahrhundert fortbestand.» Ders., Imperium und Empirie. Funktionen des Wissens in der spanischen

Kolonialherrschaft, Köln u.a. 2009, S. 345.



>


	Herejes versus plantas nuevas : die frühkoloniale Inquisitionspraxis gegenüber Indigenen in Spanisch-Amerika

