
Zeitschrift: Itinera : Beiheft zur Schweizerischen Zeitschrift für Geschichte =
supplément de la Revue suisse d'histoire = supplemento della Rivista
storica svizzera

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft für Geschichte

Band: 38 (2015)

Artikel: Perception et représentation occidentales de la Chine à la Renaissance

Autor: Bernhardt, Matthieu

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1077841

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1077841
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Perception et représentation occidentales de la Chine
à la Renaissance

Matthieu Bernhardt

L'ouverture d'une voie maritime entre l'Europe et l'Inde par Vasco de Gama, qui
débarque à Calicut en 1498, constitue un épisode déterminant de l'histoire des

relations entre l'Occident et l'Extrême-Orient. Manuel I (1469-1521) vient à peine
d'accéder au trône (1495) et, alors que ses colonies se réduisent à quelques
enclaves sur les côtes africaines, il voit s'ouvrir à son pouvoir, en l'espace de

quelques années, les richesses de l'Asie et les terres inexplorées du Brésil, découvertes

en 1500 par Pedro Alvares Cabrai. Cette époque dorée de l'expansion coloniale

portugaise est couronnée par la prise de Goa et de Malacca en 1511 par
Afonso de Albuquerque, déjà maître de deux centres commerciaux importants,
Aden et Ormuz, depuis 1506. Solidement implantés en Asie, les Portugais ne

tardent pas à lorgner vers la Chine ou plus précisément vers le mystérieux Cathay,

que les descriptions médiévales présentaient comme un véritable paradis terrestre
et qui ne cessait de susciter les convoitises européennes. Seulement, entre-temps,
le Cathay est devenu la Chine, les Ming ont succédé aux Mongols (Yuan) et,

surtout, encore traumatisés par cette domination étrangère pourtant lointaine - les

Ming régnent sur la Chine depuis 1368 -, les autorités chinoises ont fermé leurs
frontières.1 Ce contexte politique singulier ne décourage toutefois pas les Portugais
qui, arrivés sur les côtes chinoises en 1513, organisent une ambassade officielle
auprès de l'empereur de Chine quelques années plus tard. Au niveau politique et

diplomatique, cette ambassade, menée par l'apothicaire Tomé Pires, a eu des

conséquences désastreuses sur les relations entre la Chine et l'Europe. Partie de

Malacca en 1517, elle est forcée de demeurer à Canton jusqu'en janvier 1520 avant
de pouvoir s'acheminer vers Pékin. L'ignorance des Portugais en matière

d'étiquette chinoise et en particulier l'arrogance du capitaine Fernâo Peres de Andrade,
resté à Canton tandis que Pires rejoint la capitale, mais aussi le deuil royal qui

1 Contrairement à ce qu'on prétend parfois, la fermeture des frontières ne coïncide pas avec l'avène¬
ment de la dynastie Ming (1368). La Chine a en effet connu une vaste expansion maritime qui l'a
menée jusque sur les côtes orientales de l'Afrique au début du XVe siècle, sous l'impulsion d'un
musulman chinois du nom de Zheng He. Le repli officiel à l'intérieur des frontières fait suite à ces
expéditions, jugées inutiles et trop coûteuses, dont les archives seront détruites quelques décennies plus
tard. Le pouvoir va même jusqu'à interdire la construction de navires de haute mer en 1436. Toutefois,

bien que la «fermeture des mers» (haijin) soit officiellement restée en vigueur jusqu'en 1567, le
commerce avec l'étranger ne s'est jamais complètement interrompu. Voir Serge Gruzinski, L'Aigle et
le Dragon, Paris 2012, pp. 44-45.



86 Matthieu Bernhardt

entraîne la suspension de toute négociation suite à la mort de l'empereur Zhengde

- plus ouvert que ses successeurs aux relations internationales - conduisent les

autorités chinoises à durcir leur politique extérieure. Tous les membres de l'ambassade

sont jetés en prison et la plupart d'entre eux sont exécutés. Durant leur captivité,

certains Portugais, probablement persuadés d'y trouver la seule voie de leur
salut, cherchent à engager leur pays dans une guerre contre la Chine par le biais de

missives qu'ils parviennent à faire sortir de l'Empire. Pour sa part, le pouvoir
chinois promulgue, en 1522, un édit qui interdit tout commerce avec les Occidentaux.

Bien que largement transgressé par les deux camps, cet édit se maintient

jusqu'en 1552.

Ce climat d'hostilité et de méfiance réciproque est évidemment prégnant dans

les premiers témoignages oculaires auxquels l'ambassade a donné lieu. Constitués
de trois lettres rédigées par des prisonniers portugais, ces témoignages représentent

un corpus singulier au sein duquel l'image de la Chine tranche considérablement

avec la vision légendaire et paradisiaque qu'en proposaient les textes médiévaux
mais également avec la représentation idéalisée majoritairement véhiculée par la
littérature géographique du second XVIe siècle. Communément désignées par le

titre explicite de Lettres des captifs de Canton2, ces trois lettres - l'une écrite en
1521 par un membre de l'ambassade, Cristôvâo Vieira, et les deux autres par un
marchand, Vasco Calvo, en 15243 — racontent l'expérience difficile de la captivité
et envisagent les conditions d'une conquête militaire du Céleste Empire. Ce sont
les seuls témoignages de première main envoyés en Europe durant le premier
XVIe siècle. A ce corpus s'ajoutent deux œuvres majeures qui traitent de la Chine:

le Livro das Cousas da India de Duarte Barbosa (7—1521), rédigé vers 1516, et la
Suma oriental de Tomé Pires (1465-1540), rédigée vers 1515 et donc avant l'arrivée

en Chine de son auteur. Deux textes dont on ne trouve, dans la première moitié
du XVIe siècle, que des extraits dans le volumineux recueil du géographe et humaniste

italien Giovanni Battista Ramusio (Delle Navigazioni et Viaggi, 1550-1559)
et qui n'ont été publiés dans leur intégralité qu'au XXe siècle. Quelques informations

fragmentaires apparaissent également chez des voyageurs italiens tels que

2 «Cartas dos cativos de Cantâo». Ces lettres ont été publiées dans une édition bilingue (portugais - an¬

glais) par Donald Ferguson au début du XXe siècle (D. Ferguson, Letters from Portuguese captives in
Canton, written in 1534 & 1536: with an introduction of Portuguese intercourse with China in the first
half of the sixteenth century, Bombay 1902). Une édition en fac-similé de ce livre est parue en 2012.

3 Les dates de rédaction de ces lettres sont incertaines. Dans son édition, Ferguson propose les dates de
1534 et 1536. Lach évoque ce problème de datation mais ne tranche pas (Donald F. Lach, Asia in the
making of Europe, t. 2, The Century of Discovery, Chicago 1965, p. 734, note 14). Quant à Charles
R. Boxer, il estime qu'elles auraient toutes été rédigées en 1524 (C.R. Boxer, South China in the
Sixteenth Century, London 1953, p. xxi, note 2). Il suit en ce sens Armando Cortesâo, le premier à avoir
remis en cause les dates avancées par Ferguson (A. Cortesâo, The Suma Oriental of Tomé Pires and
the Book of Francisco Rodrigues, Londres 1944 [Fiakluyt Society Ser. II 89-90]).



Perception et représentation occidentales de la Chine à la Renaissance 87

Andrea Corsali (1487-?), Giovanni da Empoli (1483-1518) ou Antonio Pigafetta

(1491-1534). A l'exception d'une version française abrégée, publiée en 1534, le

récit de Pigafetta, qui relate la circumnavigation de Magellan, est d'abord connu à

la Renaissance, tout comme les écrits de Barbosa, Pires, Corsali et Empoli, à

travers les extraits qu'en donne Ramusio. L'italien est ainsi la première langue de

diffusion des informations relatives à l'Empire du Milieu, mais celles-ci sont
fragmentaires et se fondent dans une compilation monumentale. Le lecteur européen
avide d'informations plus systématiques devait se tourner vers les historiens lusitaniens

Fernào Lopez de Castanheda et surtout Joäo de Barros. Barros reprend en

effet l'ensemble de la production textuelle portugaise du premier XVIe siècle et

propose une sorte d'état de la question chinoise dans sa troisième Décade (Ter-
ceira Decada da Asia, Lisboa, J. de Barreira, 1563). Toutefois, vu le statut
relativement marginal de la langue portugaise, ce livre - n'ayant pas été traduit - ne

connaît guère de succès en dehors des frontières lusitaniennes. En outre, bien qu'il
s'appuie sur l'ensemble des écrits sur la Chine disponibles à la Maison de l'Inde
(Casa da India), l'historien portugais privilégie deux sources pour leur richesse

documentaire: la missive de Vieira, compagnon d'ambassade de Pires, et le livre
de Barbosa, membre - comme Pigafetta - de l'expédition de Magellan. Il est donc

tributaire d'un regard essentiellement négatif sur la Chine (Vieira) et d'informations

de seconde main (Barbosa). Ainsi, si la production portugaise véhicule déjà

un vaste savoir sur la Chine, elle en propose une image encore très nuancée et, à

certains égards, assez sombre. Elle rend certes déjà compte d'une civilisation raffinée

et d'un système politique fortement organisé, mais on est encore loin de

l'image d'un pays idéal dans lequel règne l'ordre, la justice et la paix et auquel seul

le christianisme paraît faire défaut, qu'on trouve dans les publications espagnoles
de la fin du siècle. L'entrée des jésuites sur la scène chinoise semble avoir joué un
rôle de premier plan dans ce passage d'une perception partiellement négative de la

Chine à celle d'une nation en tous points exemplaire, sauf bien sûr en matière de

religion.

Premiers témoignages jésuites

S'il meurt sur l'île de Sancian sans avoir pu entrer en Chine, saint François Xavier
a joué un rôle déterminant dans l'évolution du savoir sur le Céleste Empire. Sur la
base d'informations recueillies auprès de ses interlocuteurs japonais, de voyageurs
portugais et de commerçants chinois rencontrés en chemin, il est le premier à

représenter la Chine comme un pays favorable à l'expansion du christianisme en avançant

l'idée d'un peuple sage, d'un gouvernement juste et bien réglé et d'un royaume
pacifique. Sa conviction que la conversion de l'Asie, et notamment du Japon, doit



88 Matthieu Bernhardt

passer par la conversion de la Chine va par ailleurs déterminer ses successeurs à

s'intéresser prioritairement à l'Empire du Milieu. Durant les trente années qui
séparent la mort de Xavier (1552) de leur installation officielle dans les provinces du
Sud (1582), les jésuites s'évertuent sans relâche à trouver le moyen de s'établir dans

l'Empire du Milieu et, pour ce faire, s'emploient à récolter des informations sur la

civilisation chinoise. Le 23 novembre 1555, Melchior Nunhes Barreto, alors provincial

de l'Extrême-Orient, après avoir passé quelques mois à Canton, écrit une

longue lettre de Macao à ses frères de Goa et d'Europe dans laquelle figure la
première description détaillée de la Chine écrite par un membre de la Compagnie de

Jésus. La partie ethnographique de cette lettre est publiée en 1558 à Coimbra dans

une traduction castillane, sous le titre d'Information del Reino de la China, tandis

qu'une version in extenso paraît à Venise la même année, en traduction italienne,
dans les Diversi Avisi Particolari dell'Indie di Portogallo (1551-1558).

Un autre texte diffusé par la Compagnie s'avère déterminant dans le processus
de construction du savoir occidental sur la Chine. Il s'agit du témoignage d'un
marchand portugais du nom de Galeote Pereira, capturé par les autorités Ming en 1549

avec quelques compatriotes dans la province du Fou-kien. Pereira, après sa libération

en 1553, rédige une description ethnographique exceptionnelle, tant par sa

richesse documentaire que par son influence sur la littérature géographique
ultérieure. Parsemé de détails inédits sur le pays et ses habitants, le rapport de Pereira
fonctionne effectivement comme source, directe ou indirecte, de presque tous les

écrits occidentaux sur la Chine rédigés dans la seconde moitié du XVIe siècle.4 Un
tiers de ce rapport est notamment reproduit dans le Traité de Gaspar da Cruz, que
les historiens s'accordent à considérer comme la première publication européenne
exclusivement consacrée à la Chine.5 Toutefois, si Galeote Pereira en est
incontestablement l'auteur, ce rapport a été copié par les novices du Collège de St-Paul (à

Goa) en 1561 avant d'être envoyé en Europe où il est traduit en italien puis publié
dans les Nuovi Avisi dell'Indie di Portogallo en 1565 à Venise.6 La matière chinoise

4 Pour en savoir plus sur l'utilisation du rapport de Pereira dans la littérature géographique occidentale
consacrée à la Chine, voir Lach, Asia in the Making of Europe, t. 2, pp. 742-815.

5 Publié à Evora en 1569 sous le titre de Tractado em que se contam muito por estenso as cousas da
China, ce livre se fonde également sur les observations propres de l'auteur, effectuées lors de son
voyage dans le Guangdong à l'hiver 1556. 11 est constitué de vingt-neuf chapitres descriptifs sur la
Chine et d'un appendice consacré à Ormuz. Pour plus de détails sur les rapports entre les œuvres de
Pereira et de Da Cruz, voir Boxer, South China in the Sixteenth Century, pp. 1-lxvii.

6 On possède aujourd'hui deux copies manuscrites de ce rapport conservées respectivement à Rome,
Archivum Historicum Societatis Iesu (ARSI), Jap. Sin. 123, ff. 1-14, et Lisbonne, Biblioteca da
Ajuda, codex 49-iv-50, ff. 388-399v. Boxer, à qui l'on doit la première publication de ces versions
manuscrites en langue portugaise, les a comparées et affirme qu'elles ne présentent que des
différences de détail. La version italienne, publiée dans les Nuovi Avisi en 1565 à Venise, aurait quant à

elle été «légèrement abrégée». C.R. Boxer, A Portuguese Account of South China in 1549-1552, in:
ARSI 22 (1953), pp. 57-92.



Perception et représentation occidentales de la Chine à la Renaissance 89

de ce texte est environ quatre fois plus étendue que celle de la lettre de Barreto
évoquée ci-dessus. Sa publication dans les Avisi a ainsi permis à la Compagnie de

s'imposer comme une référence majeure en matière de savoir sur la Chine. En 1565,

lorsque le rapport de Pereira paraît à Venise, le lecteur curieux de s'informer sur ce

vaste empire ne dispose en effet, en dehors des publications jésuites, que du grand
recueil géographique de Giovanni Battista Ramusio. Rien de comparable, en termes
de richesse documentaire, avec la lettre de Barreto et la description de Pereira.

Quant aux historiens portugais (Castanheda et Barros), leurs œuvres véhiculaient
certes beaucoup d'informations, mais elles n'étaient guère lues en dehors des

frontières portugaises et demeuraient de toute manière inaccessibles aux non-
lusophones.

Le rapport de Pereira et la lettre de Barreto jouent ainsi un rôle de premier
plan dans la construction de l'image renaissante de la Chine dans la mesure où ils
confirment implicitement, en les précisant, les informations recueillies par François

Xavier et contiennent, en germes, les traits caractéristiques des descriptions
ultérieures. Les données restent approximatives, mais ces écrits rendent compte
du système administratif et judiciaire chinois, en relevant à la fois son bon
fonctionnement et la cruauté des magistrats. Ils soulignent l'industrie du peuple,
l'absence de mendiants, la condition recluse des femmes, la fertilité de la terre, la

grandeur et la beauté des villes... Surtout, ils évoquent les questions religieuses en

mettant l'accent sur le peu de fermeté des croyances, la mauvaise réputation des

bonzes et la disposition des Chinois à devenir chrétiens en vertu de leur bon sens.
Ce sont là autant de données ethnographiques diffusées par le réseau de communication

jésuite qui viennent alimenter et préciser - voire, à certains égards,
déterminer - les contours que prendra, dans le dernier quart du siècle, l'«image
ibérique de la Chine».7 Ainsi, si les premières grandes publications jésuites sur la

Chine ne paraissent qu'au début du XVIIe siècle, les descriptions renaissantes sont

déjà largement dépendantes des contributions de la Compagnie. Reste que celles-
ci se voient dissoutes, comme la plupart des autres sources, dans un monument
qui s'impose dès sa parution et pour quelques décennies comme la référence
incontournable en matière de savoir sur le Céleste Empire: YHistoria del gran reino
de la China8 de Juan Gonzâlez de Mendoza, qui se présente comme un grand tissu
de sources multiples.

7 L'expression, qui désigne la représentation relativement uniforme de la Chine dans les écrits ibé¬

riques de la fin du XVIe siècle, est de Manel Ollé (La Invention de China. Percepciones y estrategias
filipinas respecto a China durante el siglo XVI, Wiesbaden 2000).

8 Publié pour la première fois à Rome en 1585, le livre de Juan Gonzâlez de Mendoza est réédité
quelques mois plus tard à Valence. Une traduction italienne paraît à Venise la même année. L'Histo-
ria connaît encore dix-neuf rééditions en italien avant la fin du siècle et onze en espagnol; à quoi il
faut ajouter trois éditions françaises (1588, 1589 et 1600), une édition anglaise en 1588, latine en



90 Matthieu Bernhardt

Mendoza

Commanditée par le pape Grégoire XIII, YHistoria del gran reino de la China

présente un tableau extrêmement détaillé de la Chine et de ses habitants. N'ayant
jamais voyagé en Extrême-Orient, Mendoza a réuni un nombre considérable de

sources qu'il a savamment sélectionnées dans le but de proposer une image
favorable de l'Empire du Milieu et d'encourager l'Europe à établir des relations

pacifiques avec celui-ci. C'est que l'Espagne, dans les années qui précèdent la
publication de YHistoria (1585), est partagée entre deux attitudes face à cette Chine

encore largement méconnue. Frustrés par une succession d'échecs diplomatiques,
plusieurs Espagnols des Philippines cherchent à convaincre Philippe II d'entreprendre

une attaque armée. Philippe II, lui, semble avoir longtemps hésité avant de

rejeter définitivement cette option. Il paraît toutefois pencher pour la voie
pacifique à partir de l'Union des deux couronnes (1580) puisque, l'année suivante, il
envoie une ambassade, via la Nouvelle-Espagne, auprès de l'empereur Wanli pour
lui proposer un accord commercial. Cette ambassade - qui compte Mendoza parmi
ses membres - quitte San Lucar en février 1581, munie de divers présents et d'une
lettre autographe de Philippe II à l'attention de Wanli, pour atteindre Mexico au

mois de juin. Elle n'ira pas plus loin: en cause, l'arrivée en Nouvelle-Espagne,
quelques mois plus tard, de Duarte de Sande, ancien gouverneur des Philippines et

fervent partisan de la conquête militaire. De Sande, invoquant que l'Espagne, en

envoyant une ambassade auprès de l'empereur, n'aurait pas d'autre choix que de se

présenter comme un pays vassal de la Chine (il n'avait pas complètement tort), est

apparemment parvenu à convaincre le vice-roi Conde de Coruna d'empêcher les

ambassadeurs de poursuivre leur route. Mendoza renonce toutefois à retourner
immédiatement en Europe pour passer plus d'une année en Nouvelle-Espagne, où il
profite de réunir quelques informations sur la Chine - il copie notamment la Ver-

dadera Relaciôn de Martin de Rada à Mexico.9 Il y recueille également quelques

témoignages oraux, comme celui de Jerônimo Marin, l'un des premiers et rares
Espagnols à avoir mis les pieds en Chine continentale à la Renaissance. Tout porte à

croire que le projet d'écrire une description de la Chine se concrétise lors de son
séjour à Mexico et qu'il n'est pas sans lien avec les déconvenues de l'expédition.

1589, néerlandaise en 1595 et allemande en 1597. En tout, quarante-six éditions en sept langues
paraissent en Europe avant la fin du XVIe siècle. Pour l'édition originale, voir Juan Gonzalez de Mendoza,

Historia de las cosas mâs notables, ritos y costumbres del gran reino de la China, Roma 1585.
Pour cet article, j'utilise une édition moderne de cette première version: Juan Gonzalez de Mendoza,
Historia de las cosas mâs notables, ritos y costumbres del gran reino de la China (1585), in: Viajes y
crônicas de China en los Siglos de Oro, ed. Maria José Vega, Côrdoba 2009.

9 Voir M. Ollé, 300 anos de relaciones (y percepciones) entre Espana y China (Actas del Congreso In-
ternacional «Relaciones entre Espafia y China (1575—2005) <;Sin pasado? <,Con futuro?»), in: Revista
Huarte de San Juan 15 (2008), p. 93.



Perception et représentation occidentales de la Chine à la Renaissance 91

Témoin des pressions exercées par certains Espagnols pour que Philippe II déploie

son armée contre l'Empire du Milieu, Mendoza semble prendre clairement, dans

son œuvre, le parti adverse. L'image d'un pays puissant et pacifique, véhiculée par
YHistoria, représente en tous les cas un solide argument contre les partisans de la

guerre. Il n'en reste pas moins que cette image procède d'une sélection orientée de

l'information au sein du vaste corpus de textes utilisés par l'augustin espagnol.
Parmi ceux-ci, l'auteur mentionne les œuvres de Gaspar da Cruz, Miguel de

Loarca, Martin de Rada ainsi que les livres chinois envoyés en Espagne et à Rome

par ce dernier, un compte rendu de Duarte Barbosa publié dans les Navigazioni et

Viaggi de Ramusio et les lettres annuelles des jésuites.10 Si l'on ajoute à ce corpus
la troisième Décade de Joào de Barros et le Discurso d'Escalante" dans lesquels
Mendoza aurait tacitement puisé, YHistoria peut être considérée comme le produit
intertextuel de presque tous les écrits de l'Europe renaissante consacrés à la Chine.

En outre, sachant que Da Cruz a puisé des informations chez Pereira, qu'Escalante
a lui-même utilisé Da Cruz et Barros, il devient évident que les sources de YHistoria,

de première, de deuxième et de troisième main, suivent un cheminement
inextricable. Or, s'il semble vain de chercher à reconstituer le parcours des sources, la

mise au jour des pratiques intertextuelles des descripteurs de la Chine permet de

rendre compte du processus de construction dont résulte cette «image ibérique» qui
culmine dans l'œuvre de Mendoza.

Mobilisation du savoir chinois

On connaît l'importance de la tradition écrite dans l'Empire du Milieu, et la maîtrise

de la langue mandarine par les jésuites, si elle leur a d'abord permis d'entrer

en contact avec la population, leur servait également à compléter leur propre
connaissance du pays et celle qu'ils diffusaient en Europe. De la sagesse chinoise
issue des Classiques confucéens aux descriptions chorographiques des diverses

provinces en passant par le savoir astrologique et médicinal, tout est consigné dans

des écrits la plupart du temps largement diffusés dans les milieux lettrés et facilement

accessibles. Il va sans dire que cette tradition écrite aux origines lointaines

représente une source de savoir inestimable pour qui cherche à comprendre et à

pénétrer une civilisation si ancienne, si complexe et, comme nous l'avons vu, si résistante

aux échanges interculturels. L'utilisation de sources chinoises se révèle à ce

10 Lach propose une étude fort bien documentée des diverses sources utilisées par Mendoza. Voir Lach,
Asia in the Making of Europe, t. 2, pp. 742-94.

11 Bernardino de Escalante, Discurso de la navegacion que los Portugueses hazen à los Reinos y Provin-
cias del Oriente, y de la noticia que se tiene de las grandezas del Reino de la China, Sevilla, 1577.

J'utilise ici l'édition moderne établie par Maria José Vega, Viajes y crônicas).



92 Matthieu Bernhardt

titre déterminante dans le processus de construction de «l'image ibérique de la

Chine». Ces sources écrites ont en quelque sorte permis de compenser le manque
de témoignages occidentaux au XVIe siècle. En somme, ce que la Chine ne laissait

pas voir aux étrangers, elle le leur donnait à lire. Les contraintes imposées par la

politique étrangère des autorités Ming à la circulation des hommes n'ont en effet

eu que peu d'emprise sur la circulation des livres et des savoirs. Encore fallait-il
être à même d'accéder au contenu que cette vaste littérature véhiculait. Aucun

Européen, avant les premiers missionnaires jésuites de Chine, ne connaissait
suffisamment la langue mandarine pour déchiffrer le sens des textes par lui-même. Les

émigrés chinois, installés dans divers comptoirs d'Extrême-Orient, ont à cet égard

joué un rôle important, en traduisant ces textes à l'attention des Occidentaux.

Le premier Européen à recourir à la littérature chinoise est l'historien portugais
Joâo de Barros, facteur de la Maison de l'Inde de 1533 à 1567. Il avait accès à une
collection de livres apportés à Lisbonne par des navires marchands et bénéficiait
surtout des services d'un esclave chinois instruit, capable de les lui traduire.12

Ainsi, dans la lre Décade, publiée en 1552, il tire déjà certaines informations

géographiques de livres chinois que l'historiographie reste incapable d'identifier.13

Il s'agit toutefois là d'un cas exceptionnel et la littérature chinoise ne commence
à être véritablement utilisée comme source d'information qu'à partir des années

1570, dans les comptoirs d'Extrême-Orient, en particulier à Macao et aux

Philippines.14

Lorsque les Espagnols prennent possession de Manille en 1565, l'archipel
philippin comprend déjà une importante population chinoise, constituée de Chinois
métis et de Sangleys15. Certains d'entre eux sont rapidement formés à la langue
castillane pour être utilisés comme interprètes. Ainsi, lorsque Martin de Rada

revient de son premier voyage sur les côtes chinoises en 1575, muni d'une quantité

12 Charles R. Boxer, Three Historians of Portuguese Asia (Barros, Couto and Boccaro), in: Boletim do
Institute Português de Hongkong 1948, pp. 19-20.

13 Michèle Ruggieri, Atlante della Cina, ed. E. Lo Sardo, Roma 1993, pp. 42-43. Voir aussi Lach, Asia
in the Making of Europe, t. 2, p. 739.

14 Calvo et Viera auraient également consulté des livres chinois. Calvo prétend d'ailleurs «savoir lire et
écrire les caractères [chinois]». S'il faut relativiser cette affirmation, il semble indéniable que
certaines informations véhiculées par leurs écrits proviennent de sources locales. La liste des quinze
provinces du pays qu'ils proposent, et qu'aucun autre voyageur européen de la Renaissance ne donne
avec tant de précisions, ne saurait avoir été établie sur la seule base de leurs observations. Or, on sait

que parmi les compagnons de captivité de Vieira et Calvo se trouvait un interprète nommé Simâo
(«Simäo lingoa»). Pour la présence d'un interprète parmi les prisonniers portugais, voir Ferguson,
Letters, p. 61; pour la liste des quinze provinces, voir p. 68.

15 Le terme Sangley est à l'origine utilisé aux Philippines pour désigner les immigrés de pure ascen¬
dance chinoise, qu'on distinguait des Chinois métis (mestizos de sangley). La distinction avait son
importance à l'époque de la colonisation espagnole puisque les métis bénéficiaient de certains droits
dont les Sangleys étaient dépourvus.



Perception et représentation occidentales de la Chine à la Renaissance 93

considérable de livres chinois16, les Sangleys sont naturellement appelés à les

traduire. L'apparition de cette nouvelle source informative constitue une étape
fondamentale dans la progression du savoir sur la Chine et va rapidement provoquer,
on l'a dit, un impact considérable sur la production textuelle et, par conséquent, sur
la représentation occidentale de ce savoir. Le recours aux livres chinois devient par
ailleurs un véritable leitmotiv à partir de 1580 et fonctionne dès lors comme une
sorte de garantie de la valeur informative des diverses descriptions ethnographiques.

Or, comme les livres utilisés sont souvent les mêmes, cette pratique - tout
comme la grande circulation de la littérature géographique renaissante - permet
d'expliquer les nombreux recoupements textuels ainsi que les ressemblances
formelles qui caractérisent cette même littérature.

Prenons l'exemple concret de la tendance presque systématique à dénombrer

précisément les villes chinoises en fonction de leur importance démographique.
Martin de Rada, le premier à bénéficier des traductions des livres qu'il a lui-même

rapportés de son voyage sur les côtes chinoises, y consacre un chapitre entier. En
voici YIncipit:

Le royaume de Taybin11 comprend quinze provinces dans lesquelles on trouve deux sortes

de villes. Ils appellent les unes hu ou fu et les autres chiu. Ils ont coutume d'appeler
les plus importantes fu, où se tient généralement, dans chacune d'elles, un gouverneur
nommé par le roi [...] tandis que celles qu'ils appellent chiu sont habituellement sujettes
au gouverneur d'une fu, bien que certaines chiu ne soient pas sujettes et possèdent leur

propre gouverneur, et qu'à l'inverse, certaines fus soient sujettes au gouverneur d'une
autre fu. Ils appellent les bourgades coan. Il y a donc dans les quinze provinces de Taybin

trois cent quatre-vingt-dix villes dont cent cinquante-cinqy«^.18

16 Ces livres sont aujourd'hui perdus. Boxer, à partir de la traduction anglaise de VHistoria de Mendoza,
en donne toutefois une description détaillée. Ils traitent de sujets aussi divers que l'économie, la
fabrication de navires, le droit, la botanique, la musique, les métaux, la calligraphie, etc. Voir Boxer, South
China in the Sixteen Century, pp. lxxxiii-lxxxvi. Pour la description originale de ces ouvrages dans
VHistoria: voir Mendoza, Historia, pp. 206-208.

17 «Taybin» ou «Taibin» est la forme espagnolisée du nom que les Chinois donnaient à leur pays au

temps de la dynastie Ming, c'est-à-dire Da Ming, qui signifie littéralement «le grand royaume de la
dynastie Ming».

18 «Tiene el Reyno de taybin en las quinze provinçias dos maneras de çiudades unas que llaman, hu, o,
fu, y otras que llaman, chiu, Las mas principales suelen llamar, fu, de las quales cada una suele tener
su governador puesto por el rrey [...] pero las que llaman chiu suelen ser sugebtas al governador de

algun hu, aunque algunos chius ay no sugebtos sino que tienen governador por si y al rreves algunos
hus sugebtos a governador de otro, fu. A las villas llaman coan ay pues en toda taybin quinze provinçias

trezientas y noventa çiudades de las quales las, 155. son hus», Martin de Rada, Verdadera Rela-
ciôn de las cosas del Reyno de TAIBIN por otro nombre china y del viaje que a el hizo el muy Reve-
rendo padre fray martin de Rada provinçial que fue de la orden del glorioso Doctor de la yglesia San

Agustin. que lo vio y anduvo en la provinçia de Hocquien ano de 1575 hecha por el mesmo, Bibliothèque

nationale de Paris, Fonds espagnol, 325.9 (MF 13184), 1575, ff. 22v; ma traduction. Ce texte,
digitalisé par L'Escola d'Estudis de l'Asia Oriental de l'Universitat Pompeu Fabra, est disponible en
ligne: http://www.upf.edu/asia/projectes/che/sl6/radapar.htm (10.6.2014).



94 Matthieu Bernhardt

La suite du chapitre détaille le nombre des fu, chiu et coan évoqués ici pour
chacune des provinces en avançant de nombreuses précisions sur leur population,
organisation politique, poids économique en fonction des tributs annuels versés à

l'empereur, etc. L'intérêt de ce chapitre - et sans aucun doute son rôle implicite -
ne réside pas tant dans les informations minutieuses qu'il propose que dans l'idée
d'un pays immense, fort peuplé et politiquement bien organisé qui s'en dégage. Il
n'empêche qu'à la suite de Rada, les descripteurs de la Chine consignent presque
systématiquement les chiffres avancés par les sources chinoises. Ainsi, neuf ans

après Rada, le missionnaire jésuite Alessandro Valignano écrit: «de ces grandes

villes, qu'ils appellent fun, [on en compte] plus de cent cinquante réparties dans

ces quinze provinces»19. Bien plus tard, en 1610, l'historien jésuite Pierre Du Jarric

remet en cause l'utilité de cette avalanche de chiffres:

Quelques autheurs mettent le nombre des citez et villes murées qu'il y a en chasque
Province, mais ie n'en ay pas voulu faire icy le dénombrement, tant pour ce que la chose

n'est pas si certaine, que pour n'ennuyer le lecteur.20

Du Jarric se montre ici conscient des travers suscités par le recours aux sources
chinoises: retranscrire en détail toutes les statistiques démographiques est peut-être

susceptible d'intéresser quelques personnes parmi les instances politiques ou
religieuses mais risque surtout d'«ennuyer» le lecteur. Il semble par ailleurs au fait,
lorsqu'il mentionne que «la chose n'est pas si certaine», de certaines divergences
entre les sources. Il finit toutefois par céder à la tentation numérique quelques

lignes plus bas lorsqu'il ajoute: «Les unes ils appellent Fu, ce sont les plus nobles

et principales de toutes [...]. On en compte en toute la Chine quelque cent

cinquante»21.

La conformité des chiffres avancés par les différents textes examinés ici
témoigne non seulement du poids considérable des sources livresques, mais aussi

d'un indéniable lien entre ces textes. Soit les auteurs ont repris les données de

leur(s) prédécesseur(s), soit ils ont eu recours aux mêmes sources chinoises.

Aucune différence majeure jusqu'ici: le nombre defu avancé par Valignano et Du
Jarric correspond à celui que donne Rada, mais, puisqu'ils n'évoquent jamais

19 «destas ciudades grandes, que llaman Fun, estân repartidas por estas quince provincias mâs de ciento

y cinquenta de ellas», Saint François Xavier, Alexandre Valignano, Monumenta Xaveriana, ex auto-
graphis vel ex antiquioribus exemplis collecta, Matriti: typis Augustini Avrial, t. 1, «Sancti Francisci
Xaverii epistolas aliaque scripta complectens, quibus praemittitur ejus vita a P. Alexandre Valignano,
S. J. ex India Romam missa», 1899-1900, p. 160; ma traduction.

20 Pierre du Jarric, Flistoire des choses plus mémorables advenues tant ez Indes Orientales, que autres païs
de la descouverte des Portugais, en l'establissement et progrez de la Foy Chrestienne et Catholique: Et
principalement de ce que les Religieux de la Compagnie de Iesus y ont faict, et enduré pour la mesme
fin. Depuis qu'ils y sont entrez iusqu'à l'an 1600, Bordeaux 1610, Livre IV, ch. XVIII, p. 510.

21 Idem, p. 510.



Perception et représentation occidentales de la Chine à la Renaissance 95

précisément la provenance de l'information qu'ils donnent, l'origine de cette

conformité demeure imprécise.
On observe, à l'inverse, des divergences importantes qui tendent à mettre à mal

l'utilité, voire la valeur informative, des sources chinoises. Escalante, l'un des

rares auteurs à mentionner avec précision la provenance des chiffres qu'il avance,
écrit en effet:

Il y a dans ce royaume tant de villes très peuplées que, dans une table géographique faite

par les Chinois eux-mêmes, arrivée au Portugal en possession de Jean de Barros, historien

très savant de cette nation, deux cent quarante-quatre villes fameuses ont été signalées.

Elles se terminent par cette syllabe fu, qui signifie ville, comme Canton fu, Panquim fu
[,..].22

Entre les quelque cent cinquante fu dénombrées par Rada, Valignano et Du Jarric

et le nombre de deux cent quarante-quatre avancé par Barros puis repris par
Escalante23, la différence est de taille. Elle s'explique cependant, du moins en partie, par
l'origine de l'information. La «table géographique» chinoise que possédait Barros

est singulière. Elle est arrivée en Europe bien avant le voyage de Rada dans le Fou-
kien et n'a probablement été utilisée que par Barros. Escalante, comme en

témoigne l'expression «très savant» par laquelle il qualifie l'historien portugais,
donne manifestement plus de crédit à Barros qu'à ses autres sources et choisit de le

suivre sans réserve. Le cas de Mendoza, à cet égard, apparaît plus problématique.
Il révèle par ailleurs tout le paradoxe auquel peut conduire l'utilisation de sources

multiples. Malgré - ou, en l'occurrence, à cause de - la richesse et la diversité de

ses sources, Mendoza est l'auteur de son époque qui s'éloigne le plus de la vérité

puisqu'il dénombre 591 Fu en Chine (contre, pour rappel, quelque 150 chez Rada,

Valignano et Du Jarric, et 244 chez Escalante).24 Deux historiens se sont, à ma

connaissance, penchés sur cette question: Eugenio Lo Sardo attribue cette erreur à

l'utilisation d'une source chinoise peu rigoureuse, tandis que Donald F. Lach

22 «Hay en este reino muchas ciudades y muy populosas tanto que, en una carta de geografïa hecha por
los mesmos chinas, que se trajo a Portugal a poder de Juan de Barros, historiador dotlsimo de aquella
naciôn, vinieron senaladas dozientas y quarenta y quatro ciudades famosas. Termlnanse con esta

sîlaba, tu, que quiere decir ciudad como Canton fu, Panquim fu», Escalante, Discurso, p. 42; ma
traduction.

23 Notons qu'Escalante est ici fidèle à Barros. On peut en effet lire dans la 3e Décade de l'historien por¬
tugais: «[...] segundo mostra a carta da Geographia que ovvemos, contem dozenta quarenta & quatro
cidâdes [...]» («[...] comme le montre une table géographique que nous possédons, ils dénombrent
deux-cent-quarante-quatre villes [...]»; citation tirée de Vega, Viajes y crônicas, p. 42, note 142; ma
traduction). 11 apparaît par ailleurs ici que Boxer a tort de considérer l'œuvre d'Escalante comme une
simple paraphrase du Traité de Gaspar Da Cruz, puisqu'elle puise manifestement chez Barros également

(voir Boxer, South China in the Sixteenth Century, p. lxv).
24 Mendoza, Historia, p. 124.



96 Matthieu Bernhardt

avoue ne pas parvenir à se l'expliquer.25 Même en admettant que Mendoza a suivi

une source à valeur documentaire douteuse, il disposait, entre autres, des chiffres
avancés par Rada et Escalante; des chiffres sans commune mesure avec celui qu'il
propose. Qu'il ait effectivement trouvé ce chiffre gigantesque dans un livre chinois

ou qu'il l'ait tout bonnement inventé, Mendoza a manifestement privilégié l'effet
escompté sur le lecteur par rapport à la vérité documentaire. Lorsqu'on sait que
l'un des enjeux principaux de YHistoria est d'encourager les Européens - et en

particulier les Espagnols - à renoncer à toute entreprise militaire pour établir des

relations pacifiques avec la Chine, cette multiplication des villes importantes de

l'Empire du Milieu apparaît de nature à dissuader tous ceux qui pensaient cet

empire facilement prenable.26

Il semble ici que l'œuvre de Mendoza, au même titre que les autres descriptions
ethnographiques renaissantes mais de manière encore plus marquée, ne tend pas
simplement à «informer» le lecteur. En d'autres termes, la fonction informative de

YHistoria paraît doublée d'une importante fonction stratégique.27 Le plus
remarquable, toutefois, est que la dimension stratégique de cette œuvre procède directement

d'une sélection des données ethnographiques, parfois contradictoires. Nous

venons de le constater à l'égard des sources chinoises. Il en va de même des sources
occidentales.

25 E. Lo Sardo estime en effet que l'erreur de Mendoza vient du fait qu'il a recours à une source chinoise
singulière. Alors que la source la plus fréquente des auteurs européens est communément le Kuang-
yii-t 'u, Mendoza tirerait ses informations chorographiques du Ta Ming i-t 'ung-chih, dont la valeur
documentaire, d'après Lo Sardo, est moindre (voir Lo Sardo, Atlante délia Cina, pp. 42^13). Voir
aussi Lach, Asia in the making of Europe, t. 2, p. 793.

26 A cette image d'une Chine vaste et puissante s'ajoutent les considérations de nature à dépeindre une
civilisation sage et heureuse dont la conquête militaire ne saurait en aucun cas être justifiée, sinon par
l'avidité européenne. L'influence de L'Utopie de T. More sur Mendoza, mise au jour par Pascale
Girard, n'est naturellement pas étrangère à ce tableau d'une civilisation idéale. La Chine est en effet
présentée par Mendoza comme un «modèle de gouvernement, voire un exemple concret de réalisation
de L'Utopie» (P. Girard, Les religieux occidentaux en Chine à l'époque moderne, Paris 2000, pp. 20-
21). Cet idéal politique conditionne en grande partie la fascination que l'Europe éprouve, durant près
de deux siècles, pour la stabilité du système administratif chinois.

27 La fonction stratégique des descriptions géographiques renaissantes, de même que les préjugés
idéologiques qui leur président souvent, ne les privent toutefois pas systématiquement de leur valeur
documentaire. Joan-Pau Rubiés, dans un article qui porte principalement sur les effets des rencontres
interculturelles - et des récits qui en émanent - sur l'Europe renaissante, l'a brillamment démontré
(J.-P. Rubiés, New Worlds and Renaissance Ethnology, in: History and Anthropology 6/2 (1993),
pp. 157-197). Il s'insurge notamment contre la thèse saïdienne selon laquelle le discours sur l'alté-
rité culturelle ne serait que le résultat d'une projection européenne: «There is much more to European
accounts of non-European than a justification of Empire. [...] it is equally misleading to understand
European perceptions as the simple imposition ofEuropean realities» (Idem, p. 158). Ainsi, Mendoza,
s'il opère parfois une distorsion de l'information documentaire à des fins stratégiques (en multipliant
le nombre de villes chinoises importantes, par exemple), propose également un savoir sur la Chine
largement reconnu par les historiens.



Perception et représentation occidentales de la Chine à la Renaissance 97

Sélection des témoignages

Le regard porté sur la Chine par les différents témoins oculaires est naturellement

déterminé, en grande partie, par l'expérience vécue. Ainsi la Chine peut se révéler

plus ou moins hostile, plus ou moins riche ou plus ou moins «civilisée» en fonction
des régions parcourues et surtout des aléas de l'aventure personnelle de chaque

voyageur. Les historiens ibériques, lorsqu'ils rédigent leur description en Europe à

partir de cette palette éclectique de témoignages, s'autorisent dès lors à trancher

entre les points de vue divergents, de manière à proposer une représentation cohérente

de l'Empire du Milieu mais aussi conforme à la visée stratégique qui lui est

dévolue.

Avant l'autorisation officielle accordée aux missionnaires jésuites de résider

sur le sol chinois en 1582, les Occidentaux qui s'aventuraient dans le pays le

faisaient, on l'a vu, au péril de leur vie. Nombre d'entre eux se sont retrouvés dans les

geôles chinoises en attendant un jugement qui prenait parfois plusieurs années et

qui les condamnait la plupart du temps à la peine capitale. Qu'on pense à Vasco
Calvo et Cristöväo Vieira, faits prisonniers durant de longues années à la suite de

l'échec de la première ambassade portugaise avant d'être exécutés; ou à Galeote

Pereira, capturé pour commerce illégal avec trente autres Portugais en mars 1549

pour n'être libéré qu'en 1553. Quant à Martin de Rada et son confrère augustin

Agustin de Albuquerque, victimes des différends entre les autorités chinoises et le

gouvernement des Philippines, s'ils n'ont pas été fait prisonniers, ils ont subi la

torture et ont été abandonnés sur une île au large des côtes chinoises en 1576.28 Les

diverses conditions de captivité, les diverses issues des procès ou les divers
traitements réservés à ces premiers témoins ont naturellement influencé leurs descriptions

respectives de la civilisation chinoise et en particulier du fonctionnement de

la justice. C'est par conséquent à l'égard de la justice chinoise que les premiers
écrits issus de témoignages oculaires sont les plus contrastés. Or, dans le tableau

idéalisé proposé par Escalante et surtout par Mendoza, le système judiciaire est

précisément le domaine dans lequel les Chinois apparaissent les plus admirables.
Ce ne peut être ici que la conséquence d'une sélection orientée de l'information
véhiculée par leurs diverses sources.

En fait, parmi les témoins occidentaux de l'intransigeante politique étrangère
des Ming, seul Galeote Pereira semble avoir bénéficié d'un procès équitable - ou
du moins favorable.29 Le tableau du système judiciaire chinois n'est évidemment

28 Pour plus de détails sur la malheureuse issue du deuxième voyage de Martin de Rada dans le Fou-
Kien, on consultera M. OUé, La Empresa de China. De la Armada Invencible al Galeôn de Manila,
Barcelona 2002, pp. 64—72.

29 C.R. Boxer, s'appuyant sur les Annales chinoises, a montré que l'heureuse issue du procès de Galeote
Pereira et de ses compagnons est en fait due à des querelles internes au sein de l'administration



98 Matthieu Bernhardt

pas sans lien avec l'heureux sort réservé à l'auteur et le poids considérable exercé

par Pereira sur les descriptions ultérieures - en premier lieu celle de Gaspar da

Cruz30, elle-même très influente - expliquerait en partie pourquoi le bruit répandu

sur le bon fonctionnement de la justice chinoise a porté si loin. Les circonstances

tragiques du procès de Calvo et Vieira - qui ont rédigé leurs lettres dans une prison
de Canton en attente de leur exécution - ont suscité une tout autre représentation
du système judiciaire, relayée notamment par la 3e Décade de Joâo de Barros. Mais
les diverses critiques à l'encontre de la justice chinoise, si convaincantes soient-

elles, se voient manifestement édulcorées, voire complètement passées sous

silence, par Escalante et Mendoza. Il semble ainsi que le privilège accordé à un

témoignage oculaire par rapport à d'autres n'émane pas tant de sa valeur documentaire

que de sa conformité à l'image de la Chine que les historiens espagnols

entreprennent de construire. L'analyse comparée des grandes descriptions de la fin de la

Renaissance avec leurs diverses sources occidentales révèle en effet que, lorsque

ces dernières se contredisent, le tri de l'information opéré par les premières obéit

avant tout à une démarche stratégique.
Prenons l'exemple précis d'un incontournable topos selon lequel les magistrats

n'exercent jamais leur fonction dans leur province d'origine. Cette coutume
judiciaire singulière a manifestement interpellé les Européens puisqu'elle est mentionnée

dans presque tous les premiers témoignages oculaires et se voit systématiquement

reprise dans les grandes descriptions du second XVIe siècle. Pereira, dont le témoignage

ne repose sur aucune source livresque, fait à ce sujet l'observation suivante:

De plus, pour assurer la sécurité du royaume, les loutei en charge du gouvernement
d'une province doivent venir d'une autre province très lointaine, où ils doivent laisser
femmes et enfants [...].31

Il poursuit son propos en précisant que ces magistrats («loutei»), arrachés à leur
famille, jouissent d'un certain confort matériel grâce aux pensions royales et que, de

ce fait, le roi n'a pas à «craindre de trahisons». Pereira se montre peu explicite sur
les conséquences - heureuses ou malheureuses - de cette coutume particulière du

système judiciaire chinois. Toutefois, en avançant qu'elle est conçue «pour assurer

chinoise. Plusieurs magistrats auraient cherché à faire condamner le capitaine Chu Wan, responsable
de la capture des marchands portugais. L'issue du procès, favorable aux Portugais, explique pourquoi
le système judiciaire chinois fait l'objet de tant d'éloges chez Pereira. Voir Boxer, South China in the
Sixteenth Century, pp. xxv-xxix.

30 Lach remarque d'ailleurs que les passages traitant du système judiciaire, chez Pereira, sont précisé¬
ment ceux que Da Cruz a le plus largement utilisés et reproduits dans son Traité (voir Lach, Asia in
the making of Europe, t. 2, p. 749).

31 «Di piu accioche il regno stia piu secure, li loutei che hanno da governare una provincia, devono essere
d'un'altra molto lontana, dove han da lasciare moglie, figlioli [...].», Pereira, Nuovi Avisi, f. 71v; ma
traduction.



Perception et représentation occidentales de la Chine à la Renaissance 99

la sécurité du royaume», il suggère qu'elle est bénéfique à la stabilité politique de

l'empire. Vieira, lui, est bien loin de partager cet avis:

La coutume de ce pays de Chine veut que tout homme en charge de la justice ne peut
être de la province où il exerce sa fonction; [...] de là vient qu'aucun juge de Chine n'est

équitable, parce qu'il ne pense pas au bien de la province mais seulement à voler

puisqu'il il n'est pas natif de celle-ci et qu'il ne sait pas quand il sera muté dans une
autre province. De là vient aussi qu'ils ne tissent pas de liens ni ne se mettent au service
de la province et qu'ils n'éprouvent aucune affection pour le peuple: ils ne font rien
d'autre que voler, tuer, fouetter et torturer le peuple. Celui-ci est moins bien traité par
ces mandarins qu'il ne le serait par le diable en enfer [.. .].32

La confrontation des deux citations précédentes révèle qu'une même donnée
factuelle - en l'occurrence, la délocalisation des magistrats - peut susciter des

interprétations diamétralement opposées. Pereira, on l'a dit, ne développe que très peu
l'éloge de cette coutume judiciaire, tandis que Vieira semble manquer de mots

pour exprimer tout le mal qu'il en pense, mais leurs points de vue respectifs n'en
sont pas moins tranchés. Pour le premier, la délocalisation des mandarins tend à

garantir la «sécurité» du pays. Pour le second, elle les incite à n'agir que dans leur
intérêt propre et à exercer toutes sortes de cruautés gratuites sur le peuple. Gaspar
da Cruz, également témoin oculaire mais qui, lui, n'est pas passé entre les mains de

la justice chinoise, se charge de développer le propos de Pereira, dont le Rapport
constitue, on s'en souvient, sa principale - voire sa seule - source occidentale. Là
où Pereira reste allusif, le missionnaire dominicain se montre plus explicite:

[...] toutes [les charges] sont confiées à des hommes qui ne sont pas nés dans la partie
du pays où ils les exercent, de manière à ce qu'ils ne soient pas mus par sentiment dans

les affaires de justice qui leur incombent et qu'ils ne commettent pas d'abus de pouvoir,
ce qui permet ainsi d'éviter les insurrections.33

Alors que le rapport entre la délocalisation des magistrats et la sécurité du pays
n'apparaît pas clairement justifié chez Pereira, il trouve soudain un argument de

taille chez da Cruz. Eloignés de leurs parents et amis et n'ayant affaire qu'à des

inconnus, les magistrats se montrent plus justes et, surtout, n'ont pas la possibilité
de construire des alliances susceptibles de mettre en péril le pouvoir impérial.

32 «O estillo desta terra da China he que todo homen que ministra justiçia nâo pose ser daquella gover-
nança; [...] daqui vem que nenhum iulgador da China nâo faz verdade porque nâo oulha polio bem da
terra senâo por furtar porque nâo he natural délia e nâo sabe quando o hâo de mudar pera outra gover-
nança daqui vem nâo teren lianças nem prestimos donde governâo nem teem amor a gente nâo fazem
senâo roubar matar açoutar por tromentos as povo e ho povo mais mal tratado destes mandarins doque
he o diabo no inferno [...].», Ferguson, Lettre de Vieira, pp. 71-72; ma traduction.

33 Boxer, South China in the Sixteenth Century, chap. XVII. p. 158; ma traduction.



100 Matthieu Bernhardt

Escalante, visiblement convaincu par les explications du dominicain, s'est
apparemment contenté de les traduire:

Le roi, avec l'approbation des membres de son conseil, nomme les autres ministres des

villes et des provinces du royaume en prenant garde qu'ils ne soient pas originaires du
lieu où ils auront à administrer la justice, de manière à ce qu'ils ne soient pas mus par
sentiment ni ne commettent d'abus de pouvoir qui pourraient occasionner des soulèvements

et des troubles.34

A bien considérer le propos de da Cruz, repris presque littéralement par Escalante,

on constate que la délocalisation des mandarins présente, selon eux, deux

avantages. D'une part, il assure le fonctionnement d'une justice équitable et, d'autre

part, il garantit une forme de stabilité politique. Le second apparaît déjà chez

Pereira, tandis que le premier est mentionné pour la première fois par Da Cruz.

Mendoza, qui disposait du plus grand nombre de sources, a, on s'en doute, privilégié

celles qui se montraient les plus élogieuses à l'égard du système judiciaire
chinois. Il a par conséquent suivi da Cruz - peut-être via Escalante - en focalisant
toutefois son propos sur le bon fonctionnement de la justice:

[...] ce que [le roi et son conseil] considèrent en premier lieu est que le vice-roi, gouverneur

ou auditeur ne soit pas natif du lieu où il va exercer sa charge afin d'éviter les
méfaits que l'amitié des parents ou l'aversion des ennemis pourraient occasionner sur le
bon exercice de la justice.35

Il peut paraître surprenant que Mendoza, toujours prompt à reproduire les informations

susceptibles de susciter l'admiration pour la Chine, ne reprenne pas l'argument

politique avancé par Da Cruz et Escalante. Or, il s'agit là, à mon sens, d'une
omission volontaire. En laissant de côté la question des insurrections que les

mandarins pourraient fomenter avec leurs proches, Mendoza propose une autre lecture

- bien plus valorisante - du système judiciaire chinois. En effet, la délocalisation
des mandarins en fonction, à la lumière de ce passage, semble n'avoir d'autres fins

que de favoriser le bon déroulement de la justice. Il n'est plus conçu pour protéger
le pouvoir de l'empereur, ni même la stabilité de l'Etat, mais simplement pour
garantir le droit de chaque sujet à être jugé avec impartialité. Il est par ailleurs

remarquable que le propos de Mendoza s'oppose plus que tout autre à celui de

34 «Tarabién provee el rey, con parecer de los de su consejo, a los demâs ministros ordinarios de las
ciudades y lugares del reino, con consideration que no sean de la mesma tierra a do han de ir a
administrai justicia, porque no les mueva aficiôn, ni se hagan insolentes y poderosos con el mando, de
suerte que causen algûn ievantamiento y altération», Escalante, Discurso, p. 75; ma traduction.

35 «[...] lo primero que advierten [el rey y su consejo] es que el virrey, gobernador u oidor no sea natu¬
ral de la tierra adonde va proveido, por evitar el dano que podria hacer a la buena ejecuciôn de la
justicia, el amor o el oido de los parientes o enemigos», Mendoza, Historia, p. 185; ma traduction.



Perception et représentation occidentales de la Chine à la Renaissance 101

Vieira. Alors que ce dernier affirme en premier lieu que la délocalisation implique
«qu'aucun juge de Chine n'est équitable parce qu'il ne pense pas au bien de la
province» qu'on lui a confiée, l'historien espagnol suggère exactement le contraire.

Dépourvu de tout sentiment de haine et d'affection, le juge, selon lui, est à même

d'exercer sa charge avec équité.
Parmi les divers témoignages occidentaux qui ont alimenté la construction de

«l'image ibérique de la Chine», la Verdadera Relation de Martin de Rada a cette

particularité de n'avoir été utilisée - comme source d'information - que par Men-
doza. Rédigée aux Philippines en 1575, elle ne parvient en Espagne que deux ans

plus tard, soit l'année même de la publication du Discurso d'Escalante - lequel n'a

par conséquent pas pu la consulter. Or, Rada, bien qu'il ait écrit ce texte avant
d'être torturé et abandonné36, ne se montre pas tendre envers les Chinois à qui il ne

reconnaît aucun savoir, à l'exception de la médecine, et en qui il voit un peuple vil
et lâche. En matière de sciences, nous dit en effet Rada, les Chinois connaissent

certes les vertus des plantes médicinales, mais «il n'y a rien à apprendre de tout le

reste puisqu'ils ne savent rien de la géométrie, ne connaissent ni l'usage ni l'existence

du compas, ne savent pas compter si ce n'est additionner, soustraire et multiplier

et croient que le soleil et la lune sont des hommes, que le ciel est plat et que la

terre n'est pas ronde»37. Les critiques du missionnaire espagnol n'ont pas pour
principale cible le fonctionnement judiciaire, mais le peu d'estime qu'il voue à

cette société imprègne l'ensemble de sa Relation et produit un sombre tableau de

la Chine. Surnommé le «Las Casas des Philippines» pour son soutien aux
indigènes, ce savant espagnol devenu Maître (Docteur) en 1575, qui refusa par ailleurs
le diocèse que Philippe II voulait lui confier, ne nourrissait en effet pas une
profonde sympathie pour les Chinois. Sans le succès de l'œuvre de Mendoza, qui
prend soin de se référer presque constamment - et la plupart du temps explicitement

- à Rada tout en gommant les diverses critiques et le ton malveillant à

l'encontre des Chinois38, il y a fort à parier que ce texte aurait joui d'une influence
autrement importante sur la perception occidentale de la Chine. Or, les douze

chapitres descriptifs de la Relation ne sont publiés pour la première fois qu'en

36 Martin de Rada est allé deux fois en Chine. La Verdadera Relaciôn est rédigée en 1575, au retour du

premier voyage de l'auteur dans le Fou-kien. La mésaventure évoquée ici a eu lieu un an plus tard,
lors du second voyage.

37 «[...] de todo lo demas no ay que echar mano que no tienen mas de solo el olor o nombre dello pues
ni saben cosa de giometria ni tienen compas ni usan del ni saben contar mas de solo sumar y rrestar y
multiplicar y creen el sol y luna ser hombres y el çielo ser llano y no rredonda la tierra», Rada,
Verdadera Relaciôn, f. 28r; ma traduction.

38 Certains historiens ont déjà relevé la tendance systématique de Mendoza à édulcorer les critiques de
Rada à l'encontre des Chinois. Voir notamment Luke Clossey, Salvation and Globalization in the
Early Jesuit Missions, New York 2008, p. 204. Voir aussi C.R. Boxer, The Chuch Militant and
Iberian expansion, 1440-1770, Baltimore 1978, p. 55.



102 Matthieu Bernhardt

1884.39 Jusque-là, la diffusion de cette œuvre se fait principalement à travers le

filtre de YHistoria et le lecteur crédule n'avait aucune raison de chercher à lire
Rada dans le texte du moment que Mendoza affirmait lui être fidèle:

[...] le père Rada, provincial, et son compagnon (dont je suivrai la relation dans la plus
grande partie de cette histoire, comme de témoins oculaires à ce point dignes de foi
qu'on ne peut les contester) [.. ,].40

Pourquoi, en effet, perdre son temps à lire les rapports de Rada et de son confrère

(Hierônimo Marin) si YHistoria reproduit fidèlement et sans exceptions les

informations qu'ils contiennent? La lecture de la Relaciôn Verdadera - et notamment
du passage que nous venons d'examiner sur l'ignorance scientifique des Chinois -
n'aurait pourtant conduit personne à estimer, comme le fait Mendoza, qu'il y a en
Chine de «grands astrologues»41. On imagine en effet assez mal qu'un peuple qui
ne sait «rien de la géométrie» et prend les astres pour des hommes puisse en compter.

Mais l'historien espagnol se garde évidemment de parler de cela.

On mesure ici à quel point les témoignages mobilisés par YHistoria de

Mendoza, par la sélection de l'information que celle-ci opère, peuvent être détournés de

leur sens. La Relaciôn Verdadera de Rada en est le meilleur exemple. Alors que, si

l'on en croit Mendoza, l'œuvre de Rada est sa source la plus importante et surtout la

plus fiable, l'image de la Chine qu'elle véhicule tranche singulièrement avec le
tableau admiratif qui se dégage de YHistoria. Il apparaît dès lors évident que, quelle

que soit l'origine de l'emprunt, Mendoza délaisse tout ce qui ne correspond pas à la

représentation de la Chine qu'il entend transmettre à l'Europe. Mais il y a plus.

Mendoza, à l'instar de son prédécesseur, Bernardino de Escalante, ne se contente

pas de sélectionner les données qui lui conviennent. Il procède également à

certaines manipulations, n'hésitant pas à extrapoler à partir d'informations ponctuelles

ou à connecter des données parfaitement indépendantes dans ses sources. C'est à

cette seconde pratique que nous nous intéresserons maintenant. Nous verrons que,
même lorsqu'une donnée ethnographique fait unanimement l'objet de commentaires

élogieux dans les premières descriptions, les historiens espagnols cherchent à

la rendre encore plus admirable au moyen de divers bricolages textuels.

39 La Relation de Rada comprend deux parties. La première, qui relate le voyage de l'auteur en Chine,
son séjour dans le Fou-kien et son retour à Manille, est entièrement retranscrite dans les Conquistas
de Fray Gaspar de San Agustln en 1698. La seconde, consacrée à la description de la Chine, n'est par
contre publiée sous sa forme originale qu'en 1884, à Valladolid, dans la Revista Agustiniana. Voir
Boxer, South China in the Sixteenth Century, p. lxxviii.

40 «[...] el padre fray Herrada, provincial, y su companero (cuya relaciôn yo seguiré en lo mâs desta his-
toria, como de testigos de vista y tan fidedignos que no se les puede poner exception) [...]», Mendoza,

Historia, p. 115; ma traduction.
41 Mendoza, Historia, p. 196.



Perception et représentation occidentales de la Chine à la Renaissance 103

La construction textuelle d'une Chine idéale

S'il est un domaine dans lequel les auteurs du XVIe siècle sont unanimes, c'est
bien celui des propriétés naturelles de la Chine, vantées pour leur richesse et leur
diversité. Mendoza y consacre les chapitres 2 à 4 du premier livre de son Historia
et Escalante le septième de son Discurso. Pour expliquer l'abondance des récoltes

et la diversité des produits naturels, l'étendue du pays et les faveurs climatiques
dont il bénéficie sont sans cesse invoquées par leur prédécesseurs. En somme, au

XVIe siècle, la Chine est systématiquement représentée comme le royaume de

l'opulence, ce qui lui confère des allures d'immense jardin édénique.42 Toutefois, à

la différence du Nouveau Monde, souvent comparé à une forme de paradis
terrestre, la terre chinoise, selon les historiens espagnols, devrait aussi sa richesse à

l'industrie de ses habitants. A la nature luxuriante et indomptée de l'Amérique
s'oppose une terre soigneusement cultivée et entièrement soumise aux services de

l'homme. Autrement dit, le Chinois, à la lecture d'Escalante et de Mendoza,
semble exercer une domination habile et maîtrisée sur la nature. Son ingéniosité lui

permet de tirer pleinement profit d'une terre particulièrement prodigue et si les

campagnes chinoises s'apparentent à un jardin paradisiaque, elles le doivent en

grande partie à leurs habitants. L'admiration suscitée par les richesses naturelles de

la Chine apparaît ainsi indissociable de celle que les historiens espagnols éprouvent

pour le raffinement et la supériorité de sa civilisation. Dans tous les cas, Escalante

et Mendoza ne manquent pas de mettre en rapport la fertilité de la terre et
l'ingéniosité du peuple pour expliquer l'abondance de ressources matérielles.

Mendoza, jamais avare en superlatifs, n'hésite pas à faire de la Chine le

«Royaume le plus fertile de tout le monde». Le rendement exceptionnel de la terre

proviendrait, selon lui, de l'heureux concours d'une fertilité naturelle sans pareille
et d'un travail assidu et ingénieux des habitants, lui aussi unique au monde:

La bonté et la fertilité de la terre sont améliorées par le travail continuel et l'ingéniosité
des naturels, laquelle est si grande qu'ils n'épargnent aucune vallée, aucune montagne
ni aucun rivage, où ils ne plantent et ne sèment que ce qu'il savent que le terroir pourra
porter et produire, selon sa bonté, comme les arbres fruitiers et les grandes semailles de

blé, d'orge, de riz, de lin, de chanvres et d'autres choses.43

42 Voir le bel article Clotilde Jacquelard, Un jardin sous le ciel: la Chine d'après les voyageurs espa¬

gnols de la fin du XVIe siècle, in: A-M Brenot, B. Cottret, Le Jardin: Figures et métamorphoses, Dijon
2005, pp. 279-287.

43 «Ayuda a la bondad de la tierra para la fertilidad el continuo trabajo e industria de los naturales délia,

que es tanta, que ni perdonan a valles ni a sierras ni riberas donde no planten y siembren todo aquello
que endenden que la tierra podrâ llevar y producir, segùn la bondad que tiene, como frutales y
grandes sementeras de trigo, cebada, arroz, lino, cânamo y otras cosas», Mendoza, Historia, p. 116;
ma traduction.



104 Matthieu Bernhardt

Le caractère hyperbolique de ce propos s'inscrit pleinement dans la continuité du

Discurso. Escalante, après quelques considérations sur les conditions climatiques,
se montrait en effet déjà aussi admiratif que son compatriote face au savoir agricole

des Chinois:

[...] d'où l'on peut comprendre la fertilité [de cette terre], sans doute la plus grande et la
plus abondante qu'on connaisse dans le monde, en raison de la capacité des naturels à

mettre à profit leur ingéniosité et leur travail continuel.44

La suite du texte d'Escalante ne laisse aucun doute sur le fait que Mendoza est non
seulement allé y chercher des informations, mais également des images et des

formules:

[...] n'épargnant aucune montagne, aucune vallée ni aucun rivage où tout est planté et
cultivé de différentes sortes de fruits et de grandes semailles de blé, d'orge, de riz et
d'autres légumes selon la commodité et l'endroit.45

On voit bien ici que la cohérence de «l'image ibérique de la Chine», diffusée dans

l'Europe renaissante, doit beaucoup à la pratique de l'imitation qui, dans ce cas

précis, confine à la simple copie. Mendoza ne se contente toutefois pas de reproduire

les mots et les tournures d'Escalante, il les réaménage de manière à insérer
de nouvelles données, manifestement inventées de toutes pièces. Chez lui, le

savoir agricole des Chinois leur permettrait de déterminer que telle terre est propice
à telle semence ou à telle culture et, qui plus est, dans quelle mesure («ils ne

plantent et ne sèment que ce qu'ils savent que le terroir pourra porter et

produire»). Toutefois, si le processus d'idéalisation de la Chine se poursuit d'Escalante

à Mendoza, il se manifeste d'abord dans le traitement que ces grandes
descriptions de la fin du siècle font subir aux premiers témoignages oculaires. C'est
là que le statut de construction textuelle de 1'«image ibérique de la Chine» prend
tout son sens. L'analyse systématique des premiers témoignages révèle en effet

que la mise en rapport de l'ingéniosité chinoise et des richesses naturelles de la

terre émane d'un travail sur les sources opéré par les historiens espagnols. Ainsi,
le Portugais Melchior Nunhes Barreto, premier jésuite à pénétrer en Chine
continentale, s'étonne déjà de la singulière fertilité du sol chinois, mais il ne fait
aucune référence à un quelconque génie agricole. Il mentionne seulement que cette

44 «[...] por do se puede entender la fertilidad [desta terra], que sin duda es la mayor y mas abundante

que se sabe en el mundo, à causa de procurar los naturales de se aprovechar de su industria, y conti-
nuo trabajo», Escalante, Discurso, f. 31v; ma traduction.

45 «[...] no perdonando à sierras, valles, ni riberas, que no esté todo plantado, y cultivado de diferentes
generös de frutas, y de grandissimas sementeras de trigo, cevada, arroz, y otras legumbres, segun la
comodidad y sitio», Idem, f. 31v; ma traduction.



Perception et représentation occidentales de la Chine à la Renaissance 105

fertilité extraordinaire permet aux Chinois de faire trois récoltes annuelles,
véritable topos de la littérature prémoderne sur la Chine: «la terre donne des fruits
trois fois par année: pour être irriguée par ces fleuves (comme je l'ai dit) d'eau

douce, la fertilité va croissant»46. L'homme, dans ce propos, ne prend aucune part
explicite au rendement exceptionnel de la terre. Galeote Pereira s'étonne également

des richesses naturelles de la Chine et évoque «l'abondance du pays»47. Il
remarque, deux pages plus haut, que chaque parcelle de terre est mise à profit par
le peuple: «Ce pays est très peuplé, raison pour laquelle il n'est pas une parcelle
de terre qui ne soit cultivée»48.

Les deux observations reprises par Escalante et Mendoza - la fertilité du sol et

l'industrie des habitants - figurent donc déjà chez Pereira comme d'ailleurs chez

Da Cruz49, mais elles ne sont encore aucunement placées dans une relation de

cause à effet. On voit bien ici comment quelques observations ponctuelles, en

l'occurrence la récolte triennale et l'omniprésence des cultures agricoles, trouvées

ça et là chez divers auteurs, sont mises au service d'un discours hyperbolique qui,
sans nier l'extraordinaire fertilité naturelle du sol chinois, permet de faire l'éloge
de l'ingéniosité et, implicitement, de la civilisation chinoise.

Au savant assemblage de données ethnographiques éparses s'ajoutent certains

phénomènes d'extrapolation. Ainsi en va-t-il de l'information selon laquelle
autant de Chinois vivraient sur l'eau que sur terre. La plupart des témoins oculaires

s'émerveillent devant les innombrables embarcations qu'ils découvrent à leur
arrivée en Chine, mais ils n'en tirent pas pour autant des déductions démographiques

générales. Vieira remarque déjà que les rivières sont les principales voies
de communication de l'empire:

46 «[...] rende la terra frutto tre volte l'anno: aumentandosi la fertilità per esser rigata di questi fitimi
(com'hô detto) di acqua dolce», Barreto, Avisi particolari, 1558, p. 33 (ma traduction). Mendoza ne

manque pas non plus de mentionner les multiples récoltes annuelles et avance même le nombre
invraisemblable de quatre: «[...] la tierra es tan fértil que da très y cuatro frutos al ano», Mendoza,
Historia, p. 115. Ce type d'exagération, fréquent dans VHistoria, obéit évidemment à un processus
d'idéalisation. Dans la même logique et sans doute pour renforcer l'assimilation de la Chine à un
paradis terrestre, Mendoza va jusqu'à suggérer que le travail de la terre ne demande pas d'effort: «Todo
este trabajo les es fâcil con la memoria de la libertad con que cada uno goza de su hacienda [...]»,
Idem, p. 116.

47 «l'abondanza del paese», Pereira, Nuovi Avisi, ff. 66 r-v).
48 «E questo paese molto habitato, per la cual cosa non vi è palmo di terra che non si lavori», Pereira,

Nuovi Avisi, f. 65v; ma traduction.
49 Da Cruz consacre le chapitre XII de son Traité à «l'abondance de la terre» chinoise et reprend en

grande partie le propos de Pereira sur le sujet. Il développe toutefois considérablement les informations

avancées par son prédécesseur en évoquant par exemple, comme Barreto avant lui, les «deux à

trois récoltes annuelles» de riz. Il n'est cependant jamais question d'un rapport explicite entre la
fertilité de la terre et l'ingéniosité des Chinois. Voir Da Cruz, chapitre XII, in: Boxer, South China in the
Sixteenth Century.



106 Matthieu Bernhardt

Tous les déplacements et les voyages en terre de Chine se font sur les rivières, parce que
tout le pays est sillonné de cours d'eau, de telle sorte qu'on ne peut parcourir deux lieues

par voie terrestre sans traverser vingt rivières [...].50

Peu avant de mentionner cette abondance de cours d'eau, le voyageur portugais
avait également fait part de son étonnement devant la multitude de navires aperçus
lors de son périple: «Ils ont un nombre incalculable de bateaux et de navires, à tel

point que j'affirme en avoir vu plus de trente mille grands et petits»51. Barreto, lui,
écrit qu'«il y a tant de navires dans ce pays, grands et petits, que c'est une
merveille»52. Pereira, pour sa part, décrit sur près de deux pages les multiples cours
d'eau qui rendent la pratique de la pêche très populaire, notant au passage qu'il
existe une concentration particulièrement grande d'embarcations dans les

estuaires: «Là où ces fleuves se rejoignent pour se jeter dans la mer, il y a une grande

quantité de navires [...], lesquels sont si nombreux que, chose incroyable, on ne

pêche pas moins d'un poisson par minute».53 Quant à Da Cruz, s'appuyant en partie

sur les propos de Pereira, il consacre un chapitre entier à la question, dans

lequel il propose une description détaillée des différents types de navires, militaires,
marchands, de pêche ou encore de logement.54 Ces premières descriptions
émerveillées des multiples navires semblent avoir incité les historiens espagnols à revisiter

les données ethnographiques dont ils disposaient. En clair, de l'information
selon laquelle la Chine compte beaucoup de rivières et de navires, les historiens
espagnols ont déduit, de leur propre chef, que plus d'habitants vivaient sur l'eau que

sur terre. Au début du chapitre X de son Discurso de la navegaciôn, Benardino de

Escalante écrit en effet:

Il y a dans ce royaume une infinité de navires et d'embarcations, avec lesquels ils
naviguent par les îles et les côtes de ce pays, qui sont très longues, et sur les grandes rivières
qui le traversent de toutes parts, à tel point qu'on estime qu'il y a à peine moins de gens
qui vivent sur l'eau que sur terre.55

50 «Toda pasajem e caminhos na terra da China he em Rios porque toda a China e cortada dos Rios que
nâo se podem andar duas legoas por terra sem atravesar Vinte Rios [...]», Ferguson, Letters, p. 70; ma
traduction.

51 «tem barcas e navios lados per baixo sem conto de muitos eu me affirmo que veiria mais de /30000/
antre grandes e piquenos», Ferguson, Letters, p.68; ma traduction.

52 «vi sono tanti navi in questa tierra, grandi, & piccoli, ch'è una maraviglia», Barreto, Avisi Particolari,
f. 268v; ma traduction.

53 «Dove questi fiumi s'uniscono per entrare net mare, v'è grande quantité di barche [...], lequali sono
tante, che par cosa incredibile, non si fa altro che pescare pesce minuto», Pereira, Nuovi Avisi, f. 79 v;
ma traduction.

54 Da Cruz, chapitre IX, in: Boxer, South China in the Sixteenth Century.
55 «Hay en este reino infinidad de navios y barcos, en que navegan por las islas y costas dél, que son

muy largas, y por los grandes rios que le atraviesan todos por muchas partes, en tanta manera que se
hace estimation que habita poco menos gente en el agua que en tierra», Escalante, Discurso, p. 58; ma
traduction.



Perception et représentation occidentales de la Chine à la Renaissance 107

La conclusion de ce propos ne figure dans aucun témoignage oculaire. Elle est en

quelque sorte une invention ibérique, fondée sur des données éparses et destinée à

singulariser la Chine. Mendoza la reproduit mot pour mot, tout en prenant soin

d'orner la description qui la précède de quelques hyperboles:

Il y a dans ce royaume une grande quantité de navires et d'embarcations, avec lesquels
ils naviguent par les îles et les côtes de ce pays, qui sont très longues, et sur les rivières

qui traversent la plupart des provinces, nombreuses et vastes, et il y a tant de gens qui
vivent sur ces navires et embarcations parmi ces rivières que leurs rives ressemblent à

des villes fort peuplées et l'on estime qu'il y a à peine moins de gens sur l'eau que sur
terre.56

Le bricolage textuel est ici évident. Escalante et Mendoza, grâce aux multiples
sources dont ils disposent, s'emploient à construire un discours hyperbolique qui,
suite à la large diffusion qu'il connaît en Europe, va déterminer la perception de la

Chine dans l'imaginaire occidental. Ce discours n'est pas complètement utopique
et mensonger. Toutefois, en développant et en généralisant des données

ponctuelles, il contribue à construire une image de la Chine quelque peu distincte de

celle que les premiers témoignages occidentaux donnaient à lire. Dans le cas de

l'agriculture, le bricolage des sources semble avoir une visée claire: mettre en

avant le développement de la civilisation chinoise. Dans celui des navires, il
semble davantage tendre à satisfaire la soif de curiosités des amateurs de littérature
de voyage et ainsi à entretenir la fascination occidentale pour l'Empire du Milieu.

Conclusion

La représentation renaissante de la Chine se construit à partir de quelques

témoignages oculaires (Vieira, Calvo, Barreto, Pereira, Da Cruz et Rada) et de sources
chinoises. Plus on avance dans le XVIe siècle, plus les sources sont nombreuses et

difficilement identifiables du fait qu'elles sont passées de textes en textes, que ces

mêmes textes sont eux-mêmes devenus des sources et qu'on ignore souvent à

quelle étape de leur cheminement l'auteur qui en use - soit en en recopiant des

extraits soit en relayant les informations qu'elles véhiculent - est allé les chercher. Il
est toutefois indéniable que cette singulière tradition textuelle culmine dans {'Historic!

de Juan Gonzalez de Mendoza. Bien que nuancée et sensiblement affinée par
les descriptions jésuites au siècle suivant, l'image de la Chine que cette œuvre

56 «Hay en este reino gran cantidad de navlos y barcos, en que navegan por las islas y costas de él, que
son muy largas, y por los nos que atraviesan por las mâs de las provincias, que son muchos y grandes,

y vive tanta gente en estos nos en navios y barcos que parecen ciudades muy pobladas las riberas del-
los, y se hace estimaciôn que hay poco menos gente en el agua que en la tierra», Mendoza, Historia,
p. 216; ma traduction.



108 Matthieu Bernhardt

propose ne connaît pas de profondes altérations durant toute l'époque prémoderne.

Elle est ainsi le point de départ de la «légende chinoise» qui a tant influencé Leibniz

et les Lumières. Evoquant la cohérence de cette image construite à partir de

sources multiples et contradictoires, Donald F. Lach qualifie le travail de Mendoza

d'admirable «tour de force»57. Les raisons du succès immédiat et durable de ce

texte à travers toute l'Europe résident précisément, on s'en doute, dans l'habile

manipulation des sources dont il est issu et dans sa capacité à satisfaire la curiosité

croissante, depuis l'Union des deux couronnes en 1580, du lectorat hispanophone

par le tour d'horizon du savoir sur la Chine qu'il propose. Destinée à convaincre

Philippe II de ne pas céder aux tentations belliqueuses, YHistoria ne laisse planer

aucun mystère sur les raisons pour lesquelles elle présente un tableau totalement
favorable de la Chine et de ses habitants, un tableau qui s'est imposé dans l'imaginaire

européen de l'époque. Le succès exceptionnel de YHistoria a par ailleurs eu

pour conséquence de reléguer dans l'ombre - voire de jeter dans l'oubli - tout un

corpus de textes dont les valeurs documentaire et littéraire sont souvent manifestes.

Le Discurso d'Escalante, premier texte sur la Chine rédigé en espagnol, est sans

aucun doute l'ouvrage dont le succès public a le plus souffert - et peut-être
devrions-nous dire le plus injustement souffert - de la gloire de YHistoria.
Mendoza y puise si largement qu'il finit par l'absorber. Il en recopie d'importants

passages alors même que le nom d'Escalante n'apparaît que dans l'«Avertissement»
de certaines éditions tardives.58 Quant aux textes portugais les plus importants sur
le sujet (Da Cruz et Barros), la faible diffusion qu'ils ont connue est davantage
imputable au statut périphérique de leur langue qu'au rayonnement ultérieur de

l'œuvre de Mendoza.59 Sans leur concours toutefois, le savoir renaissant sur la

Chine serait presque réduit à néant. On peut donc à juste titre considérer «l'image

57 En français dans le texte. Lach, Asia in the making of Europe, t. 2, p. 763.
58 Lara Vilà affirme que Mendoza n'a pas lu Da Cruz et Barros dans le texte et que toutes les informa¬

tions et citations empruntées à ces deux auteurs viennent en réalité de l'œuvre d'Escalante, Vega,
Viajes y crénicas, p. LU, note 68 et p. LXXIV, note 91. Le Discurso d'Escalante fonctionnerait ainsi
comme relais entre les premières grandes descriptions portugaises de la Chine et l'Hisloria de Mendoza.

Il convient dès lors de nuancer le propos de Donald F. Lach qui accuse de Mendoza de taire le
nom d'un de ses principaux informateurs. On ne saurait en effet reprocher à l'historien espagnol de ne
pas mentionner le nom de Joâo de Barros s'il n'en a pas fait usage. Il est toutefois incontestable que
Mendoza a cherché à dissimuler des emprunts considérables (les passages manifestement copiés
d'Escalante, examinés ici, en sont la preuve). Pour les accusations de plagiat portées par Lach à
rencontre de Mendoza, voir Lach, Asia in the Making ofEurope, t. 2, pp. 747-748. Pour la mention
d'Escalante dans 1' «Avertissement» de certaines éditions tardives de YHistoria, voir par exemple l'édition

française de 1606 (Histoire du Grand Royaume de la Chine, Paris 1606, p. iiir).
59 Da Cruz semble toutefois avoir été beaucoup utilisé sans que son nom ne soit cité. Mendoza n'est

donc de loin pas le seul à l'avoir fait. Si l'on en croit Roque de Oliveira et, à sa suite, Lara Vilà, la
liste des auteurs qui n'ont pas rendu justice au missionnaire portugais est vertigineuse: Do Couto, Sas-
seti, Mendes Pinto, Valignano, Roman, Lucena et Alvares do Oriente. Voir Vega, Viajes y crénicas,
p. LU, note 68.



Perception et représentation occidentales de la Chine à la Renaissance 109

ibérique de la Chine» comme le résultat d'une manipulation des sources portugaises

opérée par les historiens espagnols - un travail qui continue à s'affiner
d'Escalante à Mendoza. A ce titre, Carlos Sanz affirme que ce sont les Espagnols
et non les Portugais qui ont découvert la Chine, si l'on comprend le terme «découvrir»

au sens de «donner forme à ce qui était inconnu».60 Toujours est-il qu'à la

fin du XVIe siècle, la représentation de la Chine diffusée dans toute l'Europe, à

laquelle cette mise en forme a donné lieu, s'apparente à un tissage textuel où

l'idéalisation l'emporte souvent sur la restitution des témoignages.

60 Bernardino de Escalante, Primera historia de China, comentada y publicada por C. Sanz, Victoriano
Suarez, Madrid 1958, «Introducciôn».




	Perception et représentation occidentales de la Chine à la Renaissance

