
Zeitschrift: Itinera : Beiheft zur Schweizerischen Zeitschrift für Geschichte =
supplément de la Revue suisse d'histoire = supplemento della Rivista
storica svizzera

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft für Geschichte

Band: 38 (2015)

Artikel: Einleitung: Transformationen des Fremden im Spätmittelalter und in der
Frühen Neuzeit

Autor: Hitzbleck, Kerstin

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1077838

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1077838
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Einleitung: Transformationen des Fremden
im Spätmittelalter und in der Frühen Neuzeit

Kerstin Hitzbleck

Das Verstehen ist ein Wiederfinden des Ich im Du.
Wilhelm Dilthey

Die Fremde ist ein Ort, den es in der Vorstellung des Betrachters schon gibt.1 Der

Gang 'in die Fremde' ist ein Gang ins Bekannte, aber Nichteigene, sondern

Unvertraute. Er unterscheidet sich damit von der Expedition, die zu neuen Ufern
aufbricht und das tatsächlich Unbekannte erschliessen will.2 Die Einstufung als

fremd ist Teil des Prozesses von Verstehen und Aneignung, der das bislang Nicht-
Gekannte in Relation zum Vertrauten setzt, es damit beschreib- und begreifbar

1 Dieser Beitrag versteht sich als Einführung in den vorliegenden Band und hat das Ziel, Beobach¬

tungen zu bündeln und neue Perspektiven und Annäherungen an das Fremde als Objekt historischer
Forschung aufzuzeigen. Die Literaturangaben zu diesem Beitrag erheben keinen Anspruch auf
Vollständigkeit. Tatsächlich ist die Literatur zum Thema Fremdheit und Alterität beinahe unüberschaubar.
Einen umfassenden Überblick zum Thema 'Fremdheit', das in den letzten Jahren eine Forschungskonjunktur

erlebt hat, liefert Nikolas Jaspert, Eigenes und Fremdes im Spätmittelalter: Die
deutschspanische Perspektive, in: Klaus Herbers, Nikolas Jaspert (Hg.), «Das kommt mir spanisch vor».
Eigenes und Fremdes in den deutsch-spanischen Beziehungen des späten Mittelalters, Münster 2004
(Geschichte und Kultur der Iberischen Welt, Bd. 1), S. 31-62. Einen prägnanten Einstieg liefern auch
Volker Scior, Das Eigene und das Fremde. Identität und Fremdheit in den Chroniken Adams von
Bremen, Helmolds von Bosau und Arnolds von Lübeck, Berlin 2002 (Orbis mediaevalis. Vorstellungswelten

des Mittelalters, Bd. 4), S. 9-23, sowie David Fraesdorff, Der barbarische Norden. Vorstellungen

und Fremdheitskategorien bei Rimbert, Thietmar von Merseburg, Adam von Bremen und Hel-
mold von Bosau, Berlin 2005 (Orbis mediaevalis. Vorstellungswelten des Mittelalters, Bd. 5). In der
deutschsprachigen Forschung hat sich zum 'Fremden' beziehungsweise zum 'Anderen' das 'Eigene'
als Komplementärkategorie herausgebildet. Die englischsprachige Forschung fasst den Gegensatz
demgegenüber in die Begriffe 'foreign' beziehungsweise 'other' und 'familiar', das in Abkehr von
der letztlich juristisch-sachenrechtlichen Definition eher auf den Aspekt der Vertrautheit abhebt. Mir
scheint, dass dieser Defmitionsrahmen der Sache letztlich eher gerecht wird, weil er flexibler auf das
Problem der 'Bekanntheit' reagieren kann und weniger eng an den Interpretationsrahmen der Identität

geknüpft ist. Für die Abgrenzung des Fremden vom Ünbekannten sei besonders verwiesen auf
Herfried Münkler, Bernd Ladwig, Dimensionen der Fremdheit, in: dies. (Hg.), Furcht und Faszination.

Facetten der Fremdheit, Berlin 1997, S. 11-44.
2 Ein anschauliches Beispiel für die Weltaneignung im Mittelalter beschreibt Johannes Fried, Auf der

Suche nach der Wirklichkeit. Die Mongolen und die europäische Erfahrungswissenschaft im 13.
Jahrhundert, in: Historische Zeitschrift 243/2 (1986), S. 287-332. Für die Suche nach ungläubigen
Ungarn, die gemäss einer ungarischen Chronik wegen Nahrungsmittelknappheit ihr Land hätten verlassen

müssen, schickt der ungarische König insgesamt vier «Expeditionen» (S. 288) von Dominikanermönchen

in den heidnischen, unbekannten Osten. Dort treffen die «Forscher» tatsächlich auf ein als
die gesuchten «Großungarn» identifizierbares Volk und integrieren dieses durch ihre Beschreibung
dauerhaft in das ungarische Weltbild. Ein populärkultureller Verweis sei im Rahmen dieser Einleitung

erlaubt: Auch die USS Enterprise bricht mit ihrer Crew unter der Leitung von Kapitän James T.
Kirk in den Weltraum auf, «to boldly go where no man has gone before» und trifft dort auf
unbekannte Kulturen, Dimensionen und Wesen.



6 Kerstin Hitzbleck

macht und eine Bewertung des Wahrgenommenen erlaubt. Diese Bewertung ist

offen, sie kann positiv wie negativ ausfallen und enthält a priori keine pejorative
Intention: 'Fremd' ist zunächst eine neutrale Kategorie des Nichtverstehens.3 Das

als fremd Beschriebene wird in das Weltbild des Betrachters aufgenommen,
entzieht sich jedoch der Aneignung und Appropriation und bleibt in der Weise vom
Betrachter immer unterschieden. Das Wiederfinden des Ich ist dem Betrachter in
dieser Relation nicht möglich. Dabei bestimmt allein der Wahrnehmende über die

Charakterisierung und Kategorisierung des Wahrgenommenen als fremd. Die

Entscheidung über Inklusion oder Exklusion erfolgt durch den Betrachter.

Vom Fremden ist das Andere zu unterscheiden, das die Wahrnehmung des

grundsätzlich Unvertrauten mit einem Akt des Verstehens verbindet. Dieses

Verstehen wird dabei zumindest aus der Perspektive des Wahrnehmenden als

erfolgreich erachtet.4 Die Beschreibung als 'anders' würde damit andeuten, dass

der Beobachter zwar andere Bewertungs- und Verhaltensmöglichkeiten sieht und

beispielsweise eine kulturelle oder normative Differenz erkennt, aber die Handlungen

des Gegenübers versteht und sinnvoll zu erklären vermag. Auch die Kategorisierung

als 'Anderes' ist a priori wertfrei. Doch wie die Beschreibung als fremd
geht auch hier die Zuschreibung allein vom wahrnehmenden Subjekt aus.

Sowohl das Fremde wie das Andere sind als Deutungsschemata daher relational

auf das bezogen, was der Beobachter als sein Eigenes und Vertrautes erkannt
hat und beschreibt.5 Doch ist diese Relation keine Einbahnstrasse. Denn das Be-
wusstsein vom Eigenen entsteht erst aus der Konfrontation mit dem Unbekannten
und im Versuch seiner Kategorisierung. Aus dem Kontakt mit dem Fremden folgt

3 Sehr eingängig ist der Erklärungsversuch von Klaus Herbers zur Aussage der Redensart «Das kommt
mir spanisch vor» als «merkwürdig, unverstanden, fremd», der die zumindest teilweise Äquivalenz
der Begrifft 'fremd' und 'unverstanden' unterstreicht. Klaus Herbers, «Das kommt mir Spanisch
vor». Zum Spanienbild von Reisenden aus Nürnberg und dem Reich an der Schwelle zur Neuzeit, in:
Herbers, Jaspert (Hg.), «Das kommt mir spanisch vor», S. 1-30, Zitat S. 1.

4 Dass dieser Versuch des Verstehens scheitern kann, sei zumindest angemerkt.
5 Ein sehr plastisches Beispiel dafür ist der Versuch der An-eignung des Anderen und Fremden durch

den Vergleich mit dem Eigenen und Bekannten, der Übertragung fremder Wirklichkeit in die eigene
Wirklichkeit (S. 282) im Mittelalter bei Arnold Esch, Anschauung und Begriff. Die Bewältigung
fremder Wirklichkeit durch den Vergleich in Reiseberichten des späten Mittelalters, in: Historische
Zeitschrift 253/2 (1991), S. 281-312, 282: «es gibt nichts, wofür sich nicht eine heimatliche Entsprechung

finden liesse — und so zogen unsere Reisenden eine breite Spur toskanischer Vergleiche quer
durch den Vorderen Orient». Auch Thomas Foerster betont die Rolle des Vergleichs bei der
Konstruktion von Identität: Erst indem das Fremde Uber ein tertium comparationis in Relation zum Eigenen
gestellt wird, wird der Betrachter sich seiner Identität bewusst. Zugleich kann über den Vergleich aber
auch die Integration in bereits bestehende, autoritative Diskurse erfolgen, wie Foerster am Beispiel
der Geschichtsschreibung im Norden Europas deutlich macht. Thomas Foerster, Vergleich und Identität.

Selbst- und Fremddeutung im Norden des hochmittelalterlichen Europa, Berlin 2009 (Europa im
Mittelalter, Bd. 14), Zusammenfassung S. 177-187. Siehe auch die in dem Sammelband Die
Begegnung mit Fremden und das Geschichtsbewusstsein, hrsg. von Judith Becker und Bettina Braun,
Göttingen 2012 (Veröffentlichungen des Instituts für europäische Geschichte Mainz, Beiheft 88)
vereinigten Studien.



Einleitung: Transformationen des Fremden im Spätmittelalter und in der Frühen Neuzeit 7

eine - auch unbewusste - Vergewisserung über das Eigene, die in einem zweiten

Schritt den tatsächlichen Vergleich mit dem Fremden ermöglicht und Aussagen
über das Fremde erlaubt. Fremd und eigen sind aufeinander bezogen und nicht
unabhängig voneinander denkbar.

Die Kategorien fremd, anders oder eigen sind jedoch nicht statisch.6 Denn

ursprünglich Fremdes kann in das Eigene und Vertraute integriert werden und

damit zu einem Teil der eigenen Identität werden. Neu in eine Kultur eindringende
Elemente können durch Prozesse kultureller Aneignung und kulturellen Transfers
innerhalb kurzer Zeit in die Betrachteridentität aufgenommen werden und dafür
ältere Positionen in der Wahrnehmung des Fremden ihrerseits fremd- oder andersartig

erscheinen lassen. Ebenso kann Vertrautes fremd oder anders werden, wie es

sich etwa in der Betrachtung historischen Geschehens zeigt, das im Lauf der Zeit
unvertraut und unverständlich werden kann.7 Die Wahrnehmung von Differenz
und die Irritation durch das Unbekannte lassen sich demnach durch Integration
überwinden, wie andererseits auch Integriertes und Selbst-verständliches im Zuge
etwa des gesellschaftlichen Wandels auf einmal irritierend wirken können. Die

Zuschreibungen erweisen sich damit als veränderlich.
Die Auseinandersetzung mit dem Thema Fremdheit verspricht Erkenntnisse

wenn auch nicht unbedingt über die als fremd wahrgenommenen Objekte und

Personen, so doch über die Selbstwahrnehmung des Betrachters und die Konstruktion
seiner Identität.8 In kulturhistorischer Perspektive gibt die Beschäftigung mit
Phänomenen der Fremd- und Eigenwahrnehmung damit Aufschluss über die

Konstruktion kultureller Identität in historischen Gesellschaften und erlaubt, den

6 Felicitas Schmieder, «... sind sie ganz normale Menschen»? Die Mongolen zwischen individueller
Erscheinung und Typus des Fremden in der Wahrnehmung des spätmittelalterlichen Abendlandes, in:
Christoph Lüth, Rudolf W. Keck, Erhard Wiersing (Hg.), Der Umgang mit dem Fremden in der
Vormoderne. Studien zur Akkulturation in bildungshistorischer Sicht, Köln/Weimar/Wien 1997, S. 195—

210.
7 Jaspert, Eigenes und Fremdes im Spätmittelalter, S. 45. Siehe auch Herfried Münkler, Bernd Ladwig,

Einleitung: Das Verschwinden des Fremden und die Pluralisierung der Fremdheit, in: Herfried Münkler

(Hg.), Die Herausforderung durch das Fremde, Berlin 1998 (Interdisziplinäre Arbeitsgruppen, Bd.
5), S. 11-25, hier S. 23 sowie im selben Band Herffied Münkler, Kathryn Mayer, Die Konstruktion
sekundärer Fremdheit. Zur Stiftung nationaler Identität in den Schriften italienischer Humanisten von
Dante bis Machiavelli, S. 27—129. Siehe auch die Überlegungen von Hans Martin Krämer, Jenny
Oesterle, Ulrike Vordermark, Labeling the Religious Self and Others: Reciprocal Perceptions of
Christians, Muslims, Hindus, Buddhists, and Confucians in Medieval and Early Modern Times.
Introduction, in: dies. (Hg.), Labeling the Religious Self and Others: Reciprocal Perceptions of Christians,
Muslims, Hindus, Buddhists, and Confucians in Medieval and Early Modern Times, Leipzig 2010
(Comparativ, Jg. 20, H. 4), S. 7-17.

8 Siehe beispielsweise die Überlegungen von Georg Jostkleigrewe zur wechselseitigen Wahrnehmung
von Imperium und Regnum Franciae in seiner Monographie Das Bild des Anderen. Entstehung und
Wirkung deutsch-französischer Fremdbilder in der volkssprachlichen Literatur und Historiographie
des 12. bis 14. Jahrhunderts, Berlin 2008 (Orbis mediaevalis. Vorstellungswelten des Mittelalters,
Bd. 9), S. 13—46.



8 Kerstin Hitzbleck

Denkstil9 und die intellektuellen Rahmenbedingungen von Wirklichkeitserfassung
und -erkenntnis abzubilden sowie im Umkehrschluss die Bedingungen der Interaktion

mit fremden Kulturen aufzudecken.10 Kristallisationspunkte der Fremdheitserfahrung

im Mittelalter waren auf der einen Seite die vielfaltigen Möglichkeiten des

Kulturkontakts bei den Kreuzzügen und in den entstehenden Kreuzfahrerstaaten,
aber auch im diplomatischen und kaufmännischen Verkehr mit den Ländern und
Fürsten des Orients." Diesen ist ihr Platz im mittelalterlichen christlichen Weltbild
wie in der christlichen Fleilsgeschichte gemein, auch wenn die traditionell auf
Überlieferungswissen beruhenden Kenntnisse oft genug nicht durch Anschauung
abgesichert waren und beim Kontakt mit den tatsächlich existierenden Völkern
und Ländern keine oder zumindest keine hilfreiche Orientierung bieten konnten.

Die Konfrontation bot daher reichlich Raum für Differenz- und Fremdheitserfahrung

sowie die Definition der eigenen kulturellen und religiösen Position.
Eine neuartige Situation war dagegen mit der Entdeckung der Neuen Welt

entstanden, welche die Europäer mit einem neuen Erdteil und tatsächlich vollkommen

unbekannten Kulturen konfrontierte, mit einer Welt, die es für sie zuvor noch

nicht gegeben und die auch in den überlieferten Schriften keinen wie auch immer

9 Ludwik Fleck, Entstehung und Entwicklung einer wissenschaftlichen Tatsache. Einfuhrung in die
Lehre vom Denkstil und Denkkollektiv, 9. Aufl., Frankfurt a.M. 2012.

10 Der Migrationsexperte Dirk Hoerder hat immer wieder die Bedeutung von Migration und Wande¬
rungsbewegungen für die Entwicklung jeder menschlichen Kultur - und damit auch für die
Kulturwissenschaften - herausgestellt. «Migrationsforschung - Lebenswegforschung - wird so, ohne
überheblich sein zu wollen, zum Paradigma für neue Erkenntnisgewinne. Nur durch Fragen, die territoriale,

dogmatische, politische, kulturelle und disziplinare Grenzen überwinden, lässt sich die
Komplexität menschlichen Handelns historisch und gegenwartsbezogen fassen.» Dirk Hoeder, Imago
mundi und Funds ofKnowledge - Migranten schaffen Kulturen, in: Michael Borgolte, Julia Docker
u.a. (Hg.), Europa im Geflecht der Welt. Mittelalterliche Migrationen in globalen Bezügen, Berlin
2012 (Europa im Mittelalter, Bd. 20), S. 9-29, Zitat S. 29. Die Überlegungen zum Migrationsbegriff
von Stefan Burkhardt, Thomas Insley, Margit Mersch, Ulrike Ritzerfeld, Stefan Schröder und Viola
Skiba im selben Band streichen ebenfalls die Allgegenwart von Migration heraus, geraten aber letztlich

in die Beliebigkeitsfalle, indem vom päpstlichen Legationsreisenden über den italienischen
podestà bis zum dauerhaft Auswandernden alles und jeder unter den Begriff subsumiert werden
kann. Siehe den Beitrag Migration - Begriffsbeffagungen im Kontext transkulturalistischer
Mittelalterforschung, S. 31-43 und die kritischen Bemerkungen von Michael Borgolte und Bernd Schneidmüller

im knappen Schlusswort des Bandes, S. 259-266, bes. S. 262f.
11 Rainer Ch. Schwinges, Begegnung in Grenzen. Christen und Muslime im Heiligen Land des 12. Jahr¬

hunderts, in: Guy P. Marchai (Hg.), Grenzen und Raumvorstellungen - Frontières et conceptions de

l'espace (XIe-XVIIlc siècles), Luzem 1996 (Clio Lucernensis 3), S. 315-328; ders. Die
Wahrnehmung des Anderen durch Geschichtsschreibung. Muslime und Christen im Spiegel der Werke
Wilhelms von Tyrus (f 1186) und Rodrigo Ximénez' de Rada (t 1247), in: Alexander Patschovsky,
Harald Zimmermann (Hg.), Toleranz im Mittelalter, Sigmaringen 1998 (Vorträge und Forschungen,
Bd. 45), S. 101-127; ders. Regionale Identität und Begegnung der Kulturen in Stadt und
'Kreuzfahrerkönigreich' Jerusalem, in: Andreas Meyer, Constanze Rendtel, Maria Wittmer-Butsch (Hg.),
Päpste, Pilger, Pönitentiarie. Festschrift für Ludwig Schmugge zum 65. Geburtstag, Tübingen 2004,
S. 237-251; ders., Rechtsformen und praktisches Rechtsdenken des interkulturellen Kontakts in der
Kreuzzugszeit, in: Michael Jucker, Martin Kintzinger u.a. (Hg.), Rechtsformen internationaler Politik.

Theorie, Norm und Praxis vom 12. bis 18. Jahrhundert, Berlin 2011, S. 75-89.



Einleitung: Transformationen des Fremden im Spätmittelalter und in der Frühen Neuzeit 9

gearteten Niederschlag gefunden hatte: Die Fahrten des Columbus führten nicht
einfach zu einer Erweiterung des Weltbildes, sondern brachten dieses ins Wanken,
gab es doch offenbar Völker, die nicht nur in der Bibel und den autoritativen
Schriften der Antike nicht vorkamen, sondern die auch von der christlichen Religion

vollkommen unberührt geblieben waren.12 Sie stellten damit das herrschende

Weltbild auf die Probe und forderten neue Deutungs- und Bewältigungsansätze.
Am Beispiel des Umgangs mit der Neuen Welt lässt sich die Integration des Fremden

in das europäische Weltbild, das davon freilich nicht unberührt bleiben konnte,
nachvollziehen. Ebenso lässt sich hier beobachten, wie durch Massnahmen auch

politischer und juristischer Art dafür gesorgt wurde, dass die neuentdeckten Fremden

in ihrer Fremdheit erhalten und eingekapselt wurden, um ihnen - auch nach

erfolgter Konversion - die Integration in die christliche Gesellschaft zu verwehren.13

Annäherungen an ein Paradigma: Transformation

Dabei stellt sich die Frage, worin diese Auseinandersetzung mit dem Fremden und
seiner Aneignung eigentlich bestehen soll, wie man sie untersucht und misst - und
wie sich die Auswirkungen der Aneignung fassen lassen. Die kulturwissenschaftlich

orientierte Geschichtswissenschaft der letzten Jahrzehnte hat dazu mit den

Konzepten etwa der entangled history, der histoire croisée wie auch des

Kulturtransfers vielfaltige Interpretationsansätze geschaffen, die Reziprozität postulieren
und auf die Gegenseitigkeit kulturellen Wandels abheben. Zur Beschreibung und

Interpretation des Prozesses der Aneignung, der zu Änderungen im Konzept des

Eigenen und des Fremden fuhrt, lohnt es sich jedoch - und dies sei an dieser Stelle

versucht -, auf das neue historische Paradigma der Transformation zurückzugreifen,

das derzeit durch den Berliner Sonderforschungsbereich (SFB) 644 'Transformationen

der Antike' zur Beschreibung und Diagnose von Aneignungen der Antike

zu einem Analysekonzept «historischen Wandels» entwickelt wird.14 Aus der

Grundannahme, dass Geschichte aus einem kontingenten und sinnlosen Ablauf
historischen Geschehens immer wieder neu gebildet, modelliert und verändert

12 Diese Tatsache hinderte die Eroberer freilich nicht daran, die neuentdeckten Völker mit aller Macht in
das herrschende Weltbild integrieren zu wollen. Siehe Wolfgang Reinhard, Christliche Wahrnehmung
fremder Religionen und Fremdwahrnehmung des Christentums in der frühen Neuzeit, in: Ludger
Grenzmann, Thomas Haye u.a. (Hg.), Wechselseitige Wahrnehmung der Religionen im Spätmittelalter
und in der Frühen Neuzeit, Bd. 1: Konzeptionelle Grundfragen und Fallstudien (Heiden, Barbaren,
Juden), Berlin 2009, S. 51-72. Auf den Punkt gebracht bei Johannes Helmrath, Diffusion des
Humanismus. Zur Einführung, in: ders., Ulrich Muhlack, Gerrit Walther (Hg.), Diffusion des Humanismus.
Studien zur nationalen Geschichtsschreibung europäischer Humanisten, Göttingen 2002, S. 9-29, 24:
«America war weder in der Bibel noch bei Ptolemaios vorgesehen».

13 Siehe etwa den Beitrag von Joel Graf in diesem Band.
14 Hartmut Böhme, Einladung zur Transformation, in: Hartmut Böhme, Lutz Bergemann u.a. (Hg.),

Transformation. Ein Konzept zur Erforschung kulturellen Wandels, München 2011, S. 7-37, hier S. 8.



10 Kerstin Hitzbleck

wird, ergibt sich die Notwendigkeit, eine Theorie zur Beschreibung dieser

Veränderungen zu entwickeln. Anders als die klassische Rezeptionsforschung integriert
das neu geschaffene Paradigma der Transformation nun auch die Veränderlichkeit
und Beeinflussbarkeit der rezipierten wie der rezipierenden Kultur. Es gilt: «Alles

was übermittelt wird, verändert sich im neuen Kontext, wird zunächst de- und

dann rekontextualisiert, wenn auch die Art und Weise dieser Veränderung nicht
immer leicht zu definieren ist».15 Der Rückgriff auf die Antike als Quelle etwa von
historischer Legitimation aktueller Intentionen und Entwicklungen generiert aus

dem überlieferten Bestand antiker Zeugnisse nicht nur eine fortwährend aktualisierte

'Antike' als Referenzkultur. Sondern gleichzeitig verändert sich die

Aufnahmekultur, im beschriebenen Fall die humanistische Renaissancekultur mit ihrem
starken Antikebezug, durch die selbstgenerierte Antike gleichermassen.16 Für diesen

reziproken Vorgang prägte der SFB den Neologismus «Allelopoiese», der auf
das «gegenseitige Erschaffen von Aufnahmekultur und Referenzkultur» abzielt.17

Damit kann die Transformationsforschung Ergebnisse und Methoden älterer
Ansätze der Geschichtswissenschaft integrieren und zugleich überschreiten. Ansatzbedingt

verfolgt die Transformationsforschung kein teleologisches Geschichtsbild,
sondern nimmt die Kontingenzen des historischen Wandels in den Blick, der eben

kein Ziel verfolgt: Geschichte kennt keine Richtung.18

Als Beispiel für Transformation dient etwa das antike römische Imperium und
seine Wiederaufnahme, Aneignung und Neuinterpretation durch die Konstrukteure
des englischen empire, die Propagandisten des Faschismus in Italien wie - auch

architektonisch überdeutlich fassbar - in der politischen Repräsentation der
demokratischen Vereinigten Staaten von Amerika.19 Hier tritt zugleich ein zentraler

Aspekt der Transformationsforschung hervor, der einen Garanten ihrer
Wissenschaftlichkeit wie ihrer breiten Anwendbarkeit bildet: Die Transformationsforschung

wendet sich konsequent von einer Bewertung der untersuchten Fälle von
Aneignung, Rezeption und Anverwandlung ab und setzt an die Stelle von richtig
und falsch das Konzept der Geltungsbehauptung beziehungsweise des

Geltungsanspruchs.20 Keine der genannten Transformationen antiker Herrschaft kann sinnvoll

als korrekt oder verfehlt bezeichnet werden, untersuchbare Tatsache ist allein
ihre Wirksamkeit im Kontext der Rezeptionskultur, in der sie als wahr und geltend

15 Hetmrath, Diffusion des Humanismus, S. 20.
16 «Im Effekt entstehen dabei zugleich eine Antike und eine kulturelle Identität, welche sich in Referenz

auf eben diese Antike konstituiert.» Böhme, Transformation, S. 15. Hervorhebung durch Böhme.
17 Ebd., S. 9. Hervorhebungen durch Böhme.
18 Ebd., S. lOf.
19 Böhme, Bergemann u.a. (Hg.), Transformation, S. 39f.
20 Böhme, Transformation, S. 18-21: Umgang mit Geltungsansprüchen.



Einleitung: Transformationen des Fremden im Spätmittelalter und in der Frühen Neuzeit 11

anzunehmen ist.21 Entsprechend steht auch nicht die Antike als Kultur selbst im
Zentrum der Untersuchungen, sondern es geht vielmehr um «ihre Funktionen in
den kulturellen und künstlerischen, politischen und wissenschaftlichen
Selbstpositionierungen von Nachfolgekulturen».22

Dieses Paradigma soll hier auf den Umgang mit dem Fremden im Spätmittelalter

und in der Frühen Neuzeit angewendet werden. Denn wenn das

Transformationsparadigma das sein will, was seine Erfinder von ihr erwarten,23 nämlich eine

allgemeine Theorie historischen Wandels, so ist die Anwendung auf andere Felder

kultureller Austauschprozesse als Prüfstein unabdingbar. Es liegt dabei nahe, den

Blick auf solche Felder zu richten, die grundsätzliche Ähnlichkeiten zum
Erprobungsfeld haben, sich aber in genügend und genügend aussagekräftigen Details
unterscheiden. Ein solches Feld ist mit dem in diesem Sammelband aus verschiedenen

Perspektiven untersuchten Bereich der Fremdheitserfahrung und

Fremdwahrnehmung gegeben.
So zeigen sich bei genauer Betrachtung Ähnlichkeiten der beiden

Untersuchungsfelder, welche die Übertragung der Transformationstheorie vom einen

auf das andere Gebiet erleichtern und nahelegen.24 Immer wieder wird en passant
die grundsätzliche Fremdheit der antiken Kultur erwähnt, welcher sich die

Nachgeborenen zwar aneignend annähern konnten, die ihnen aber durch die zeitliche
und kulturelle Ferne und den kulturellen Bruch, den das christliche Mittelalter für
die antiken Traditionen bedeutet hat, unerreichbar blieb. «Erst in der Auseinandersetzung

mit ihr als der paradigmatischen, dabei jedoch keineswegs homogenen

[...] Fremdkultur hat sich die global folgenreiche europäische Kultur
herausgebildet».25 Die Transformation kann sich «als Zusammenspiel von 'Eigenem' und

'Fremdem'» präsentieren,26 das in seiner Amalgamierung zur Veränderung der

Aufnahme- wie der Referenzkultur fuhrt. Für die Transformationstheorie verweisen

die Autoren auf die «charakteristische Widerständigkeit und Fremdheit» der

21 Böhme, Bergemann u.a. (Hg.), Transformation, S. 45f.
22 Ebd., S. 41.
23 «Das Transformationskonzept ist so gefasst, dass unterschiedslos alle kulturellen Praktiken, die mit

Überlieferungsbeständen umgehen, untersucht werden können: ohne Rücksicht auf eine wie auch
immer geartete Adäquatheit des Transformationsergebnisses.» Böhme, Transformation, S. 18. Siehe
auch Böhme, Bergemann u.a. (Hg.), Transformation, S. 41.

24 Nikolas Jaspert hat auf die grundsätzlich hohe Anschlussfähigkeit der Fremdheitsforschung an ver¬
schiedenste Forschungsbereiche der Geschichtswissenschaften hingewiesen. Er nennt die
Sozialgeschichte, die Geschichte der Vorstellungswelten, die Geschichte der Mobilität, der Ethnogenese
und zuletzt der Kommunikationsforschung. Diese Bereiche werden auch von der Transformationsforschung

angesprochen, zumindest gestreift, so dass auch vor diesem Hintergrund die Übertragbarkeit
des Paradigmas von der Antikerezeption und -nutzung auf andere Gebiete nahegelegt wird. Jaspert,
Eigenes und Fremdes im Spätmittelalter, S. 37f.

25 Böhme, Bergemann u.a. (Hg.), Transformation, S. 41.
26 Böhme, Transformation, S. 43.



12 Kerstin Hitzbleck

Referenzobjekte, die gleichfalls eine «semantische und formale Offenheit» in sich

tragen.27 Andererseits «verfügt der Aufnahmebereich stets über formale und
strukturelle Repertoires, die Auswahl und Aneignung der Inhalte des Referenzbereichs

bestimmen»,28 die also die Aneignung, Anverwandlung und Integration der fremden

Artefakte und Inhalte ermöglichen - oder auch verhindern. Der Transformationsdruck

resultiert dabei aus einem Gefühl der Fremdheit, ergänzt um eines der

Unerreichbarkeit des Referenzobjekts. Die am Beispiel des Umgangs mit der Antike

entwickelte Transformationstheorie geht von einer grundsätzlichen Verschiedenheit

der Referenz- von der Aufnahmekultur aus, die erst zu der Notwendigkeit
führt, sie in die rezipierende Kultur zu integrieren, und sie legt ein methodologisches

Organon vor, um diese verschiedenen Modi der Transformation differenziert

zu diagnostizieren.
Auch das Fremde - wie auch immer es sich im Einzelnen präsentieren mag -

ist zunächst einfach da, muss - aus welchen Gründen auch immer - den Sprung
über die Wahrnehmungsschwelle29 schaffen, um überhaupt als fremd kategorisiert
zu werden. Wie die Antike entzieht sich das geographisch und gesellschaftlich
Fremde intuitivem Verständnis, bleibt bis zu einem bestimmten Grad stets

unverstanden, was seine Nutzung im Kontext der Aufnahmekultur freilich weder aus-
schliessen noch zwangsläufig beeinträchtigen muss. Wie bei der Antike lässt sich
eine richtige oder falsche Nutzung der Artefakte, Texte, Denkweisen und Inhalte
nicht definieren. Es kann allein um die Frage nach der Geltungsbehauptung gehen,
die zeitgenössisch auf Grundlage der Artefakte aufgebaut wird. Und genau wie im
Falle der Antike ändert sich der Aufnahmebereich durch die Rezeption der als

fremd wahrgenommenen Inhalte, wie umgekehrt diese durch die Rezeption
verändert werden: Die Vorstellung vom Fremden ändert sich mit der Zunahme an

Informationen über die Fremden in Form der beschriebenen «langwelligen
Transformationsketten» weiter.30 Wie die Antike gibt es auch das Fremde nur relational:
Fremd wird eine Sache erst dadurch, dass sie wahrgenommen und als fremd
definiert worden ist und wie die Antike kann auch das Fremde selbst an seinem Status

nichts ändern. Es entsteht im Blick des Wahrnehmenden und ist ihm ausgeliefert.

27 Böhme, Bergemann u.a. (Hg.), Transformation, S. 44.
28 Ebd., S. 45.
29 Hier ist auf den Aufsatz von Thomas Schwitter in diesem Band zu verweisen, der anhand der Re¬

präsentation von Wissen über die Neue Welt auf dem französischen Buchmarkt verschiedene
Interessens- und Rezeptionssphären in Frankreich nachweisen kann und feststellt, dass zumal im
königsnahen Teil des Landes das Wissen über den neuen Kontinent nur mit grosser Mühe die
Wahrnehmungsschwelle überwand, doch dann notwendiger und handlungsleitender Bestandteil des

zeitgenössischen historischen Diskurses wurde.
30 Siehe etwa die Untersuchung von Schmieder, «... sind sie ganz normale Menschen»?



Einleitung: Transformationen des Fremden im Spätmittelalter und in der Frühen Neuzeit 13

So lässt sich die Wahrnehmung des Fremden nach denselben Kategorien
untersuchen wie die Rezeption und Transformation der Antike. Genau wie im
vorgestellten Fall lässt sich bei der Wahrnehmung des Fremden nach den «Bedürfnissen»

fragen, auf welche die - akzeptierende oder ablehnende - Auseinandersetzung

mit dem Unbekannten antwortet.31 Und genau wie bei der Antike lohnt es

sich, über die Funktionen nachzudenken, welche die Fremde - in welcher
Repräsentation auch immer - in den «kulturellen und künstlerischen, politischen und

wirtschaftlichen Selbstpositionierungen» der aufnehmenden Kultur hat.32

Allerdings gibt es auch Unterschiede, deren Bedeutung für das Transformationskonzept

erst noch herausgearbeitet werden müsste. So steht ja, anders als im Falle
der Antike, ausser Zweifel, dass dem wahrgenommenen Fremden tatsächlich und

in ihrer Eigenart existierende Menschen entsprechen können, die sich der

Zumutung der Anverwandlung an die ihnen entgegengebrachte Fremdheitserwartung

nicht unterwerfen wollen oder können und diese durch Akte der
oberflächlichen Anpassung oder der Gegenwehr zu unterlaufen versuchen. Anders als

die vergangene Antike können die einander synchron begegnenden Fremden
darum ringen, die ihnen zugewiesene Wahmehmungskategorie zu verlassen - und
damit das von ihnen entworfene Bild verändern. Der fortgesetzte Kontakt kann zu

Anpassungen im zeitgenössischen Konzept des Fremden fuhren und so wiederum
die Wahrnehmung des Fremden beeinflussen. In diesem Sinne wären Rolle und

Definition des Fremden innerhalb der zeitgenössischen Auseinandersetzung mit
dem real existierenden Neuen und Unbekannten variabel, steter Veränderung
unterworfen und müssten auch dementsprechend untersucht werden.33 Dabei lässt

sich der Umgang mit dem Fremden innerhalb derselben Parameter beschreiben wie
der Umgang mit der Antike. Als das unintegrierbar Andere ist das Fremde ebenfalls

auf den Ebenen von Inklusion und Exklusion in die Aufnahmekultur,
Konservierung und Innovation bezüglich der Modifikation der Referenzkultur sowie

zwischen den Polen Identifikation und Distanzierung verortbar.

31 Böhme, Bergemann u.a. (Hg.), Transformation, S. 40.
32 Ebd., S. 41.
33 Ein Beispiel für das Aufeinandertreffen zwischen dem überlieferten, bis dahin konsistenten

Geschichtsbild mit einer fremden und unvorhersehbaren Wirklichkeit bietet der Umgang mit dem
Mongolensturm in Europa. Nachdem man die fremden Eroberer zunächst in heilsgeschichtliche
Erklärungsmuster zu integrieren versucht hatte, führte die Auseinandersetzung mit den konkret
angetroffenen Menschen und ihrer Kultur, die Befragung von Gefangenen, die Aufnahme politischer und
wirtschaftlicher Beziehungen langsam zu neuen Kenntnissen über die Fremden und zu einer Anpassung

des überkommenen Bildes, das freilich stets Bezugsrahmen der Wirklichkeitserfassung bleibt.
Die Mongolen entkommen dem christlichen Interpretationsrahmen nicht und bleiben vorerst
Abkömmlinge der Völker Gog und Magog, bis weitere empirische Forschungen eine Identifikation der
Mongolen mit den apokalyptischen Völkern unmöglichen machen. Fried spricht vom «Filter des

Endzeitdramas», das sich zwischen den europäischen Beobachter und die Mongolen schiebt. Fried,
Wirklichkeit, S. 296-301, 327-329, Zitat S. 300.



14 Kerstin Hitzbleck

Dass der Versuch, ein anhand eines historischen Gegenstandes erfolgreich
eingeführtes Konzept auf ein neues Erkenntnisinteresse und Untersuchungsgebiet zu
übertragen, ebenfalls ein Beispiel für die Transformation kultureller Inhalte
darstellt, sei dabei nicht verschwiegen. Entsprechend ist auch zu erwarten, dass das

Konzept 'Transformation' durch die Anwendung auf einen neuen Bereich selbst

Veränderungen erfahren wird, auch wenn eine Modifikation im Rahmen dieses

ersten Schrittes einer Transponierung auf neue Inhalte nicht ausdrücklich intendiert

ist und deshalb auch nicht weiter verfolgt wird.

Transformation - was tun?

Doch wie untersucht man in methodisch gesicherter und nachvollziehbarer Weise

Transformation, wenn diese mehr sein soll als ein allzuständiges Irgendwie der

Veränderung? Hierzu wurden in interdisziplinärer Zusammenarbeit verschiedene

Typen und Modi der Transformation definiert, welche den unterschiedlichen

Aneignungs- und Anverwandlungsprozessen Rechnung tragen, durch die antike

Kultur und antike Techniken in die Renaissancekultur aufgenommen, genutzt und

operationalisiert worden sind. Dabei ist es ein Zeichen für die grundsätzliche
Flexibilität und programmatische Offenheit des neuen Paradigmas, dass es verschiedene

Transformationstypologien zulässt, die zwar nicht von Grund auf unvereinbar

sind, doch unterschiedliche Gewichtungen und Intentionen erkennen lassen.34

Transformationen finden zwischen einer Aufnahme- und einer Referenzkultur
statt. Sie betreffen ein Objekt der Transformation - etwa die Antike - und einen

Agenten, der in der Referenzkultur verortet ist, allerdings nicht zwangsläufig eine

handelnde Person oder Personengruppe zu sein braucht. Das Autorenkollektiv um
Lutz Bergemann unterscheidet 14 verschiedene Modi der Transformation, die freilich

als offenes, ergänzbares Konzept verstanden werden wollen. Nicht zu
unterschätzen sei bei der Kategorisierung von Transformationsprozessen die Rolle des

wissenschaftlichen Beobachters, der je nach Fokus seines Interesses ein und
denselben transformatorischen Vorgang unter ganz unterschiedliche Transformationstypen

subsumieren kann.35 Dabei werden Phänomene der Aneignung, Ablehnung
wie der Nichtbeachtung unterschieden, wobei, durchaus erwartbar, die Formen der

Aneignung und produktiven Integration überwiegen. Als grundsätzlich oder
selektiv die Rezeption verweigernde, gleichwohl jedoch transformierende Typen

34 Lutz Bergemann, Martin Dönike, Albert Schirrmeister, Georg Toepfer, Marco Walter, Julia Weit¬
brecht, Transformation. Ein Konzept zur Erforschung kulturellen Wandels, in: Böhme, Bergemann
u.a. (Hg.), Transformation, S. 39—56; Georg Toepfer, Transformationen des Lebensbegriffs. Vom
antiken Seelen- zum neuzeitlichen Organismuskonzept, in: Böhme, Bergemann u.a. (Hg.), Transformation,

S. 137-181.
35 Böhme, Bergemann u.a. (Hg.), Transformation, S. 47.



Einleitung: Transformationen des Fremden im Spätmittelalter und in der Frühen Neuzeit 15

werden «Ignoranz»36 und «Negation»37 angeführt, welche entweder gewisse

Aspekte der Referenzkultur nicht wahrnehmen wollen oder sie bewusst ablehnen

und damit modifizieren. Auch die «kreative Zerstörung»38 enthält, wie die

«Fokussierung/Ausblendung»,39 einen starken Aspekt mehr oder minder bewusster

Rezeptionsverweigerung. Den übrigen zehn40 vorgeschlagenen Typen der

Transformation ist die Neukontextualisierung und bewusste Nutzung von antiker Kultur
in je unterschiedlichen Graden und Reichweiten gemein, die auf diese Weise auf
die Aufnahmekultur zurückwirken.

Die Transformationsforschung will sich von handelnden Personen als

Triebkräften der Übernahme und Integration der Referenzkultur lösen und bietet als

Alternative den Agenten41 an, bei dem es sich «nicht notwendig um Personen»,
sondern auch um «Kollektive, Institutionen oder blosse Artefakte» handeln kann,
die sogar untereinander «in Interaktion oder in Konkurrenz treten können»:
«Jedes Ding, das einen Zustand eines anderen Gegenstandes oder einer Angelegenheit

verändert, indem es einen Unterschied verursacht, ist somit als Agent zu
bezeichnen.»42 Die Definition ist vage, und bleibt es auch nach der Präsentation

der obengenannten, unterschiedlichen Transformationstypen. Auffällig ist vor
allem das häufige Auftreten von personellen Trägern und Initiatoren von
Transformation. So wird etwa die Appropriation antiker Kultur anhand der kommentierten

Edition von Caesars Gallischem Krieg durch Heinrich Glarean exemplifiziert,

die Assimilation durch die Lehrsammlung antiker Texte von Konrad von
Hirsau. Fokussierang und Ausblendung werden anhand des von Johann Joachim

Winkelmann propagierten Ideals griechischer Kunst vorgestellt, die Substitution
durch die von Petrarca initiierte Dichterkrönung nach antikem Muster. Die Um-

deutung beziehungsweise Inversion wird durch Giordano Brunos Umgang mit
zentralen Positionen des Aristotelismus gezeigt. Die nicht auf Personen,
stattdessen auf Institutionen oder gar auf Artefakte zurückfuhrbare Transformation
antiker Kultur kommt demgegenüber zu kurz und man stellt sich die Frage, wie
diese von Persönlichkeit und Intention entkoppelte Transformation eigentlich
untersuchbar sein könnte, ja, was sie überhaupt sein soll. Damit bleiben die Autoren

36 Ebd., S. 51.
37 Ebd., S. 52.
38 Ebd., S. 51. Hinter diesem Typ darf man die Arbeiten des Kunsthistorikers Horst Bredekamp ver¬

muten, der am Beispiel der Zerstörung von Alt-Sankt Peter in Rom die Wirkung der Zerstörung
überlieferter Antike und die Ersetzung durch zeitgenössisch Antikisierendes untersucht hat. Horst
Bredekamp, Sankt Peter in Rom und das Prinzip der produktiven Zerstörung, Berlin 2000.

39 Böhme, Bergemann u.a. (Hg.), Transformation, S. 50.
40 Appropriation, Assimilation, Disjunktion, Einkapselung, Hybridisierung, Montage/Assemblage, Re¬

konstruktion und Ergänzung, Substitution, Übersetzung und Umdeutung/Inversion. Ebd., S. 48-54.
41 Ebd., S. 44f.
42 Gegenfrage: Lässt sich etwas verändern, ohne einen Unterschied zu verursachen?



16 Kerstin Hitzbleck

hinter dem Anspruch zurück, den Hartmut Böhme in seinem Einleitungsbeitrag
postuliert hat: «Viele Transformationen, besonders solche, die sich über eine

Vielzahl von beteiligten Akteuren und Institutionen vollziehen, lassen sich nicht
durch Rekurs auf Intentionen ableiten.»43

Einen im Detail anderen, anhand des Lebensbegriffs praktisch ausgeführten
Ansatz wählt Georg Töpfer, indem er stärker mit dem auch bei Bergemann
erwähnten Transformationsraster von Konservierung/Innovation, Exklusion/
Inklusion sowie Identifikation/Distanzierung arbeitet.44 Vorausgehend sei

angemerkt, dass mit dem Beitrag von Töpfer Rolle und Gestalt des Agenten im
Transformationsvorgang deutlicher werden. In den drei Dimensionen von Exklusionsgrad,

Innovationsgrad und Distanzierungsgrad kann Toepfer mit Idealisierung,
Projektion, Negation, Destruktion, Appropriation, Inkapsulation, Hybridisierung
und Inversion acht Formen der Transformation unterscheiden und damit einige,
einander stark überlappende Modi von Transformation ausscheiden. Er wendet
diese Typen alle auf die Wandlung des Lebensbegriffs seit der Antike bis zu ihrer

Rezeption und Transformation in der Neuzeit an. Dem Biologiehistoriker Toepfer
gelingt es durch seine zweischrittige, zunächst klassisch-chronologisch an einzelnen

Trägern von Rezeption und Transformation, dann auf die verschiedenen

Transformationstypen orientierte Vorgehensweise, die Agenten zumindest implizit

von den Personen zu lösen, indem er Wirkungen und Folgen der «transformierten

Inhalte» klassischer Kultur über eine längere Zeitspanne untersucht. Es

gelingt ihm so, Nachweis und Abbildung jener «langwelligen Transformationsketten»,

die Böhme in seinem Einleitungsbeitrag als ein Erkenntnisziel von
Transformationsforschung postuliert hat, zu erbringen.45

Nichtsdestoweniger bleibt die Figur des Agenten diffus. Festzuhalten ist wohl,
dass Transformation nur da stattfindet, wo Menschen agieren, wobei auch die

Beobachtung als Handlung verstanden sein soll. Ein Artefakt verändert nichts,
solange es nicht gesehen wird und ein Text verändert nichts, solange er nicht gelesen
wird. Gleichwohl wäre es verfehlt, in jeder Veränderung die menschliche Intention

zu suchen: Nicht jede Klassikerausgabe verfolgt ein explizit transformatorisches

Ziel, sollte womöglich einfach nur unterhalten, und trägt doch zum Transforma-

tionsprozess der Renaissance bei. Nicht die von furchtlosen Humanisten aus

43 Böhme, Transformation, S. 22.
44 Toepfer, Lebensbegriff, S. 166f. Besonders sei auf die Schaubilder und Tabellen auf S. 167f. ver¬

wiesen.
45 Böhme, Transformation, S. 13: «Diese Agenten müssen keine Personen sein, so dass in der Transfor¬

mationstheorie auch kein Rekurs auf Intentionen zwingend ist. Sondern es können Institutionen oder
Diskursformationen und schliesslich langwellige, transpersonale Transformationsketten sein, in
denen überhaupt kein Regie führendes Subjekt mehr ausgemacht werden kann.»



Einleitung: Transformationen des Fremden im Spätmittelalter und in der Frühen Neuzeit 17

klösterlichem Staub geklaubten Handschriften46 machten per se den Unterschied!

Wirksam, dies sei im Folgenden angedeutet, wurden sie erst im Kontext der
gesellschaftlichen und geistesgeschichtlichen Änderungen der Zeit, die ihnen die Chance

einräumten, überhaupt wirksam zu werden. Denn, denken wir an die Statuen und

die antiken Ruinen: Sie waren schon seit Jahrhunderten dort, ohne irgendeine
Veränderung bewirkt zu haben. Das Gleiche gilt auch für die Handschriften, ohne dass

diese überhaupt antik im humanistischen Sinne gewesen wären.47 Und plötzlich
bekamen sie eine Bühne, auf der sie ihre Wirkung entfalten konnten - und diese

Bühne war eine menschliche.

Der Agent ist kein Artefakt, keine Institution, kein Mensch. Der Agent als

Motor der Transformation ist ein Schnittpunkt: der Schnittpunkt zwischen der

Kontingenz des Individuums mit seinen oft sehr engumrissenen und spezifischen
Intentionen und autonomen gesellschaftlichen Prozessen, welche einem Individuum oder

auch einer Sache eine Bühne bieten und damit die Möglichkeit zu wirken. Zu diesen

autonomen gesellschaftlichen Prozessen kann etwa das auf einschneidende historische

Veränderungen reagierende, sich wandelnde Erkenntnisinteresse einer Rezep-

tionsgemeinschaft gehören, die dem kontingenten Menschen, dem kontingenten
Artefakt, der kontingenten Institution die Möglichkeit gibt, sich zu präsentieren und

gesehen zu werden. Der Codex mit den Digesten Justinians war seit der Spätantike

vergessen, vielleicht auch nur uninteressant gewesen und erhielt sein transformatorisches

Potenzial erst und nur im Kontext der Bildungsbewegung des 12. Jahrhunderts,

als der gesellschaftliche und politische Bedarf für diese Sorte Rechtstext
entstanden war. Der Codex hat die mittelalterliche Welt verändert, und doch konnte er
dies erst, als Menschen in einer spezifischen historischen Situation sich seiner

annahmen. Und dass dieses Buch mehr bewirkt hat, als seine Wiederentdecker sich

überhaupt haben vorstellen können, steht ausser Zweifel. Transformation läuft über
den Menschen, sie ist ohne den Menschen unmöglich. Wenn Transformationsforschung

also mehr sein soll als die Konstatierung einer nicht intentionalen

Veränderung, dann gilt es, den Menschen im Schnittpunkt überpersönlicher, autonomer
Prozesse gesellschaftlichen Wandels zu suchen.

Im Folgenden soll an einem Beispiel aus der spätmittelalterlichen Literatur, die
den Kontakt mit der fremden, mongolischen Kultur beschreibt, aufgezeigt werden,
wie neugewonnenes, empirisches Wissen zu älteren Wissensbeständen hinzutritt,
bestehende Deutungsmodi ergänzt und so transformatorisches Potenzial erlangt.

46 Wundervoll als literarisches Denkmal die Novelle Plautus im Nonnenkloster des Schweizer Dichters
Conrad Ferdinand Meyer, die Poggio Bracciolini, einer der zentralen Gestalten des italienischen
Humanismus, auf die Handschriftenjagd in ein deutsches Kloster folgt.

47 Als antik bezeichneten sie nur die Humanisten, denen die karolingische Minuskel ein antiker Schrift¬
typ war.



18 Kerstin Hitzbleck

Johannes Schiltperger

Ein berühmtes Beispiel für die Wahrnehmung des Fremden durch einen Menschen

des Spätmittelalters ist der Bericht des Bayern Johannes Schiltperger, der im Jahre

1396 im Alter von 16 Jahren am Kreuzzug48 unter König Sigismund teilnahm und

im Zuge der verheerenden Niederlage des Kreuzfahrerheeres gegen die Osmanen

bei Nikopolis in die Gefangenschaft Sultan BâyezTds I. geriet. Bis 1402 diente er

im Heer des Sultans, wurde dann jedoch wiederum durch Timur49 gefangen

genommen. Die nächsten Jahrzehnte verbrachte Schiltperger bei verschiedenen

mongolischen Herrschern, bis ihm im Jahre 1426 die Flucht nach Konstantinopel
gelang. Von dort reiste er zurück in seine Heimat, wo er dem Wittelsbacher Herzog
Albrecht III. von Bayern-München als Kammerherr gedient haben soll, bevor er zu
einem unbekannten Zeitpunkt verstarb.50 Seine Erlebnisse in der Fremde schilderte

er in einem umfangreichen Bericht, den er nach seiner Heimkehr schrieb und der

handschriftlich mehrfach überliefert ist.51 Die Beschreibung stiess offenbar auf
grösseres Publikumsinteresse, denn sie erlebte schon im 15. Jahrhundert mehrere

Editionen und wurde auch im 16. Jahrhundert mehrfach aufgelegt.52 Zudem wurde
sie geradezu zum Prototyp für spätere Texte, etwa des Georgius de Hungaria, der

ebenfalls seine jahrzehntelange Gefangenschaft bei den 'Türken' literarisch
verarbeitete.

Johannes Schiltperger zeigt schon in der Anlage seines Werkes, dass es ihm

um mehr ging als um die Beschreibung seiner Erlebnisse. Der erste Teil seiner

Schilderung befasst sich vor allem mit den Ereignissen, denen er als Gefangener
und Kämpfer der verschiedenen orientalischen Herrscher beigewohnt hat. Dieser

Teil des Werkes, der die ersten 30 Kapitel umfasst,53 präsentiert sich in weiten

Passagen als Abfolge von Schlachtenschilderungen und militärischen Bewegungen,

die durch längere Erzählungen von Belagerungen und Eroberungen
durchbrochen werden. Ab Kapitel 31 unterrichtet Schiltperger seine Leserschaft über die

Orte, an denen er sich aufgehalten hat. Sein besonderes Augenmerk gilt dabei den

Städten, fremden Tieren, unbekannten Bräuchen und der Existenz von Christen.

An diese mehr landeskundlichen Informationen schliessen sich ab Kapitel 48

48 J.M. Bäk, «Nikopolis, Schlacht v.», in: Lexikon des Mittelalters (LexMA) VI, Sp. 1191.
49 H. Göckenjan, «Timür», in: LexMA VIII, Sp. 794.
50 Ch. K. Neumann, «Schiltberger, Johann», in: LexMA X, Sp. 1465f.
51 Hans-Jochen Schiewer, «Schiltberger, Hans», in: Die deutsche Literatur des Mittelalters: Verfasser¬

lexikon 8 (1992), Sp. 675-679, hier Sp. 676.
52 Die widersprüchlichen Angaben in der Literatur konnten an dieser Stelle nicht verifiziert werden. Es

sei verwiesen auf den Beitrag von Schiewer, Schiltberger, Sp. 676 und die Angaben bei Valentin
Langmantel, Hans Schiltbergers Reisebuch nach der Nürnberger Handschrift herausgegeben, Tübingen

1885, S. 148-153.
53 Grundlage der hiesigen Ausfuhrungen ist die Edition des Werkes nach der Nürnberger Handschrift

von Langmantel, Hans Schiltbergers Reisebuch.



Einleitung: Transformationen des Fremden im Spätmittelalter und in der Frühen Neuzeit 19

Beschreibungen des Islam und seiner Religionsvorschriften an, darunter auch

Ausfuhrungen zur Sicht der «heyden» auf die Christen. Auch Griechen und Armenier
werden mit durchaus ethnographischem Interesse beleuchtet. Schiltperger gibt
seinem Werk also eine an unterschiedlichen Sujets und Erkenntnisinteressen orientierte

Struktur. Zudem hat er sich bei seinen Ausfuhrungen nicht allein auf seine

Erinnerung verlassen, sondern Informationen zu Orten, die er nicht gesehen hat,

und landeskundliche Inhalte aus schriftlichen Quellen ergänzt. So werden in der

Literatur Übernahmen von Jehan de Mandeville, Marco Polo und Ruy Gonzales de

Clavijo erwähnt, und auch bei den 'autobiographischen' Passagen wird davon

ausgegangen, dass Schiltperger weitere Literatur herangezogen hat, die ihm erst nach

seiner Rückkehr zugänglich gewesen sein kann.54

Schiltpergers Darstellung ist sprachlich schlicht und in nüchternem Stil gehalten.

Er selbst nimmt bemerkenswerterweise nur wenig Raum in der Erzählung ein.

Dies fallt besonders im ersten, chronologisch orientierten Teil des Werkes auf.

Zwar geht Schiltperger bei einigen Schlachtenschilderungen ins Detail, doch
konzentriert sich die Darstellung auf die Taten und Erlebnisse herausragender
Persönlichkeiten.55 Als Ausnahme kann gelten, dass Schiltperger schildert, wie er seinen

Herrn Leonhard Reichartinger in der Schlacht von Nikopolis rettete, nachdem dieser

«von seinem pferd geschossen» worden war.56 Im Übrigen lässt der Autor die

Gelegenheit zur Schilderung persönlicher militärischer Heldentaten ungenutzt.
Überhaupt wirkt die Erzählung geradezu unterkühlt, etwa wenn es um die Darstellung

der unmenschlichen Grausamkeiten der orientalischen Herrscher sowie die

Beschreibung der angeblich übermenschlichen Abgeklärtheit einiger christlicher

Kämpfer angesichts ihrer anstehenden Enthauptung geht: «Und alspald er das

sprach, do knyett er nyder und ließ sich enthaubten und sein gesellen mit im; und
das Plutvergyssen weret von morgen an piß zu vesperzeitt.»57 Schiltperger enthält
sich jeglicher persönlicher Äusserung oder auch nur Erwähnung irgendeiner Emotion

und verzichtet auf jede explizite Bewertung, sondern lässt die Taten des

Sultans in ihrer Grausamkeit für sich selbst sprechen. Diese Passage des Werkes hat
damit in weiten Teilen den Charakter eines chronologisch organisierten Itinerars,
das jedoch auf die Befindlichkeit, die Erlebnisse und Eindrücke seines Verfassers
keinerlei Rückschlüsse erlaubt. Insbesondere fehlt beinahe jeder Hinweis auf
irgendeine weitergehende Kommunikation mit anderen Menschen, die Schiltperger

54 Langmantel, Hans Schiltbergers Reisebuch, S. 164f.; Schiewer, Schiltberger, Sp. 678.
55 Siehe zum Beispiel die Schilderung der Schlacht bei Nikopolis, Langmantel, Hans Schiltbergers

Reisebuch, S. 2-5.
56 Ebd., S.4.
57 Geschildert wird die Rache, die Sultan Bâyezîd I. an den christlichen Gefangenen nimmt, indem er sie

zwingt, sich gegenseitig vor seinen Augen abzuschlachten. Langmantel, Hans Schiltbergers Reisebuch,

S. 6f.



20 Kerstin Hitzbleck

auf seiner 32jährigen Irrfahrt kennengelernt haben mag. Es gibt, abgesehen von
einigen Zweckbündnissen etwa mit anderen gefangenen Christen, keine Erwähnung
irgendeiner persönlichen Beziehung oder Kommunikation mit den «heyden», in
deren Umgebung er doch den grösseren Teil seines bewegten Lebens verbracht
hat. Selbst wenn man ihm zugutehalten will, dass er sein Ansehen nicht durch allzu
tiefe Involvierung in die Kriegspraktiken der Orientalen beschädigen wollte, das

schon der lange Aufenthalt in der Fremde ihn in den Augen seiner christlichen

Zeitgenossen durchaus kompromittieren konnte, so bleibt die Zurückhaltung im
Persönlichen doch erklärungsbedürftig - dies umso mehr, als er eben auch bei der

Erzählung der kriegerischen Heldentaten seiner orientalischen Herren selbst
angesichts von deren Bluttaten einen neutralen Ton bewahrt.

Diese Neutralität ist nicht zuletzt auch vor dem Hintergrund interessant, dass

die beschriebenen tatarischen und mongolischen Völker in der zeitgenössischen
Literatur gerne mit den apokalyptischen Völkern Gog und Magog identifiziert
wurden und damit einen Bezug zur christlichen Heilsgeschichte aufwiesen.58

Derartige Identifikationen nimmt Schiltperger jedoch nicht vor, wie auch jegliche
Hinweise auf klassische Themen der Endzeit unterbleiben. Dasselbe gilt für die
landeskundlichen und ethnographischen Beschreibungen, die ebenfalls keine
persönliche Involvierung des Autors erkennen lassen und sich um eine wertneutrale

Darstellung bemühen.

Es stellt sich die Frage nach der Erzählintention unseres Autors. Zweifelsohne
bestand zur seiner Zeit ein intensives Interesse an Nachrichten über die fremden
Völker des Ostens und die Osmanen, die bekanntlich nur kurze Zeit später mit der

Eroberung Konstantinopels bei den abendländischen Zeitgenossen das Gefühl
auslösten, von den heidnischen Volksmassen in einem Winkel der Welt zusammengedrückt

zu werden.59 Auch das aufkommende humanistische Gedankengut mag dazu

beigetragen haben, einen neugierigen, 'empirisch' orientierten Blick auf die Welt zu

58 Siehe zum weiten Feld der Mongolen-Rezeption in Europa etwa Fried, Wirklichkeit, und die verglei¬
chend vorgehende Arbeit von Juliane Schiel, Mongolensturm und Fall Konstantinopels. Dominikanische

Erzählungen im Vergleich, Berlin 2011 (Europa im Mittelalter, Bd. 19), zusammenfassend bes.
S. 296-298.

59 Siehe etwa die besorgten Worte, die Enea Silvio Piccolomini in einer seiner sogenannten Türken¬
reden angesichts der Bedrohung durch die Osmanen findet: «Cultus Christi, qui totum fere orbem
oppleverat, in angulum Europae redactus est.», zitiert bei Johannes Helmrath, Pius II. und die Türken,
in: Bodo Guthmüller, Willhelm Kühlmann (Hg.), Europa und die Türken in der Renaissance, Tübingen

2000 (Frühe Neuzeit, Bd. 54), S. 79-137, wieder abgedruckt in Johannes Helmrath, Wege des
Humanismus. Studien zu Praxis und Diffusion der Antikeleidenschaft im 15. Jahrhundert. Ausgewählte

Aufsätze, Bd. 1, Tübingen 2013 (Spätmittelalter, Humanismus, Reformation, Bd. 72), S. 279-
341,290.



Einleitung: Transformationen des Fremden im Spätmittelalter und in der Frühen Neuzeit 21

richten.60 Schiltpergers Bericht verhiess Wissen aus erster Hand, das die vorhandenen

Informationen, das vorhandene Wissen ergänzen und erweitern konnte.

Wie sehr aber die christliche Welt mit ihren Bräuchen und Festen der Bezugspunkt

für die Schilderungen Schiltpergers war, zeigt etwa die Beschreibung des

muslimischen Zuckerfests zum Abschluss des Fastenmonats Ramadan sowie des

Opferfests. Korrekt werden die Feierlichkeiten als die höchsten Feste im Kalender
der «heyden» spezifiziert, allerdings lässt die Erklärung aufmerken: «Wann die

haiden ir vasten verpringenn, die ain monadt werdt, so haben sie dann dornach trey
tag ostern. [...] Item domach über ein monadt haben die haiden aber ein osteren
Sant Abraham zu eren.»61 Schiltperger setzt die Feste mit der Fastenzeit und dem

höchsten christlichen Fest gleich und liefert so seinem Publikum ein Interpretationsund

Bewertungsangebot aus dem persönlichen kulturellen Erfahrungshorizont.62
Ostern steht als Chiffre für den höchsten Festtag im religiösen Jahreskalender.

Schiltpergers Bericht hat damit den Charakter einer informierenden Beschreibung
der religiösen Gepflogenheiten im Land der Heiden, der zwar Licht ins Dunkel der

Unwissenheit über Sitten und Gebräuche der Osmanen bringen soll, allerdings an

der grundsätzlichen Relation der Fremdheit zwischen Christen und Heiden nichts
ändert. Die Osmanische Welt wird durch das kulturelle Raster des europäischen
Betrachters gesehen und vor dieser Folie beschrieben. Entsprechend verändert die

Schilderung Schiltpergers das Bild von der Fremde, das sich die interessierte

europäische Leserschaft vom Orient, seinen Sitten und Gebräuchen gemacht hat, indem
sie Informationen aus erster Hand hinzufügt. Die Vorstellung von der osmanischen

Fremde wird modifiziert, ohne jedoch auf ein genuines Verständnis der fremden

Kultur abzuheben: Die Fremde bleibt fremd, sieht aber anders aus.

Eine Änderung dieses Bildes findet allerdings im Hinblick auf die

Anknüpfungspunkte zwischen traditioneller, christlich-biblischer Heilsgeschichte und

empirisch beobachtbarer Umwelt statt. Es wurde bereits darauf hingewiesen, dass

die mongolischen Herrscher und Heere, mögen sie auch auf unzweifelhaft
apokalyptische Weise unter den besiegten Völkern gewütet haben, in keiner Weise in
den Kontext der biblischen Völker Gog und Magog gerückt werden, die einst von
Alexander eingeschlossen worden sein sollen. Das Profanhistorische wird so

unabhängig von der christlichen Heilsgeschichte gesehen und als eine Geschichte

eigenen Rechts und eigener Rationalität betrachtet. Dies bedeutet nicht, dass die

60 In Bezug auf Schiltperger gilt es freilich zu bedenken, dass ihm als Laien, der mit 16 Jahren in den

Krieg zog, dann in Gefangenschaft geriet und erst mit knapp vierzig Jahren wieder in seine Heimat
zurückkehrte, eine vertiefte Auseinandersetzung mit der humanistischen Denkweisen kaum möglich
gewesen sein wird.

61 Langmantel, Hans Schiltbergers Reisebuch, S. 90.
62 Zu dieser Praxis des Umgangs mit dem Fremden siehe Esch, Anschauung und Begriff, S. 281-312.



22 Kerstin Hitzbleck

Heilsgeschichte dadurch zugunsten einer womöglich modernen Empirie
aufgehoben worden wäre, doch tritt sie als Bezugs- und Deutungsrahmen historischen

Geschehens in den Hintergrund. Die Mongolen sind keine apokalyptisch
aufgeladenen Kreaturen der Bibel, sondern grundsätzlich in ihrem Handeln wertfrei
betrachtbare Protagonisten der Zeitgeschichte. In der Assimilation63 von neuen
Informationen aus der tatsächlich bereisten Fremde mit den traditionellen
Deutungskategorien der Aufnahmekultur entsteht ein neuer Blick auf die Welt und wird
Grundlage zu einer differenzierteren Wahrnehmung der Fremde.

Doch geht man wohl fehl, wenn man Johann Schiltperger persönlich die Intention

unterstellt, dass er in dieser Weise auf das Geschichtsbild seiner Zeitgenossen
habe einwirken wollen. Es stellt sich also die Frage nach dem ominösen Agenten
der Transformation. Besser lässt sich in diesem Falle der Agent oder unpersönlich
die agency als ein überpersönliches Interesse fassen, das sich aus dem allgemeinen
intellektuellen Klima einer Zeit und eines Raums, der Leseerwartung eines

einschlägig interessierten Publikums und der persönlichen Erfahrung, der

Mitteilungskompetenz und dem Sendungsbewusstsein einer kontingenten Person ergibt.

Schiltperger hatte seinen Zeitgenossen etwas zu erzählen, er verfugte über
Informationen, die vor dem Hintergrund von Türkengefahr und humanistischer Neugier
ein Publikum haben mussten. Und indem er auf dieses Publikum und den erwarteten

Bedarf hinschreibt, lässt sich im Zusammenspiel mit der Rezeptions- und

Leseerwartung seiner Zeitgenossen jener überpersönliche Agent der Transformation

fassen, der die beschriebenen Austauschprozesse zwischen der Aufnahmekultur

und einem Referenzbereich64 anstösst und 'einen Unterschied verursacht'.

Vor einem anderen Hintergrund, einem anderen Publikum und in einem anderen

Referenzrahmen hätte der Bericht Schiltpergers sowohl anders ausgesehen als

auch anderes bewirkt. Seine Erzählung orientiert sich an den Leseerwartungen seiner

Rezipienten, die an Nachrichten über diese fremde Welt durchaus interessiert

waren, mit einer home story vom Hof des Mongolischen Herrschers aber wohl
nichts hätten anfangen können. Dabei ist, wie vom Transformationsparadigma
gefordert, vollkommen irrelevant, ob Schiltperger die muslimische Fremde korrekt
und nach den beobachtbaren Tatsachen beschreibt. Wichtig ist einzig und allein,
dass seine Schilderung in der Zeit einen Geltungsanspruch behaupten konnte und
als wahr und autoritativ rezipiert wurde.

63 Böhme, Bergemann u.a. (Hg.), Transformation, S. 48.
64 Um den Unterschied zwischen der orientalischen Fremde als Idee und Vorstellung und der tatsächlich

bereisbaren und existierenden orientalischen Welt zu verdeutlichen, wurde hier der Begriff des
Referenzbereichs statt der Referenzkultur gewählt.



Einleitung: Transformationen des Fremden im Spätmittelalter und in der Frühen Neuzeit 23

Transformationen des Fremden - transformierte Fremde

Die in diesem Band versammelten Aufsätze junger Forscher65 gehen auf eine Sektion

an den Schweizerischen Geschichtstagen 2013 zurück, die sich mit den

Schlagworten 'global - lokal' ein sehr weites und zumal für das Mittelalter sicherlich

nur bedingt operationalisierbares Themenfeld gesetzt hatten. So ist zu bedenken,

dass - auch wenn die Welt bereits im Mittelalter hinsichtlich ihrer Gestalt als

Kugel, als Globus66 gedacht wurde - die Erde in ihrer Gänze noch nicht entdeckt

war. Unter das Stichwort 'global' können für diese Epoche entsprechend nur
Kontakterfahrungen mit der Bevölkerung der bekannten Erdteile Asien, Afrika
und Europa subsumiert werden. Zudem ist zu beachten, dass der Denkhorizont und

Deutungsrahmen des europäischen Mittelalters auf das Konzept Christenheit
ausgerichtet war und die nichtchristlichen Gebiete vor allem unter dem Aspekt ihrer
Missionierbarkeit betrachtete.67 Auch die Quellen- und Sprachproblematik fordert
Aufmerksamkeit.68 So entstanden die Texte, die Aufschluss über die Fremdwahrnehmung

geben könnten, hauptsächlich im Kontext religiöser, wirtschaftlicher
oder politischer Interessen und gehorchen entsprechend den in diesen Genera zu
erwartenden Gepflogenheiten. Den mittelalterlichen Pilger interessierte vielleicht
die Nutzung der christlichen Stätten durch die nichtchristlichen Bewohner des

Heiligen Landes, den venezianischen Kaufmann vielleicht die Handelsbräuche in der

Levante, den Fürstengesandten die Tücken und Besonderheiten des morgenländischen

Hofzeremoniells. Doch bleibt es in diesen Berichten bei Schlaglichtern, die

zum einen weder einen globalen Blick erkennen lassen, noch dezidiert auf das

Fremde in der Fremde gerichtet sind. Ein mittelalterlicher Beobachter ist kein
neuzeitlicher Ethnograph. Aufschlussreich können diese Berichte nur sein, wenn
sie die Bedingtheiten und Bedingungen der Wahrnehmung des Fremden offenlegen

und damit Hinweise auf den Diskurs liefern, vor dessen Hintergrund die

65 Antonia Durrer, die an den Schweizerischen Geschichtstagen 2013 über die Fremdheitserfahrungen
und Fremdheitskonzepte mittelalterlicher Reisender ins Heilige Land gesprochen hat, musste
aufgrund beruflicher Verpflichtungen leider auf eine Veröffentlichung ihres Referates verzichten.

66 Jürgen Hamel, Die Vorstellung von der Kugelgestalt der Erde im europäischen Mittelalter bis zum
Ende des 13. Jahrhunderts - dargestellt nach den Quellen, Münster 1996 (Abhandlungen zur
Geschichte der Geowissenschaften und Religion/Umweltforschung, Bd. 3); Jürgen Wolf, Die Moderne
erfindet sich ihr Mittelalter - oder wie aus der 'mittelalterlichen Weltkugel' eine 'neuzeitliche
Erdscheibe' wurde, Mainz/Stuttgart 2004 (Colloquia Academica, Reihe Geisteswissenschaften).

67 Schwinges, Wahrnehmung des Anderen, S. 101—108.
68 Für einen magistralen und vielfältigen Überblick über methodische und inhaltliche Entwicklungen

der modernen Geschichtsschreibung mit globalem Fokus siehe den Sammelband Ulinka Rublack
(Hg.), Die Neue Geschichte. Eine Einführung in 16 Kapiteln, Frankfurt a.M. 2013 (Englische
Originalausgabe: A Concise Companion to History, Oxford 2011). Die auf die Neueste Geschichte und die
Zeitgeschichte konzentrierten Beiträge informieren umfassend über Anliegen der aktuellen
Geschichtsforschung und sensibilisieren für die Konsequenzen, die eine moderne, nicht eurozentristische
Geschichtsschreibung für die Wissenschaft zeitigen können. Siehe auch die Einleitung in demselben
Band von Jürgen Osterhammel, Vorwort zur deutschen Ausgabe, S. 11.



24 Kerstin Hitzbleck

überlieferten Aussagen möglich und verständlich werden. Zudem stellt sich das

Problem, dass auch die Forschung selbst oft genug eine sehr einseitige Position
bezieht, beziehen muss und damit eine globale, tatsächlich transkulturelle Perspektive

nicht einnehmen kann.69 Der Blick des europäischen Forschers ist für die Zeit
des Mittelalters und der Frühneuzeit oft auf die im christlichen Abendland
produzierten Quellen gerichtet und auf diese auch beschränkt.70 Die zeitgenössische
zumal arabische und chinesische Überlieferung bleibt aufgrund der Sprachbarriere
vielfach unzugänglich. Deshalb bleibt die Sicht der Fremden auf Europa und seine

Bewohner oft untervertreten und der Blick auf mittelalterliche Fremdwahrnehmung

und Fremderfahrung in gegenseitiger und globaler Perspektive begrenzt.71

Der Wunsch nach einer Untersuchung globaler, gegenseitiger historischer

Fremdwahrnehmung wird deshalb hier nicht eingelöst. Untersucht wird allein der

Blick der Europäer auf die Fremden, wobei im Begriff Europäer schon eine im
Grunde unzulässige Verallgemeinerung liegt. Beobachtbar ist allein der Blick
derjenigen Personen, die sich zu ihrer Wahrnehmung des Fremden geäussert haben -
und dies betrifft nur einen verschwindend kleinen Teil der zeitgenössischen
europäischen Bevölkerung.

Gerda Brunnlechner diskutiert am Beispiel der berühmten Genueser Weltkarte

von 1457 die «Erweiterung der Welt» im Spätmittelalter, die von den
Kartenmachern verlangte, das neue mit dem alten Wissen nicht nur zu verbinden und
durch die Auswahl zu homogenisieren, sondern dies auch auf dem begrenzten

Raumangebot einer Weltkarte sinnvoll visuell darzustellen. Dabei befanden sich
die Kartenmacher im Schnittpunkt völlig unterschiedlicher Wissens- und auch

Kartensysteme. Während die traditionelle Heilsgeographie72 der mittelalterlichen

mappae mundi eher der Verortung der Welt in der Heilsgeschichte denn der Ver-

ortung der Heilsgeschichte in der Welt diente, konfrontierte die Geographia des

Ptolemaios die Kartenmacher mit partiell unzweifelhaft bereits überholtem doch

gleichfalls autoritativem antiken Wissen über die Welt, das durch die zeitgenössischen

Portolankarten wiederum relativiert und angefochten wurde. Auch aktuelle

69 Ein Beispiel für transkulturell vergleichende Arbeit mit einem mutigen Ansatz ist die Publikation von
Jenny R. Oesterle, Kalifat und Königtum. Herrschaftsrepräsentation der Fatimiden, Ottonen und frühen

Salier an religiösen Hochfesten, Darmstadt 2009.
70 Eine aktuelle Studie, welche beide Seiten berücksichtigt, stammt von §evket Kûçûkhûseyin, Selbst-

und Fremdwahrnehmung im Prozess kultureller Transformation. Anatolische Quellen über Muslime,
Christen und Türken (13.-15. Jahrhundert), Wien 2011 (Österreichische Akademie der Wissenschaften.

Philosophisch-historische Klasse, Sitzungsberichte, Bd. 825; Veröffentlichungen zur Iranistik,
Nr. 63). Das Konzept der Transformation wird leider nicht intensiver verfolgt.

71 Eine Übersicht über aktuelle Forschungen zur gegenseitigen Wahrnehmung von Christen und
Muslimen im Mittelalter bietet Daniel G. König, Muslums Perception(s) of «Latin Christianity»:
Methodological Reflections and a Réévaluation, in: Krämer, Oesterle, Vordermar (Hg.), Labeling the
Religious Self and Others, S. 18-42.

72 Vgl. den Beitrag von Gerda Brunnlechner in diesem Band, S. 33-59.



Einleitung: Transformationen des Fremden im Spätmittelalter und in der Frühen Neuzeit 25

Informationen von Reisenden wurden verwertet. In der Folge schufen die Kartenmacher

eine Synthese aus den drei aufgrund ihres narrativen, historischen und

pragmatischen Kontexts völlig unterschiedlichen Vorstellungen von Asien, welche

nun Elemente der Heilsgeschichte mit antikem und Erfahrungswissen kombinierte.
Eine wichtige Rolle spielt dabei auch die unmittelbar tagespolitische Verortung der

Karte nach der Eroberung Konstantinopels im Jahre 1453 durch die Türken. Wie
bei Schiltperger hängt die Darstellung also nicht im luftleeren Raum: Der Kartenmacher

trifft seine «Entscheidungen [...] auf Basis seines eigenen Wissens und
seiner Vorstellungen, geleitet von Erwartungen und Interessen seiner Auftraggeber
und seines Publikums».73 Wie bei Schiltperger kann man den Agenten dieser
Transformation der Fremde in der Rezeptionserwartung und den Rezeptionsinteressen

der Zeitgenossen sehen. Die asiatische Fremde des 15. Jahrhunderts wird aus

unterschiedlichen Wissensreservoirs gebildet und integriert, so dass am Ende ein

neues Bild der Fremde steht, das ftir seine Zeit eine Geltungsbehauptung beanspruchen

kann. Im Sinne des Transformationsparadigmas findet über die Assimilierung
neuer Wissensbestände eine Transformation statt, welche das Bild von Asien und
damit den intellektuellen Horizont der Gesellschaft verändert. Dabei steht ausser

Zweifel, dass das Asien des Spätmittelalters ein narratives Konzept und
Orientierungsmodell ist, das der Erfassung und Systematisierung von erlebter Realität
dient.

Einen zeitlich geringfügig später angesiedelten Einblick in die Wahrnehmung
Chinas durch portugiesische und spanische Diplomaten und Historiographen
ermöglicht uns Matthieu Bernhardt mit seiner detaillierten Untersuchung der
«construction textuelle de l'image ibérique de la Chine»,74 welche in besonderer Weise

auf den spanischen Augustiner Juan Gonzalez de Mendoza zurückgeht. Dieser
konnte sich auf wenige Augenzeugenberichte stützen, die von den Teilnehmern
einer portugiesischen diplomatischen Reise abgefasst worden waren, die ihre Tage

wegen politischer Querelen freilich mehrheitlich in chinesischen Gefangnissen
hatten verbringen müssen. Ebenso kann Mendoza auf Autoren zurückgreifen, die

ihr Wissen direkt aus chinesischen Quellen hatten schöpfen können. Der Vergleich
mit den von Mendoza benutzten Quellen führt jedoch zu dem zunächst
erstaunlichen Befund, dass Mendoza auf vielfältige Weise in den Text eingreift, ihn

verändert und ihm oft eine völlig neue Richtung gibt. Seine Eingriffe und Auslassungen

enthüllen dabei sein Bestreben, das Reich der Mitte so positiv wie möglich
zu präsentieren. Wo seine portugiesischen Gewährsmänner etwa aus durchaus

nachvollziehbaren Gründen die Ungerechtigkeit des chinesischen Justizsystems

73 Ebd., S. 35.
74 Vgl. den Beitrag von Matthieu Bernhardt in diesem Band, S. 85-109.



26 Kerstin Hitzbleck

hervorheben, stellt Mendoza die Vorzüge des geschilderten Systems nicht nur heraus

- er erfindet sie auf Grundlage seiner Quellen selbst. So erfahrt die Bewertung
des chinesischen Usus eine grundsätzliche Änderung, wonach die Amtsträger, die

durch den chinesischen Herrscher ausserhalb ihrer Heimatprovinz eingesetzt werden

und Frau und Kinder nicht mitnehmen dürfen. Wo in der Mehrheit der Quellen

von Augenzeugen die Betonung auf der Sicherung der kaiserlichen Herrschaft
durch diese Praxis wie auf der ungerechten Amtsführung dieser Personen liegt,
setzt Mendoza den Akzent völlig anders: Für ihn steht die Gewährleistung eines

gerechten Justizsystems im Fokus, das durch die fehlende Einbindung der Amtsträger

in lokale Strukturen erreicht werden soll: «Il n'est plus conçu pour protéger
le pouvoir de l'empereur, ni même la stabilité de l'Etat, mais simplement pour
garantir le droit de chaque sujet à être jugé avec impartialité.»75 Bernhardt stellt die

Frage nach dem Grund dieser Veränderungen und findet sie in der Intention des

Autors. Weil Mendoza sich dezidiert gegen eine kriegerische Intervention in China

ausspricht, welche von einflussreichen Kreisen am Hof Philipps II. betrieben

wurde, bemüht er sich, das Reich der Mitte so positiv wie möglich darzustellen.

Indem er die kulturellen, wissenschaftlichen und juristischen Errungenschaften der

Chinesen akzentuiert, stellt der die Gleichwertigkeit der asiatischen mit der

europäischen Kultur heraus, die es entsprechend nicht zu vernichten gilt. Mendozas

Darstellung von China hat die Wahrnehmung dieser fremden Welt für Jahrhunderte

geprägt - und dies weit über den spanischen Sprach- und Kulturkreis hinaus.

In diesem Sinne hat Mendoza China erst entdeckt, hat es aus dem Bereich des

Unbekannten in den Bereich des Fremden überfuhrt und in das Bewusstsein seiner

Zeitgenossen gehoben. So hat er zur Aneignung der chinesischen Welt durch die

Europäer beigetragen und ihr einen Platz in ihrem Denkhorizont geschaffen.
Inwieweit dabei das Geschilderte mit der Realität übereinstimmt, braucht an dieser

Stelle nicht zu interessieren, was zählt, ist die Geltungsbehauptung, welche Mendoza

bei der Verfassung seines Werkes erhebt und welche von den Zeitgenossen
anerkannt wird. Eine wie auch immer geartete, zuvor aufgrund etwa des

Tagebuchs von Marco Polo vorhandene Vorstellung von China wird in diesem Falle
aktiv und bewusst verändert. Die Veränderung beeinflusst das traditionelle Bild
von China genauso, wie es andererseits die rezipierende Gesellschaft Europas
verändert, indem ein neues Bild entworfen wird, das neue Handlungsoptionen nahelegt.

Diese Transformation wird, erheblich stärker als dies bei den Kartenmachern

zu beobachten war, durch den Autor des Textes gesteuert, der jedoch die
Rezeptionsbereitschaft und «curiosité»76 seiner Zeitgenossen benötigt, um erfolgreich zu

75 Ebd., S. 100.
76 Ebd., S. 107.



Einleitung: Transformationen des Fremden im Spätmittelalter und in der Frühen Neuzeit 27

sein. Hier ist also der Agent der Transformation der Autor als tatsächlich kreatives

Subjekt in Zusammenarbeit mit der und in notwendiger Rückbindung an die

Rezeptionsgemeinschaft der Zeitgenossen.
Die Bedeutung des politischen und geistigen Referenzrahmens wie des

zeitgenössischen Rezeptionsinteresses steht im Zentrum der Studie von Thomas

Schwitter über das französische Interesse an der Neuen Welt, dem er sich in einem

innovativen Zugang über die Buchproduktion auf französischem Gebiet zuwendet.

Ausgehend von der Beobachtung, dass schon in der Neuzeit einige Autoren beklagen,

Frankreich habe sich in der Eroberung der Neuen Welt nicht genügend

hervorgetan, untersucht Schwitter die Präsenz von Büchern über die Neue Welt in den

verschiedenen Druckorten Frankreichs. Dabei stellt sich schnell heraus, dass bei

einem generell recht überschaubaren Interesse an der Neuen Welt dieses doch noch

eine innerfranzösische Binnendifferenzierung aufweist: Während in den

«peripheren»77 Druckorten wie Rouen und La Rochelle durchaus Bücher über den

neuentdeckten Kontinent erscheinen, bleiben die beiden Bücherhauptstädte
Frankreichs, Paris und Lyon, noch weit dahinter zurück. Zu dieser Beobachtung passt,
dass es im 16. Jahrhundert zahlreiche private, ökonomisch motivierte Expeditionen
nach Amerika gegeben hat, die von Geldgebern in den Küstenstädten Frankreichs

finanziert wurden, während von «offizieller»,78 königlicher Seite her nur wenige
Entdeckungsreisen in die Neue Welt angestossen worden sind. Schwitter sieht den

Grund für diese Zurückhaltung in der traditionellen Ausrichtung der französischen

Politik auf Europa, besonders die Kontakte zum Deutschen Reich und dem Papsttum,

die schon von Lancelot de la Popelinière kritisch als das «Schafott der Ehre»79

bezeichnet worden sind. Dem Gefälle zwischen Zentrum und Peripherie, das auch

im Verlauf des 16. Jahrhunderts nicht ausgeglichen werden konnte, entspricht laut
Schwitter ein generelles Desinteresse an der Neuen Welt seitens der französischen

Könige. Er entwirft das Bild eines gewissermassen zweigeteilten Frankreich, wo
verschiedene Interessens- und Bezugsräume ihren Niederschlag auch auf dem

Gebiet der Buchproduktion finden. Im Umfeld der französischen Könige mit ihrer

Orientierung auf den europäischen Raum fehlte demnach der geistige Nährboden,
der eine fruchtbare Einbindung der neuen Informationen und des neuen Wissens in
ältere Wissensbestände erlaubt hätte. Es war in den bestehenden Referenzrahmen

der französischen Politik nicht sinnhaft integrierbar und wurde entsprechend auch

nicht wahrgenommen. Ein Zusammenhang mit der eigenen Geschichte war
zunächst nicht konstruierbar und so behält die Neue Welt den Status des Kuriosen

77 Vgl. den Beitrag von Thomas Schwitter in diesem Band, S. 61-84.
78 Ebd., S. 66.
79 Ebd., S. 83.



28 Kerstin Hitzbleck

und Befremdlichen. Erst im Zuge der auch politischen Entwicklungen des späteren
16. Jahrhunderts kann dieser königszentrierte, traditionelle Referenzrahmen
aufgebrochen und neue Wissensbestände integriert werden. Erst in dieser Zeit verändern

sich die soziale Ordnung Frankreichs und die französische Historiographie in
einem reziproken Prozess. Schwitter macht damit einmal mehr die Bedeutung des

überindividuellen Referenzrahmens für die Transformation des Fremden
augenscheinlich. Die Autoren der Zeit konnten nur dort Interesse und Aufmerksamkeit

beanspruchen, wo ein Rezeptionsinteresse für ihre Erkenntnisse und Überlegungen

bestand, im vorliegenden Fall eben eher in der Peripherie, den Seefahrerstädten

Frankreichs als im königsnahen Zentrum des Landes. Die Aneignung des Neuen
und Fremden hängt damit aufs engste mit der Rezeptionsbereitschaft einer Gesellschaft

zusammen, welche sich dem Unbekannten über Lektüre und Dialog annähert

und es zu einem Ort werden lässt, den es gibt, über den man sich austauschen

und informieren kann und der damit die Möglichkeit erhält, aus dem Unbekannten
über das Fremde zum Anderen, vielleicht gar zum Eigenen zu werden. Wo Interesse,

Rezeptionsbereitschaft und Referenzrahmen, wo die Anschlussfähigkeit
fehlt, bleibt das Unbekannte kurios und verharrt im Anekdotischen ohne
transformierendes Potenzial.

Der Beitrag von Joel Graf unterscheidet sich schon durch die Art der verwendeten

Quellen von den übrigen Beiträgen, die auf im weitesten Sinne literarische
und künstlerische Zeugnisse zurückgreifen. Graf wendet sich stattdessen der

Überlieferung der spanischen Inquisition zu, welche aus dem Wirken der Behörde in
der Neuen Welt hervorgegangen ist. Nicht die Konstruktion einer aussereuropäi-
schen Fremde steht im Fokus seines Artikels, sondern die Praxis der Inquisition in
den spanischen Kolonien. Sein Zugriff ist aus zwei Gründen interessant, weil er
erstens die administrative und intellektuelle Erfassung eines neuen Kontinents, die

Aneignung einer terra incognita untersucht, welche tatsächlich eine «Erweiterung
des globalen Raums» bedeutet hat und andererseits am Beispiel des Umgangs mit
den zu christianisierenden amerikanischen Ureinwohnern Integrations- und Alteri-
tätskonstruktionen der spanischen Eroberer sichtbar machen kann.80 Dabei konnte
die spanische Inquisition bereits auf umfangreiche Erfahrungen im Umgang mit
den zwangschristianisierten Juden und Muslimen auf dem Gebiet der spanischen

Königreiche zurückgreifen, so dass der Vergleich der Behandlung der verschiedenen

Gruppen Rückschlüsse auf ihre Wahrnehmung und Inkorporation in die spanische

Gesellschaft ermöglicht. Dabei ist festzuhalten, dass eine tatsächliche, durch

Gleichbehandlung gekennzeichnete Integration der conversos, moriscos und der
amerikanischen Ureinwohner in keinem Falle intendiert war, der praktische

80 Vgl. den Beitrag von Joël Graf in diesem Band, S. 111-129.



Einleitung: Transformationen des Fremden im Spätmittelalter und in der Frühen Neuzeit 29

Umgang mit den verschiedenen Gruppen sich aber stark voneinander unterschied.

Die zwangskonvertierten Juden sind ein treffendes Beispiel für die Schaffung von
Alterität auf institutionellem Wege: Indem die seit langer Zeit in Spanien lebenden

Juden zur Konversion gedrängt und anschliessend dem Generalverdacht der spanischen

Inquisition ausgesetzt wurden, heimlich noch immer jüdische Praktiken zu

pflegen, entstand erst aus der Praxis von Verdacht und Misstrauen das Bewusstsein

einer grundsätzlichen Andersartigkeit der konvertierten christlichen Bevölkerung,81

das einer Angleichung der Bevölkerungsteile einen Riegel vorschob. Demgegenüber

wurden die moriscos in Spanien als Ungläubige betrachtet, welche zum
Christentum erzogen werden könnten. Ihre Weigerung, sich dieser Erwartung zu
unterwerfen, führte Anfang des 17. Jahrhunderts zu ihrer Vertreibung aus Spanien. Die
amerikanischen Ureinwohner wurden zwar ebenfalls als Ungläubige eingestuft,
doch gewährte die spanische Krone ihnen besonderen Schutz, indem sie ihnen als

Neukonvertierte eine gewisse Nachsicht hinsichtlich ihrer Glaubenspraxis
entgegenbrachte und sie aus der Jurisdiktion der spanischen Inquisition herausnahm.

Diese Praxis lässt sich einerseits als Anerkennung der - zu überwindenden -
grundsätzlichen Fremdartigkeit der Ureinwohner interpretieren, bedeutete aber

andererseits die Errichtung einer schier unüberwindlichen Integrationshürde, weil
die rechtliche Ungleichbehandlung einen gleichberechtigten Umgang mit den -
immerhin getauften - Fremden auf Dauer verhinderte. Graf schlussfolgert, dass

«die Krone [...] die Ureinwohner als Fremdkörper im kolonialen Staat akzeptiert»82

hätte. Integrationsbemühungen, etwa die Zulassung zum Priesteramt, fanden nicht
statt beziehungsweise wurden bewusst verhindert, um die grundsätzliche Fremdheit

der Neugetauften zu erhalten. In diesem Sinne wäre zu fragen, ob hier tatsächlich

korrekterweise von Akzeptanz zu sprechen ist, oder ob man im Verhalten der

spanischen Krone eher eine bewusste Strategie der Erhaltung von politischer und

sozialer Unmündigkeit sehen müsste. Grafs Beispiel macht jedenfalls deutlich, wie
Fremdheit durch juristische, politische und administrative Massnahmen erhalten

wird, so dass die als fremd Wahrgenommenen sich aus eigener Kraft, ungeachtet
aller Bemühungen, nicht aus ihrer Lage befreien können. Sie werden ohne die

Chance auf Integration als Fremdkörper eingekapselt.
Auch Igor Pérez Tostado befasst sich mit dem Umgang der europäischen

Mächte mit den Eingeborenen in der Neuen Welt, zieht dabei aber den Vergleich
mit dem Verhalten dieser hegemonialen Gruppen gegenüber europäischen
religiösen und ethnischen Minderheiten im 16. und 17. Jahrhundert. Als ein

Grundelement dieser Beziehung kann er die Angst der Herrschenden ausmachen,

81 Siehe auch Jaspert, Eigenes und Fremdes im Spätmittelalter, S. 45: «sekundäre Differenz».
82 Graf, S. 129.



30 Kerstin Hitzbleck

welche unabhängig von der tatsächlichen Stärke und den Möglichkeiten zur
Gegenwehr fürchteten, von den Beherrschten überwältigt zu werden. Anhand der von
Pérez Tostado angeführten Beispiele aus dem angelsächsischen und spanischen
Raum lässt sich beobachten, wie die Eingeborenen in den Kolonien nach und nach

aus einem Zustand der Unbekanntheit in das herrschende, christlich-biblisch
fundierte Weltbild der europäischen Zeitgenossen integriert wurden, wobei die Angst
der Herrschenden dafür sorgte, dass die neu entdeckten Völker mit dem Paradigma
der Fremdheit erfasst wurden. Ihnen wird im Zuge der gewalttätigen Auseinandersetzungen

die Menschlichkeit geradezu aberkannt, sie sind Wilde, von Dämonen
besessene Unmenschen, die daher mit allen zur Verfügung stehenden Mitteln
bekämpft werden dürfen. Diese Entwicklung, und dieser Aspekt ist für das in diesem

Band vertretene Konzept von Fremdheit wie für das Berliner Paradigma der
Transformation zentral, hat Rückwirkungen auf die Lage religiöser und politischer
Minderheiten auf dem europäischen Kontinent: So wurden etwa auch die gälischen,
katholischen Iren den in der Neuen Welt gebildeten Denkmustern unterworfen und

von den englischen Herrschern als Wilde gesehen, deren - bisweilen exzessiv -
gewaltsame Unterwerfung entsprechend legitim sein konnte und musste.83 «Les

massacres, ou les massacres supposés qui se produisirent alors, firent cristalliser un

processus d'altérisation, voire de deshumanisation, exprimé généralement dans les

termes d'un discours de perfidie qui révélait un problème plus profond: l'angoisse
et la peur des groupes dominants [,..]».84 Auch in diesem Beispiel bestimmt das

Wahrnehmungsinteresse der europäischen Zeitgenossen die Darstellung und den

Umgang mit den Fremden in der Neuen wie mit den Fremdgewordenen und

Fremdgemachten in der Alten Welt.

Zusammenfassung

Die Beiträge dieses Bandes nähern sich dem Spätmittelalter- und frühneuzeitlichen

Umgang mit dem Fremden aus unterschiedlichen Perspektiven, welche die
Buchproduktion ebenso einschliessen wie die Anfertigung von Weltkarten und historio-
graphischen Abhandlungen und auch die juristische Prozessschriftlichkeit nicht
ausschliessen. Diese auf den ersten Blick höchst divergenten Herangehensweisen
bilden in der Zusammenschau gleichwohl die verschiedenen Facetten eines Bildes.
Das neue Paradigma der Transformation zur Beschreibung historischen Wandels
bietet die Chance einer die verschiedenen Perspektiven integrierenden Methode,
welche auf bestimmte Modi der Aneignung des Fremden abhebt. In den hier vor-

83 Vgl. den Beitrag von Igor Pérez Tostado in diesem Band, S. 131-155.
84 Ebd., S. 154.



Einleitung: Transformationen des Fremden im Spätmittelalter und in der Frühen Neuzeit 31

gestellten Beispielen sind besonders die Transformationstypen Assimilation und

Inkapsulation hervorzuheben. Sowohl in Hinblick auf den Bericht des Johannes

Schiltperger über seine Zeit bei den mongolischen Herrschern wie auf die Techniken

der spätmittelalterlichen Kartenmacher ist die Vermischung von vorhandenem

Wissen über die asiatische Welt mit neugewonnen Erkenntnissen und empirischen
Erlebnissen zu konstatieren, welche das Potenzial haben, das Bild der fremden

Welt wie auch die europäische Haltung zu der fremden Welt zu verändern. Der

Umgang mit den Eingeborenen in Amerika zeigt das Bemühen, Fremdheit zu
erhalten und sogar zu schaffen.

Als zentraler, bis anhin oftmals vernachlässigter Faktor tritt in den so

unterschiedlichen Beiträgen das Rezeptionsinteresse der zeitgenössischen Leserschaft

hervor, welches die Informationsverarbeitung und -bereitstellung durch die Autoren

lenkt und über ihre Wirkung entscheidet. Dies lässt sich anhand der

Überlegungen zum französischen Buchmarkt plastisch nachzeichnen: Wo ein Interesse

an Nachrichten über die Neue Welt vorhanden war, schlägt sich dieses auch in der

lokalen Buchproduktion nieder, die, indem sie kommerziellen Interessen folgt, ein

trennscharfes Bild der Rezeptionsgemeinschaften hier im französischen Raum
zeichnet. Wo dieses Rezeptionsinteresse nicht gegeben war, etwa im Umfeld des

französischen Königs mit dem auf das traditionelle, europazentrierte Geschichtsbild

orientierten Buchmarkt, hatten Informationen über die Neue Welt weniger
Chancen auf Integration in bestehende Wissensbestände. Sie blieben Anekdote
und Unterhaltung, konnten aber keine praktische Relevanz entfalten. Die Assimilation

erfolgte in diesen zentralfranzösischen Gebieten entsprechend erst mit
Verzögerung und wurde erst im Zuge grundsätzlicher Änderungen im französischen

Geschichtsbild wirksam. Als Agent der Transformation wirkt damit nicht so sehr

der Autor oder Urheber der entsprechenden Artefakte und Texte. Die Transformation,

der historische Wandel benötigt als Agenten zusätzlich das Informationsinteresse

der Rezeptionsgemeinschaft, welches über das Schicksal eines

literarischen, künstlerischen oder historiographischen Produktes entscheidet. Das

Transformationskonzept hat sich damit in seiner Anwendung auf den Umgang mit
der Fremde und dem Fremden generell als fruchtbar erwiesen und es bleibt zu

wünschen, dass weitere Studien die Anwendung des Paradigmas auf dieses Thema

vertiefen und auch auf weitere Untersuchungsfelder ausweiten.



I


	Einleitung: Transformationen des Fremden im Spätmittelalter und in der Frühen Neuzeit

