Zeitschrift: Itinera : Beiheft zur Schweizerischen Zeitschrift fur Geschichte =

supplément de la Revue suisse d'histoire = supplemento della Rivista

storica svizzera
Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft fur Geschichte

Band: 36 (2014)

Artikel: Enfermées a I'écart du monde : témoignages de pensionnaires de
I'Institut de la Sainte-Famille de Sion (1937-1957)

Autor: Boulé, Christophe

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1077895

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1077895
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Enfermées a I’écart du monde.
Témoignages de pensionnaires de 1’Institut
de la Sainte-Famille de Sion (1937-1957)

Christophe Boulé

Que signifiait donc au quotidien la vie en orphelinat? Quelle était I’expérience des
pensionnaires? Comment se souviennent-elles, des années plus tard, de cette expé-
rience fondatrice? Quels éléments marquants retiennent-elles? Ces questions nous
ont guidés lors des entretiens menés en février 2010 avec d’anciennes pension-
naires de 1I’Orphelinat des Filles de Sion (Institut de la Sainte-Famille). Nous pro-
posons dans ce texte un compte rendu de ces témoignages, apreés une bréve mise en
perspective de ’histoire des orphelinats valaisans.

Aux origines des orphelinats valaisans pour filles

L’origine des orphelinats valaisans remontre au milieu du XIX¢ siecle, ot I’on assiste
a la création de quatre institutions sur une période concentrée: 1’Orphelinat pour
garcons Saint-Joseph a Sion (1857), I’Orphelinat pour filles Sainte-Marie dans la
méme ville (1859), une institution pour filles du méme nom a Saint-Maurice
(Vérolliez) en 1862; enfin, dix ans plus tard, un asile pour garcons voit le jour dans
une partie du Chateau de Saint-Maurice.

Cette émergence d’institutions d’accueil pour orphelins n’est pas le résultat de
I’initiative gouvernementale, malgré les besoins importants du canton, tant le pro-
bléme du paupérisme est récurrent, fragilisant la situation de nombreuses familles,
gonflant le flot des vagabonds et mendiants. Les lois sur |’assistance tentent de ju-
guler le phénomeéne, en obligeant chaque commune a constituer un Comité de
bienfaisance (décret de 1850), destiné a recenser, assister et surveiller les pauvres.
Elles élargissent également 1’obligation d’assistance familiale (jusqu’au huitieme
degré de parenté dans la loi de 1898).! Une enquéte sur les statistiques de la pau-
vreté menée en 1870 atteste d’un faible nombre d’enfants assistés en Valais com-
parativement a d’autres cantons; cette particularité provient «du fait que les enfants
pauvres sont généralement remis a leurs plus proches parents pour étre entretenus

1 Daniel Salamin, Pauvreté et assistance en Valais au 19¢ siécle. Le cas de la commune de Bagnes,
mémoire de licence en histoire, Université de Geneve, octobre 1976. Rebecca Crettaz, Discours et
pratiques sur [’assistance publique en Valais. Une analyse sur la base des dossiers de ['assistance
publigue des communes de Sion et Bramois entre 1900 et 1930, mémoire de master en histoire con-
temporaine, Université de Fribourg, avril 2012.



312 Christophe Boulé

et élevés.»? Le canton ne s’engage pas dans la création d’institutions d’accueil de
I’enfance: le rapport de gestion du Conseil d’Etat de 1867 mentionne que «les or-
phelinats continuent a prospérer sous 1’influence de la charité libre qui leur a donné
le jour».?

Une reconquéte catholique par les femmes?

Qui sont les acteurs privés de cette «charité libre» a I’origine de la fondation des
orphelinats? Quelle est leur motivation, tout particuliérement dans la création d’or-
phelinats pour filles? Un document intéressant, relatif a la création de 1’Orphelinat
pour filles de Saint-Maurice, fournit des pistes de réponse. Il s’agit d’un «Appel en
faveur de I’orphelinat cantonal des filles»,* lanc€ en 1859 par un comité composé
de membres (hommes) de deux sociétés, celle de St-Vincent-de-Paul, une confré-
rie traditionnelle, et celle de Pie IX, plus connue sous le nom de Pius Verein,’ qui
reléve d’une création récente. Fondée au niveau suisse en 1857, le Pius Verein
s’inscrit dans une stratégie de défense du catholicisme par le monde associatif et
’action philanthropique; son role est au premier plan dans la création de I’orpheli-
nat de Saint-Maurice puisque son directeur n’est autre que le président de la sec-
tion locale du Pius Verein. Ce contexte de reconquéte catholique éclaire 1’accent
mis par les fondateurs sur la nécessité de 1’éducation des filles. L’aspect détermi-
nant est celui du role éducatif de la meére dans la transmission des valeurs reli-
gieuses et sociales aux enfants, aux filles en particulier.

Quelle influence malfaisante ne doit pas exercer sur son entourage, la jeune fille, et, plus
tard, la mére sans éducation chrétienne, et sans aucune des habitudes qui font I’honnéte
femme, la femme de ménage et la bonne mere de famille! [...] quelle éducation peut
donner une mere, elle-méme sans éducation? [...] Il y a longtemps qu’on I’a dit; pour
régénérer la société, il faut préalablement régénérer la femme.®

Pour la création de I’Orphelinat des filles de Sion, nous n’avons pas trace d’un
appel similaire. Mais 1’association religieuse féminine qui en est a [’origine, I’ As-
sociation des Dames de la Charité et de la Miséricorde (1853), s’inscrit dans ce
nouvel associationnisme catholique du milieu du XIX¢ siecle, qui entend promou-

2 Gunter Niederer, Statistique du paupérisme en Suisse pendant l'année 1870. Législation en matiere
de secours publics et statistiques de l'assistance officielle et de ['assistance libre, Zurich 1878,
p- 266.

3 Rapport de gestion du Conseil d’Etat pour 1867, p. 53.

4  Société de St-Vincent-de-Paul, Société de Pie IX, Appel en faveur de I'orphelinat cantonal des filles
a Saint-Maurice, Saint-Maurice 1859, p. 1.

5 Cette association fut fondée en Suisse en 1857, dans le but de préserver la foi, de développer les ceuvres
caritatives et de promouvoir la culture catholique. En 1899, elle devint I’ Association Catholique Suisse,
puis en 1903, I’ Association Populaire Catholique Suisse.

6  Appel en faveur de I'orphelinat cantonal des filles, op. cit., p. 1.



Enfermées a I’écart du monde 313

voir les valeurs religieuses par le biais de la philanthropie. L instruction élémen-
taire des enfants pauvres et la diffusion de livres religieux et moraux figurent
parmi les statuts de 1’association. L’ouverture, modeste mais rapide, d’un lieu
d’accueil pour jeunes filles pauvres en bas 4ge s’inscrit dans un contexte d’atten-
tion grandissante envers des populations, certes a assister, mais aussi a éduquer
dans la religion et les valeurs morales qui I’accompagnent. Cette association, pla-
cée sous ’égide d’un certain abbé Combalot, «illustre prédicateur»,’ laisse peu de
doute quant aux intentions implicites de «reconquéte chrétienne des femmes»®
dont cet ecclésiastique fut un des grands promoteurs entre 1830 et 1870 en France.

Le développement des associations catholiques au XIX¢® siecle constitue le pen-
dant des sociétés caritatives philanthropiques des cantons protestants, a I’exemple
du mouvement du Réveil dans le canton de Vaud qui, comme le releve Marc Kie-
ner, «est une forme de charité ¢laborée, et qu’elle n’est pas désintéressée dans ses
intentions.»’ Toutefois, dans le contexte catholique, cette charité visant I’éducation
ou la rééducation se focalise davantage sur les femmes, futures épouses et meres,
censées transmettre et garantir le respect des valeurs religieuses et morales a la fa-
mille et a la société. Ainsi, il va de soi que le fonctionnement de ces établissements
soit confié a des congrégations religieuses, a I’instar des Sceurs de Saint-Maurice,
dans la ville du méme nom, et des Sceurs de Saint-Ursule, a Sion.

Les documents de la premiere moiti¢ du XX¢ siecle s’inscrivent toujours dans
cette volonté¢ de d’éducation religieuse des filles pauvres. Toutefois, ils mettent
’accent de maniéere nouvelle sur la nécessité de procurer a celles-ci une formation,
afin qu’elles puissent «gagner honorablement leur vie» dans des occupations en
conformité avec leur origine sociale, a savoir essentiellement les emplois de do-
mestiques et d’employées de maison. L’Orphelinat des filles de Sion se dote ainsi
en 1933 d’une Ecole ménagere. Voici comment un document des années vingt preé-
sente les buts de cette innovation:

[...] de leur donner une bonne éducation pratique [...]. On les instruit dans toutes les
connaissances indispensables a une bonne ménagere. [...] Un soin spécial est voué a
I’école d’ouvrage manuel (couture et tricotage) [...]. Toutes les éleves suivent encore, la
derniére année avant leur sortie, un cours pratique de ménage, comprenant la cuisine, la
coupe et le repassage [...]. Les éleves émancipées de I’école primaire, jugées aptes,
peuvent [...] apprendre aussi a I’établissement, I’état de lingére ou de tailleuse.!°

7 Courrier du Valais, n° 24, 7¢ année, 24 mars 1853, p. 1.

8 Frangoise Mayeur, L éducation des filles en France au XIX¢siecle, Paris 1992, p. 72. Théodore Com-
balot (1797-1873), prétre diocésain frangais, missionnaire apostolique. Il est décrit comme une per-
sonnalité charismatique, polémiste pour la défense de ses idées; il aura une forte influence sur
I’épiscopat de son époque.

9 Marc Kiener, Philanthropie et relévement de I’ame au XIX siécle. L asile pour jeunes filles abandon-
nées de Vevey, mémoire de licence, Université de Lausanne, février 2005, p. 29.

10 Prospectus de [’orphelinat des filles a Sion, ca. 1920 (3 p.), p. 1.



314 Christophe Boulé

Cette vision étroite de 1’éducation des filles, entre bonne catholique et bonne mé-
nagere, a-t-elle persisté au-dela de I’entre-deux-guerres? C’est ’une des questions
a laquelle les témoignages que nous avons recueillis apporteront une réponse. Mais
bien plus encore, ces témoignages sont précieux pour savoir comment ces inten-
tions moralisatrices s’appliquaient dans le quotidien de I’institution et comment ce
méme quotidien était vécu par les pensionnaires.

La parole aux anciennes pensionnaires de I’Orphelinat de Sion (1937-1957)

En février 2010, nous avons pu recueillir le témoignage de six personnes, dont cing
placées comme «orphelines» et une comme pensionnaire interne de I’Ecole ména-
gere, entre 1937 et 1957.1! Globalement, et avec le recul, elles portent un regard
plutot positif sur ces années, méme si tout ne fut pas rose et facile, loin de la.
«C’était I’époque», nous dit ['une d’elles, les conditions étaient aussi dures a I’ex-
térieur, voire méme plus dures pour certaines familles. Pour quatre d’entre elles
d’ailleurs les souvenirs sont largement positifs: «On a passé de bonnes annéesy,
déclare Yvonne et «J’ai pas ét€¢ malheureuse», confirme Rose-Marie. Si elles n’ont
pas souffert de la faim, méme pendant la guerre, on ne peut pas en dire autant des
relations sociales et affectives qui furent limitées, voire inexistantes, que ce soit
avec la famille, avec la société extérieure et avec les Sceurs elles-mémes.

Raisons et circonstances du placement

A la question de savoir pourquoi elles ont été placées a 1’orphelinat, chez la plu-
part, les yeux se mouillent et la voix se casse... ou alors les choses sont évoquées
d’une maniere assez neutre, sans émotion apparente. Peu de nos témoins sont a
méme d’énoncer avec précision les raisons de leur placement: personne ne le leur
a expliqué, a ce moment-la. Cela reste d’ailleurs toujours auréolé d’un certain mys-
tére, fait de non-dits, de suppositions, de pudeur et de douleurs. «Il ne faut pas re-
tourner le passé», «il faut savoir tourner la page», insiste Anita, comme si cette
blessure, méme ancienne, était toujours préte a se rouvrir.

Des cinq personnes placées comme «orphelines», trois évoquent le décés d’un
parent (la mere), deux révelent leur naissance illégitime. Le placement lui-méme se
faisait tres rapidement et sans préparation ou information particuliéres: les enfants
¢taient mises devant le fait accompli, du jour au lendemain.

11 Ce recueil de témoignages a été réalisé avec le concours de 5 étudiant-e-s de la HES-SO Valais, filiére
Travail social, en février 2011. Les prénoms sont authentiques (les témoins ayant autorisé la diffusion
de leurs propos); nous ajoutons, entre parenthéses, leur période de placement: Anita (1943-1950),
Denise (1943-1955), Yvonne (1937-1943), Rose-Marie (1943—-1957), Marie-Rose (1943-1953) et
Raymonde (1951-1954).



Enfermées a 1’écart du monde 315

J’étais avec ma sceur, chez mon oncle et ma tante jusqu’a 13 ans. Puis nous avons été
placées a |’orphelinat (Sion). [...] C’est ’institutrice qui a fait les démarches. J’ai mar-
ché de Verbier a Sembrancher pour prendre le train, mais je me rappelle pas qui m’a
amenée. La commune a pay¢ pour nous. (Yvonne)

Maman était toute seule, elle devait travailler, elle pouvait pas me prendre avec elle,
puis voila! [...] Alors M. le Curé a décidé¢ qu’il fallait me mettre a Sion, alors on a été a
Sion [...] Quand je suis arrivée, des filles faisaient une ronde dans la cour, je me suis
mise avec elle. Maman est repartie sans dire au revoir. (Rose-Marie)

Nous étions sept enfants. J’avais des parents trés gentils mais pas riches. Papa était ou-
vrier et maman ménagere. Papa avait tendance a boire un peu trop [...]. Nous n’avons
pas été prévenus du tout; c’est I’infirmiére, le curé et ma grand-meére qui ont décidé qu’il
fallait nous placer, mes 2 sceurs et moi a I’orphelinat des filles et mes 4 fréres, a I’orphe-
linat des gargons. (Marie-Rose)

Les extraits ci-dessus indiquent a quel point le placement se déroule de manicre
abrupte, sans considération du ressenti des enfants, qui se trouvaient ainsi coupées
radicalement de leur famille et ceci en général jusqu’a leur majorité (20 ans). Au-
cune interviewée ne fait mention de manifestations affectives ou d’expression des
sentiments dans ces moments de séparation. Ces témoignages nous renseignent
¢galement sur les acteurs du placement tels que le curé€, ’enseignant (figures em-
blématiques communales, le curé est, de plus, systématiquement membre du Co-
mité de Bienfaisance), I’infirmiere (ce role d’infirmicre visiteuse se développe de-
puis les années 1920), voire occasionnellement un parent. On voit bien ici appa-
raitre ces acteurs comme instance de surveillance et de signalement, se coordon-
nant, sans doute, avec les chambres pupillaires et les autorités communales.

Temps, silence, priere et discipline
«Loisiveté est mére de tous les vices»; «Ora et Laboray (priére et travail)”?

Les journées étaient «remplies», «découpées», rythmées par les activités, du lever
au coucher. Seuls les dimanches et les vacances d’été¢ amenaient un peu de rupture.
Mais les dimanches se ressemblaient et les semaines de vacances ne différaient pas
beaucoup 1’une de I’autre. A «6 h ou 6 h 30, la Sceur nous réveillait par un — Lou¢
soit Jésus-Christ — et nous devions tomber a genoux pour faire notre priere», ra-
conte Denise. Le silence devait régner lors de la toilette, ’habillement, la messe du
matin, le petit-déjeuner, jusqu’a la récréation de 10 h 00; ensuite, il était a nouveau
de mise en classe durant toute la journée et des la fin du souper, jusqu’au coucher
aux alentours de 20 h 00. Rose-Marie se rappelle de cette lourde contrainte du si-

12 Ces sentences, en préambule de chacun des sous-chapitres en question, résument bien, pour certaines
pensionnaires, les principes éducatifs et moraux dispensés par les Sceurs.



316 Christophe Boulé

lence: «Nous n’avions pas le droit de parler, surtout pendant les repas.» Dans ces
moments-1a, rompre le silence, méme par un petit «oui», pouvait entrainer de s¢-
veres punitions. Denise, par exemple, fut punie réguliérement et I’une des sanc-
tions imposées par la religieuse consistait a devoir se taire pendant trois jours com-
plets: «Ca c’était terrible pour des enfants», avoue-t-elle. Mais plus généralement,
nos pensionnaires ne se rappellent pas particulierement d’avoir eu a subir des puni-
tions de maniere répétée et aucune ne mentionne avoir été battue. «Oui, je me rap-
pelle que, punies, on devait se lever de bonne heure pour aller laver les vitres», in-
dique Raymonde.

Les regles de discipline ne figuraient dans aucun réglement, oral ou écrit:
«C’est les Sceurs qui nous disaient ce que 1’on devait faire et on suivait les plus
grandes», résume Yvonne. La journée était si rythmée et répétitive que les régles
étaient intégrées rapidement; elles ne souffraient d’ailleurs aucune discussion: «La
cloche sonnait, on savait qu’on devait aller au réfectoire ou a I’école. A part les ré-
créations, il n’y avait aucun moment de libre», précise Rose-Marie.

La religion occupait une place importante. En semaine, priere et messe du
matin, puis priere du soir; en mai, le mois de Marie, s’ajoutait le rosaire, tous les
soirs. Le dimanche, petite messe et grande messe, les vépres en fin de journée et la
bénédiction. Dans un tel contexte, des vocations sont nées chez certaines, sans que,
toutefois, les Sceurs pratiquent un prosélytisme particulier. L’orphelinat était, en
quelque sorte, un prolongement du couvent et les rites religieux en faisaient natu-
rellement partie.

Communauté, individualité et relations entre paires
«Ne fais pas a autrui ce que tu ne veux pas que l’on te fasse»

La vie était essentiellement communautaire. Il n’y avait d’ailleurs aucun espace
personnel, ni méme la possibilité de s’isoler réellement. Tout se faisait en groupe
et sous le regard et le contréle d’une ou plusieurs Sceurs. «Nous n’avions pas d’in-
timité», déplore Marie-Rose. Les filles, une fois placées, ne possédaient plus rien
en propre, ni vétements, ni jouets. Si elles arrivaient avec un trousseau, ce dernier,
une fois trop petit, était redistribué année apres année a d’autres enfants, et chacune
recevait les habits de plus grandes. Les Sceurs étaient habiles pour confectionner
certains vétements et progressivement les pensionnaires apprenaient des travaux de
réparation et méme de confection.

Chacune avait une petite armoire pour ranger le linge de la semaine; pas de
table de nuit, ni d’autre endroit ol entreposer un quelconque objet personnel, pas
méme sous 1’oreiller de son lit. «Si vous aviez des jouets en arrivant, on les met-
taient dans une armoire. Vous aviez une poupée, elle n’était plus a vous!», se sou-



Enfermées a I’écart du monde 317

vient Denise. De temps en temps, les Sceurs les sortaient et les filles pouvaient
jouer, puis les jouets retournaient dans leur armoire. Finalement, par la force des
choses, les activités et les jeux étaient collectifs (ballon, rondes, marelle, billes,
etc.), a part peut-étre un peu de lecture, mais les livres n’étaient pas nombreux et
souvent peu adaptés aux ages. Dans ce contexte communautaire surveillé et fermé,
le danger ne peut venir que de I’extérieur (on verra plus loin que cet «extérieur» est
largement tenu a distance) et par conséquent, le courrier est lu et certains passages
soulignés en rouge, comme cette demande de chocolat que Raymonde un jour,
adresse a ses parents.

L’orphelinat était organisé en deux groupes d’age: les petites (5—12 ans) et les
grandes (13—18 ans) et la vie de ces groupes se déroulait en parallele. Toutes les
pensionnaires décrivent positivement le climat relationnel au sein des groupes: «On
s’entendait bien ensemble, on était solidaires», déclare Anita. «Si, si, ¢’était vrai-
ment une bonne ambiance. [...] Je n’ai que des bons souvenirs», ajoute Raymonde.

Malgré une vie de groupe quasi permanente, les relations apparaissent saines,
peu conflictuelles et teintées de complicité et de solidarité. Il est vrai que tout
contribue a une forme d’égalitarisme avec une absence de privileges qui aurait pu
générer des tensions liées a des enjeux matériels ou affectifs. Plusieurs pergoivent
leur groupe de paires comme leur famille, leur seule ou vraie famille, tant les liens
avec leur parenté sont distants, voire inexistants: «C’était notre famille, les copines
avec qui on vivaity, explique Rose-Marie. L’éducation dispensée par les Sceurs in-
sistait sur le respect mutuel et pouvait se résumer a cette sentence: «Ne fais pas a
autrui ce que tu ne veux pas que I’on te fasse.»

Les relations avec les Sceurs
«Il faut y mettre du sien sinon on a rieny

Sur ce point, les avis sont plus partagés. Les unes soulignent le manque d’affection
de la part des religieuses, 1’absence de chaleur et d’attention «maternelle», ce qui
n’incitait pas les pensionnaires a rechercher leur amitié. «Elles étaient assez dis-
tantes, pas spécialement sympathiques [...]. C’était propre mais pas chaleureux»,
mentionne Anita. Le sentiment prédominant, illustré par Denise, était d’étre «me-
nées en petit troupeau» et donc de n’avoir que peu de contact individuel et particu-
lier. Une pointe de ressentiment pouvait se développer avec I’impression que les
filles qui avaient le plus de facilité en classe étaient les plus appréciées par les
Sceurs.

D’autres ex-pensionnaires, plus minoritaires, se sont senties bien entourées par
les religieuses: «J’ai un bon souvenir de la maison et des Sceurs; j’ai trouvé que
c¢’était familial, comme je n’ai pas eu de famille», déclare Marie-Rose. On peut



318 Christophe Boulé

faire I’hypotheése qu’un passé familial presque inexistant ou connoté négativement
influence positivement la perception du climat affectif de 1’orphelinat.

L’attitude distante des religieuses était légitimée par une régle pédagogique vi-
sant a ne pas créer d’inégalités entre les filles; il ne fallait donc pas manifester d’af-
fection individuelle car, trop peu nombreuses, les Sceurs n’auraient pas pu la prodi-
guer de maniere équilibrée a ’ensemble des pensionnaires; cette distance relation-
nelle était donc, en partie du moins, le résultat d’une stratégie consciente. Mais
celle-ci n’était pas forcément bien vécue, comme 1’évoque Marie-Rose, rapportant
les propos d’une religieuse, rencontrée plusieurs années plus tard, qui lui aurait
avoué: «Tu sais, le soir j’avais tellement mal au cceur car on ne pouvait pas vous
embrasser ... Le faire a une et pas aux autres!»

La gestion de la maladie est également significative. «Nous étions poussées
jusque dans nos derniers retranchements», commente Denise. Il fallait prendre sur
soi, surmonter le plus possible la douleur, ne pas se plaindre. Les filles étaient soi-
gnées par les religieuses et le médecin n’était appelé qu’en dernier recours, par
principe et sans doute aussi par économie. Il n’y avait pas de manifestations affec-
tives ou de compassion particuliere a 1’égard des malades. Parfois, c’était une pu-
nition qui faisait office de soin: «Si on toussait, la Sceur nous envoyait au galetas
ou devant la porte, en chemise de nuit», ajoute la méme pensionnaire. Méme si,
dans leurs témoignages, il n’a jamais été question qu’elles aient été battues ou que
des punitions aient été utilis€ées systématiquement, certaines de ces dernieres
avaient tout de méme bien un caractere maltraitant.

Cette froideur des relations avec les religieuses peut étre considérée comme
d’autant plus dommageable que celles-ci représentaient I’essentiel des relations
des pensionnaires. «Avec les gens du dehors on n’avait pas de contact», explique
Marie-Rose. Les pensionnaires n’avaient aucun €échange avec les personnes croi-
sées a I’occasion des promenades, des messes a la cathédrale, des travaux des
champs et des vacances a la montagne: la séparation et la distance restaient de
mise. Les regards étaient condescendants, la vue des «orphelines» inspirait de la
pitié, peut-Etre aussi de la crainte et de la méchanceté: «On avait des sabots, alors
on se moquait de nous parfois», se rappelle Rose-Marie; et Denise d’ajouter:
«Quand on traversait la ville derriére notre petit char, on nous regardait ... j’avais
la honte.» Au travers de ces évocations, on retrouve bien ce mécanisme de stigma-
tisation que subissaient les «Orphelines» lors de leurs rares sorties.

Les sorties en ville étaient réduites aux nécessités médicales, et comme 1’éta-
blissement vivait en quasi-autarcie, «on allait jamais faire des courses [...]. Tout se
passait a ’orphelinat. On n’avait pas de contact non plus avec le personnel agricole
ou de maison» (Denise). La seule personne externe a qui s’adressaient les pension-
naires, ¢’était le chanoine venant une fois par semaine pour la confession et, dans



Enfermées a 1’écart du monde 319

une moindre mesure, le curé qui célébrait la messe chaque matin. Cette distance a
I’égard du monde extérieur renforcait le sentiment d’enfermement: «On était enfer-
mées puisqu’il y avait ce mur autour», constate Anita, qui conclut, dépitée: «Les
seules sorties, ce fut pour les enterrements de mon pere, du grand-pere et de la
grand-mere.» '

Il n’y avait aucune relation avec I’orphelinat des gargons tout proche puisque
bien siir la séparation des sexes était la regle: «On les voyait quand il y avait le Lave-
ment des pieds, le Jeudi Saint, a la Cathédrale. On n’en parlait méme pas», précise
Raymonde. Méme celles qui avaient des fréres placés a I’orphelinat des gargons
ignoraient parfois jusqu’a leur présence, et aucune rencontre ou échange n’étaient
organisées pendant toutes leurs années de placement. Force est de constater que les
dimensions de fratrie et de lien familial n’étaient pas jugées importantes, ou du
moins pas suffisamment pour dépasser le principe de la séparation des sexes, voulu
par I’Eglise et la société. Cette pratique a contribué a la désintégration de la famille
d’origine et a 1’absence de repéres et de ressources au moment de la sortie de 1’or-
phelinat vers 18 ou 19 ans."

Les relations avec la famille, la parenté et les tuteurs
«Aide-toi, le ciel t’aidera»

Les visites étaient autorisées (elles ne devaient toutefois pas étre trop fréquentes) le
dimanche entre 13 h 00 et 16 h 00, «mais nous n’étions jamais la», déplore Denise,
car I’heure des visites tombait au moment de la promenade. A tel point que le
méme témoin se demande «s’il n’existait pas une volont¢ de nous couper du
monde!». Et de citer les propos d’une «petite» allant dans ce sens: «Dire que ma
maman, qu’elle est venue et j’ai pas pu la voir! Que c’est triste dans cette maison!»
Les témoignages attestent de rencontres inexistantes ou tres rares (2 peine une ou
deux par an) avec les parents, soit que ces derniers ne viennent pas pour des raisons
financiéres, soit que leur fille n’est pas présente au moment de leur visite. «Mes
parents venaient deux fois par année. On avait pas beaucoup de contact [...]. Iln’y
avait pas d’autres gens qui venaient nous trouver», précise Marie-Rose.

Dans la perception des enfants, cette absence entretient I’impression d’abandon
de la part des parents et de la famille en général. «Ce qui manquait, c’est quand
méme |’affection des parents», confie Raymonde. A propos de la famille €largie,
Denise ajoute: «Je n’avais aucun contact. J’ai appris a I’Age adulte que j’avais des
oncles et tantes. Mon frére a été élevé par une premicre cousine, mais je ne 1’ai

13 Au fil des années, 1’dge de fin de placement est passé de 20 ou 21 ans a 18 ans. Dans les années 1950,
I’dge de sortie esta 18 ou 19 ans.



320 Christophe Boulé

Jamais vu pendant mon séjour a I’orphelinat.» On peut se demander, a juste titre,
quelle est la part de responsabilité du systéme et des régles de 1’orphelinat dans cet
¢tat de fait: la mise a distance, voire la coupure avec le milieu familial, atteste
d’une perception sans doute négative des parents considérés comme préjudiciables
a leur enfant.

Quelques signes de la vie extérieure arrivaient par les paquets envoyés par leur
«marraine», mais cette derniere ne leur rend pas visite non plus. Plus encore,
comme le précise Marie-Rose, ces colis ne leur sont pas remis en propre: «On avait
des paquets, mais les paquets ¢’était pour tout le monde.». Aucune ex-pensionnaire
ne mentionne son tuteur, a 1’exception d’Anita, mais pour renforcer son absence:
«Le tuteur ne venait jamais nous rendre visite.» La question du contréle du place-
ment se pose avec insistance: qui se souciait de la vie de ces filles? A peu prés per-
sonne, et les religieuses semblent bien avoir eu «carte blanche» dans leur tache
¢ducative. Du réle des autorités religieuses (I’orphelinat est une ceuvre diocésaine),
et des autorités politiques, il n’en n’est fait aucune mention.

Force est de constater que ces enfants étaient enlevées a leur famille et a la so-
ciété, «déracinées» pour étre «replantées» dans le terreau et sous la serre de 1’or-
phelinat, coupées du monde, entierement livrées a un systéme institutionnel fermé
et pas ou peu controlé. Ainsi, I’orphelinat, réplique en partie du couvent, «n’est pas
I’école de la vie et du monde. C’est [...] une forme scolaire en quelque sorte tota-
litaire, qui enveloppe toute la vie de I’enfant, ses jours comme ses nuits, ses loisirs
comme sa vie intérieure et ses études.»'*

Insertion sociale et professionnelle a I’issue du placement
«Si on veut on peuty

Comme pour ’arrivée a I’orphelinat, le départ ne faisait I’objet d’aucune informa-
tion anticipée ni de préparation. Anita rapporte le désarroi ressenti a ce moment:
«Un matin, on est venu nous dire, @ ma sceur et a moi, de faire nos bagages car on
partait. Je ne sais toujours pas pourquoi! Nous sommes rentrées chez notre oncle,
notre tuteur. On ne savait rien. On ne savait pas ce qui nous attendait. On n’a méme
pas eu le droit de dire au-revoir aux copines! Aucun projet, ¢’était le vide!» La fin
du placement (18 ans) et I’entrée «dans un monde que 1’on ne connaissait pas»,
selon les mots de Denise, était déstabilisant et source d’inquiétude. «On avait pas
ou aller, ajoute-t-elle. C’était trés dur, on aurait pu vite faire des bétises.» Les pen-
sionnaires libérées n’ont pas ou peu la possibilité de se raccrocher a la famille avec
laquelle les liens se sont cassés ou distendus.

14 Mayeur 1992, op. cit., p. 33.



Enfermées a 1’écart du monde 321

Le principe voulait que les Sceurs placent les jeunes filles dans des familles car
leur éducation et leur formation les y destinaient: «Nous étions élevées pour aller
faire des ménages chez les gens, indique Marie-Rose. J’aurais aimé étre cuisiniére,
mais a 18 ans j’ai été placée dans une famille, puis d’autres.» Leurs projets, leurs
aspirations, leurs craintes n’étaient absolument pas pris en compte, elles étaient
«déposées comme des paquets», selon I’expression évocatrice de Denise. Les an-
nées d’orphelinat ne les préparaient pas du tout a la vie qu’elles allaient trouver a
I’extérieur. Le placement fut une sorte de (longue) parenthése hors de la vraie vie,
instaurant une frontiere peu perméable entre extérieur et intérieur, ce qui explique
I’appréhension face a un monde extérieur inconnu, ainsi que I’exprime Rose-Ma-
rie: «J’étais restée 14 ans a me faire commander, a me faire diriger, c’était un peu
difficile de savoir ce qui nous attendait.» Raymonde résume de maniere péremp-
toire leur impréparation a la vie réelle: «On a bien étudié, bien appris a 1’école mé-
nagere, mais pour ce qui est de la vie, on a rien appris, ¢’était pas possible.»

Conclusion

Avec le recul, nos témoins dressent un bilan nuancé de leurs années passées a
I’«Orphelinat»: elles ont appris des principes, des valeurs et des regles de vie
qu’elles revendiquent. Si elles furent inquietes a leur sortie, elles firent preuve de
détermination et de motivation, avec leurs moyens et I’aide rencontrée ici ou 1a,
pour avancer et trouver une place dans la société. Certaines ont poursuivi des
études (commerciales en particulier) ou se sont formées «sur le tas», a la coiffure
notamment, et ont mené une carri¢re professionnelle tout a fait normale. D’autres
ont plutot suivi la voie qui leur était tracée, a savoir comme personnel de maison,
femme de ménage, «boniche» comme I’évoque une d’elles; elles ont travaillé éga-
lement comme employées dans la restauration. Quoti qu’il en soit, toutes ont exercé
une ou des activités salariées, durant la majorité de leur vie active.

Toutes se sont mari¢es, ont fondé¢ une famille et quelques-unes sont bien
conscientes que cette éducation regue des Sceurs, elles 1’ont en partie reproduite sur
leurs propres enfants, attachant une grande importance a la discipline, la politesse,
’exactitude et le respect, se montrant exigeantes et séveres, a I’image du modele
inculqué. Une impression forte demeure, liées aux circonstances du placement, a
I’absence de réponses aux «pourquoi» et a I’abandon réel ou ressenti, pergus
comme traumatisants et qui, pour la plupart, n’ont pas trouvé de réel apaisement.



fendiGiniBe e 4

| Ian

é"ﬁfz m R 4«5

e 3&:{; zs;q } 9ﬂ*siwfm minge’n oMU éa.fﬁ A
iﬁ&ﬁ%@%‘%ﬂ&@ '

ﬁ*m% m&&%ﬁq ‘
£ mﬁ }ﬁt%ﬂwmmﬁ&* ms% m&i@fm gk @r.:ﬁ £ anm e%u

i




	Enfermées à l'écart du monde : témoignages de pensionnaires de l'Institut de la Sainte-Famille de Sion (1937-1957)

