
Zeitschrift: Itinera : Beiheft zur Schweizerischen Zeitschrift für Geschichte =
supplément de la Revue suisse d'histoire = supplemento della Rivista
storica svizzera

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft für Geschichte

Band: 36 (2014)

Artikel: Die christliche Utopie als weltlicher Alptraum : die Anfänge der Zürcher
Rettungsanstalt Freienstein

Autor: Hafner, Urs

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1077874

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1077874
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die christliche Utopie als weltlicher Alptraum.
Die Anfänge der Zürcher Rettungsanstalt Freienstein

Urs Hafner

Johann Georg Blocher, der Hausvater der Zürcher «Rettungsanstalt» Freienstein,
einer Institution für «arme und verwahrloste Kinder», fühlt sich einmal mehr
unwohl in seiner Haut.1 Im Dorf gebe es ein Gerede über die Anstalt, schreibt er am
1. August 1846 einem Mitglied des Vorstands, weil Pfarrer Dändliker sich in der

gestrigen Predigt abschätzig über das anstehende Jahresfest geäussert habe. Während

sich die Besucher verlustieren würden, verweise man einige in die Schranken.

Mit den Einigen, folgert Blocher, habe der Pfarrer sich selbst gemeint. Man hätte

ihn, den Pfarrer, eben doch als Festredner einladen müssen.2

Der aus Württemberg eingewanderte Blocher, der die Anstalt seit neun Jahren,
seit ihrer Gründung 1837, als «Hausvater» führt, befindet sich in einer ungemütlichen

Lage.3 Unter Druck fühlt sich der nun 35-jährige Erzieher nicht nur seitens

des Vorstands der Anstalt, der sich wiederholt unzufrieden mit Blochers Arbeit
gezeigt hat, sondern auch seitens der Gemeinden Freienstein und Rorbas und ihres

Pfarrers Dändliker, die der Institution misstrauisch begegnen, weil sie pietistisch
ausgerichtet ist; der Heimvater und die Vorstandsmitglieder teilen das missionarische

und bibelfeste Gedankengut der konservativen Erweckungsbewegungen, die
seit dem Ende des 18. Jahrhunderts an Terrain gewonnen haben.4 Als Vizepräsident

der Bezirksschulpflege Bülach steht Dändliker der Rettungsanstalt gar als

Inspektor vor. Ferner ist Blocher mit Kindern konfrontiert, die ihm nicht gehorchen,
und kämpft gegen die chronische ökonomische Not der Institution an, die sich

hauptsächlich über die Arbeit der Insassen finanzieren soll.

Geschmacklose Lieder

Nicht einmal das von der Bevölkerung gut besuchte Freienstein-Fest, das jeweils
im Herbst durchgeführt wurde, gereichte dem Hausvater zur Freude. Zwar sei der

1 Für ihr hilfreiches Gegenlesen danke ich Sara Galle.
2 Zit. in: Gottfried Bürgi, Die Anfänge der Rettungsanstall Freienstein 1837—1848 (Neujahrsblatt für

Bülach und das Zürcher Unterland 1951/16), Bülach 1951, S. 77f. - Die vom damaligen Heimleiter
Bürgi zusammengestellte Quellensammlung bildet die Grundlage für die folgenden Ausfuhrungen. Die
Publikation versammelt Auszüge aus den Briefen der Betreiber des Heims, aus Monats- und Jahresberichten,

aus Lebenserinnerungen, Protokollen des Vorstands, Zeitungen und kirchlichen Periodika.
3 Johann Georg Blocher ist ein Vorfahre des Zürcher Rechtspopulisten und alt Bundesrats Christoph Blocher.
4 Ulrich Gabler, Erweckungsbewegungen, in: Historisches Lexikon der Schweiz (online, 23.02.2012).



54 Urs Hafner

Opferstock nach dem Fest, dessen Hauptzweck die finanzielle Alimentierung der

Anstalt war, jeweils gut gefüllt gewesen, hielt er fest. Doch der Anlass habe für ihn

und für die Insassen der Anstalt jeweils eine grosse Belastung bedeutet. Es seien

immer viele «Unverschämte» aufgetaucht, die sich gratis verköstigt hätten, und er
habe sich mit den Krämern herumschlagen müssen, die auf dem Areal Geschäfte

machen wollten. Nicht nur Pfarrer Dändliker ist schlecht auf das Fest zu sprechen:

Die Kirche der Gegenwart, ein Organ der liberalen Theologen, bezeichnet es als

«bedauerlichen pietistischen Unfug», bei dem «geschmacklose Lieder» gesungen
und zweifelhafte «Traktätchen» verteilt würden.5 Nein, der ohnehin zur selbstquälerischen

Introspektion neigende Blocher war wirklich nicht zu beneiden.

Spannungen bestanden jedoch auch innerhalb des Vorstands der Anstalt, der

sich aus vier Geistlichen sowie dem wohlhabenden Ingenieur und ehemaligen Zürcher

Regierungsrat Friedrich von Sulzer zusammensetzte; die Gattinnen bildeten
den Frauenausschuss. Sulzer, der mit seinem Kapital die Gründung Freiensteins

ermöglicht hatte, hielt den Pfarrern und dem Hausvater wiederholt vor, sie seien

nicht fromm genug; 1849 trat er deswegen aus dem Vorstand aus. Es sei ihm nicht

gelungen, resümierte er, den Verein im «Ernst christlicher Busszucht zu üben».6

Kennengelernt hatten sich die Männer in der Evangelischen Gesellschaft des Kantons

Zürich, die um 1833 vom Stäfner Pfarrer Hans Kaspar Grob - nun im
Vorstand der Anstalt - gegründet worden war. Die Evangelische Gesellschaft lässt

sich ebenfalls den Erweckungsbewegungen zurechnen. Ihr Ziel waren die Diako-
nie und die «innere Mission». Grob wurde 1839 einer breiten Öffentlichkeit als

Autor zweier Streitschriften bekannt; in der einen tadelte er die Zürcher Stimmbürger,

weil sie die Liberalen an die Macht gewählt hatten, in der anderen polemisierte
er gegen den als Atheisten verschrienen deutschen Theologen David Friedrich

Strauss, der soeben an die Universität Zürich berufen worden war.7

Strauss' Berufimg löste den reaktionären «Straussenhandel» von 1839 aus, der

zum Sturz der liberal-radikalen Regierung führte.8 Zumindest bis 1845, als die

Liberalen die Wahlen wieder für sich entschieden, war Zürich erneut konservativ

dominiert; kurzzeitig hatte der Widerstand gegen den politischen und theologischen
Liberalismus obsiegt. Doch die liberale Wende Hess sich nicht mehr rückgängig
machen. Die neue Verfassung brachte neben dem Grundsatz der Volkssouveränität
die Rechtsgleichheit sowie die Eigentumsfreiheit, die Presse- und die Religionsfreiheit.

Zwar wurde die evangelisch-reformierte Konfession zur privilegierten Landes-

5 Zit. in: Bürgi 1951, op. cit., S. 76-78.
6 Zit. in: Bürgi 1951, op. cit., S. 98.
7 Helmut Meyer, Bernhard Schneider, Mission und Diakonie. Die Geschichte der Evangelischen Ge¬

sellschaft des Kantons Zürich, Zürich 2011, S. 9f., 26—28.

8 Bruno Schmid, Straussenhandel, in: Historisches Lexikon der Schweiz (online, 23.02.2013).



Die christliche Utopie als weltlicher Alptraum 55

religion erklärt, doch fortan sollte - ganz im Geist des kirchenkritischen Liberalismus

- der Glaube Privatsache sein. Damit tat sich zwischen der Kirche und dem

Staat eine tiefe Kluft auf.9

Turbulent waren die ersten Jahrzehnte des 19. Jahrhunderts nicht nur in
politischer, sondern auch in ökonomischer Hinsicht. Die Frühindustrialisierung und der

durch keinerlei sozialstaatliche Massnahmen abgefederte Manchesterkapitalismus,
das seit der zweiten Hälfte des 18. Jahrhunderts gesteigerte Bevölkerungswachstum,

dazu die verheerenden Missernten und Hungersnöte in den Jahren 1816 und
1817 führten zur Verelendung weiter Teile der Bevölkerung. Die um sich greifende

Armut, die mit dem zeitgleich zunehmenden Wohlstand bürgerlicher Schichten

kontrastierte, war ein nicht mehr zu übersehendes Massenphänomen. Es tangierte
auch die Kinder. Mehr denn je dürften sich verarmte, hungrige und verlassene Kinder

in der Öffentlichkeit bewegt haben.10

Die Segnung des Hausvaters

Während dieser tiefgreifenden Umwälzungen wurde die Freiensteinsche Institution
ins Leben gerufen - als Reaktion auf die Pauperisierung und Säkularisierung der

Gesellschaft also. Freienstein gehörte zu den ersten in privater Initiative betriebenen

und staatlich anerkannten Rettungsanstalten für arme und verwahrloste Kinder, die

in der Schweiz im Lauf des 19. Jahrhunderts in grosser Zahl entstanden.11 Allein in
der reformierten Deutschschweiz wurden rund 65 solcher Heime gegründet; um
1900 bestanden im ganzen Land etwa 160 Armenerziehungs- und Waisenhäuser

sowie 35 Rettungs- und Zwangserziehungsanstalten - das 19. Jahrhundert als

Anstaltenjahrhundert.12 Eröffnet wurde die ausserhalb des Dorfes untergebrachte
Anstalt Freienstein am 1. Oktober 1838 mit einer religiös geprägten Feier. Gleich drei

Pfarrer segneten Hausvater Blocher im Beisein von Behördenvertretern. «Nach des

Herrn Leitung ist die Anstalt entstanden», hielten die Statuten fest, «im Glauben an

ihn eingerichtet, auf dem wahren Felsen und Eckstein wird sie stehen, so lange es

9 Urs Hafner, Kult, Macht und Glaube. Eine kleine Geschichte des Zürcher Grossmünsters, Zürich
2007, S. 108f.

10 Urs Hafner, Heimkinder. Eine Geschichte des Aufwachsens in der Anstalt, Baden 2011, S. 62-65.
11 Peter Chmelik, Armenerziehungs- und Rettungsanstalten. Erziehungsheimefür reformierte Kinder im

19. Jahrhundert in der deutschsprachigen Schweiz, Zürich 1978. Ebenfalls grundlegend: Jürg Schoch,
Heinrich Tuggener, Daniel Wehrli (Hg.), Aufwachsen ohne Eltern: Verdingkinder, Heimkinder,
Pflegekinder, Windenkinder. Zur ausserfamiliären Erziehung in der deutschsprachigen Schweiz, Zürich
1989. Für die neuere Literatur: Hafner 2011, op. cit. Die folgenden Ausfuhrungen basieren auf dieser
Publikation.

12 Chmelik 1978, op. cit., S. 8; Gaby Sutter, «Erziehung und Gewöhnung zur tüchtigen Arbeit». Diskus¬
sionen über die Armenerziehung im Schweizerischen Armenerzieherverein (Mitte 19. bis Anfang 20.
Jahrhundert), in: Heimverband Schweiz (Hg.), Schritte zum Mitmenschen. Vom VSA zum Heimverband,

150 Jahre, Aarau 1994, S. 9-51, hier S. 15.



56 Urs Hafner

ihm gefallt. Die Liegenschaft selbst hat nur den Herrn zum wahren Eigentümer und

den jeweiligen leitenden Verein zum Verwalter [.. ,].»13 Deutlicher konnte man die

tiefreligiöse Fundierung der Anstalt nicht zum Ausdruck bringen.
Freienstein war vielfaltig mit den zeitgenössischen religiösen und philanthropischen

Initiativen verbunden, die sich verwahrloster Kinder und Jugendlicher annahmen.

Bevor Ingenieur Sulzer, der die Anstalt finanzierte, in Paris studierte, hatte er

den in ganz Europa bekannten, von Philipp Emanuel von Fellenberg ins Leben
gerufenen Erziehungskomplex im bernischen Hofwil besucht. Die Einrichtung um-
fasste neben landwirtschaftlichen Werkstätten eine Armenschule, eine Realschule

sowie eine höhere wissenschaftliche Schule für Söhne aus grossbürgerlichen
Schichten und dem Adel. Der entscheidende Erziehungsfaktor war die Arbeit in der

Landwirtschaft. Während die Zöglinge aus den höheren Ständen einen Einblick in
das Leben des einfachen Volkes gewinnen sollten, würden die Armen sich auf ihr

späteres Leben vorbereiten können; der Unterricht sollte ihnen nur zur Erholung
dienen. Hofwils Einfluss auf die Armenerziehung und die Volksschulbildung war

enorm; mehr als die Hälfte der Leiter der im 19. Jahrhundert in der Deutschschweiz

bestehenden reformierten Armenerziehungs- und Rettungsanstalten erhielt hier ihre

Ausbildung.14
Verbunden war Freienstein auch mit der ebenfalls berühmten Anstalt von Beuggen,

die von Christian Heinrich Zeller gefuhrt wurde. Dieser nahm sogar am Freiensteiner

Eröffnungsfest teil, weil Blocher, der Heimvater, von ihm ausgebildet worden

war.15 Zeller, der aus einer Theologenfamilie stammte, hatte seine juristische
Laufbahn aufgegeben, um 1820 im Schloss Beuggen am Oberrhein eine «fleywillige
Armenschullehrer- und Armenkinderanstalt» zu eröffnen. Ihre Pädagogik orientierte

sich unter anderen an Fellenberg, den Zeller persönlich kannte. Im Vordergrund

standen die Disziplinierung und Rettung der grundsätzlich bösen Menschenseele.

Die Strafen, die für Handlungen vollzogen wurden, die als grobe Verfehlungen

galten, sollten diese korrigieren, indem sie sie widerspiegelten; der «Faule»

musste also mehr arbeiten, der «Unordentliche» mehr aufräumen und so weiter.

Gefordert wurde Beuggen von der in Basel gegründeten deutschen Christentumsgesellschaft,

die sich als Teil der Erweckungsbewegungen die Propagierung christlicher

Wahrheit und Gottseligkeit auf die Fahnen geschrieben hatte. Nicht nur die

Heiden Afrikas, sondern auch die vielen aufgrund von Industrialisierung und Kriegen

verarmten und verwaisten Kinder in Europa sollten gerettet werden.16

13 Zit. in: Bürgi 1951, op. cit., S. 9.
14 Hans Scherpner, Geschichte der Jugendfürsorge, Göttingen 1966, S. 121; Maria Crespo, Verwalten

und Erziehen. Die Entwicklung des Zürcher Waisenhauses 1637—1837, Zürich 2001, S. 48f.
15 Bürgi 1951, op. cit., S. 19.
16 Hafner 2011, op. cit., S. 74ff.



Die christliche Utopie als weltlicher Alptraum 57

Fresserei und Trunkenheit

In Freienstein waren etwa vierzig Kinder zwischen fünf und 13 Jahren untergebracht,

Knaben wie Mädchen, wohl meist Waisenkinder und uneheliche Kinder.
Sie mussten einen Taufschein, einen Heimatschein, ein ärztliches Zeugnis sowie

ein Dokument besitzen, das auswies, wer für das Kostgeld aufkam. Der Tagesablauf

war streng reglementiert: Vom Aufstehen um fünf Uhr - im Winter eine

Stunde später - bis zur Nachtruhe um acht Uhr abends war fast jede Minute durch

Arbeit, Gebet und schulischen Unterricht verplant. Hausvater Blocher lehrte

Schreiben, Lesen, Rechnen, Singen, Zeichnen, Geschichte, Geografie und
Bibelkunde. Während der Verrichtung der landwirtschaftlichen und häuslichen Arbeiten
wurden die Insassen von einem Knecht und einer Magd beaufsichtigt.17

Wahrscheinlich wurden die ersten Insassen von den mit dem Anstaltsvorstand

in Kontakt stehenden Behörden überwiesen oder, in deren Auftrag, von
gemeinnützigen Organisationen. Die Väter der Knaben hätten einige Zeit im Zuchthaus

eingesessen, die Mütter sich der «Fresserei» und der «Trunkenheit» schuldig
gemacht, hielt der Vorstand fest, die Eltern habe man noch nie in der Kirche gesehen.

Einer der Zöglinge wurde so beschrieben: «Ich kann nicht verhehlen, dass gerade

in diesem Knaben die böse Art der Ältern sich besonders deutlich zeigt. Er ist sehr

verstockt und boshaft und roh, dem wüsten Reden und Fluchen und Lügen ergeben
und wie ich fürchte auch jetzt schon zum Trünke geneigt. [...] Nur vom Hang zum
Diebstahl hat man noch nichts gemerkt.»18 Der Vorstand ging davon aus, dass die

Kinder aufgrund ihrer Herkunft einen schlechten und verdorbenen Charakter hatten.

Arme galten traditionell als moralisch minderwertig. In bürgerlich-philanthropischen

Kreisen war die individualisierende Wahrnehmung von Armut verbreitet.

Der liberale Thurgauer Jurist Johann Ludwig Sulzberger nannte als deren Ursache

die «Genuss- & Verschwendungssucht» sowie den «Unglauben» der Betroffenen.19

Wer arm war, war also selber schuld.

Primär moralisch konnotiert war auch der vage Begriff der Verwahrlosung, der

sich in den 1830er Jahren in der Schweizerischen Gemeinnützigen Gesellschaft

etabliert hatte; 1907 sollte er im neuen Zivilgesetzbuch gesetzlich verankert
werden.20 Zudem wandte die Anstaltsleitung, wenn sie ihre Insassen beurteilte, die

gleichen strengen Massstäbe wie für Erwachsene an. Was man seit dem 20. Jahr-

17 Bürgi 1951, op. cit., S. 29f.
18 Zit. in: Bürgi 1951, op. cit., S. 25.
19 Zit. in: Sabine Lippuner, Bessern und Verwahren. Die Praxis der administrativen Versorgung von

«Liederlichen» und «Arbeitsscheuen» in der thurgauischen Zwangsarbeitsanstalt Kalchrain (19. und
frühes 20. Jahrhundert), Frauenfeld 2005, S. 32f.

20 Beatrice Schumacher, Freiwillig verpflichtet. Gemeinnütziges Denken und Handeln in der Schweiz
seit 1800, Zürich 2010, S.231.



58 Urs Hafner

hundert unter «kindlicher Psyche» versteht, lag der Vorstellung der Zeitgenossen

von 1850 fern. Eine sensibilisierte Sonderbehandlung für Kinder und Jugendliche,
wie sie heute gefordert und praktiziert wird, war nicht vorgesehen.21

Blocher nahm seine Zöglinge offensichtlich unter negativen Vorzeichen wahr.

«Bei seinem vorgerückten Alter, seiner Unlust zum Lernen, seinem Stumpf- und

Leichtsinn ist sehr zu zweifeln, dass er auch nur die notwendigste Schulkenntnisse

noch erlernen werde. In seinem ganzen Wesen herrscht ein finsterer Geist. [...]
Auch in seinem Herzen haben Hochmut, Falschheit und Heuchelei Eingang gefunden.

[...] Aus seinem ganzen Betragen könnte man schliessen, dass er geheime
Sünden triebe, woran ich aber noch nichts merken konnte, wenn das öftere Bettpissen

kein Kennzeichen sein möchte», notierte er über einen Zögling. Und von zwei
anderen Knaben: «Weder T. noch M. wissen einen biblischen Namen.» Wieder

von einem anderen: «[...] dass ein verdorbener Geist in ihm wohnt».22 So wenig
beneidenswert seine Lage war, so wenig traute Blocher den ihm anvertrauten Kindern

eine positive Entwicklung zu.

Wie Pestalozzi

Anfänglich allerdings war Blocher voll guten Mutes, ja geradezu euphorisch. Er
schlief mit drei Jungen im selben Zimmer, weil er ihnen nahe sein wollte - nach

seiner Verheiratung im Jahr 1839, zu der ihn der Vorstand gedrängt hatte, dürfte
dies nicht mehr der Fall gewesen sein. Auch wehrte er sich gegen das Ansinnen
des Kassiers, das Fleisch vom Essensplan der Kinder zu streichen: Entweder dürften

alle in der Anstalt Fleisch essen oder niemand. «Ich wollte auf diese Weise es

lieber machen wie Pestalozzi, der sich auf die Kinderbank setzte.» Doch bald
schon war der Hausvater mit den Insassen überfordert. Besonders mit den Mädchen

hatte er Mühe: «In der kurzen Zeit, seit die 4 Mädchen hier sind, habe ich mir
schon oft gewünscht, statt diesen lieber 10 verwahrloste Buben zu haben. Ihre Herzen

sind so unempfänglich, ihre Köpfe so verworren, ihr Sinn so eitel, dass ihnen

gar schwer zu ihrer Besserung beizukommen ist. Reden wir in Liebe zu ihnen, so

hören sie nicht; sprechen wir ernst, so verkehren sie das Gesicht und lachen.»23

Deutlich treten in den Aufzeichnungen die Voreingenommenheit gegenüber den

Mädchen und die Scheu des tiefffommen Hausvaters vor dem weiblichen
Geschlecht zutage.

21 Francisca Loetz, Sexualisierte Gewalt 1500-1850. Plädoyer für eine historische Gewaltforschung,
Frankfurt a.M., New York 2012, S. 89-100. Von sexueller Gewalt betroffene Kinder wurden vor
Gericht bis zur Mitte des 19. Jahrhunderts als Erwachsene behandelt; sie mussten die gleichen Fragen
beantworten, allerdings hatten ihre Aussagen auch das gleiche Gewicht.

22 Zit. in: Bürgi 1951, op. cit., S. 34, 40.
23 Zit. in: Bürgi 1951, op. cit., S. 59, 27.



Die christliche Utopie als weltlicher Alptraum 59

Wohl aufgrund seiner Überforderung verlangte Blocher, dass die Unterrichtszeit

zugunsten der Arbeitszeit reduziert werde; vorgesehen waren am Vormittag
drei und am späteren Nachmittag zwei Stunden Unterricht. Mit körperlichen
Arbeiten beschäftigte Kinder, so das Kalkül des Heimvaters, würden ihm keine
Unannehmlichkeiten und Schwierigkeiten bereiten. Durch zu viel Unterricht, begründete

er sein Anliegen, würden die Kinder «verwöhnt und aufgeblasen» und kämen

«aus der Stellung heraus, die ihnen Gott angewiesen» habe. Diese Stellung befand
sich nach Ansicht der Anstaltsbetreiber am unteren Ende der Gesellschaft - dort,

wo die Kinder herkamen. Es war denn auch vorgesehen, die Kinder zu Dienstboten,

Mägden und Knechten auszubilden.24

Blocher griff mehr und mehr zu drastischen Strafen - er praktizierte nun eine

negative Pädagogik. Dem «Bettpisser H.» verhiess er «für den folgenden Tag die

Ruthe, wenn er das Bett verunreinigt» habe. Er drohte mit Schlägen. Kaum ein
Jahr nach Eröffnung der Anstalt kam es zu einer Eskalation: «In meinem Zimmer
wollte ich ihn züchtigen; aber er wehrte sich so mit Wuth, dass bald er bald ich auf
dem Boden lag. Ich führte ihn ins Gefängnis, holte einen Strick, um ihn zu binden,
aber er riss aus und entfloh zum untern Fenster hinaus, den Rebberg hinab durch

Freienstein, Gott weiss wohin!» Als ein anderer Junge erneut Brot stahl, peitschte
Blocher ihn mit einem Seil aus, band ihm die Hände auf den Rücken und gab ihm

- es war Winter - drei Tage lang nur Wasser und vom gestohlenen Brot.
Wahrscheinlich hatte der Junge schlicht Hunger gehabt, der Heimvater aber notierte:
«Den meisten Knaben ist eben das Essen die Hauptsache. Nur wenig verstehen das

Geheimnis des Segens und können sich mit Wenigem begnügen.»25

Obschon körperliche Bestrafungen als Erziehungsmittel vorgesehen waren,
gingen dem Vorstand der Anstalt die Züchtigungen, die teils durch den Knecht

vorgenommen wurden, zu weit. 1848 entliess er Blocher, weil es diesem und seiner

Gattin am «rechten Glauben» und daher der Anstalt an der «rechten erbarmenden

Liebe» fehle. Zudem habe er ein heranwachsendes Mädchen, das verbotenerweise

eine Liebschaft eingegangen sei, zu wenig überwacht; es habe sich derart

nachlässig bekleidet, dass Schultern und Brust unbedeckt geblieben seien. Als er
das Mädchen bestrafte, habe er es zu hart geschlagen, und trotz vorher erfolgter
Ermahnungen sei er wieder betrunken angetroffen worden.26 Zwischen den

Erziehungsansprüchen der religiös beseelten Anstaltsbetreiber, vor allem des Vorstands,
der den Alltag kaum miterlebte, und dem Erfolg ihrer Methoden klaffte eine tiefe
Lücke. Die Kinder verhielten sich oft nicht so, wie es sich die Erzieher wünschten.
Damit konfrontiert, reagierten sie meist mit harten Strafen. Zwar galten diese als

24 Bürgi 1951, op. cit., S. 9.
25 Zit. in: Bürgi 1951, op. cit., S. 51.
26 Zit. in: Bürgi 1951, op. cit., S. 104-106.



60 Urs Hafner

legitim, doch die Schmerzen der Betroffenen, die körperliche wie auch die seelische

Pein, dürften deswegen nicht geringer gewesen sein.

Reharmonisierung der Gesellschaft

Der Rettungsanstalt Freienstein lag wie den anderen Anstalten des 19. Jahrhunderts,

die von Geistlichen und Philanthropen gegründet wurden, eine Utopie
zugrunde: Die Einrichtungen sollten nicht nur die verwahrlosten Kinder retten,
sondern die von Massenarmut und Klassengegensätzen bedrohte Gesellschaft
reharmonisieren. Zu diesem Zweck mussten sie von den Lastern und Versuchungen der

Welt getrennt, ja vor ihnen geschützt werden. Deshalb legten die Gründer die
Institutionen ausserhalb der Städte möglichst inmitten der unberührten Natur an, wo sie

autark existieren sollten. Das Ziel war die wirtschaftliche Selbstversorgung. Fernab

von Luxus und Elend, den Auswüchsen der Industrialisierung, sollten die Kinder
mit Natur und Landwirtschaft in Kontakt kommen und zu neuen Menschen werden,

die wiederum die Gesellschaft erneuern sollten.27

Die Betreiber der 1819 gegründeten Erziehungsanstalt in Ziegelbrücke, der

Linthkolonie - die Johann Georg Blocher besuchte, um sich auf seine Tätigkeit in
Freienstein vorzubereiten -,28 fühlten sich wie die Kolonisten in Nordamerika. Das

neue Gelände sei geeignet, weil «wie durch eine glückliche Fügung gerade über
die bezeichnete Gegend keiner der alten Tagwen [Gemeinden] [...] Rechte besitzt,
ein Umstand, der äusserst wichtig ist, da vermöge dessen, die Colonie keinen

Beeinträchtigungen ausgesetzt, mit keinen alten Rechten zu kämpfen hat, sondern in

eigene eintritt».29 Ausserhalb der menschlichen Zivilisation, gleichsam auf einer
Tabula rasa, markierte die Institution einen Neuanfang. Die Verbindung zur Zivilisation

wurde abgebrochen: Weder sollten die Kinder von ihren Eltern besucht werden

noch mit den nahegelegenen Siedlungen in Kontakt kommen. Ausflüge waren
höchstens in die von Gott geschaffene Natur vorgesehen.30 Das Kind sollte in
einem von der Aussenwelt und besonders von der verdorbenen Herkunftsfamilie
abgeschotteten Raum, einer «totalen Institution» (Erving Goffman), durch Disziplin

und Religion vor Verarmung und Sünde gerettet werden. Die Anstalt wurde
als utopische Gegenwelt konzipiert, die einen besseren Menschen hervorbringen
würde, der, wenn auch in sozial subordinierter Stellung, die gesamte Gesellschaft
auf eine moralisch höhere Stufe führen sollte.

27 Hafner 2011, op. cit., S. 93-97.
28 Bürgi 1951, op. cit., S. 15.
29 Zit. in: Chmelik 1978, op. cit., S. 70.
30 Peter Chmelik, Die Heimerziehung des 19. Jahrhunderts als sozialpolitische Utopie, in: Paul Cassée,

Hans Christen, Max Furrer et al. (Hg.): Betrifft: Sozialpädagogik in der Schweiz. Beiträge zu
Ideengeschichte und aktuellen Fragen der Sozialpädagogik, Bern, Stuttgart 1984, S. 65—80, hier S. 65ff.



Die christliche Utopie als weltlicher Alptraum 61

Grösste Bedeutung für die Erziehung der Kinder und Jugendlichen sprachen
die Heimväter der Landwirtschaft zu. Sie verband sich, so ihre Überzeugung, mit
der körperlichen und geistigen Gesundheit, moralischen Verfassung, beruflichen

Tüchtigkeit und der christlichen Frömmigkeit. Die Landwirtschaft galt als «Ur-
beruf des Menschen», wie sie ein Heimleiter 1895 bezeichnete - ein Beruf, der den

Menschen und besonders den Jugendlichen vor der Armut, vor der «Erschlaffung
des Leibes und der Seele», vor «Ungehorsam, Trägheit, Arbeits- und Schulscheu,

Vagantität und Bettel» bewahren würde. Die Landwirtschaft wurde als Allheilmittel

gehandelt, die Milch, ihr wichtigstes Produkt, als Hauptnahrungsmittel
gepriesen. Der Heimvater empfahl über die tägliche landwirtschaftliche Tätigkeit
hinaus, dass jeder Zögling sein eigenes Gärtchen besorge: Daran erkenne «der

Vater, was mit dem Zögling sei. Ein ordentlicher, fleissiger Knabe hat ein fruchtbares

Gärtchen mit allerlei schönen und nützlichen Sachen darin; in demjenigen
des Faulpelzes aber gedeiht nichts als Unkraut und ein solcher wird es einer Lebtage

nie zu etwas bringen.» Angesichts der Natur, angesichts des «unsichtbaren,

göttlichen Wesens, das seit unendlich langer Zeit alles Leben spendet, das Weltall
regiert und erhält», erwache im Zögling die «göttliche Andacht»: «An Gottes

Segen ist alles gelegen.»31

Die Neugründungen, die nach dem Willen ihrer Betreiber das ganze Land
überziehen sollten, waren auf Gott gerichtet. Philipp Emanuel von Fellenberg, Gründer
der Reformanstalt Hofwil, sah in seinem Erziehungswerk göttliche Bestimmung
und Auserwählung am Werk. Der 1854 verstorbene Jeremias Gotthelf nannte
den Heimleiter «Haushalter Gottes», seine Aufgabe ein «heiliges Amt» und die

Rettungsanstalt ein «heiliges Münster». «Wo ehedem Ritter Schlösser bauten zu
weiter Übersicht nach zu raubenden Gütern, zu fahrenden Menschen, zu sicheren

Herbergen des Raubes und der Räuber», so Gotthelf, «da erheben sich als

tröstende, versöhnende Luegisland Freistätten für arme Kinder und winken herein
übers Land, aufzuheben die an der Erde klebenden Augen heiteren Höhen zu,
aufzuheben die im Schlamm der Erde sich wälzenden armen Kinder, sie emporzutragen

auf die freie Höhe, näher dem Himmel zu.» Johann Konrad Zellweger, ein
in Hofwil ausgebildete Appenzeller Heimleiter, verglich die Anstalten gar mit
Klöstern: «Was die Klöster einer in Unwissenheit und Aberglauben schmachtenden

Vorzeit gewesen, das können in einer andern Richtung unsere Armenschulen,
in hinreichender Zahl eingerichtet, der Gegenwart werden.»32

31 [?] Nyffeler, Bedeutung der Landwirtschaft in der Armenerziehung, in: Verhandlungen des Schweize¬
rischen Armenerziehervereins im Jahre 1865, Zürich 1895, S. 11-35.

32 Zit. in: Chmelik 1978, op. cit., S. 73f.



62 Urs Hafner

Bete und arbeite!

Eine weltliche Pädagogik brauchte die Rettungsanstalt, die nach dem Willen ihrer
Betreiber das Modell für die neue Gesellschaft abgab, nicht. Die Kinder lebten

zusammen mit anderen Kindern in einer christlichen Familie, unter der Obhut der

Anstaltseltern - oder katholischer Ordensschwestern. Sowohl die prägenden
Musteranstalten - Hofwil und Beuggen etwa - als auch die in ihrem Gefolge in der ersten

Hälfte des 19. Jahrhunderts entstandenen Rettungshäuser der Deutschschweiz

waren alle von einem pietistischen Protestantismus geprägt. In Reaktion darauf

wurden nach 1850 zahlreiche katholische Anstalten gegründet. Auf organisatorischer

Ebene war der Unterschied gross: Das reformierte Heim orientierte sich mit
seinem über allen Kindern wachenden «Elternpaar» an der idealen weltlichen
Familie, das katholische Heim hingegen wurde von einem gleichgeschlechtlichen
Kollektiv geführt, meist einer weiblichen Kongregation, die stärker das Jenseits im
Blick hatte.

Beide Anstaltstypen jedoch ähnelten sich darin, dass sie der Religion sowie der

Arbeit und den bürgerlichen Tugenden wie Fleiss und Gehorsam einen hohen

Stellenwert einräumten - «Bete und arbeite!» lautete denn auch das Motto dieser

Einrichtungen. Doch für viele der Insassen dürfte sich die hochfahrende christliche Utopie

als schmerzhafter Alptraum entpuppt haben. Die Religion brachte ihnen in der

Regel keinen Wärmestrom, wie er viele Passagen des Neuen Testaments durchzieht,
sondern einen Kälteschock. Autoritär beriefen sich die Erzieher und Erzieherinnen

auf einen übermächtigen Gott, in dessen Namen sie überwachten und straften.

Ihre tiefreligiöse Fundierung prägte die Schweizer Erziehungsanstalten und

Kinderheime lange. Noch um die Mitte des 20. Jahrhunderts nahmen sie nur in
seltenen Fällen Angehörige einer anderen als der eigenen Konfession auf- und noch

darüber hinaus wurden die Insassen massiv misshandelt, wie sich viele ehemalige

Zöglinge erinnern. Entkonfessionalisiert und geöffnet wurde das Heimwesen erst

mit den gesellschaftspolitischen Umwälzungen der 1970er Jahre. Sie bilden für die

Fremdplatzierung in der Schweiz eine Zäsur - den Übergang von der in vielem
noch durch das 19. Jahrhundert geprägten religiösen Heimerziehung zu einem

differenzierten ausserfamiliären Betreuungsangebot, das eine Professionalisierung
des Personals mit einschloss.33 Ob allerdings die modernen Einrichtungen den

ihnen anvertrauten «dissozialen» und «verhaltensauffälligen» Kindern und

Jugendlichen immer gerecht werden, darf bezweifelt werden. Auch sie kommen oft
nicht ohne Strichlisten aus, ohne Kontroll- und Strafsysteme.

33 Peter Schaliberger, Organisationale Selbstverständnisse und Diagnosepraxis in der Heimerziehung, in:
Sozialer Sinn. Zeitschriftfür hermeneutische Sozialforschung, 12 (2011) S. 247-278, hier S. 260-267.


	Die christliche Utopie als weltlicher Alptraum : die Anfänge der Zürcher Rettungsanstalt Freienstein

