
Zeitschrift: Itinera : Beiheft zur Schweizerischen Zeitschrift für Geschichte =
supplément de la Revue suisse d'histoire = supplemento della Rivista
storica svizzera

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft für Geschichte

Band: 35 (2014)

Artikel: "Die Haltung eines älteren Bruders" : Ideal, Selbstverständnis und
Afrikabild der Schweizer Freiwilligen für Entwicklungsarbeit, 1964-1974

Autor: Hongler, Patricia

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1077863

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1077863
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


«Die Haltung eines älteren Bruders». Ideal,
Selbstverständnis und Afrikabild der Schweizer Freiwilligen
für Entwicklungsarbeit, 1964-1974*

Patricia Hongier

Im Jahr 1964 rief der Dienstfür technische Zusammenarbeit (DftZ) eine aufjunge
Menschen ausgerichtete Sektion ins Leben: die Schweizer Freiwilligen für
Entwicklungsarbeit. In diesem Rahmen arbeiteten in den folgenden Jahren mehrere

hundert Schweizerinnen und Schweizer während einer begrenzten Zeitspanne auf
dem afrikanischen Kontinent.1 Anhand einer Analyse ihrer Erfahrungsberichte
wird im vorliegenden Beitrag nach dem Ideal, Selbstverständnis und Afrikabild
der Freiwilligen gefragt. Ausserdem untersuche ich Auswirkungen dieser Konst-
rukte auf Machtverhältnisse sowie auf den Umgang mit eigenem und fremdem

(Nicht-)Wissen. Zunächst wird ein kurzer Einblick in den historischen Kontext der

Freiwilligenaktion gegeben sowie eine theoretische Einbettung geleistet.
Die Gründung der Schweizer Freiwilligensektion fallt in die Anfangsjahre der

schweizerischen Entwicklungshilfe. 1961 war innerhalb des Eidgenössischen
Politischen Departements (EPD) der DftZ gegründet worden, ein Vorläufer der heutigen

Direktionfür Entwicklung und Zusammenarbeit (DEZA).2 Wie Lukas Zürcher

gezeigt hat, verstand man sich dabei in der Schweiz «als Modell und Vorbild für
Entwicklungsländer, insbesondere für afrikanische Staaten».3 Den Aufbau eines

Freiwilligendienstes stellte der DftZ rückblickend als Reaktion auf eine bestehende

Nachfrage dar:
Als 1963 sich immer mehr junge Schweizer erkundigten, ob die Möglichkeit zur Arbeit

innerhalb eines solchen Dienstes bestehe, entschloss sich der Bundesrat, einen Versuch mit
einem Schweizer Freiwilligen-Korps zu machen.4

* Dieser Beitrag basiert auf meiner Masterarbeit, die am Lehrstuhl von Prof. Dr. Gesine Krüger am His¬
torischen Seminar der Universität Zürich entstanden ist. Ich danke ihr an dieser Stelle für die
hervorragende Betreuung. Mein Dank geht zudem an Marina Lienhard, Katrin Pfrunder, Frank Schubert,
Daniel Speich und Lukas Zürcher.

1 Zudem gab es Freiwilligeneinsätze in Nepal, die jedoch nicht in die Analyse miteinbezogen werden.
2 Vgl. Branka Fluri, «Umbruch in Organisation und Konzeption. Die technische Zusammenarbeit beim

Bund, 1958—1970», in: Peter Hug, Beatrix Mesmer (Hg.), Von der Entwicklungshilfe zur
Entwicklungspolitik, Bern 1993, S. 385.

3 Lukas Zürcher, «'So fanden wir auf der Karte diesen kleinen Staat'. Globale Positionierung und
lokale Entwicklungsfantasien der Schweiz in Rwanda in den 1960er-Jahren», in: Hubertus Büschel,
Daniel Speich (Hg.), Entwicklungswelten. Globalgeschichte der Entwicklungszusammenarbeit,
Frankfurt a.M./New York 2009, S. 275-309, hier S. 282.

4 5 Jahre. März 1964 - März 1969. Ein Oberblick über die ersten fünfJahre des Bestehens der Schwei¬

zer Freiwillige für Entwicklungsarbeit, S. 1.



76 Patricia Hongier

Dies passt zur von Daniel Trachsler in diesem Band vertretenen These, wonach der

Entwicklungshilfe eine innenpolitische Ventilfunktion zukam. Sie bot demnach

die Möglichkeit, einen angestauten internationalen Solidaritätswillen der Schweizer

Jugend in kontrollierbare Bahnen zu lenken.5 Klar ist, dass sich die
Freiwilligensektion stark am 1961 gegründeten amerikanischen Peace Corps orientierte.
Dieses diente der Imagepflege der USA im Ausland. Zu Beginn seines Bestehens

war das Peace Corps sehr populär und veranlasste europäische Regierungen zur
Ausarbeitung ähnlicher Projekte.6 Denkbar wäre somit auch, dass in der Schweiz

aus diesem Grund Einsatzmöglichkeiten für junge Menschen in der Entwicklungshilfe

geschaffen wurden. Wichtig für die vorliegende Analyse sind allerdings
weniger allfallige Motive und Ziele hinter der Freiwilligenaktion als die Feststellung,
dass Entwicklungsarbeit durch junge Schweizerinnen und Schweizer als geeignetes

Mittel zur Bekämpfung von Armut und 'Unterentwicklung' angesehen wurde.
Der Elan und die Zuversicht der ersten Entwicklungsdekade verflogen jedoch

bald.7 Zu Beginn der 1970er Jahre wurde das schweizerische Engagement in der

Entwicklungshilfe zu einem innenpolitisch umkämpften Thema. Entwicklungspolitische

Organisationen hinterfragten die Art des Hilfeleistens sowie die dahinter

vermuteten Absichten und Interessen. Armut und 'Unterentwicklung' deuteten sie

neu als Folge von Unterdrückungs- und Ausbeutungsverhältnissen.8 Diese
Veränderungen sind für die nachfolgende Analyse wichtig, denn sie spiegeln sich auch in
den Quellen zur Freiwilligenaktion.

Während die sich wandelnden Konzepte der Entwicklungshilfe sowie ihre
politische und wirtschaftliche Dimension in den letzten Jahren bereits von der
Geschichtswissenschaft analysiert worden sind, bleiben die direkt involvierten Akteurinnen

und Akteure und ihre Alltagserfahrungen in diesen Darstellungen meist
abstrakt oder unsichtbar.9 Im vorliegenden Beitrag werden daher bewusst die Freiwilligen

und ihre Textzeugnisse ins Zentrum gestellt. Allerdings kann es keineswegs

5 Vgl. den Beitrag von Daniel Trachsler in diesem Band.
6 Vgl. Sabine Kraut, «Guter Willen, wenig Erfolg. Von Kennedys Peace Corps zur Aktion 'Schweizer

Freiwillige für Entwicklungsarbeit', 1961-1972», in: Hug, Mesmer 1993, op. cit., S. 445-447. Die
Anlehnung an das amerikanische Vorbild ist in den Quellen zur Freiwilligenaktion offensichtlich.
Publikationen und Leitfäden des Peace Corps wurden zum Teil inhaltlich unverändert übernommen.

7 Dies galt nicht nur für den Schweizer Kontext, sondern für den damaligen Entwicklungsdiskurs im
Allgemeinen, vgl. Hubertus Büschel, Daniel Speich, «Konjunkturen, Probleme und Perspektiven der
Globalgeschichte von Entwicklungszusammenarbeit», in: dies. 2009, op. cit., S. 13.

8 Vgl. Monica Kalt, Tiersmondismus in der Schweiz derl960er und 1970er Jahre. Von der Barmher¬
zigkeit zur Solidarität, Bern 2010, S. 317; Konrad Kuhn, «'Der Kampf der Entrechteten dort ist unser
Kampf hier!' Entwicklungspolitisches Engagement und internationale Solidarität in der Schweiz», in:
Janick Marina Schaufelbuehl (Hg.), 1968-1978: Ein bewegtes Jahrzehnt in der Schweiz, S. 113-124,
hier S.l 13, sowie den Beitrag von Samuel Misteli in diesem Band.

9 Vgl. die Kritik von Anne-Meike Fechter, Heather Hindman (Hg.), Inside the Everyday Lives ofDe¬

velopment Workers. The Challenges amd Futures ofAidland, Sterling 2011, S. 4 sowie den Beitrag
von Lukas Zürcher in diesem Band.



«Die Haltung eines älteren Bruders» 77

das Ziel sein, diese frühen Akteurinnen und Akteure der schweizerischen
Entwicklungshilfe rückblickend falscher Einschätzungen und Handlungen zu überfuhren
und damit aus heutiger Perspektive selbstgerecht aufzutrumpfen. Vielmehr möchte

ich den Denkmustern in den Texten der Freiwilligen nachgehen und dabei

Widersprüchlichkeiten und Zusammenhänge benennen. Ich unterscheide dazu drei miteinander

verknüpfte Fragekomplexe: In einem ersten Schritt gehe ich dem Idealbild
nach, das vom DftZ in Bezug auf die Freiwilligen entworfen wurde. Wie sollte der

oder die ideale Freiwillige gemäss dem DftZ im Einsatzland leben und arbeiten?

Welches Konzept von Hilfe und 'Entwicklung' lässt sich daran beobachten? Und
wies dieses Idealbild genderspezifische Merkmale auf? In einem zweiten Schritt
arbeite ich heraus, welche Bilder die Freiwilligen in Bezug auf sich selbst, ihre
Arbeit und ihre Funktion konstruierten. Dabei gehe ich davon aus, dass sich Selbstbilder

in Abgrenzung gegenüber einem 'Anderen' ergeben. Diese Beschreibung

von Menschen als andersartig und fremd zur Konstruktion eines normalen 'Selbst'
wird in der postkolonialen Theorie als othering bezeichnet.10 Inwiefern schufen die

Freiwilligen also eine Differenz zwischen sich und Anderen, konkret zwischen

sich und ihren afrikanischen Counterparts oder Homologues?" Zuletzt wird
gefragt, welche Auswirkungen das vom DftZ vorgegebene Idealbild auf das Alltagsleben

in den Einsatzländern hatte. Dabei vertrete ich die These, dass dieses Idealbild

von grundsätzlichen Widersprüchen geprägt war und die Position der Freiwilligen

erheblich erschwerte.

Die in den Quellen zur Freiwilligenaktion beobachtbaren Selbst- und Fremdzu-

schreibungen weisen Kontinuitäten auf, die auf entscheidende Weise mit kolonialer

Herrschaft und der damit einhergehenden Wissensproduktion verknüpft sind.12

Postkoloniale Theorie fragt nach diesem Nachwirken und Fortbestehen des

Kolonialismus.13 Der vorliegende Beitrag geht davon aus, dass auch ein Land ohne

eigene Kolonien wie die Schweiz Teil einer von kolonialer Herrschaft geprägten
Welt war. Damit ist nicht nur die Beteiligung von Schweizer Akteurinnen und
Akteuren an kolonialen Unternehmungen gemeint, sondern auch das Zirkulieren und

10 Vgl. u.a. Aram Ziai, «Postkoloniale Perspektiven auf 'Entwicklung'», in: Peripherie: Zeitschrift für
Politik und Ökonomie in der Dritten Welt, Nr. 120, 30. Jg., November 2010, S. 403-404.

11 Als Counterparts werden die in einem Entwicklungsprojekt beteiligten Personen bezeichnet, welche
Teil der Empfängerseite sind, vgl. Dieter Nohlen (Hg.), Lexikon Dritte Welt. Länder, Organisationen,
Theorien, Begriffe, Personen, Reinbek bei Hamburg 2002, S. 171. Im Kontext der Freiwilligenaktion
handelte es sich um die direkten Mitarbeiterinnen und Mitarbeiter der Freiwilligen, denen Berufswissen
vermittelt werden sollte. In den Quellen wird oft der französische Ausdruck Homologues verwendet.

12 Zur Kontinuität kolonialer Zuschreibungen im Kontext der Entwicklungshilfe vgl. auch Maria Eriksson

Baaz, The Paternalism ofPartnership. A Postcolonial Reading ofIdentity in Development Aid, London
2005, S. 33.

13 Vgl. Sebastian Conrad, Shalini Randeria, «Geteilte Geschichten. Europa in der postkolonialen Welt»,
in: dies., Jenseits des Eurozentrismus. Postkoloniale Perspektiven in der Geschichts- und Kulturwissenschaft,

Frankfurt a.M. 2002, S. 9-49, hier S. 24.



78 Patricia Hongier

Nachwirken von «diskursiven, semantischen und imaginären Ausformungen
kolonialer Projekte»14 in der Form von kolonialen Bildern und Vorstellungen. Bei der

historischen Analyse von europäischen Selbst- und Affikabildern ist meines
Erachtens zudem die Berücksichtigung von Genderaspekten sinnvoll und wichtig.
Zentral ist dabei für die vorliegende Untersuchung die ideelle Überschneidung der

Figur des Entwicklungshelfers oder Freiwilligen mit jener des 'weissen Mannes'.15

Letzterer verkörperte im kolonialen Diskurs westliche Rationalität, während
sowohl das weibliche als auch das nicht-weisse Subjekt davon in unterschiedlicher
Weise abweichende Figuren darstellten.16 Die Überlegenheit des 'weissen Mannes'
brachte demnach eine besondere Verantwortung mit sich:

It was the backwardness of the colonized and the position of the colonizer in the top
position on the evolutionary ladder that legitimized "the white man's burden" - to civilize
and develop the underdeveloped.17

Diese Ansicht blieb auch nach der Dekolonisation bedeutend für die

Entwicklungsidee. So bezeichnet etwa Philipp. H. Lepenies die Figur des

Entwicklungshelfers als die eines «professionellen Besserwisser[s]»18.
Entwicklungshilfe basiere in ganz entscheidender Weise auf der Vorstellung eines

Wissenstransfers von einem Wissenden zu einem Nicht-Wissenden.19 Diese Vorstellung

einer einseitigen Richtung der Hilfeleistung wird im vorliegenden Beitrag
einer kritischen Prüfung unterzogen. Soweit es die Quellenlage erlaubt, wird
zudem versucht, nach der Handlungsmacht aller beteiligten Akteure und Akteurinnen

zu fragen. Es werden somit in den Rapporten beschriebene Widerstandsformen,

Machtkonstellationen und Zwangsmomente in den Blick genommen.
Denn wie noch zu zeigen sein wird, barg der vordergründig einfache Akt der

Hilfe ein enormes Konfliktpotential.
Bei den Schweizer Freiwilligenfür Entwicklungsarbeit handelt es sich um eine

gut dokumentierte Aktion. Im Schweizerischen Bundesarchiv in Bern ist ein

umfangreicher Quellenbestand vorhanden.20 Ausserdem wurden für diesen Beitrag

14 Patricia Purtschert, Barbara Liithi, Francesca Falk, «Eine Bestandsaufnahme der postkolonialen
Schweiz», in: dies. (Hg.), Postkoloniale Schweiz. Formen und Folgen eines Kolonialismus ohne
Kolonien, Bielefeld 2012, S. 13-63, hier S. 17.

15 Vgl. Fechter, Hindman 2011, op. cit., S. 10.
16 Vgl. u.a. Anne McClintock, Imperial Leather. Race, Gender and Sexuality in the Colonial Contest,

New York 1995, S. 52-56.
17 Eriksson Baaz 2005, op. cit., S. 37.
18 Philipp H. Lepenies, «Lernen vom Besserwisser. Wissenstransfer in der 'Entwicklungshilfe' aus his¬

torischer Perspektive», in: Büschel, Speich 2009, op. cit., S. 34-59, hier S. 33.
19 Mgl. ibid.
20 Vgl. BAR E2005A#t.33, Freiwilligendienst.



«Die Haltung eines älteren Bruders» 79

Dokumentarfilme aus den Jahren 1967 und 2010 herangezogen.21 Àls wichtigste
Grundlage fur die Analyse dienen aber zwei Publikationen der Freiwilligensektion:
die jährlich erscheinende, an ein breiteres Publikum gerichtete Zeitschrift Effort
sowie das interne Mitteilungsblatt Entre Nous. Letzteres erschien bis 1972 ungefähr

alle zwei Wochen und diente der Kommunikation zwischen der Sektionsleitung

in Bern und den Freiwilligen in den Einsatzländern sowie dem Austausch der

Freiwilligen untereinander.

Die Vorbereitung aufden Einsatz

Wer waren diese jungen Schweizerinnen und Schweizer, die als freiwillige
Entwicklungshelferinnen und Entwicklungshelfer arbeiteten? Für die ersten fünf Jahre

liegen einige ausfuhrliche Zahlen zur Freiwilligenaktion vor. Das Durchschnittsalter

betrug demnach zum Zeitpunkt des Einsatzes 25,4 Jahre bei einem Minimalalter

von 21 Jahren. Etwas über die Hälfte der Freiwilligen hatte als Vorbildung eine

abgeschlossene Berufslehre vorzuweisen. Die übrigen waren Absolventinnen und

Absolventen von Mittelschulen, Handelsschulen oder eines Lehrerseminars.

Einige wenige verfugten über eine universitäre Ausbildung.22 Diese Zusammensetzung

spiegelt das Ziel des DftZ, in erster Linie Berufsleute einzusetzen, welche ihr
Wissen in direktem Kontakt weitergeben sollten. Am meisten Freiwillige, fast

ausschliesslich Frauen, waren in der Animation Rurale tätig, worunter «alle Sparten

von Frauenarbeit und dörflicher Entwicklungsarbeit inkl. Gesundheitsdienst»23

verstanden wurden. Ähnlich viele Freiwillige arbeiteten in den Bereichen

Bauwesen und Erziehung. Hinzu kamen Tätigkeitsgebiete wie Elandwerk und
Berufsausbildung, Gesundheitswesen, Administration, Land- und Forstwirtschaft oder

Genossenschaftsverwaltung,24 Über ein Drittel der Freiwilligen war zum Zeitpunkt
des Einsatzes verheiratet.25 Die Anstellung des Mannes wurde von der Sektionsleitung

dabei als massgebend angesehen, für die Ehefrau wurde eine dazu passende

Beschäftigung gesucht.26 In der Schweiz gängige Geschlechterverhältnisse und

Rollenbilder prägten somit auch massgeblich das Leben der Freiwilligen in den

21 Vgl. Ecole des volontaires à Moghegno, DftZ, Francesco Canova, 23 Min., s/w, französisch, CH
1967; Coopération technique suisse. Eva, Hanna et Sylvia au Dahomey, Télévision Suisse Romande,
35 Min., s/w, französisch, CH 12. April 1967; Fortschrittsbringer. Schweizer Wege in der
Entwicklungshilfe, Jakob Clement, Eva Hänger, Marcel Jegge, René Schraner, Lukas Rohner, 47 Min.,
Schweizerdeutsch mit deutschen Untertiteln, CH 2010.

22 Vgl. 5 Jahre. März 1964 - März 1969. Ein Überblick über die ersten fünf Jahre des Bestehens der
Schweizer Freiwillige für Entwicklungsarbeit, S. 10.

23 Ibid., S. 12; vgl. auch Anmerkung 58.
24 Vgl. ibid.
25 Vgl. ibid, S. 9.
26 Vgl. Ehefrauen im Freiwilligeneinsatz, in: Entre Nous, No. 8, 20. Juli 1971, S. 7-8.



80 Patricia Hongier

Einsatzländern.27 Allerdings leisteten auch viele unverheiratete Frauen einen

Freiwilligendienst. Der Frauenanteil betrug deutlich über 50 Prozent.28

Die meisten Einsätze fanden in Dahomey, dem heutigen Benin, statt. Ruanda

und Kamerun waren ebenfalls wichtige Einsatzländer, die übrigen Freiwilligen
verteilten sich auf Tunesien, den Tschad, Tansania, die Zentralafrikanische Republik,

Niger, Madagaskar und den Senegal.29 Hinzu kamen Projekte in Nepal, die
jedoch aus pragmatischen Überlegungen nicht in die vorliegende Analyse miteinbezogen

werden.30 Die Zahl der tatsächlich durchgeführten Freiwilligendienste war
in Anbetracht des betriebenen Aufwands gering. Von 1964 bis Ende 1968 waren

lediglich 163 Freiwillige im Einsatz.

Die individuellen Gründe, welche die Freiwilligen zur Arbeit in einem

Entwicklungsland veranlassten, sind - wie Motive und Intentionen im Allgemeinen -
historisch nur bedingt rekonstruierbar.31 In einer Werbebroschüre der Sektionsleitung

wurde jedenfalls stark an den Idealismus der Interessentinnen und Interessenten

appelliert: «In Afrika und Asien hat man Sie nötig», hiess es. Man könne sich

dort, «nützlich [...] machen» und der «Bevölkerung [...] helfen, aus ihrer Armut
herauszukommen».32 Allerdings war auch eine gewisse Abenteuerlust gefragt:
«Interessiert es Sie, eine Zeitlang weit weg vom geordneten Milieu zu leben? Wir
können Ihnen dies bieten», lautete das Versprechen.33 Das im Schweizerischen

Bundesarchiv gut dokumentierte Auswahlverfahren zeigt zudem, dass man beim

DftZ eine genaue Vorstellung davon hatte, welche Charaktereigenschaften die idealen

Freiwilligen aufweisen sollten. Angenommen wurden Kandidierende, deren

Persönlichkeitsprofile Anpassungsfähigkeit, Robustheit, Kontaktfreudigkeit und

Intelligenz versprachen.34

27 Vgl. hierzu auch den Beitrag von Lukas Zürcher in diesem Band; zur vermeintlichen Emanzipation
deutscher Frauen in den Kolonien vgl. Katharina Walgenbach, «Emanzipation als koloniale Fiktion.
Zur sozialen Position Weisser Frauen in den deutschen Kolonien», in: L'homme. Europäische
Zeitschriftfür Feministische Geschichtswissenschaft 2, 16. Jg., 2005, S.47-67.

28 Vgl. 5 Jahre. März 1964 - März 1969. Ein Überblick über die ersten fünf Jahre des Bestehens der
Schweizer Freiwillige für Entwicklungsarbeit, S. 9.

29 Vgl. ibid.
30 Ebenso nicht berücksichtigt werden die vom DftZ subventionierten Freiwilligen privater und konfessio¬

nell gebundener Schweizer Organisationen, vgl. dazu z.B. Entre Nous, No. 14, 16. Juli 1968, S. 5—7.

31 Gespräche mit Zeitzeuginnen und Zeitzeugen können allerdings interessante Einblicke bieten, vgl.
z.B. Gerald Hödl, «'Es tut mir nicht leid, dass ich's gemacht hab'. Eine Oral History der österreichischen

Entwicklungshilfe», in: Journalfür Entwicklungspolitik, 2010/3, S. 95-118.
32 Broschüre, BAR E2200.83B#1990/26#192*, Freiwilligendienst Schweiz-Tansania, 771.26.0.
33 Ibid.
34 Vgl. Protokolle verschiedener Selektionssitzungen von 1968 und 1969, Rekrutierung und Selektion,

BAR E2005A#1980/82#936*, t.332.0. Zu sehr ähnlichen Ergebnissen kommt Hubertus Büschel für
das Auswahlverfahren beim Deutschen Entwicklungsdienst (DED), vgl. Hubertus Büschel, «Akteure
westdeutscher 'Entwicklungshilfe' und ostdeutscher 'Solidarität'», in: Anja Kruke (Hg.), Dekolonisa-
tion. Prozesse und Verflechtungen 1945-1990, Bonn 2009, S. 333-365, hier S. 343.



«Die Haltung eines älteren Bruders» 81

Sie
sind jung

...und
Ihr Leben hier

in der Schweiz
befriedigt Sie vielleicht

nicht so ggg
ganz JKS

In Afrika

st man
nötig

Abbildung 1: Ausschnitt aus einer Werbebroschüre der Freiwilligensektion. Bildquelle:
CH-BAR E 2200.83B#1990/26#192*, Freiwilligendienst Schweiz-Tansania, 771.26.0.

In einem in der Schweiz stattfindenden Ausbildungskurs bereitete man die

Freiwilligen auf ihren Einsatz vor. Vermittelt wurden unter anderem Grundkenntnisse

der Landwirtschaft, des Bauwesens, der Holz- und Metallverarbeitung, des

Kochens und der Fahrzeugmechanik. In einem theoretischen Teil erfuhren die

zukünftigen Freiwilligen, «worin Afrika von Europa geografisch, kulturell und
geschichtlich verschieden ist».35 Ausserdem lernten sie, «wie man ein Huhn
schlachtet».36 Im Film Ecole des volontaires à Moghegno des DftZ von 1967 wird
ein Tag des fünfwöchigen Kurses in einem Tessiner Dorf dargestellt. Dabei ist

35 Effort, Nr. 2, 1964, S. 10.
36 Ibid.



82 Patricia Hongier

Wissensvermittlung in zweierlei Hinsicht ein Thema. Einerseits wird gezeigt, wie
die Freiwilligen das fur den Aufenthalt und Überleben im Entwicklungsland nötige
Wissen erwerben. Dies scheint innerhalb weniger Wochen möglich zu sein: «Iis

partent avec toute connaissance des choses»,37 heisst es zum Schluss. Andererseits

erhoffen sich die im Film zu Wort kommenden Freiwilligen in erster Linie direkten

Kontakt zur einheimischen Bevölkerung, «pour leur apporter nos connaissances».38

Diese Kenntnisse müssen im Kurs nicht vermittelt werden, denn die Freiwilligen
bringen sie alle schon mit. Das Mehr an Wissen ist selbstverständlich und hängt
mit der Berufsausbildung der Freiwilligen zusammen, aber auch mit ihrem
Anderssein im Vergleich mit den Afrikanerinnen und Afrikanern. Wie diese Differenz

genau gedacht wurde, soll nun ausführlicher dargelegt werden.

Zwischen Brüderlichkeit und Paternalismus

Mit folgenden Worten wurde das Konzept des Freiwilligendienstes 1967 in einer

Informationsschrift des DftZ beschrieben:

Doch warum nicht die Dinge an der Wurzel anpacken, nämlich in den Dörfern selbst, im
Busch? Schweizerische freiwillige Entwicklungshelfer beiderlei Geschlechts leisten in
verschiedenen Ländern solche Pionierarbeit. Es handelt sich durchwegs um Berufsleute,
die bescheiden und in unmittelbarem Kontakt mit der Bevölkemng leben. Sie kümmern
sich um die Verbesserung der Lebensbedingungen im Alltag des Dorfes und bemühen

sich, durch ihr Beispiel die Einheimischen zur Selbsthilfe anzuregen.39

Das Zitat verdeutlicht gleich mehrere Eigenschaften, die für das Freiwilligenideal
konstitutiv waren. Zentral war zum einen der bescheidene Lebensstil. Gleich daran

anknüpfend betonte man den direkten Kontakt zur Bevölkerung im Einsatzland
sowie das Wahrnehmen einer Vorbildfunktion. Die drei genannten Punkte hingen
in entscheidender Weise zusammen. Begünstigt wurden die zwischenmenschlichen

Kontakte gemäss der Sektionsleitung durch einen Verzicht auf die «berüchtigten

kolonialistischen Vorrechte des Europäers» und demzufolge durch eine

«Gleichheit der Voraussetzungen auch im Materiellen».40 Ähnlich klang dies in
einem Text des damaligen Delegierten für technische Zusammenarbeit August R.

Lindt:

37 Ecole des volontaires à Moghegno, op. cit. Beim Film handelt es sich um eine Produktion des DftZ.
Es ist das Bemühen feststellbar, die Mehrsprachigkeit der Schweiz abzubilden: Die männliche
Erzählstimme spricht französisch, die Fragen werden in italienischer Sprache gestellt, und die Freiwilligen

antworten auf Deutsch, werden allerdings ins Französische übersetzt.
38 Ibid.
39 Informationsschrift des DftZ, zit. nach: Entre Nous, No. 39, 15. September 1967, S. 1.

40 Effort, Nr. 4, 1964, S. 2.



«Die Haltung eines älteren Bruders» 83

Lange Zeit kannten die Afrikaner nur den Europäer, der ihnen übergeordnet war. Im
Freiwilligen lernen sie den Europäer kennen, der in Arbeit und Denkweise das 'miteinander'

und das 'nebeneinander' betont.41

Die Freiwilligen sollten, anders als die ehemaligen Kolonialisten, nach der
Maxime der Partnerschaft handeln. Diese war aber nicht mühelos zu erreichen. In
diesem Sinne schrieb der neu antretende Sektionsleiter Thomas Raeber im November
1967:

Ich bin mir aber auch bewusst, dass Entwicklungsarbeit eine schwierige Arbeit ist. [...]
Wir arbeiten, einen kleinen Stein auf den andern bauend, auf sehr lange Frist. Dazu
kommt, dass wir Entwicklungshelfer, ob wir es nun durch unseren persönlichen Charakter
schon seien oder nicht, bescheiden sein müssen: weil Entwicklungsarbeit nur aus der

Grundhaltung völliger menschlicher Gleichberechtigung, gänzlichen Abbaus einer
Höherbewertung des 'weissen Mannes' durch den 'weissen Mann' selbst zu guten Ergebnissen
führen kann.42

Menschliche Gleichberechtigung sollte also ausgerechnet durch eine Geste des

Verzichts erreicht werden. Die Figur des 'weissen Mannes' musste dazu von
diesem selbst überwunden werden.43 In ihrem Idealbild verlangte die Freiwilligenidee
somit eine explizite Abkehr vom Kolonialismus und von der Vorstellung westlicher

Überlegenheit. Die idealistische Bereitschaft, finanzielle und den Lebensstandard

betreffende Opfer zu erbringen, wurde zum entscheidenden Faktor stilisiert,
der die Freiwilligenarbeit von anderen Formen der Entwicklungshilfe
unterschied.44 Es war allerdings nicht ganz klar, wie weit dieser Verzicht gehen sollte.
In einem Entre-Nous-Artikel mit dem Titel «Haus oder Hütte» wurde im September
1966 die Frage nach dem angemessenen Lebensstandard der Freiwilligen gestellt.
Sollten diese «wie die Einheimischen» leben, «gegebenenfalls also in
Lehmhütten»?45 Oder mussten sie, um einen Autoritätsverlust zu vermeiden, «ein
'entwickelteres' Leben»46 führen als die einheimische Bevölkerung? Die Sektionsleitung

sah die Antwort in einer Gratwanderung zwischen den beiden Positionen: Die

Freiwilligen sollten sich einerseits so verhalten, dass sie nachgeahmt werden konnten,

mussten also Vorbilder sein. Dabei durfte aber kein «Graben»47 zwischen
ihnen und den Dorfbewohnern entstehen, was bei zu viel Komfort der Fall wäre.

41 Ibid, S. 3.

42 Entre Nous, No. 43, 16. November 1967, S. 2.
43 Auffällig ist am Zitat zudem die fur das Idealbild wichtige Maxime der Geduld. Ergebnisse waren

demnach nicht sofort zu erwarten, was jedoch weniger auf eine mangelnde Leistung der Helfenden
als auf einen langsamen Lernprozess auf der Empfängerseite zurückgeführt wurde.

44 Vgl. Entre Nous, No. 33, 21. Juni 1967, S. 4.
45 «Haus oder Hütte», in: Entre Nous, No. 15, 15. September 1966, S. 2.
46 Ibid.
47 Ibid, S. 3.



84 Patricia Hongier

Um das Vertrauen von «Häuptlingen, Dorfaltesten, Sous-Préfets und so weiter»48

zu gewinnen, schien es wiederum unerlässlich, einen gepflegten Eindruck zu
machen. Der Artikel schloss mit folgenden Worten:

Wenn man sich diese Zusammenhänge vor Augen hält, wird man auch den Weg zu der

Haltung eines älteren Bruders finden, zu der einzigen Einstellung, die eine erfolgreiche
Arbeit ermöglicht.49

Abgesehen von der zumindest sprachlichen Ignoranz gegenüber weiblichen
Freiwilligen zeigt diese Quelle einen grundsätzlichen Widerspruch im Idealbild: Trotz
der partnerschaftlichen Rhetorik wurde von einem natürlichen Gefalle zwischen
einer entwickelten Helfer- und einer un(ter)entwickelten Empfangerseite
ausgegangen. Die Freiwilligen mussten dieses Gefalle einerseits durch ihren Verzicht
auf den gewohnten Lebensstandard nivellieren. Da der Transfer von Wissen und

Werten aber nur in eine Richtung erfolgen sollte, bedingte dieser andererseits nach

wie vor eine gewisse Asymmetrie zwischen Gebenden und Empfangenden. Die

Lösung bot schliesslich das Bild des 'älteren Bruders', das ein starkes Vertrauensverhältnis

zwischen Freiwilligen und der lokalen Bevölkerung implizierte und

damit den paternalistischen Anspruch der einseitigen Hilfe etwas kaschierte.

Doch warum waren die Freiwilligen überhaupt zu einer Hilfeleistung in der

Lage? Ein längerer Entre-Nous-Text von 1967 mit dem Titel Les homologues dans

les projets d'animation rurale enthält einige Hinweise. Darin wurden den Freiwilligen

Anweisungen für die Zusammenarbeit mit ihren afrikanischen Counterparts
gegeben. Ein besonderes Konfliktpotential sah man seitens der Sektionsleitung im
Verhältnis zwischen den Homologues und der Bevölkerung in ländlichen Gebieten.

In der Animation Rurale wurden meist junge Afrikanerinnen für diese Funktion

ausgesucht, die mit den Volontärinnen zusammenarbeiten und ihr dabei

gewonnenes Wissen an die Dorfbevölkerung weitergeben sollten. Das Alter der

Counterparts führte dabei offenbar zu Problemen:

Mais ces jeunes se trouvent dans les villages en face d'hommes ou, le plus généralement,

de femmes beaucoup plus âgées qu'eux, mariées ancrées dans leurs traditions et

qui se méfient de ces jeunes animatrices qui prétendent en savoir plus qu'elles et veulent
changer certaines de leurs habitudes de vie. Elles l'écouteront tant que la volontaire sera
à ses côtés mais seront peu inclinées à accepter ses conseils quand l'homologue sera
seule. A cela s'ajoute encore la méfiance qu'ont les Africains envers toute jeune fille qui
a atteint l'âge de se marier mais n'en manifeste pas l'intention comme c'est souvent le
cas des animatrices homologues.50

48 Ibid.
49 Ibid.
50 «Les homologues dans les projets d'animation rurale», in: Entre Nous, No. 32, 8. Juni 1967, S. 15.



«Die Haltung eines älteren Bruders» 85

Es ist frappierend, wie hier genau jene Schwierigkeiten, welche die Freiwilligen in
ihrer Projektarbeit ebenfalls erfuhren, auf die Counterparts beschränkt wurden. Die
Tatsache, dass die Schweizer Volontärinnen ebenso junge Frauen waren, welche
die Gewohnheiten älterer Menschen verändern sollten, wurde völlig ignoriert. Das

allgemeine Misstrauen der Afrikaner gegenüber unverheirateten jungen Frauen
beschränkte sich gemäss dem Text ebenfalls auf die Homologues. Im selben Artikel
wurde zudem auf die Wichtigkeit eingegangen, mit den in den Dörfern einflussreichen

Frauen zusammenzuarbeiten. Dies deshalb, weil die Counterparts in den Dörfern

oft fremd seien und daher nicht über genug Autorität verfugten.
Es stellt sich nun die Frage, wie die Freiwilligen in diesem Denkgefüge über

diejenige Autorität verfügen konnten, welche den afrikanischen Counterparts
fehlte. Worin unterschied sich die Schweizer Freiwillige von ihrer Homologue, mit
der sie in Alter, Zivilstand und Geschlecht übereinstimmte? Die Antwort liegt
wohl in ihrer europäischen Herkunft, in ihrem 'Weisssein' und in einem diesen

Faktoren zugedachten Wissensvorsprung.

Race und Gender

Wie an den bislang zitierten Quellenausschnitten ersichtlich, war das von der

Sektionsleitung entworfene Idealbild der Freiwilligen grundsätzlich männlich. Man
sprach vom 'älteren Bruder', der die Figur des 'weissen Mannes' ablösen sollte,
und benutzte, dem damaligen Sprachgebrauch entsprechend, durchgängig männliche

Wortformen. Auch die bereits erwähnte im Schweizerischen Bundesarchiv
überlieferte Werbebroschüre zeigt ausschliesslich männliche Freiwillige bei der
Arbeit.51 Dies ist unter anderem auch deshalb interessant, weil ein unbezahltes,
vertrauensvolles und sanftes Anleiten eher an das Konzept von weiblicher
Reproduktionsarbeit erinnert.52 Möglicherweise sollte genau dies durch den Rückgriff
auf ein durchsetzungsfähiges, männliches Idealbild kompensiert werden. Hätte

man in den Broschüren und Texten des DftZ das Bild einer weiblichen Freiwilligen

verwendet, wäre das Idealbild wohl zu feminin ausgefallen.
Zudem erschien die Darstellung einer Beziehung zwischen Helfenden und

Empfangenden am Beispiel männlicher Freiwilligen vielleicht weniger problematisch.
In den meisten Fällen arbeiteten in den Freiwilligenprojekten Frauen mit Frauen
und Männer mit Männern. Der Rückgriff auf die Kategorie des Geschlechts half
hier, die angestrebte Gleichheit zwischen Empfänger- und Helferseite zu stärken.

Für das Idealbild war jedoch eine Figur nötig, die in ihrer helfenden Position gegen-

51 Vgl. Broschüre, BAR E2200.83B#1990/26#192*, Freiwilligendienst Schweiz-Tansania, 771.26.0.
52 Vgl. hierzu auch Fechter, Hindmann 2011, op. cit., S. 7.



86 Patricia Hongier

über Frauen und Männern gleichennassen funktionierte. Womöglich spielten dabei

auch koloniale Vorstellungen von Race und Gender eine Rolle. In der rassistischen

Logik bestand eine paradoxe Nähe zwischen der Figur der 'weissen Frau' und

jener des 'schwarzen Mannes', die sich aus der jeweiligen Differenz gegenüber
dem 'weissen Mann' ergab.53 Auf den ersten Blick hätte die 'weisse Frau' daher im
Kontext der Freiwilligenaktion als ideale Vermittlerin zwischen 'Weiss' und
'Schwarz' dienen können. Allerdings wäre die Figur des 'schwarzen Mannes' in
dieser Logik durch die ihm helfende 'weisse Frau' zusätzlich herabgesetzt worden.

Der Umstand, dass diese als 'Frau' zu einem Akt der Hilfe gegenüber einem

'Mann' in der Lage ist, hätte die durch das Helfen geschaffene Ungleichheit in
unerwünschter Weise betont.54

Im Film Eva, Hanna et Sylvia au Dahomey des Westschweizer Fernsehens

wurde hingegen, ob intendiert oder nicht, genau diese Wirkung erzielt: Die
Aufopferung der Freiwilligen sowie ihre Überlegenheit gegenüber den Afrikanerinnen
und Afrikanern konnten anhand von weiblichen Freiwilligen besser zum Ausdruck

gebracht werden.55 Die im Film porträtierten Schweizerinnen erscheinen als starke

Frauen, die zwar unter schwierigen Bedingungen leben und arbeiten, dabei den

Afrikanerinnen und Afrikanern aber den rechten Weg weisen können. Höhepunkt
des Filmes ist eine Szene, in der die Volontärinnen gemeinsam mit Dorfbewohnerinnen

und Dorfbewohnern ein Küchengestell bauen. Dies wird mit den Worten

kommentiert, der Erfindungsgeist einer jungen Bernerin habe innert weniger Stunden

über hunderte, ja tausende Jahre von Schwerfälligkeit und Trägheit gesiegt.56

Vor allem die Tätigkeiten in der Animation Rurale57 lassen vermuten, dass auch

die Afrikanerinnen und Afrikaner stark geschlechtsspezifisch wahrgenommen

53 Vgl. z.B. McClintock 1995, op. cit., S. 54—55.

54 Es lässt sich hier ein komplexes Zusammenspiel der Differenzkategorien Race und Gender beobach¬
ten. Dieses wird in der Frauen- und Geschlechterforschung unter dem Begriff der Intersektionalität
oder Interdependenz problematisiert, vgl. z.B. Katharina Walgenbach, «Gender als interdependente
Kategorie», in: dies, et al. (Hg.), Gender als interdependente Kategorie. Neue Perspektiven auf
Intersektionalität, Diversität undHeterogenität, Opladen/Berlin/Toronto 2012, S. 23—105.

55 Vgl. Coopération technique suisse. Eva, Hanna et Sylvia au Dahomey, op. cit. Bei diesem Film han¬

delt es sich um eine Produktion des Westschweizer Fernsehens. Er zeigt den Arbeitsalltag der drei in
der Stadt Nikki in Dahomey lebenden Freiwilligen Eva S., Hanna M. und Sylvia K. Die drei Frauen
sind in der Animation Rurale sowie als Krankenschwester tätig. Die männliche Erzählstimme
kommentiert aus dem Off. Kameras und Filmcrew sind in keinem Moment zu sehen.

56 Dieses Motiv, wonach Schweizer Abenteurer- und Helferfiguren innert kürzester Zeit Probleme aus
der Welt schaffen, gegen die lokales Wissen nicht ankommt, erinnert an die Darstellung von
westlicher Überlegenheit in Schweizer Kindergeschichten, vgl. dazu Patricia Purtschert, «'De Schorsch
Gaggo reist uf Afrika'. Postkoloniale Konstellationen und diskursive Verschiebungen in Schweizer
Kindergeschichten», in: dies., Lüthi, Falk 2012, op. cit., S. 89-116.

57 Das Konzept der Animation Rurale stammt aus dem französischen Spätkolonialismus und entsprach
dem britischen Community Development. Dabei handelte es sich um Dorfentwicklungsprojekte, bei
denen die Idee von Hilfe zur Selbsthilfe im Zentrum stand, vgl. Hubertus Büschel, «Eine Brücke am
Mount Meru», in: ders., Speich2009, op. cit., S. 185-186.



«Die Haltung eines älteren Bruders» 87

wurden. Eigene Konzepte von Weiblichkeit und Männlichkeit wurden dabei auf
die 'zu Entwickelnden' übertragen. Den afrikanischen Frauen vermittelte man
Kompetenzen in Ernährungslehre, Kochen, Nähen und Säuglingspflege. Sie wurden

zudem in einer Hausffauenrolle imaginiert: «Die Flausfrau, die kochen will
und sich und ihre Kinder hübsch kleiden möchte - lebe sie hier in der Schweiz
oder im Norden von Dahome - braucht dazu Geld»,58 hiess es beispielsweise in
einem Entre-Nous-Beitrag der Sektionsleitung. Im Film Eva, Hanna et Sylvia au

Dahomey erklärt die Erzählstimme, das Ziel des gezeigten Kochkurses für junge
Mädchen sei, aus ihnen gute Mütter und Ehefrauen zu machen.59 Dabei ist neben

der im Film sonst vorherrschenden Betonung von Differenzen auch die Konstruktion

von Ähnlichkeit auffällig. Von den Ernährungskursen wird gesagt, die jungen
afrikanischen Schülerinnen wüssten nun mehr über Diätkunde als ihre Zeitgenossinnen

im Oberwallis und Unterengadin. Als rückständig geltende Regionen der

Schweiz wurde somit explizit mit Afrika in Verbindung gebracht. Für die Vorbild-
fünktion, welche die Schweiz gegenüber Entwicklungsländern einnehmen wollte,
war der Aufbau solcher Anknüpfungspunkte über die Betonung von Ähnlichkeiten

von grosser Bedeutung.60

Selbstbild und Afrikabild

Auch das von den Freiwilligen in ihren Rapporten vermittelte Bild von Afrika ist
interessant. Meist wurde der Kontinent darin als Raum und Bezugspunkt dargestellt,

der ein einheitliches Ganzes bildet. Fläufig war zudem von allgemein
'Afrikanischem' die Rede.61 Dieser homogenisierende Blick auf Afrika spiegelt sich
auch in der Tatsache, dass die Einsatzorte der Freiwilligen zum Teil noch kurz vor
der Abreise geändert wurden.62 Ob eine Freiwillige nun in Ruanda oder in Kamerun

zum Einsatz kam, spielte offenbar eine untergeordnete Rolle.63

58 Entre Nous, No. 7, 1. Juni 1970, S. 7.
59 Vgl. Coopération technique suisse. Eva, Hanna et Sylvia au Dahomey, op. cit.
60 Vgl. Zürcher 2009, op. cit., S. 304; zur zusammenhängenden Beschreibung afrikanischer Landschaf¬

ten und des Schweizer Alpenraums sowie von deren Bewohnerinnen und Bewohnern vgl. auch
Patrick Harries, «From the Alps to Africa. Swiss missionaries and anthropology», in; Helen Tilley,
Robert J Gordon (Hg.), Ordering Africa. Anthropology, European imperialism and the politics ofknowledge,

Manchester 2007, S. 201-224; Bernhard D. Schär, «Bauern und Hirten reconsidered. Umrisse
der 'erfundenen Schweiz' im imperialen Raum», in: Purtschert, Lüthi, Falk 2012, op. cit., S. 315-331.

61 Vgl. z.B. Entre Nous, No. 3, 17. Februar 1970, S. 3.
62 Vgl. Kraut 1993, op. cit., S. 453.
63 Vgl. die Aussage von Milly W. im Film Fortschrittsbringer. Schweizer Wege in der Entwicklungs¬

hilfe, op. cit.. Der Dokumentarfilm kombiniert alte Filmaufnahmen der Betlehem Mission Immensee
in Süd-Rhodesien/Simbabwe und der Schweizer Freiwilligen für Entwicklungsarbeit mit Zeitzeugen-
und Zeitzeuginnengesprächen.



88 Patricia Hongier

Das Verhältnis zu den Afrikanerinnen und Afrikanern, mit denen die Freiwilligen

während ihrer Arbeit in Kontakt kamen, war ein häufiges Thema in ihren

Rapporten. Grundsätzlich lassen sich die Beschreibungen der Afrikanerinnen und
Afrikaner immer auch als Hinweise auf das eigene Selbstbild lesen. So kontrastierte

etwa die in den Rapporten oft bemängelte Begriffsstutzigkeit der afrikanischen
Schülerinnen und Schüler typischerweise mit der Geduld und dem Verständnis der

sie unterrichtenden Freiwilligen.64 Es wurde in den Rapporten allerdings nur selten

explizit ausgeschlossen, dass die Afrikanerinnen und Afrikaner das an sie

herangetragene Wissen theoretisch erlernen können. Eher denn als dumm beschrieb man
sie daher als faul und unzuverlässig. Wären die zu Entwickelnden nicht lernfahig,
würden die ganzen Bemühungen ja auch obsolet. Allerdings verfugten die
Afrikanerinnen und Afrikaner gemäss den Rapporten oft über auf sie alle zutreffende

Eigenschaften, welche den Lernprozess verlangsamten. Die pauschalisierende
Beschreibung von Afrikanerinnen und Afrikanern als arbeitsscheu ist auffallig häufig.

Ihnen fehlte demnach die westliche Arbeitsmoral.65 Diese bildete wiederum
ein wichtiges Element im Selbstverständnis der Freiwilligen. Des Weiteren wurden

die Afrikanerinnen und Afrikaner in vielen Rapporten verniedlicht und in die

Nähe von Kindern gerückt. Ausdrücklich geschah dies beispielsweise in einem

Bericht, in dem die Begeisterung von Dorfbewohnerinnen und Dorfbewohnern für
ein Gartenprojekt mit der von Kindern vor ihrem Geburtstag verglichen wurde.66

Die Freiwilligen schrieben sich selber über solche Aussagen genau die Rationalität

zu, die sie den Afrikanerinnen und Afrikanern absprachen.
Meist vermischten sich in den einzelnen Rapporten verschiedene Selbst- und

Fremdzuschreibungen: Ein als Lehrer tätiger Freiwilliger attestierte etwa seinen

Schülern im selben Satz mangelndes räumliches Vorstellungsvermögen und
inkohärente Gedankengänge, bezeichnete ihre Arbeiten aber als jenen von europäischen

Schülern ebenbürtig.67 Dies kann als Hinweis darauf gedeutet werden, dass

bereits bestehende, durchaus auch widersprüchliche Vorstellungen und Bilder von
Afrikanerinnen und Afrikanern mit ebenfalls widersprüchlichen Erfahrungen und

Begegnungen in Einklang gebracht werden mussten. Zusätzlich verfügten die

Freiwilligen wohl über ein antirassistisches Bewusstsein, dem sie grundsätzlich
gerecht werden wollten. Auch im positiven Sinne waren ihre Beschreibungen jedoch
oftmals pauschalisierend. Ein Freiwilliger meinte etwa aufgrund seiner Lehrtätig-

64 Vgl. z.B. Entre Nous, No. 1, 14. Januar 1971, S. 2.
65 Vgl. z.B. Entre Nous, No. 37, 16. August 1967, S. 4.
66 Vgl. Entre Nous, No. 10, 27. Mai 1966, S. 5.
67 Vgl. Entre Nous, No. 24, 31. Januar 1967, S. 2bis.



«Die Haltung eines älteren Bruders» 89

keit in Kamerun erkannt zu haben, dass «l'Africain»68 gut zeichnen könne. Ein
weiteres Beispiel ist die Aussage, dass «sich ja bekanntlich die Afrikaner im

allgemeinen»69 eines guten Gedächtnisses erfreuen würden.

Konflikte und Widerstand

Das häufig abwertende othering in den Rapporten der Freiwilligen könnte auch ein

Mittel dargestellt haben, um mit erlebten Widerständen und Konflikten
umzugehen. Wie bereits ausgeführt, waren die Anforderungen, die man seitens des DftZ
an die Freiwilligen stellte, von Widersprüchen geprägt. Man erwartete einerseits

eine vertrauensvolle Zusammenarbeit auf Augenhöhe und forderte andererseits

eine patemalistisch anmutende einseitige Hilfeleistung. Zudem wurden die

Freiwilligen als 'es besser Wissende' nach Afrika geschickt. Anhand einiger Beispiele
möchte ich nun zeigen, wie sich dies auf die tägliche Arbeit im Einsatzland auswirken

konnte.

Die Freiwilligen stiessen mit ihren Vorstellungen und Projekten nicht immer

auf Gegenliebe und Begeisterung. Auch die Resultate entsprachen in vielen Fällen

nicht dem Erhofften. Besonders in der Animation Rurale sahen sich die Volontärinnen

mit Konflikten und Widerständen konfrontiert. Ihre Hilfe wurde oftmals

nicht angenommen, möglicherweise auch nicht als solche aufgefasst. So zeigte
sich beispielsweise die im Tschad tätige Hilda L. auf der ganzen Linie enttäuscht:

Der Garten in diesem Dorf ist ein voller Misserfolg. Es gibt verschiedene Gründe: Die
Frauen waren nicht interessiert, der Garten ist viel zu klein, um etwas heraus zu holen,
und dann glaube ich, dass von wenigen noch gestohlen wird.70

Sylvia K. war mit ihren Versuchen, «den Leuten klar zu machen, dass viele der

Infektionskrankheiten besonders bei Kindern von der eiweissarmen und vitaminarmen

Nahrung herkommen»,71 ebenfalls wenig erfolgreich:

Sie lachen uns ganz einfach voll ins Gesicht, wenn wir sagen, dass sie der Bouille ein Ei
hinzufügen und den Kindern, die nicht mehr an der Brust genährt werden, Kuhmilch zu
trinken geben sollen. Natürlich ist es auch für sie gänzlich unlogisch, dass die Nahrung,
die doch in den Magen geht, einen Zusammenhang haben könnte mit einer Hautwunde.72

68 Entre Nous, No. 8 und 9, Ende April 1968, S. 5

69 Entre Nous, No. 25, 13. Februar 1967, S. 2.

70 Entre Nous, No. 39, 15. September 1967, S. 3.
71 Entre Nous, No. 35, 24. Juli 1967, S. 2.
72 Ibid.



90 Patricia Hongier

Frau K. verlieh ihrer Überzeugung Ausdruck, «dass das Gleichgewicht in der

Ernährung etwas vom dringendsten ist, das es herzustellen heisst».73 Die ungläubigen
und offenbar auch spöttischen Reaktionen bedeuteten daher sicherlich eine frustrierende

Erfahrung.
Besonders konfliktreich gestaltete sich in manchen Fällen die Zusammenarbeit

mit den Counterparts. Eva S. beschrieb im September 1966 die Probleme, die sich

ihr während ihrer Tätigkeit als Flebamme in der Ortschaft Biro in Dahomey stellten.

Als Homologue hatte sie sich diejenige Frau ausgesucht, die sich bereits vor
ihrer Ankunft um die Geburten gekümmert hatte. Sie sollte Frau S. nun über
bevorstehende Geburten informieren und ihr die schwangeren Frauen zur Kontrolle
bringen. Darüber kam es aber zu einem Konflikt zwischen der Freiwilligen und der

Homologue:

Mais depuis deux semaines, elle me demande de la payer pour cela. Je lui ai expliqué
qu'elle faisait le même travail qu'avant, seulement un peu plus correctement et que
c'était pour le village et non pour moi qu'elle le faisait. Elle ne veut pas comprendre et
essaie par tous les moyens de me faire payer. Elle refuse de m'indiquer les accouchements,

elle ne m'envoie plus les femmes aux contrôles [...]. De prendre une autre
femme à sa place est impossible, justement parce qu'elle est en sorte la matrone du
village depuis longtemps et en plus, elle est la femme du chef du village.74

Es wird deutlich, dass die Homologue hier am längeren Hebel sass. Ohne ihre

Hilfe konnte Frau S. ihre Arbeit nicht wahrnehmen, da die Frauen nicht in die

Kontrolle kamen. Offenbar hatte die Homologue, die in Biro eine wichtige
Machtstellung innezuhaben schien, dies erkannt und forderte daher Geld für ihre Kooperation.

Möglicherweise wollte sie auch für einen gewissen Mehraufwand entschädigt

werden. Ungefähr ein Jahr später berichtete Frau S., dass sich der Konflikt mit
der Homologue zusätzlich verschärft habe. Diese sabotierte die Arbeit der Freiwilligen

nun offen, indem sie den Frauen von Geburten bei ihr abriet: «Et tout cela, la
matrone l'avait fait pour que ce soit elle-même qui puisse s'en occuper et demander

un pagne pour l'accouchement [...].»7S Die kostenlose Geburtshilfe der

Freiwilligen bedrohte offensichtlich die Tätigkeit der Homologue, die dafür mit
Kleidungsstücken bezahlt wurde. Es lässt sich hier exemplarisch das Problem aufzeigen,

dass die Freiwilligen in bestehende Machtstrukturen hineinversetzt wurden, in
denen sie sich zu behaupten und durchzusetzen hatten. Sie bedrohten mit ihrer
Arbeit zudem die Kompetenz- und Einnahmefelder jener Leute, die diese Aufgaben
vor der Ankunft der Freiwilligen wahrgenommen hatten und sich nicht ohne
weiteres daraus vertreiben Hessen.

73 Ibid.
74 Entre Nous, No. 16, 23. September 1966, S. 8.

75 Entre Nous, No. 40, 1. Oktober 1967, S. 4-5.



«Die Haltung eines älteren Bruders» 91

Einige Freiwillige kommunizierten ihre Schwierigkeiten mit grosser Offenheit.
So schrieb etwa Hilda L. über ihre Versuche, die Kinderernährung in der Umgebung

der Stadt Koumra im Tschad zu verbessern:

Eier darf man den Kindern nicht geben, sonst bleiben sie stumm; Frauen dürfen keine

essen, weil sie unfruchtbar werden. Gegen solche Sitten anzukämpfen ist sehr schwierig
und braucht viel Geschick und Zeit. In der Couture bin ich auf ein ähnliches Problem

gestossen. Die schwangeren Frauen wollten anfänglich keine Bébéwâsche vorbereiten.
Schliesslich konnte ich sie doch dazu bewegen, aber sie wollten die angefangene Arbeit
nicht fertig machen. Endlich fand ich den Gmnd: eine schwangere Frau darf für ihr
Bébé nichts vorbereiten, das bringt Unglück bei der Geburt. Aus dem gleichen Grund
darf sie auch nie sagen, dass sie schwanger ist.76

Die Gewohnheiten der Frauen werden hier als rückständige Sitte abgetan, die es

mit viel Geduld zu überwinden gilt. Dass beispielsweise die Weigerung, Babykleidung

vorzubereiten, einen anderen Grund haben könnte, wird nicht in Erwägung

gezogen. Es handelt sich hierbei um einen in den Rapporten häufig beobachtbaren

Gedankengang, in dem ausbleibende Erfolge mit der Schwierigkeit des

Entwicklungsunterfangens begründet werden. Die zu Entwickelnden steckten demnach

noch zu stark in ihren alten Mustern fest.77 Das koloniale Bild einer in Traditionen

gefangenen afrikanischen Bevölkerung verfügte offenbar nach wie vor über grosse
Erklärungsmacht. Es liess Widerstand meist als Passivität, Rückständigkeit oder

Faulheit erscheinen.

Die bereits mehrfach erwähnte Maxime der Geduld diente den Freiwilligen als

weiterer wichtiger Anker, um ein Gefühl des Scheiterns einordnen zu können.

Dazu kam das Prinzip Hoffnung, oder wie es ein Volontär ausdrückte: «And so, in
the long run, something will rub off.. ,»78 Diese Vorstellung, wonach die reine

Präsenz der Freiwilligen mit der Zeit auf die Afrikanerinnen und Afrikaner abfärben

werde, wurde auch von der Sektionsleitung vertreten.79 Zudem ist ein allen
Rückschlägen zum Trotz wirkungsmächtiger, wenn auch diffuser Glaube an die eigentliche

Richtigkeit der Entwicklungsidee feststellbar. Die Freiwillige Hanna M.
äusserte 1967 dementsprechend im Film Eva, Hanna et Sylvia au Dahomey folgende

widersprüchliche Ansicht: Die Animation Rurale sei «utile, même si les résultats

ne sont pas énormes. [ ] Il faut vraiment quelqu'un qui fasse ça».80 Warum braucht

es jemanden, der etwas tut, das keine Wirkung hat? Und warum ist es dennoch

nützlich? Eine Antwort bietet einzig der Glaube an die grundsätzliche Richtigkeit

76 Entre Nous, No. 39, 15. September 1967, S. 3.
77 Vgl. z.B. auch Entre Nous, No. 11,4. Juni 1968, S. 7-8.
78 Entre Nous, No. 39, 15. September 1967, S. 2.
79 Vgl. Entre Nous, No. 41, 13. Oktober 1967, S. 1.

80 Coopération technique suisse. Eva, Hanna et Sylvia au Dahomey, op. cit.



92 Patricia Hongier

der Unternehmung: «Il faut croire que le but est bon»,81 meinte die Freiwillige. Der
Akt der Hilfe sowie das Ideal, Gutes zu tun, waren in dieser Denkweise wichtiger
als die konkreten Ergebnisse.

Wer halfwem?

Die Freiwilligen waren mit einem Entwicklungsauftrag ausgestattet, der ihnen
einen Wissensvorsprung gegenüber den zu entwickelnden Affikanerinnen und
Afrikanern zudachte. Damit verbunden war, wie zuvor gezeigt wurde, auch ein
westlicher Überlegenheitsanspruch, an dem die Freiwilligen in vielen Fällen festhielten.82

Die das Idealbild prägende Vorstellung, dass die Freiwilligen als perfekt
ausgebildete 'es besser Wissende' nach Afrika reisten, erhielt in der Praxis jedoch in
vielen Fällen Risse. So wird in den Rapporten die Ratlosigkeit der Freiwilligen
gegenüber den erfahrenen Widerständen spürbar, etwa wenn Elisabeth H. über ihre
Gartenarbeit im Süden des Tschads schrieb:

Manchmal fällt es schwer zu begreifen. Da hatte jemand [...] mit viel Mühe einige
Beete Combo angelegt. Er gedieh prächtig. Nach dem Baumwollmarkt ging er auf Reisen

und kein Knochen fragte mehr nach dem Combo. Innert kurzer Zeit war alles
vertrocknet.83

Frau H. konnte sich dieses Verhalten nicht erklären. Das änderte sich, nachdem sie

erstmals eine Woche am Stück im Dorf Kemkaga verbracht hatte:

Das erste was mir aufgefallen ist, ist wie streng die Frauen arbeiten. [...] Jetzt verstand
ich besser weshalb es in letzter Zeit sowenig Frauen beim Nähen gab und wamm es so
mühsam ist, einige Helferinnen für den Garten zu finden.84

Auch Hilda L. betonte, dass es eines Lernprozesses bei den Helfenden bedürfe:

Die Lebensgewohnheiten der Leute hier beruhen auf einer generationenlangen Erfahrung

und sind ganz ihren Bedürfnissen angepasst, welche wir Europäer unmöglich in
2 Wochen verstehen können.85

Mehrere in der Animation Rurale tätige Volontärinnen thematisierten ähnliche
Momente der Einsicht. Mit der Zeit stellten viele von ihnen fest, dass die
mangelnde Begeisterung der Frauen nicht auf Faulheit und Rückständigkeit, sondern

auf eine hohe alltägliche Arbeitsbelastung zurückgeführt werden konnte.86 Die
Freiwilligen sahen sich also genötigt, nach Hintergründen für ihre Erfahrungen zu

81 Ibid.
82 Vgl. z.B. auch Entre Nous, No. 32, 8. Juni 1967, S. 2.
83 Entre Nous, No. 27, 15. März 1967, S. 5.
84 Entre Nous, No. 41, 13. Oktober 1967, S. 2.
85 Entre Nous, No. 30, 1. Mai 1967, S. 3.
86 Vgl. Entre Nous, No. 22, 29. Dezember 1966, S. 4; Entre Nous, No. 25, 31. Januar 1967, S. 2.



«Die Haltung eines älteren Bruders» 93

fragen und ihre Vorstellungen dementsprechend zu revidieren. Ein weiterer
interessanter Gedanke lässt sich an folgendem Rapportausschnitt von Hilda L. zeigen:

Wieder einmal habe ich gelernt, dass jedes Ding seine Zeit braucht, in Afrika noch mehr
als in Europa. Ermuntert man die Leute zu sehr, an den Kursen teilzunehmen, nehmen
sie an, sie tun uns einen Gefallen, und denken nicht daran, dass es für sie ist und dass sie

davon profitieren können.87

Neben dem üblichen Verweis auf die in Afrika nötige Geduld wirft der zweite Teil
des Zitats die Frage auf, wer eigentlich in den beschriebenen Situationen genau
wem behilflich war. Durchaus denkbar wäre, dass sich manche der sogenannten

'Hilfeempfangerinnen' aus Freundlichkeit gegenüber den Freiwilligen an deren

Projekten beteiligten. Möglicherweise verspürten sie sogar Mitleid mit den jungen
Schweizerinnen. Folgendes Zitat von Sylvia K. gewährt einen eindrücklichen
Einblick in den Erwartungsdruck und die Ängste, welchen die Freiwilligen ausgesetzt

waren. Sie beschreibt darin ihren erstmaligen Besuch in einem Dorf in Dahomey:

Ich unterdrückte mit Gewalt eine Revolte in der Magengegend, wenn ich kleine Kinder
mit Wonne einen unansehnlichen grünen Brei schmatzen sah, und ich grüsste unzählige
Leute. Dabei hatte ich einiges Herzklopfen, nicht nur, weil ich nie so ganz sicher war,
was ich auf die verschiedenen Begrüssungsfragen antworten sollte, sondern weil ich
jedesmal denken musste, was, wenn diese Leute mich nicht mögen???88

Es ist wichtig, sich die grossen menschlichen Herausforderungen zu vergegenwärtigen,

welchen die Freiwilligen ausgesetzt waren. Die jungen Leute mussten sich

nicht nur in einer ihnen fremden Umgebung zurechtfinden, sondern sollten diese

auch noch aktiv umgestalten. Im Film Eva, Hanna et Sylvia au Dahomey von 1967

beschreibt Eva S. die erste Zeit denn auch als sehr schwierig. Sie habe zu Beginn
nicht recht gewusst, wie sie ihre Aufgaben in den Dörfern anpacken solle.89 Im
Film Fortschrittsbringer aus dem Jahr 2010 formuliert sie die Situation im Rückblick

noch drastischer. Sie seien «quasi im Busch irgendwo ausgesetzt»90 worden
und hätten dann selber schauen müssen, was nun in dieser Situation möglich sei.

Die im Film ebenfalls zu Wort kommende ehemalige Freiwillige Milly W. erinnert
sich ähnlich: Bei ihrer Ankunft habe sie feststellen müssen, dass niemand sie
erwartete.91

Die eben geschilderten Schwierigkeiten, denen sich die Freiwilligen
gegenübersahen, bedeuten jedoch nicht, dass sie sich nicht auch in manchen Fällen hätten

durchsetzen können. Wie oben dargelegt, wurden die Afrikanerinnen und Afri-

87 Entre Nous, No. 32, 8. Juni 1967, S. 2.
88 Entre Nous, No. 30, 1. Mai 1967, S. 3.

89 Vgl. Coopération technique suisse. Eva, Hanna et Sylvia au Dahomey, op. cit.
90 Fortschrittsbringer. Schweizer Wege in der Entwicklungshilfe, op. cit.
91 Vgl. ibid.



94 Patricia Hongier

kaner in den Rapporten zum Teil verniedlicht und kindlich gezeichnet. Dies
legitimierte ein erzieherisches Vorgehen, wie beispielsweise der folgende Rapportausschnitt

über die Animation Rurale im Tschad zeigt:

Am Anfang sind alle auf dem Boden gesessen. Nun haben wir es wenigstens fertig
gebracht, dass jede eine Matte oder einen Schemel mitbringt. Wer ohne kommt, bekommt
die Arbeit nicht. Die nächste Aktion wird heissen: «Hände waschen»!92

Entwicklungsarbeit wird hier als Erziehungsarbeit verstanden. Das Verhalten und

die Gewohnheiten der Frauen sollen anhand von disziplinarischen Massnahmen

verändert werden. So heisst es im selben Rapport:

Wer nach dem marché du coton das Geld nicht bringt, kann nicht mehr mitmachen. Es

ist vielleicht etwas hart, aber die einzige Möglichkeit. [...] Zum Glück eignen sich die
Burschen nicht nur zum Uebersetzen - sie sind auch gute Geldeintreiber. Es ist mehr
eine erzieherische Massnahme; die Frauen sollen von Anfang an wissen, dass wir keine
cadeaux machen.93

Es drängt sich die Frage auf, welche Methoden die 'Geldeintreiber' genau anwandten.

Das Verhältnis zwischen den Dorfbewohnerinnen und der Freiwilligen wirkt
in diesem Rapport zudem sehr autoritär. Ein anderer Volontär inszenierte sich in
seinem Schlussrapport als strenger Lehrmeister. Er könne mit «einiger
Genugtuung»94 auf die 16 Monate zurückblicken, die er in einem Genossenschaftsprojekt

in Ruanda verbracht hat. Die Ausbildung der Arbeiter sei aber leider zu
kurz gekommen, da der Betrieb zu gross sei:

Um diesen Betrieb in Gang zu halten muss, etwas brutal ausgedrückt, mit der Peitsche

gearbeitet werden. Man muss dem Afrikaner ein für ihn gänzlich ungewohntes
Arbeitstempo aufdiktieren.95

Der eindeutigste Bericht von direkter Machtanwendung ist jener eines in Ruanda

tätigen Freiwilligen, der sich beim Neubau einer Schule mit streikenden Arbeitern
konfrontiert sah. Nachdem er den Arbeitern den Lohn gekürzt hatte, kam es zum
Aufstand:

Eine kleine Minderheit hatte nach der Versammlung, in der ich meinen Entschluss

bekanntgab, so sehr 'aufgeheizt', dass ich schliesslich beim Ministère de la Garde Nationale

einige Soldaten aufbieten musste, um den Bauplatz vor Angriffen zu schützen. [...]
Ganze 10 Tage brauchte es, bis die heisse Rwandasonne auch dem hintersten Mann hell

genug klarmachte, dass ich auf der längeren Seite des Astes sass.96

92 Entre Nous, No. 21, Weihnachten 1966, S. 3.

93 Ibid.
94 Entre Nous, No. 32, 8. Juni 1967, S. 3.

95 Ibid.
96 Entre Nous, No. 37, 16. August 1967, S. 1-2.



«Die Haltung eines älteren Bruders» 95

Es scheint beinahe unglaublich, dass ein junger Schweizer in Ruanda das Militär
fur seine Zwecke aufbieten konnte. Eindrücklich ist, wie sich der Freiwillige hier
eine berechtigte Machtposition zuschrieb, die er auch mit Gewalt durchsetzen

wollte. Ein paar Monate später stellte er in seinem Rapport «mit sichtlichem
Vergnügen» fest, «dass man begonnen hat, intensiver und genauer zu arbeiten».97 Weiter

schrieb er:

Dass man selbst mit Ueberstunden angefangen hat, ist erfreulich. [...] Überhaupt scheint

man langsam zu merken, dass der ehemals 'böse Umsungu' mit sich reden lässt, wenn
man tut, was er will.98

Der hier formulierte Machtanspruch ist bemerkenswert. Er blieb jedoch in dieser

Deutlichkeit ein Einzelfall.

Die Komplexität des Entwicklungsproblems

Einige der in den bisherigen Kapiteln angesprochenen Probleme wurden von der

Sektionsleitung mit der Zeit erkannt und im internen Mitteilungsblatt thematisiert.
Denn das Idealbild erhielt zunehmend empfindliche Risse.99 Im Jahr 1970 äusserten

einige Freiwillige im Entre Nous offen die Meinung, dass grundlegende
Veränderungen nötig seien. So schrieb etwa ein ehemaliger Volontär:

Das Ideal, das am Anfang der Freiwilligenidee stand, war doch bestimmt die Vorstellung

vom Fachmann, der seine Bedürfnisse so weit in den Hintergrund stellen kann,
dass er im engsten Kontakt mit seinen Partnern im Entwicklungsland leben kann und
dort das Image vom reichen Weissen, der nicht zu arbeiten braucht, durch sein leuchtendes

Beispiel der Selbstlosigkeit vernichtet. [...] Mir scheint nach meinem eigenen
Einsatz, dass das anfangs zitierte Idealbild einiger Abstriche bedarf.100

Ein anderer Freiwilliger kritisierte die künstliche Unterscheidung in Freiwillige
und Experten.101 Diese beruhte tatsächlich weniger auf den jeweiligen Tätigkeiten
als auf einer unterschiedlichen Bezahlung und damit auf dem Ideal der verzichtenden

Freiwilligen. Auch beim DftZ wurde dieser Umstand intern problematisiert.102
Ende des Jahres 1970 stellte dann ein Freiwilligen-Ehepaar in seinem Schlussrapport

sogar die Entwicklungshilfe als Konzept grundsätzlich in Frage.103

97 Entre Nous, No. 41, 13. Oktober 1967, S. 5.
98 Ibid.
99 Vgl. z.B. Entre Nous, No. 2, 5. Februar 1971, S. 3.
100 Entre Nous, No. 7, 1. Juni 1970, S. 19-20.
101 Vgl. Entre Nous, No. 6, 29. April 1970, S. 10-13.
102 Vgl. Einige Fragen über die Zukunft des «Freiwilligen» in der Entwicklungshilfe, Schreiben vom

28. September 1973, BAR E2005#1985/101#814*, Freiwilligendienst Allgemeines, t.33.0.
103 Vgl. Entre Nous, Weihnachten 1970, S. 8-14.



96 Patricia Hongier

Dass der Ton innerhalb der Freiwilligensektion dermassen kritisch wurde, lässt

sich auf grössere diskursive Veränderungen zurückführen. Wie einleitend bereits
vermerkt wurde, hinterfragte man in den 1970er Jahren die Entwicklungshilfe in
der Schweizer Öffentlichkeit zunehmend. Die im Umfeld der progressiven Kirche
und der Studentenbewegung entstandene Solidaritäts- oder Drittweltbewegung
vertrat ein grundsätzlich neues Entwicklungsverständnis. 'Entwicklung' bedeutete

demnach nicht mehr ökonomisches Wachstum, sondern Befreiung aus Armut,
politischer Unterdrückung und Ausbeutung.104 Diese Hinwendung zu neuen

Erklärungsmustern spiegelt sich auch im Mitteilungsblatt der Freiwilligen. Der Fokus
im Entre Nous verschob sich mit der Zeit immer mehr auf die Wiedergabe von
wissenschaftlichen oder politischen Artikeln. Dabei scheute man nicht davor
zurück, auch kritische Stimmen zu Wort kommen zu lassen.105 Es ist eindrücklich,
wie offen die Entwicklungshilfe im Entre Nous ab einem gewissen Zeitpunkt
hinterfragt werden konnte und musste. Auch die im vorliegenden Beitrag als

problematisch beschriebene eurozentrische Sichtweise und der damit einhergehende

paternalistische Anspruch wurden kritisch diskutiert.106 Es ist daher durchaus denkbar,

dass die der Freiwilligenidee inhärenten Widersprüchlichkeiten zunehmend
unhaltbar erschienen und schliesslich zum Ende der Freiwilligenaktion führten.

Nachdem bereits 1970 «eine Denkpause»107 angekündigt worden war, in welcher

der Status und Lebensstandard der Freiwilligen grundsätzlich überdacht werden

sollten, wurde im Entre Nous vom 27. März 1972 schliesslich die Ersetzung
der Bezeichnung 'Freiwilliger' durch jene des 'Entwicklungshelfers' bekanntgegeben.108

Aus der Sektion Schweizer Freiwilligefür Entwicklungsarbeit wurde das

Schweizerische Entwicklungshelferprogramm. Dieser Schritt ging mit weiteren
Reformen einher, die zu einer «Annäherung des Freiwilligen-Systems an das

Expertensystem, in Hinblick auf eine spätere Verschmelzung der beiden zu einem

einzigen System für das auswärtige Personal des DftZ»109 führen sollten. Die
Lebenskostenentschädigungen und Wiedereingliederungsgelder wurden für Einsätze von

104 Vgl. Kalt 2010, op. cit., S. 268, 317, 326.
105 Vgl. z.B. den Beitrag des Drittweltaktivisten, Pfarrers und Soziologen François Houtart: François

Houtart, «Pour une problématique du développement», in: Entre Nous, No. 12, 15. November 1971,
S. 5-15, oder die thesenförmige Wiedergabe des Buches De l'aide à la recolonisation von Tibor
Mendes, vgl. Tibor Mendes, «De l'aide à la recolonisation», in: Entre Nous, No. 3, 27. März-1972,
S. 19-20.

106 Vgl. z.B. Paul Rutishauser, «Zusammenleben mit Menschen einer anderen Kultur», in: Entre Nous,
No. 13, 25. September 1970, S. 8-12; Theodor von Fellenberg, «Notizen zur Entwicklungsarbeit in
Rwanda», in: Entre Nous, No. 14, 28. Oktober 1970, S. 7-12; Immita Cornaz, «Sind wir ehrliche
Partner?», in: Entre Nous, No. 4, 27. April 1972, S. 1-5.

107 Entre Nous, No. 10, 5. August 1970, S. 2-4.
108 Entre Nous, No. 3, 27. März 1972, S. 5.

109 Ibid.



«Die Haltung eines älteren Bruders» 97

über zwei Jahren «erheblich erhöht».110 Der abtretende Sektionsleiter Thomas Rae-

ber betonte in der Mitteilung allerdings, dass auch im neuen System eine idealistische

Grundeinstellung erwartet werde:

Es werden ein gewisser Idealismus, eine gewisse Selbstlosigkeit beim Entwicklungshelfer

vorausgesetzt und ermutigt. So sehr sie im Laufe des Einsatzes oft absterben mögen:
sie bilden eine gute, positive Ausgangsposition, die der Entwicklungsarbeit und
insbesondere ihrem Ruf zugute kommen kann.111

Die von den Freiwilligen zuvor noch zwingend geforderte idealistische Selbstlosigkeit

wurde hier zum Imagefaktor degradiert. Zudem sprach Raeber offen aus, was
diese Analyse an verschiedenen Stellen gezeigt hat: Die Freiwilligen wurden über

den Wunsch, Gutes und Nützliches zu tun, motiviert. Ob dieser Idealismus einem

Einsatz in der Praxis standhalten konnte, war aber sekundär.

1974 liess der DftZ schliesslich auch das Schweizerische Entwicklungshelferprogramm

auslaufen. Raeber, mittlerweile Stellvertreter des Delegierten für technische

Zusammenarbeit, sprach von einer «Zwangslage» aufgrund der «schwierigen
Finanzlage des Bundes».112 Wahrscheinlicher ist jedoch, dass die wirtschaftliche
Krisenzeit als praktische Gelegenheit diente, um das nicht mehr zeitgemäss erscheinende

Programm zu beenden. Das «Bewusstwerden der Komplexität des ganzen
Entwicklungsproblems»113 passte schlicht nicht mehr zum Konzept der jungen, von
Idealismus beseelten Freiwilligen, deren guter Wille allein schon Gutes bewirken
konnte.

Fazit

Zusammenfassend ist festzuhalten, dass sich die Freiwilligen aufgrund der
Informationen des DftZ einen sinnvollen Einsatz in einem Entwicklungsland erhoffen
konnten. Zwar war die Freiwilligenarbeit nicht als einfache Aufgabe konzipiert,
doch man erklärte den jungen Schweizerinnen und Schweizer, dass sie sich in
Afrika nützlich machen würden und dass man dort ihre Hilfe nötig habe. Dazu

wurden sie mit einem widersprüchlichen Idealbild ausgestattet, das von ihnen

einen gleichberechtigten und vertrauensvollen Umgang mit den Afrikanerinnen
und Afrikanern forderte, ihnen aber zugleich einen Wissensvorsprung gegenüber
diesen zudachte. Zwar wies die Sektionsleitung die Figur des 'weissen Mannes' als

UO Ibid, S. 7
111 Ibid, S. 8.

112 Zukunft des schweizerischen Entwicklungshelferprogrammes, Mitteilung vorn 26. Juni 1974, BAR
E2005#1985/101#814*, Freiwilligendienst Allgemeines, t.33.0.

113 Einige Fragen über die Zukunft des «Freiwilligen» in der Entwicklungshilfe, Schreiben vom 28. Sep¬

tember 1973, BAR E2005#1985/101#814*, Freiwilligendienst Allgemeines, t.33.0.



98 Patricia Hongier

kolonial zurück und ersetzte sie rhetorisch durch jene des 'älteren Bruders', die

westliche Herkunft und das 'Weisssein' waren aber wichtige Faktoren, über die

den Freiwilligen eine natürliche Autorität zugedacht wurde. Auch die Freiwilligen
griffen in vielen Fällen auf diesen westlichen Überlegenheitsdiskurs zurück. Die

Konzeption der Freiwilligen als 'es besser Wissende' führte zu weiteren
Widersprüchen, handelte es sich doch in erster Linie um junge Menschen, die sich in
einer ihnen fremden Umgebung bewegen mussten. Wie mit diesen Widersprüchen

umgegangen wurde, ist gemäss den Rapporten sehr unterschiedlich. Für einige
bedeuteten sie offenbar kein gravierendes Problem, bei anderen führten sie zu autoritärem

Gebaren, und schliesslich ergaben sich auch Situationen des persönlichen
Zweifeins oder gar ein Gefühl des Scheiterns.

An der Freiwilligenaktion lässt sich zudem exemplarisch aufzeigen, wie
Konzepte in der Entwicklungshilfe über die Jahre an Erklärungsmacht gewonnen oder

verloren haben. Bei ihrer Gründung Mitte der 1960er Jahre bot die Schweizer

Freiwilligensektion offenbar eine überzeugende Antwort auf das Problem der Armut in
manchen Regionen der Welt. Junge Berufsleute sollten ihr praktisches Wissen

weitergeben und damit einen Beitrag zur Entwicklung afrikanischer Länder leisten.

Mit den Jahren passte die Freiwilligenidee aber immer weniger zum komplexer

werdenden Entwicklungsverständnis und wurde 1974 schliesslich aufgegeben.


	"Die Haltung eines älteren Bruders" : Ideal, Selbstverständnis und Afrikabild der Schweizer Freiwilligen für Entwicklungsarbeit, 1964-1974

