
Zeitschrift: Itinera : Beiheft zur Schweizerischen Zeitschrift für Geschichte =
supplément de la Revue suisse d'histoire = supplemento della Rivista
storica svizzera

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft für Geschichte

Band: 28 (2009)

Artikel: Schreiben nach der Nakba : "Die Vertreibung - Ein dokumentarisches
Theaterstück zur Nakba in vier Fragmenten"

Autor: Merk, Roland

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1077975

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1077975
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Schreiben nach der Nakba
«Die Vertreibung - Ein dokumentarisches Theaterstück zur Nakba
in vier Fragmenten»

Roland Merk

L'espace - bande sonore des balles.
La terre - écran des morts.

Adonis: Tombeau pour New York

Der Autor eines dokumentarischen Theaterstücks über die Nakba1, eingeladen von
einem Historiker, einen Werkstattbericht über sein Stück zu schreiben, hat gleich in
mehreren Hinsichten Klärungsbedarf. Er wird sich fragen müssen, wie er es mit
der denkerischen Arbeitsteilung, also mit der 'Departementalisierung des Geistes'

gewissermassen hält. Er wird, konstitutiv für das Dokumentartheater, die Frage
klären müssen, wie er als Schriftsteller «Geschichte» bearbeiten, wie also
Geschichte als solche auf der Bühne repräsentiert werden kann. Schliesslich wird er
auch sein Verhältnis zur Arbeit des Historikers prüfen wollen, denn beide, der

Historiker und der Schriftsteller, erzählen von Etwas, von dem Etwas namens
Geschichte. Das sind die Fragen für einen Werkstattbericht, der das Motiv, die

Schnittstelle zwischen Literatur und Geschichtsschreibung - histoires et (H)histoire

- aufnimmt, doch ist da noch ein ganz anderes Problem: die Einführung eines Worts

1 Das Dokumentartheater «Die Vertreibung - Ein dokumentarisches Theaterstück zur Nakba in vier
Fragmenten» hat die Nakba und deren Auswirkungen auf die heutige Situation des israelisch-palästinensischen

Konfliktes zum Gegenstand. Es thematisiert die bewegte Geschichte des palästinensischen
Volkes von 1948 bis in unsere Tage und endet mit einem Epilog zur Operation «Gegossenes Blei», die
im Januar 2009 beendet wurde. Im 1. Fragment «Bericht vom Massaker in DeirYassin im April 1948»
kommen Augenzeugen zu Wort und berichten, was während dieses Massakers geschah. Palästinensische

Überlebende, ein Schweizer Gesandter des Roten Kreuzes, Funktionäre des Palmach und
Soldaten des Stern geben wieder, was in DeirYassin vor sich ging. Das Fragment schliesst mit einem
kritischen Brief Martin Bubers an Ben Gurion, dem Gründervater Israels, und einer Protestnote, die
Albert Einstein, Hannah Arendt und andere prominente jüdische Intellektuelle zu den Vorfällen in Deir
Yassin verfasst hatten. Das 2. Fragment «Bericht von der Einnahme der Stadt Häffa und der Vertreibung
ihrer palästinensischen Einwohner im April 1948» zeichnet die gewaltsame Räumung der palästinensischen

Quartiere durch die Haganah nach. Rund 55 000 Palästinenser wurden innerhalb weniger Tage
aus der Stadt vertrieben und ihr Hab und Gut, das sie zurücklassen mussten, beschlagnahmt. Ein
palästinensischer Augenzeuge erzählt, was im Hafen von Häffa geschah, von wo aus er mit seiner
Familie wie Abertausende weitere Palästinenser in den Libanon fliehen musste. «Bericht von den
Ereignissen in Tantura im Mai 1948», das 3. Fragment zu 1948, schildert, wie die Haganah am 9. Mai
entschieden hatte, das DorfTantura anzugreifen. In der Nacht vom 22. zum 23. Mai wurde das Dorf
überwältigt und unzählige Bewohner zum Strand gebracht und anschliessend getötet. Palästinensische
Augenzeugen aus Tantura, die meisten heute Flüchtlinge des Lagers Yarmuk in Syrien, schildern, was
in dieser Nacht geschah, und wie sie anschliessend vertrieben wurden. Die Fortsetzung der Vertreibung
wird im 4. Fragment «Bericht von den Ereignissen in Dschenin imApril 2002» anhand der Schilderung
eines israelischen Soldaten beleuchtet. Der Soldat, Lenker eines 60 Tonnen schweren Bulldozers,
erzählt, wie er während drei Tagen, ausgerüstet mit Zigaretten und Whisky, schlaflos seine «Arbeit»
verrichtet, die komplette Zerstörung eines Teils des Flüchtlingslagers Dschenin, das Flüchtlinge von
1948 beherbergte.



102 Roland Merk

Bild 1 : Szene aus «Die Vertreibung - Ein dokumentarisches Theaterstück zur Nakba in vier

Fragmenten». Mit Thomas C. Gass, Dominique Lüdi und Michael R. Buseke, von links nach

rechts. © Photo Daniela Radie, Auffuhrung Schlachthaus Theater Bern.

- der Nakba -, das im Westen für die meisten noch immer ein Fremdwort ist und

vor Ort des Geschehens, in Israel selber, verdrängt und nur von einer Minderheit
anerkannt wird. Doch beginnen wir zunächst mit einem Schweizer Zeugnis zur
Nakba.

Der Schweizer Rotkreuz - Doktor Jacques de Reynier:
Ein unbestechlicher Augenzeuge des Massakers in Deir Yassin

«The war will give us the land. The concepts of 'ours' and 'not ours' are only concepts for peacetime,
and during war they lose their meaning.» Ben Gurion, 7. 2. 19482

Am frühen Morgen des 9. April 1948 geben die Einheiten des Stern und der Irgun
das Zeichen zum Angriff auf Deir Yassin, ein Dorf, das nur wenige Kilometer weit

von Jerusalem, dem Hauptsitz des englischen Mandats, entfernt ist. 13 Stunden

später, nach einem rasenden Akt der Zerstörung, an dem auch die regulären Ein-

2 David Ben Gurion, As Israel Fights, Tel Aviv 1952, S. 71.



Schreiben nach der Nakba 103

heiten des Palmach mit der stillschweigenden Duldung der Haganah teilnehmen,
liegt das Dorf in Trümmern. Jacques de Reynier, der Vorsteher der Delegation des

Internationalen Komitees des Roten Kreuzes, ist einer der wenigen Augenzeugen
aus dem Westen, der den Ort des Massakers nach vielen Verzögerungsversuchen
durch die Haganah und durch die Jewish Agency dennoch am 11. April aufsuchen
kann. Hier sein Bericht, den er in seinen Memoiren « 1948 à Jérusalem» hinterliess:

«Ich begegne einer Trappe von lauter jungen Menschen, ja Heranwachsenden beiderlei

Geschlechts, die bis zu den Zähnen bewaffnet sind: Sie haben Pistolen, Maschinengewehre,

Granaten, aber auch grosse Messer. Ein junges Mädchen, schön, aber von
krimineller Energie, zeigt mir ihr Messer, das sie wie eine Trophäe in der Hand hält. Vom

Messer tropft noch Blut. Es ist die Equipe, die sich um die Räumung zu kümmern hat,

und sie tut dies etwas zu beflissen. Ich versuche, ein Haus zu durchsuchen, doch ein

Dutzend Soldaten umgeben mich mit ihren Maschinengewehren, alle aufmich gerichtet.

Der Offizier verbietet mir, weiter zu inspizieren: 'Man wird Ihnen die Toten zeigen, sofern

es welche gibt!», sagt er. Mich ergreift eine ungeheure Wut, und unverrichteter Dinge

sage ich diesen Kriminellen, was ich von ihnen und ihrem Tun halte. Dann schiebe ich

ein paar Soldaten zur Seite und gehe in das nächste Haus. Das erste Zimmer ist dunkel,

alles ist in grosser Unordnung, aber niemand befindet sich darin. In zweiten Zimmer

zwischen aufgeschlitzten Sofas, Decken und Abfällen erblicke ich einige Leichen. Hier

hat man offenbar mit Maschinengewehren und dann mit Granaten gesäubert, schliesslich

hatte man die Arbeit mit dem Messer beendet, ein jeder hätte das feststellen können.

Gleiches zeigt sich mir auch im nächsten Zimmer, doch als ich wieder hinausgehen will,
höre ich ein Seufzen. Ich suche überall, auch unter den Leichen und stosse schliesslich

auf einen Fuss, der immer noch warm ist. Es ist ein Mädchen von zehn Jahren, von einer

Granate arg getroffen, doch noch am Leben [...] Ich ordne an, dass man die Toten dieses

Hauses auf einen Lastwagen bringt, dann gehe ich ins nächste Haus und so weiter und so

fort. Überall der gleiche schreckliche Anblick [... ] 400 Menschen gab es in diesem Dorf,
rund 50 flohen, drei überlebten, der Rest wurde wissentlich, mit voller Absicht massakriert

f...]»3

Von 24 an Palästinensern verübten Massakern während des Israelisch-Arabischen

Krieges von 1948 geht der neue israelische Historiker Benny Morris aus4,

palästinensische Historiker gehen von rund 70 Massakern aus.5 Das Massaker von Deir

3 Jacques de Reynier, 1948 à Jérusalem, Genève 2002, S. 55ff. Übersetzung durch den Autor. Heute wis¬
sen wir, dass die Zahlen an der Pressekonferenz des Stern und der Irgun bewusst hoch veranschlagt wurden,

um grösstmögliche Panik zu verbreiten. Von den de facto 750 Dorfbewohnern werden 100,
darunter 30 Säuglinge, getötet, unzählige Frauen vergewaltigt und die Bewohner vertrieben. Vgl. Whalid
Khalidi, «DeirYassine: Autopsie d'un massacre», in: Revue d'études palestiniennes, 17,1998, S. 20ff.

4 Benny Morris, «Survival of the fittest», Haaretz, 9. 1. 2004.
5 Vgl. Saleh Abdel Jawad, «Zionist Massacres: the creation of the Palestinian Refugee Problem in the



104 Roland Merk

Yassin, das nicht nur in der arabischen, sondern auch in der jüdischen Gemeinschaft

für Entsetzen sorgte, gab den Auftakt. Es sollte die Moral der Palästinenser brechen
und sie zur Flucht zwingen. Deir Yassin gab die Matrix für ein Verhalten ab, das ab

April 1948 Gestalt annahm und dann insbesondere in der Operation Hiram (Oktober
48) mit zusätzlichen massiven Bombardierungen verbreitet Anwendung fand. Die

Botschaft, die Ben Gurion ab dieser Zeit und durch das Massaker in Deir Yassin

verbreitete, war klar, sie war eine der Vertreibung. Den Inhalt bringt der palästinensische

Historiker Elias Sanbar konzis auf den Punkt: «Massaker begleiteten diesen

Krieg, der wie in einer Endlosschlaufe eine einzige Botschaft verbreitete: Geht oder

ihr werdet sterben! Aber dieser Alternative musste, um glaubhaft zu sein, ein Exem-

pel vorangehen, dessen Ausgang der Tod war. In DeirYassin tötete man die Bewohner,

weil sie bei sich waren, nicht weil sie es ablehnten, zu gehen. Die Vertreiber
setzten die Idee um, dass allein die Abwesenheit die Garantie war, dem Tod zu
entrinnen.»6 So wurde in Deir Yassin der Ort zum Un-Ort erklärt. Diese Konstellation
umschreibt in aller Kürze die Dynamik der Vertreibung, die Essenz der Nakba.

Die Nakba

«Ich bin für Zwangsumsiedlung, darin sehe ich nichts Unmoralisches.»
Ben Gurion an die Exekutive der Jewish Agency, Juni 19387

Die Nakba bedeutet auf arabisch Katastrophe. Sie ist die Katastrophe eines ganzen
Volkes und umfasst die Vertreibung von rund 750000 Palästinensern aus ihrer
Heimat unmittelbar vor und während des Israelisch-Arabischen Krieges von 1948.

Mit dem Plan Dalet, dem Plan zur gewaltsamen Vertreibung, von Ben Gurion und
seinem Beraterstab im März 1948 beschlossen, gelang es den Einheiten des Stern

und der Irgun und den Streitkräften der Haganah, noch vor Ausbruch des Krieges
und bevor überhaupt eine einzige arabische Armee palästinensischen Boden betrat,
200 Ortschaften und grosse Städte einzunehmen. Eine Viertelmillion Palästinenser

wurde vor Kriegsbeginn aus ihnen vertrieben.8 Die Eroberungen betrafen nicht nur
diejenigen Gebiete, die die UNO Israel zugeteilt hatte, sondern auch das Territorium,
das den Palästinensern zugesprochen worden war, denn die Haganah eroberte unter
anderem auch die Stadt Jaffa, Teile Galiläas und die Gebiete zwischen Küste und
Jerusalem.

1948 War», in: Eyal Benvenisti u.a.: Israel and the Palestinian Refugees (Beiträge zum ausländischen
öffentlichen Recht und Völkerrecht, Bd. 189), Berlin, New York 2007, S. 59-127.

6 Elias Sanbar, Figures du Palestinien, Paris 2005, S. 200.
7 Central Zionist Archives, Sitzungsprotokoll der Jewish Agency vom 12. 6. 1938.
8 Vgl. Ilan Pappe, Die ethnische Säuberung Palästinas, Frankfurt am Main 2007, S. 165ff.



Schreiben nach der Nakba 105

Bild 2 : Eingangsszene aus «Die Vertreibung -Ein dokumentarisches Theaterstück zur Nakba

in vier Fragmenten» mit Michael R. Buseke. © Photo Daniela Radie, Aufführung Schlachthaus

Theater Bern.

Die Nakba ist so die Zerstörung oder Räumung von rund 530 palästinensischen
Dörfern und 11 Stadtteilen.9 Dabei wurden unzählige Dörfer mit Hilfe von
Bulldozern dem Erdboden gleichgemacht oder mit Dynamit gesprengt, um die Rückkehr

9 Eine akribische Aufarbeitung aller zerstörten Dörfer mit allen wesentlichen Angaben und Photos in:
Whalid Khalidi, All that remains. The Palestinian Villages occupied and depopulated by Israel 1948,
Washington D.C. 1992. Vgl. auch Salman Abu Sitta, Atlas of the Nakba, London 2005, sowie die
Internetseite : www.palestineremembered.com



106 Roland Merk

der Flüchtlinge zu verhindern.10 Ganze Wohnquartiere der Palästinenser wie die in

Tiberias, Haifa und Yaffa wurden geplündert. Die Nakba bedeutet so kurzum den

«Transfer» eines ganzen Volkes, wie es euphemistisch in der zionistischen Nomenklatur

hiess, und wie es der Leiter für Siedlungsangelegenheiten des Jüdischen

Nationalfonds YossefWeitz bereits acht Jahre vor Kriegsausbruch seinem Tagebuch
als wiederkehrende Idee anvertraute: «Transfer dient nicht nur einem Ziel - die

arabische Bevölkerung zu reduzieren -, sie dient auch einem zweiten, keineswegs

unwichtigeren Zweck, nämlich: Land zu räumen, das derzeit von Arabern bestellt

wird, und es frei zu machen für jüdische Besiedlung. [...] Die einzige Lösung ist,
die Araber von hier in Nachbarländer umzusiedeln. Kein einziges Dorf und kein

einziger Stamm darf ausgelassen werden.»11 Die Katastrophe des palästinensischen
Volkes umfasst indes auch die Konfiszierung des Besitzes. Häuser, Plantagen,
Ländereien, Bankguthaben und Betriebe wurden ohne Entschädigung in israelischen

Besitz genommen mit Hilfe der kafkaesk anmutenden «Notstandsverordnung über
das Eigentum Abwesender», die nach der Vertreibung am 12. Dezember 1948, einen

Tag nach der UNO-Resolution 194 zum Rückkehrrecht der palästinensischen

Flüchtlinge zweckdienlich erlassen wurde.12 Das Gesetz lautete: «Jedes Eigentum
geht automatisch auf den 'Verwalter des Eigentums Abwesender' über. Abwesende

sind Personen, die die Stadt oder das Dorf, in denen sie üblicherweise in Eretz Israel

wohnten, verlassen haben.»13 Die Nakba ist so in ihrer Totalität das Trauma eines

ganzen Volkes als Folge der Ereignisse vor und während des Kriegs von 1948 und

bleibt die Zentrale in der palästinensischen Erinnerung, so wie der Holocaust die

Zentrale in der jüdischen Erinnerung ist. Die Nakba bleibt so aktuell und virulent,
wie auf der einen Seite deren Leitragende und Nachkommen in alle Ecken der Welt

verstreut sind und auf Rückkehr und Entschädigung hoffen, auf der anderen Seite

jedoch, in Israel selber, die Nakba als solche täglich verdrängt und nicht anerkannt

wird. Statt Arbeit und Trauer an der Geschichte herrscht vielmehr deren Verdrängung

- vielleicht ist es dies, was Israel und die Vereinigten Staaten so zusammenbringt,

der gewaltsame, koloniale Ursprung, die Verdrängung des Anderen,
psychisch und physisch: Bis Ende des Kriegs 1949 hatte Israel schliesslich 78% des

gesamten, zu teilenden historischen Palästinas erobert. So konnte als Folge der

Eroberung und der Vertreibung der palästinensische Staat nie entstehen.

10 Vgl. das Kapitel «Blocking a return» in: Benny Morris, The Birth of the Palestinian Refugee Problem
Revisited, Cambridge, New York 2004, S. 341-414.

11 Yossef Weitz, My Diary, Bd. 2, Manuskript in den Central Zionist Archives, A 246, S. 181. Vgl. Ilan
Pappe, Die ethnische Säuberung Palästinas, Frankfurt am Main 2007, S. 96.

12 Vgl. Nur Masalha, «Israeli Approaches to Restitution of Property and Compensation (1948—56)»,
in: Nur Masalha, The politics of denial. Israel and the Palestinian Refugee Problem, London 2003,
S. 131-141.

13 Vgl. hierzu Benny Morris, The Birth of the Palestinian Refugee Problem Revisited, Cambridge, New
York 2004, S. 364ff.



Schreiben nach der Nakba 107

Palästinensische Geschichtsschreibung und die neuen israelischen Historiker
«Es ist eine Platitüde der Geschichtsschreibung, dass die Sieger im Krieg mit der Beute

und ihrer Version des Geschehens davon kommen.» Whalid Khalidi

Es gehört zu dieser Verdrängung, dass der Erzählung des Anderen nicht zugehört,
dass dessen Erzählung in Frage gestellt wird. Bis heute ist die Nakba in Israel für
die grosse Mehrheit kein Thema.14 Das ist kein Zufall: Solange Israel an seiner

Politik festhält, die illegale Siedlungstätigkeit fortsetzt und Land raubt durch

Mauerbau, kann es das, was 1948 geschah, gar nicht anerkennen, in den Blick
bekommen. So schreibt sich 1948 in der Besetzung der Westbank und des Gazastreifens

im Jahre 1967 fort, in der forcierten Siedlungstätigkeit seit den 90er Jahren, im
jüngsten Mauerbau und in der Rhetorik eines einflussreichen Rabbi Meir Kahane,
der offen die Vertreibung der Palästinenser aus Israel, der Westbank und Gaza

fordert. Ariel Sharon und Avigdor Liebermann, beide auch Anhänger des Transfers,

setzten und setzen die Tradition fort, die ihren aktuellen Höhepunkt in der brutalen

Operation «Cast Lead» von Ende 2008/Anfang 2009 fand. «Leugnung», so fasst

der in England lehrende palästinensische Historiker Nur Masalha zusammen, «war
schon immer ein Schlüsselbegriff im israelischen Diskurs, Leugnung des

palästinensischen Volkes als solches, Leugnung der ethnischen Säuberung an ihm 1948,

Leugnung eines Rechts auf Rückkehr, Leugnung der Rechte an Jerusalem und so

weiter und so fort ad nauseam15.»

Auch Geschichtsschreibung kann zum Schlachtfeld werden, zum Diskurs der

«Geschichte der Sieger», das wusste der jüdische Philosoph Walter Benjamin wie
kein zweiter. Die Geschichtsschreibung kann zum Spiegel eigener Projektionen
werden, einer mit Hegel gesprochen «verkehrten Welt». So kann etwa das von der

UNO verbriefte Recht auf Rückkehr der Flüchtlinge - Resolution 194 - zur
demografischen Gefahr des exklusiven und jüdischen Charakters Israels hochstilisiert
oder der Besatzte zum störenden Element der Sicherheit und des Friedens

umgedeutet werden. Auch die seit Camp David II (2000) übliche Rede, dass es «keinen

Gesprächspartner für den Frieden gäbe», schliesst an diese Logik an. Das «Nichts»,
mit dem man sich umgibt, ist die Figur der Nichtanerkennung: Vom zionistischen

Spruch «Ein Land ohne Volk für ein Volk ohne Land»16 bis hin zur Behauptung, dass

14 Gemäss AFP vom 26. 5. 2009 will ein von der Partei «Unser Haus Israel» von Avigdor Liebermann
eingebrachter Gesetzestext das Gedenken an die Nakba gar unter Strafe stellen. Der Gesetzesentwurf
sieht vor, das Gedenken an die Nakba mit bis zu 3 Jahren Haft zu bestrafen. Der Entwurf soll dem
Parlament vorgelegt werden.

15 Nur Masalha, «Epilogue», in: The politics ofdenial. Israel and the Palestinian Refugee Problem, Lon¬
don 2003, S. 255.

16 Gudrun Krämer präzisiert in solchem Zusammenhang: «Hier wurde ganz deutlich, was die Formel 'Ein
Land ohne Volk für ein Volk ohne Land (a land without a people for a people without a land)' bedeutete,
die fälschlicherweise meist Herzl oder frühen Zionisten wie Israel Zangwill 1864-1926) in den Mund
gelegt wurde, tatsächlich aber auf den philosemitischen Earl of Shaftesbury zurückgeht, der die ein-



108 Roland Merk

es keinen Partner für den Frieden gäbe, arbeitet man mit der Leere oder mit dem

Horror vor der Leere, dem horror vacui. Simcha Flapan hat als einer der ersten neuen
israelischen Historiker 1987 in «Die Geburt Israels» die Gründungsmythen17 der

offiziellen Geschichtsschreibung kritisiert, die nach ihm zugleich die Gründe für
die Verewigung des Nahostkonfliktes sind: «Die Mythen des Staates Israels bilden
den Kern des israelischen Selbstverständnisses. Israel besitzt zwar die am modernsten

ausgerüstete Armee im Nahen Osten und ist de facto Atommacht, aber sein

Selbstbild orientiert sich nach wie vor am Holocaust -man sieht sich als Opfer eines

übermächtigen, blutrünstigen Feindes. Was immer wir Israelis tun, mit welchen

Mitteln auch immer wir unser Erworbenes zu verteidigen oder zu mehren suchen,

alles wird als Notwehrmassnahme eines um sein Überleben kämpfenden Volkes

gedeutet. So gesehen hat Israel immer das Recht auf seiner Seite. Die in der Phase

der Staatsgründung entstandenen israelischen Mythen haben sich mittlerweile zu
einem undurchdringlichen und gefahrlichen ideologischen Schutzschild verfestigt.
Was sich mirjedoch bei der Lektüre der Dokumente aufdrängte, war die Erkenntnis,
dass diese Mythen, die sich genau in der Zeitspanne zwischen 1948 und 1952

ausbreiteten, von den dokumentarischen Belegen nicht nur nicht bestätigt, sondern

flagrant widerlegt werden.»18

prägsamen Worte schon in den 1840er Jahren gefunden hatte: Die Formel hiess nicht unbedingt, dass
es in Palästina keine Menschen gab bzw. keine einheimische Bevölkerung (obwohl sich auch an der
Wende vom 19. zum 20. Jahrhundert noch Autoren fanden, die glaubten, das 'Heilige Land' sei sowohl
rückständig wie menschenleer), sondern dass die dort lebenden Menschen kein Volk mit eigener
Geschichte, Kultur, Tradition und Anspruch aufnationale Selbstverwirklichung waren, dass diese, sofern
vorhanden, auf jeden Fall aber der Geschichte, Kultur, Tradition und dem Anspruch des jüdischen
Volkes nicht ebenbürtig waren. Danach gab es in Palästina eine Bevölkerung ('people'), aber kein Volk

('a people'); Menschen, die (möglicherweise) dort ihre Heimat hatten, aber keine nationale Identität
und daher auch keinen Anspruch auf nationale Selbstbestimmung oder gar einen eigenen Staat. Es
handelte sich somit um ein politisches, nicht um ein numerisches Argument.» Gudrun Krämer,
Geschichte Palästinas, München 2002, S. 197.

17 Vgl. Simcha Flapan, Die Geburt Israels — Mythos und Wirklichkeit, München 2005. Die von Flapan
kritisierten Mythen zum Gründungsmythos lauten nach Rose: «1. Die Zionisten akzeptieren den ÛN-
Teilungsplan, weil sie die Voraussetzungen für den Frieden schaffen wollten. 2. Die arabischen
Palästinenser lehnten die Teilung ab und erklärten den Krieg. 3. Die Palästinenser verliessen vorübergehend
das Land und wollten siegreich zurückkehren. 4. Alle arabischen Staaten verbündeten sich, um die
jüdischen Bewohner aus Palästina zu werfen. 5. Der arabische Einmarsch machte den Krieg
unausweichlich. 6. Der schlecht bewaffnete israelische Staat stand wie David der Zerstörung durch den
arabischen Goliath gegenüber. 7. Israel hat seine Hand immer zum Friedensschluss ausgestreckt, aber kein
arabischer Führer hat sie ergriffen.» John Rose, Mythen des Zionismus, Stolperstein aufdem Weg zum
Frieden, Zürich 2006, S. 233. Tatsächlich verfügten die arabischen Staaten, die zudem unter sich uneins
waren und nie über einen angeblichen Plan zur Vernichtung Israels verfugten, im Gegensatz zu Israel
über keine schlagkräftigenArmeen, dies weil sie soeben aus dem französischen, bzw. britischen Mandat
entlassen wurden. Eine Ausnahme bildete die jordanische Armee des Königs Abdallah, der aber mit
Ben Gurion einen Nichtangriffspakt geschlossen hatte. Auch konnten keine Radioaufzeichnungen
durch die neuen israelischen Historiker gefunden werden, die die zionistische Version bestätigen
könnten, wonach die Araber die Palästinenser zur Flucht per Radio aufgerufen hätten. Die von Israel
verfolgte Abriegelungspolitik und die mit ihr einhergehende Konfiszierung des Landes, um die Rückkehr

der Flüchtlinge zu verhindern, dementieren, dass Israel an einer umfassenden Friedensregelung
interessiert war.

18 Simcha Flapan: Ebd., S. 14.



Schreiben nach der Nakba 109

Die Kritik am Gründungsmythos, die durch die aktuelle Aufarbeitung der neuen
israelischen Historiker erfolgte, beziehungsweise die Zurechtrückimg und dadurch

Bestätigung dessen, was 1948 den Palästinensern angetan wurde, ist ein erstes

Zeichen der Anerkennung der Nakba und schliesslich auch eine Bestätigung der

palästinensischen Geschichtsschreibung, die seit jeher die gewaltsame Vertreibung
der Palästinenser im Zuge des Kriegs von 1948 aufarbeitete.19 Mit der Öffnung der

Archive in Israel korrigieren diese das offizielle israelische Geschichtsbild von
einem freiwilligen Exodus der Palästinenser während des Krieges von 1948 und

anerkennen das Faktum der gewaltsamen Vertreibung20 der Palästinenser und damit
auch die zentralen Schlussfolgerungen der Arbeiten von palästinensischen Historikern

wie die von Whalid Khalidi, Nur Masalha, Elias Sanbar und Rashid Khalidi
an. So tat dies zuletzt Ilan Pappe in seinem Buch «Die ethnische Säuberung
Palästinas», mit dem er auch die früheren israelischen Arbeiten von Tom Segev, Benny
Morris, Avi Shlaim und Shlomo Sand bekräftigt und fortsetzt. Es bleibt jedoch eine

verhängnisvolle Ironie der Geschichte, dass die Glaubwürdigkeit der palästinensischen

Erzählung nicht vom Erzählenden selber gesetzt werden konnte, sondern

zuerst und indirekt durch die Kritik des innerisraelischen Diskurses bestätigt, ge-
wissermassen legitimiert werden musste.

Die Nakba: Ein verfemtes und doch notwendiges Thema

in der deutschsprachigen Literatur
«So etwas wie Palästinenser gab es nicht.» Golda Meir21

Sich mit der Nakba auseinanderzusetzen hat im deutschsprachigen Raum, und hier

vor allem in Deutschland aus nachvollziehbaren historischen Gründen, so gut wie
keine Tradition. Das ist in Frankreich oder England anders. Mit Ausnahme des

jüdischen Lyrikers Erich Fried, der Israel stets genau unter die Lupe nahm, mit
Ausnahme der Schweizer Friedrich Dürrenmatt und mit Abstrichen Max Frisch, fehlt
im deutschsprachigen Raum eine kritische literarische Begleitung des Nahost-

19 Eine Ausnahme ist der britische Historiker Michael Palumbo, der das UN-Archiv diesbezüglich schon
früh mit gleichem Ergebnis auswertete. Michael Palumbo, The Palestinian Catastrophe. The 1948
expulsion ofa peoplefrom their homeland, London 1987.

20 Die Anerkennung einer gewaltsamen Vertreibung der Palästinenser bedeutet freilich nicht immer, dass
diese auch verurteilt wird. Im Falle von Benny Morris trifft genau das Gegenteil zu.

21 Das ganze Zitat lautet: «There were no such things as Palestinians. When was there an independent
Palestinian people with a Palestinian state? It was either southern Syria before the First World War, and
then it was a Palestine including Jordan. It was not as though there was a Palestinian people in Palestine
considering itself as a Palestinian people and we came and threw them out and took their country away
from them. They did not exist.» Golda Meir, in: Sunday Times, 15. Juni, 1969. Interessant ist hier, dass

zumindest eine Vertreibung von Menschen durch die Israelis implizit zugeben wird. Freilich verdient
diese Vertreibung nicht ihren vollen Namen, da die Vertriebenen nach dieser Darstellung und
Auffassung kein Volk bilden.



110 Roland Merk

konfliktes, die sich auch um die palästinensische Geschichte und Rechte bemüht,

beziehungsweise auch Israel kritisiert. Vielmehr herrscht wie ein Tabu, bestenfalls
ein unaufgeklärtes Schweigen. Das Schreiben in Deutschland stand unter Adornos
bewusst zugespitztem Menetekel, dass «nach Auschwitz ein Gedicht zu schreiben
barbarisch»22 sei. Adornos Diktum gab die Anleitung und verpflichtete die deutsche

Literatur, die eigene Geschichte und Verbrechen aufzuarbeiten, es verpflichtete die

Literatur zu einem «Schreiben nach Auschwitz», so der Titel der Rede Günter
Grass'23 aus Anlass seiner Frankfurter Poetik-Vorlesung aus dem Jahre 1990. Indes

schliesst diese Verpflichtung nicht aus, sich auch mit der Nakba auseinanderzusetzen,

ja die Shoa ist gerade die Anweisung, dass die Nakba sich nicht perenniere.
In den «Meditationen zur Metaphysik» am Ende der «Negativen Dialektik» schreibt
Adorno dazu: «Hitler hat den Menschen im Stande ihrer Unfreiheit einen neuen

kategorischen Imperativ aufgezwungen: ihr Denken und Handeln so einzurichten,
dass Auschwitz nicht sich wiederhole, nichts Ähnliches geschehe.»24 So wenig aber

die Nakba die Shoa ist, so wenig macht es Sinn, beim Vergleich als Instrument
moralischer Orientierung zu verbleiben, weil der Vergleich schon den Frevel in sich

schlösse, weil jedes Leid auf seine Abschaffung hinaus will. Jedes Leid, sei es das

eines Individuums oder eines ganzen Volkes, ist eines, unteilbar und ganz, und ruft
die volle, moralische Verantwortung auf den Plan, die Forderung nach seiner
unmittelbaren und unverzüglichen Abschaffung.

Heute wissen wir mehr über den Ursprung des Nahostkonfliktes. Mit der

Öffnung der Archive ist die offizielle israelische Geschichtsschreibung des Krieges von
1948 von den neuen israelischen Historikern entkräftet worden. Dies zwingt uns
definitiv zu einer noch umfangreicheren Verantwortung. Die geringste der Schlussfol-

gerungen wäre das Bedauern, nicht doch früher den Palästinensern ein Ohr für ihre

Erzählung der Geschichte geliehen zu haben, stattdessen aber folgt man einer
neokolonialen Verbrämungslogik, indem man den Palästinenser tout court unter die

Stichworte «Sicherherheit» und «Terrorismus» rubriziert, genauso wie es die
Franzosen mit den Algeriern anlässlich des Befreiungskriegs von 1954 bis 1962 getan
hatten. Mit dem Stand der Aufarbeitung der Geschichte des Nahostkonfliktes und
seines Ursprungs durch die palästinensische und neue israelische Historiographie
können wir aber nicht mehr so tun, als wüssten wir nicht, oder als wäre ein Schweigen

am Platz. Auch keinfact on the ground, also die Siedlungen etwa, verpflichtet unser
Tun. So zu argumentieren und zu handeln wäre ein grober naturalistischer Fehl-
schluss. Nur die Einsicht kann unser Tun leiten gemäss dem Stand unseres Wissens.

22 Theodor W. Adorno, «Kulturkritik und Gesellschaft», in: Ders.: Gesammelte Schriften 10.1, Frankfurt
am Main 1977, S. 30.

23 Vgl. Günther Grass, Schreiben nach Auschwitz, Frankfurt am Main 1990.
24 Theodor W. Adorno, Negative Dialektik, Frankfurt am Main 1990, S. 358.



Schreiben nach der Nakba 111

Das ist der starke und sinnvollle Rahmen für eine Geschichtsschreibung, an der sich
die Politik, aber auch die Literatur orientieren kann. Deshalb werden wir imAngesicht
des Nahostkonfliktes für die Literatur auch ein «Schreiben nach der Nakba» einführen

müssen, eine Verantwortung und ein Bewusstsein verlangen, das die unvergleichlichen

Katastrophen beider Völker, der Juden und Palästinenser, zusammen denken

kann. Auch wenn Friedrich Dürrenmatt als einer der ersten in der deutschsprachigen
Literatur Mitte der 70er Jahre dies angedacht hatte, setzt das zunächst doch voraus,
dass das palästinensische Volk als solches anerkannt und dass dessen Existenz nicht
als 'Derivat' Israels begriffen wird, denn lange schon vorher hat das palästinensische
Volk auf einen eigenen Staat hingearbeitet, der Generalaufstand von 1936 bis 1939

gegen das britische Mandat belegt dies. Ich zitiere die auf dem Kopf stehende, dem

Existentialismus entlehnte Begriffsargumentation Dürrenmatts, so als ob das Leben
eines Volkes Funktion einer philosophischen Denkbewegung, einer Konzeption, und
nicht die dieses Jammertals hieniden ist, also des britischen Kolonialismus:

«Sind die Palästinenser für die marxistische Welt so bloss ideologisch existent, können

sie von ihr jederzeit fallengelassen werden, verlangt es die Machtpolitik, fragt es sich,

was die Palästinenser ausserhalb der Ideologien darstellen, von denen sie benutzt werden.

Nur für Israel sind sie ein existentielles, nicht ein ideologisches Problem. Sie hatten nie

einen Staat. Sie haben nie gehabt, was sie jetzt wollen auf Grund dessen, was die Juden

wollten, weil diese es mussten: einen Staat; und was die Palästinenser jetzt haben, wollen
sie nicht, denn es ist nichts, was sie haben. Sie jagen einer Idee nach: das zu sein, was

Israel ist. Das können sie nur sein, wenn sie wie Israel werden. Dazu braucht es Zeit, und

Zeit ist identisch mit Frieden, denn ihre Existenz ist nur durch die Existenz Israels

möglich, geht Israel unter, ist es ihr Untergang: sie können auch von den 'Arabern'

jederzeit fallengelassen werden. Sie werden Syrer oder Ägypter oder Jordanier, je nach

dem Ausgang der Kämpfe, die dann unter den Arabern entbrennen, gesetzt, die Araber

besiegen Israel. Die Existenz des jüdischen Staates bekommt damit den politischen Sinn,

den Palästinensern zu ihrem Recht zu verhelfen: zu ihrem Staat [...] Ohne Israel wären

die Palästinenser Jordanier und Ägypter geblieben, sie sind nur dank Israel Palästinen-
25ser.»Z3

Bei Dürrenmatt kommt das palästinensischeVolk seltsamerweise gerade durch seine

Nichtanerkennung zur Anerkennung, einzig Israel ist existentiell notwendig und
Palästina existentiell nur durch es, nicht an sich. Hätte Dürrenmatt sich ernsthaft
mit der Geschichte und Kultur des palästinensischen Volkes auseinandergesetzt, so

wäre ihm der Gedanke an eine «Konzeption» schnell obsolet geworden; der
Palästinenser muss nicht durch eine philosophisch-theologische Maieutik zur Welt ge-

25 Friedrich Dürrenmatt, Zusammenhänge. Essay über Israel. Eine Konzeption, Zürich 1998, S. 11 Iff.



Roland Merk

Bild 3: Traurige Gegenwart:

Rafahs zerstörte Strassenzüge,

Still aus Video, © Nadja Pecinska.

bracht werden, er ist auf dieser Welt da.26 So aber steht die Logik seiner Argumentation

gänzlich aufdem Kopfund entspricht auch hier einer «verkehrten Welt», seine

Zeit widerspiegelnd, die Frisch hingegen in einem Tagebucheintrag vom 26. Juni
1967 nach Ausbruch des Sechs-Tage-Kriegs genauer sah: «Metamorphose des

Antisemitismus? - in der einhelligen Parteinahme für Israel; dafür versetzt man die

Araber in die Kategorie von Untermenschen.»27

«Die Vertreibung» - ein deutschsprachiges Dokumentartheater zur Nakba

Walter Benjamin hatte in seinen Thesen «Über den Begriff der Geschichte» die

Geschichtsschreibung der Sieger als einen Prozess der Überlieferung umschrieben,
der nicht frei von Barbarei sei, deshalb sei es unabdingar, diesen
Herrschaftszusammenhang, das «Kontinuum der Katastrophe», der Geschichte, zu
durchbrechen.28 Palästinensische Historiker wiederholen immer wieder auch dies, dass

die Anerkennung der Nakba eine Voraussetzung für einen gerechten Frieden,
das Mittel zur Durchbrechung des bisherigen Kontinuums sei: «So lange diese

historische Wahrheit nicht anerkannt oder unterschlagen wird, so lange wird es

keinen Frieden, noch Versöhnung im Nahen Osten geben. Deshalb ist die
Anerkennung der Nakba primordial für die Zukunft von Palästina und Israel.»29 Die
palästinensische Forderung nach einer Anerkennung der Nakba ist für die

deutschsprachige Literatur, die das Kontinuum der Überlieferung durchbrechen

26 Vgl. Rashid Khalidi, Palestinian Identity. The construction ofmodern national consciousness, 1997.
27 Max Frisch, Tagebuch 1966-1971, Frankfurt am Main 1972, S. 89.
28 Vgl. Walter Benjamin, «Über den Begriffder Geschichte», in: Illuminationen, Frankfurt am Main 1989,

S. 25Iff.
29 Nur Masalha (Hg.), Catastrophe Remembered. Palestine, Israel an the Internal Refugees, London, New

York 2005, S. 4.



Schreiben nach der Nakba 113

will, eine Anweisung, gegen den Mangel an historischen Kenntnissen über den

Konflikt und gegen Vorurteile und Gemeinplätze westlicher Medien anzuschreiben.

Dabei ist auffallend, dass die idées reçues des westlichen Bewusstseins für den

Konflikt auch in diesem Zusammenhang vielfach einer «verkehrten Welt» entsprechen,

so dass die Logik der Kausalität formlich auf dem Kopf steht. Man belässt es

bei der Registrierung des Phänomens, der Wirkung, ohne an die Ursachen zu
denken. So perhorresziert man zum Beispiel mit einer wirkmächtigen Bildsprache
die in den 1990er Jahren gehäuften Selbstmordattentate, ohne nach den Gründen zu

fragen. So kommen die Steine werfenden Palästinenser nur als die ewigen Nörgler
und Terroristen in den Blick und nicht als ein über Jahrzehnte besetztes Volk, mit
allen Konsequenzen, die sich daraus ergeben. Ursache und Wirkung sind in solchen

(Herrschafts-)Diskursen vertauscht, beziehungsweise man bleibt nur bei der

Konstatierung der Wirkung. Man weiss zwar noch, dass die meisten Palästinenser

Flüchtlinge sind, aber nicht, aufwelche Weise sie 1948 zu Flüchtlingen wurden. Das

gilt auch für die Flüchtlinge von 1967. Auch hier ist das Bewusstsein nur ein halbes

Bewusstsein von etwas - Funktion eines gepflegten Vorurteils, bestenfalls eines

Nichtwissens.
Vor der Folie dieses «Verblendungszusammenhangs» (Adorno, Horkheimer)

beziehungsweise «Schuldzusammenhangs» (Benjamin) westlichen Bewusstseins

muss ein deutschsprachiges Dokumentartheater, das die Nakba als Stoff hat, die

Opfer der Nakba selber sprechen lassen, um die grösstmögliche Authentizität walten

zu lassen. Dabei bedarf es auch einer «Propädeutik», um die Augenzeugenberichte
einord- und verstehbar zu machen, was Literatur und Geschichte so zusammenbringt.

Peter Weiss' Dokumentartheater «Die Ermittlung», das eine literarische

Auswertung des Auschwitz-Prozesses in Frankfurt darstellt, konnte an die Aufarbeitung
der jüngsten deutschen Geschichte und an die öffentliche Nachkriegsdiskussion in
Deutschland anschliessen, ein dokumentarisches Theaterstück aber im
deutschsprachigen Raum über die Nakba der Palästinenser von 1948 kann dies nicht. Deshalb

ist die Vermittlung der Geschichte, der (H)histoire, ebenso wichtig wie die der

Geschichten, der histoires der palästinensischenAugenzeugen. Für das Stück wählte
ich deshalb das Mittel einer durch das Geschehen leitenden Erzählerposition aus,

aufgeteilt in drei sich abwechselnde Erzähler, die gewissermassen die Funktion der

klassischen Botenberichte übernehmen und die Sache gemäss dem Stand der
historischen Aufarbeitung wiederspiegeln sollen. Sie vermitteln den geschichtlichen
Stoff und bereiten das Klima vor, in welchem die Augenzeugenberichte zur vollen

Geltung kommen können. Dabei war auch hier die Askese des Autors gegenüber
dem Stoff aus guten Gründen das bestimmende Motiv. Der dokumentarischen Technik

folgend war die Aufgabe eine der Form, die vom Inhalt, von den zu wieder-



114 Roland Merk

spiegelnden historischen Tatsachen, gesteuert wurde. Ziel musste es sein, den Inhalt
selber sprechen zu lassen. So bestand meine Aufgabe darin, den Stoffzu verdichten,
die Anordnung vorzunehmen, Unnötiges wegzulassen, das Material in eine Form zu

bringen, damit «die Substanz der Sache klar herausscheinen kann» (Hegel).
Für die Auswahl des Stoffes orientierte ich mich so einerseits an der Sache

gemäss dem Stand der historischen Aufarbeitung, andererseits legte ich Wert darauf,

genau die Elemente aus den Augenzeugenberichten zu berücksichtigen, die im
offiziellen, israelischen Narrativ fehlen, beziehungsweise unterdrückt werden. So

erfolgte die Auswahl der Schauplätzte für das Stück gemäss der von palästinensischen

und von den neuen israelischen Historikern geteilten Ansicht, dass die

Vertreibung nicht Folge des Krieges von 1948 war. Die im Stück verhandelten Dörfer
Deir Yassin (9. 4. 1948) und Tantura (9. 5. Beschluss zur Zerstörung, Ausführung
22. 5.) sowie die Stadt Haifa (21. 4.), stellvertretend für andere Dörfer und Städte

wie etwa Jaffa (25. 4.), das nach Teilungsplan der Vereinten Nationen für die
Palästinenser vorgesehen war, bestätigen dies: deren Bevölkerungen wurden vertrieben
oder getötet, noch bevor der Krieg am 15. Mai 1948 ausbrach. Indes lag die Vertreibung

nicht einfach nur «in the air»30 als Folge des Krieges, so Benny Morris, der

widersprüchlicherweise selber festhält, dass der «transfer inevitable and inbuilt into
Zionism»31 war, sondern die Vertreibung gehorchte - sein erudiert aufbereitetes

Material legt dies selber nahe - einem «Masterplan for the conquest ofPalestine»32,

so der palästinensische Historiker Whalid Khalidi, dem Plan Dalet, der folgende
Anweisungen beinhaltete: «Die militärischen Operationen lassen sich folgender-
massen durchführen: Entweder durch Zerstörung von Dörfern, indem man sie in
Brand steckt, sprengt und die Trümmer vermint, und insbesondere von Wohngebieten,

die auf Dauer schwer zu kontrollieren sind, oder durch Durchsuchungs- und
Kontrollaktionen nach folgenden Richtlinien: Umstellen und Durchkämmen der

Dörfer. Im Fall von Widerstand sind die bewaffneten Kräfte auszuschalten und die

30 Benny Morris, The Birth of the Palestinian Refugee Problem Revisited, Cambridge, New York 2004,
S. 60.

31 Ebd. Man wird Morris' Ansatz nicht anders als «schizophren» (Dominique Vidal) bezeichnen können.
Nach einer minutiösen Aufarbeitung der Nakba kommt er zu folgendem Schluss, der jeglicher Moral
spottet: «The need to establish this state (Israel) in this place overcomes the injustice that was done to
the Palestinians by uprooting them [...] Even the great American democracy could not have been
created without the annihilation of the Indians. There are cases in which the overall, final good justifies
harsh and cruel acts that are committed in the course of history [...] If Ben-Gurion had carried out a
large expulsion and cleansed the whole country - the whole land of Israel, as far as the Jordan River.
It may yet turn out that this was his fatal mistake.» Benny Morris, «Mikhake la-barbarim» (Waiting
for the Barbarians). Haaretz, 6.1. 2004. Vgl. Dominque Vidal, «Benny Morris, ou la schizophrénie»,
in: ders: Comment Israël expulsa les Palestiniens (1947-1949), Paris 2007, S. 165ff.

32 Whalid Khalidi, «Plan Dalet: Master Plan for the Conquest of Palestine», in: Journal ofPalestine Stud¬
ies, 1/69,1988, S. 24-37. Es handelt sich hier um die englische Übersetzung von: Sefer ToldotHaganah
(History of the Haganah), hg. vonYehuda Slutsky, Bd. 3, Zionist Library, Tel Aviv 1972, Appendix 48,
S. 1955-1960. Die Quelle ist: Haganah General Staff, 'Tochnit Dalet', 10. 3. 1948, Israel Defence
Forces and Defence Ministry Archive IDFA, 922Y75W949.



Schreiben nach der Nakba 115

Einwohner über die Landesgrenzen zu vertreiben.»33 In der Tat kann aus der Lektüre

palästinensischer Augenzeugenberichte und Quellen nur dieser Schluss gezogen
werden: «Palästinensische Quellen belegen eindeutig, dass es den jüdischen Truppen

schon Monate vor dem Einmarsch arabischer Truppen in Palästina, während die

Briten noch für Recht und Ordnung im Land zuständig waren - nämlich vor dem

15. Mai -, gelungen war, nahezu eine Viertelmillion Palästinenser zwangsweise zu
vertreiben. Hätten Morris und andere Historiker auch arabische Quellen verwendet
oder mündlich überlieferte Geschichte hinzugezogen, wären sie vielleicht besser in
der Lage gewesen, die systematische Planung zu erkennen, die hinter der Vertreibung

der Palästinenser 1948 stand», so der neue israelische Historiker Ilan Pappe.34

Palästinensische Augenzeugenberichte zur Nakba

Ein Dokumentartheater zur Nakba muss von der individuellen Erfahrung des

Subjekts als Brennspiegel der Ereignisse ausgehen. Krieg, Unterdrückung und

Vertreibung im Theater zur Sprache zu bringen, macht einzig und allein Sinn, wenn die

Erfahrung eines Individuums zur Sprache kommt. Doch durch das Besondere seiner

Erfahrung kann das Allgemeine eines Geschehens thematisiert werden. Die Lektüre
der Berichte von Augenzeugen, die heute in den Flüchtlingslagern im Libanon, in
Syrien, im Irak und in Jordanien leben, generiert diese Einsicht. So unterschiedlich
die Nuancen und Details ausfallen, die Erinnerungen kreuzen und bestätigten sich,

bringen ein allgemeines Moment ans Licht. Aber ein Dokumentartheater über die

Nakba muss nicht nur die kalte, geschichtliche Wahrheit darstellen, sondern auch

das, was die Geschichte aus den Subjekten gemacht hat, beziehungsweise die Art
und Weise, wie diese durch die Augenzeugen zur Sprache gebracht wird. Das bindet
das Dokumentartheater noch einmal ganz anders, verlangt dem Autor ganze Askese

gegenüber den Berichten der Augenzeugen ab.

Für das Stück «Die Vertreibung» ergab sich auch in solchem Zusammenhang
erneut die Notwendigkeit, so wenig wie möglich in den Inhalt der Augenzeugenberichte

einzugreifen, weil sie von der Geschichte selber gezeichnet, ja erzählt

wurden, eben Geschichte als Geschichten sind: denn geschichtlich ist nicht nur das,

worüber Augenzeugenberichte erzählen, sondern auch die Art und Weise, wie es

erzählt wird. So bestand meine Arbeit vielmehr darin, die Berichte miteinander
durch eine geeignete Montage zu verbinden, in der die Berichte der Augenzeugen

33 Whalid Khalidi, «Plan Dalet: Master Plan for the Conquest ofPalestine», in: Journal ofPalestine Stud¬

ies, 1/69, 1988, S. 29.
34 Ilan Pappe, Die ethnische Säuberung Palästinas, Frankfurt am Main 2007, S. 14. Vgl. auch die Kritik

Finkelsteins an Morris in: Norman G. Finkelstein, Image and reality of the Israel-Palestine conflict,
London, New York 2003, S. 63ff.



116 Roland Merk

Bild 4: Palästinenser auf Lastwagen

Richtung Exil, 1948, Still aus Video,

©Nadja Pecinska.

vor der Folie des historisch Aufgearbeiteten ihren Platz finden und ihre Kraft
entfalten können. Für die Schauspieler ist dies auch die Anweisung, das Geschehene

nicht noch einmal und daher falsch durch ein Spiel zu duplizieren, gewissermassen
«Mimesis ans Grauen» (Theodor W. Adorno) zu betreiben, sondern vielmehr ein

Sprachrohr für Stimmen zu sein. Peter Weiss' Stück «Die Ermittlung» hat im
Untertitel «Ein Oratorium in 11 Gesängen» nicht zufällig dieses musikalische Element
des Dokumentartheaters angesprochen, denn in der Tat, es macht keinen
literarischen Sinn, das Grauen noch einmal zu wiederholen, sondern ihm Stimmen zu
leihen. Das macht auch die Differenz zwischen Literatur und Geschichtsschreibung
aus: Das Ideal des Flistorikers ist es - auch wenn die Arbeit noch so hermeneutisch,
reflexiv gebrochen ist -, die Geschichte so unbeteiligt, so unleidenschaftlich zu
erzählen, wie sie einmal war; das Ideal des Schriftstellers ist es, die Geschichte so

zu erzählen, dass das Leid sich nicht noch einmal wiederhole.

Zwei Konstellationen der Nakba

In der Erinnerung, in der besonderen Verarbeitung des Geschichtlichen selber ist
schon ein dramaturgisches Moment eingebaut, deshalb kann die Art und Weise des

Erinnerns, seine Dynamik, die Architektur eines Stücks, dessen Thema um das

Erinnern kreist, selber determinieren. Dieser Gedanke war leitend für mich: Nicht
allein sollte es um Inhalte des Geschichtlichen, sondern auch um die Form des

Erinnerns gehen, seine Beziehung zum Gegenstand und zur Zeit. Das Erinnerte der

Nakba, beziehungsweise das Erinnern der Nakba fasste ich schliesslich in
Konstellationen, die sich mir bei der Lektüre von palästinensischen Augenzeugenberichten
als Grundmuster der Nakba herauskristallisierten, und die um die Diaden Ort/Un-
Ort und Exil/Rückkehr kreisen.



Schreiben nach der Nakba 117

1: Ort/Un-Ort

«Wir betrauern nicht den Abschied, wir haben keine Zeit für Tränen, wir begreifen nicht

den Moment des Abschieds, aber es ist der Abschied, und uns bleiben nur die Tränen.»

Palästinensischer Augenzeuge

DeirYassin ist die Matrix der Vertreibung und gibt die Folie für alle folgenden
Vertreibungen aus den palästinensischen Dörfern und Städten ab. In den Berichten der

Augenzeugen, die DeirYassin überlebten, kreist die Erinnerung immer wieder um
den Un-Ort als dem vernichteten Ort, oft Stätte der Grenze des Erinnerbaren, so die

Erinnerung von Nasiha Radwan an das Massaker von DeirYassin vom 9. April 1948.

Sie war damals noch ein junges Mädchen von acht Jahren und danach Zeit ihres

Lebens Flüchtling in einem syrischen Camp. Nachdem das Dorfgesprengt und ihre
nahen Verwandten vor ihren Augen erschossen wurden, endet der Erinnerungsfluss
im Nichts, Funktion des Un-Orts: «In Panik ging ich dann wieder den Weg zurück

zu meiner Grossmutter und zu meinem Bruder Omar, legte mich zu ihren toten

Körpern und verlor dann das Bewusstsein.»35 Wie Nasihas Erinnerungen enden

viele Erinnerungen von Augenzeugen, die im Stück zur Sprache kommen, oft in
einem letzten Erinnerungsbild, das eingebrannt gewissermassen auf der

photographischen Platte des Gedächtnisses sich mit keinem nachfolgenden Bild zu einer
Kette von Bildern, zu einem sinnvollen Kontinuum zusammenschliessen lässt. Es

verbleibt ein letztes Erinnerungsbild an ein Geschehen, das wie ein Feuerwerk

grellen Lichts sich alsbald in der dunklen Nacht auflöst. Unvermittelbar in seinem

absoluten und abrupten Ende machen diese Erinnerungsbilder die Eigenart der

Augenzeugenberichte aus. Wie lange sich die Kraft eines Textes erhält, ergibt sich

aus der Figur seiner Frage, seines Sehnens, das Anspruch aufVersöhnung anmeldet.

Das gibt die Eigenart und Güte dieser Erzählungen ab, so etwa der Bericht von
Mahmud Nimr Abd al-Muti, Flüchtling des Lagers Yarmuk in Syrien, zu den
Vorfällen in Tantura, die er in einem Bild wiedergibt, das nur Geschichte so schreiben

kann: «Unter den Überlebenden des Blutbades war Taha Mohammed Abu Safiyya,
der sechzehn Jahre alt war. Als er zu uns zurück kam, waren seine Haare schlohweiss.

Auf dem Weg zum Friedhofhabe ich viele Tote gesehen, die ich nicht identifizieren
konnte. Ich erinnere mich, den greisen Abu Rachid aus der Familie Yahya gesehen

zu haben. Schwer verwundet hatte er sich gegen einen dornigen Rosenstrauch

zurückgelehnt, und nun war er tot. Er sass da und schien zu lächeln, und ich sah einen

Soldaten ihn photographieren.»36 Wie die Prägnanz dieses Bildes, so endet auch die

Erinnerung von Wurud Said Salam, ebenfalls Flüchtling des Lagers Yarmuk, in der

35 Augenzeuge Nasiha Radwan, in: Whalid Khalidi, «DeirYassine: Autopsie d'un massacre», in: Revue
d'études palestiniennes, 17, 1998, S. 40.

36 Augenzeuge MahmudNimrAbd al-Muti, in: «22-23 mai 1948, Le massacre de Tantoura, Témoignages



118 Roland Merk

Kürze eines Bildes, das die Vertreibung verdichtet: «Als wir später in Tulkarem dem

'Roten Kreuz' übergeben worden waren, mussten wir gleich weiter. Wir waren bar-

fuss, der Aspahlt glühte vor Hitze, und wir sprangen und hüpften wie Spatzen.»37

2: Exil/Rückkehr

«Jüdische Dörfer wurden an der Stelle von arabischen Dörfern errichtet [... ] An der Stelle

von Mahlul entstand Nahlal, an die Stelle von Jibta kam Kibbuz Gvat, an die Stelle von

Huneifis kam Kibbuz Sarid [...] Es gibt keinen einzigen Ort in diesem Land, der nicht

ursprünglich von Arabern bewohnt war.» Moshe Dayan38

«Nach dem Fall des Dorfes trieb man uns Überlebende zusammen und die Männer
brachte man in Gefangenschaft [...] Später kamen Soldaten zu uns ins Lager Jalil.
Sie photographierten uns, und ich fragte den einen: 'Wann werdet ihr uns nach

Tantura zurückkehren lassen?' Er antwortete mir: 'Am Tag, wenn du deine Ohren

mit den Augen sehen kannst, wirst du Tantura wiedersehen können.'» So wie die

Erinnerung vonYusufMustafa Al-Bayrumi39, auch er Flüchtling des Lagers Yarmuk

in Syrien, kreisen viele Augenzeugenberichte um das Leben im Exil und um die

Frage nach der Rückkehr. In vielen Erzählungen von Augenzeugen, die auf dem

Land lebten, wird der Anfang des Exodus als abrupt geschildert. Dies betrifft
insbesondere die Dörfer, die überfallen und geräumt wurden, um den unmittelbar
in der Nachbarschaft gelegenen palästinensischen Stadtquartieren ein Zeichen des

Schreckens zu setzen. Die Taktik von Stern, Irgun und Haganah war dabei immer
wieder die gleiche, ein Angriff von drei Seiten sollte die Palästinenser zur Flucht

zwingen. Dem beschwerlichen Weg zu Fuss oder auf Lastwagen in langen Konvois
ins Exil folgte wie ein Schatten die totale Orientierungslosigkeit und bald daraufdie

Armut in den Flüchtlingslagern und die Meldungen aus der Heimat, dass ihr Hab

und Gut geplündert und ihr Land beschlagnahmt wurde. So hören sich die

Erfahrungen von Abu Zayd Asaad Abu Al-Ardat aus Haifa an, der in der prosaischen
Kürze der Erzählung und stellvertretend für andere die ganze Tragik der Ereignisse

einpackt:

«Meine Mutter, mein kleiner Bruder Risk und ich bestiegen ein Schiff, das ins nahgelegene

Akko fuhr, während andere bis in den Libanon, nach Tir und Saida gingen [...]

recueillis par Moustafa al-Walî», traduit de l'arabe par Elias Sanbar, in: Revue d'études palestiniennes,
27, 2001, S. 19.

37 Augenzeuge Wurud Said Salam, ebd., S. 26.
38 Rede von Moshe Dayan im Israel Institute ofTechnology, Haifa, in: Haaretz, 4. April 1969.
39 AugenzeugeYusufMustafa Al-Bayrumi, in: «22-23 mai 1948, Le massacre de Tantoura, Témoignages

recueillis par Moustafa al-Walî», traduit de l'arabe par Elias Sanbar, in: Revue d'études palestiniennes,
27, 2001, S. 21.



Schreiben nach der Nakba 119

Bild 5: Einfahrt von aus Europa fliehenden jüdischen Passagieren, Haifa 1948, dahinter britischer

Soldat. Still aus Video, © Nadj a Pecinska. -Bild 6: AufSchiffen und Booten fliehende Palästinenser,

1948. Still aus Video, © Nadja Pecinska.

Die Flüchtlinge gingen in Gruppen zu den Moscheen der Stadt, wo auch meine Mutter
und mein Bruder Zuflucht fanden [...] Wir blieben hier zwei Wochen, doch gegen Ende

dieser Zeit, als die Stadt wieder angegriffen wurde, haben wir verstanden, dass wir uns

getäuscht hatten. Wieder ergriff die Angst die Bewohner der Stadt [...] Wir nahmen die

Strasse ins Hinterland und während zweieinhalb Tagen liefen wir, bis wir auf die

Engländer stiessen, die uns die Erlaubnis gaben, die Grenze zum Libanon zu überschreiten

[...] Wir waren sehr erschöpft und fanden Zuflucht in einem Gebäude, das sich im Bau

befand. Hadsch Ali Absun, sein Besitzer, kam aufuns zu und erlaubte uns dort zu bleiben

[...] Während der sechs Monate, die wir bei ihm sein konnten, bekamen wir nur
widersprüchliche Meldungen vom Einzug der arabischen Armee in Palästina. [...] Als dann

die Verhandlungen zu einer zweiten Waffenruhe in Rhodos begannen, verloren wir aber

jede Hoffnung auf eine Rückkehr. Wir sagten uns, dass wir auf immer ausserhalb

Palästinas bleiben mussten. Zur gleichen Zeit ging auch unser Geld aus [... ] Die Palästinenser,

die sich nach dem Exodus in den Flüchtlingslagern nahe bei Tir vorfanden, hatten am

wenigsten Glück [...] Einige Lager waren schon von den Franzosen erbaut worden, um

die armenischen Flüchtlinge aufzunehmen. [...] Die Palästinenser aus diesen Lagern
arbeiteten in den Obstplantagen, und die meisten tun dies auch heute noch.»40

Eine der grössten Vertreibungsaktion neben der in Ramie und Lydda (rund 70 000

Palästinenser) sollte die in Haifa sein, wo während der Operation Biur Hametz innerhalb

weniger Tage rund 55 000 Palästinenser aus ihren Stadtquartieren vertrieben

40 Augenzeuge Abu Zayd Asaad Abu Al-Ardat, in: «Ceux de 48. Les Palestiniens et les Palestiniennes
qui ont vécu la Nakba racontent», in: Revue d'études palestiniennes, 15, 1998, S. 38ff.



120 Roland Merk

worden waren, 20 000 Palästinenser der Oberschicht hatten das Land bereits vorher
verlassen. Die Konstellation, unter der die Palästinenser aus dieser Stadt vertrieben

wurden, kann nicht anders als eine der tragischsten historischen Konstellationen von
1948 interpretiert werden. Während die vertriebenen und verfolgten Juden Europas,
die das Naziregime überlebten, auf Schiffen in den Hafen von Haifa einfuhren und
das Land der Verheissung betraten, das nach UNO-Teilungsplan für sie, aber auch

für die darin weilenden Palästinenser vorgesehen war, mussten die Palästinenser

Haifas gleichzeitig die Stadt auf Schiffen fliehen und ins Exil gehen. Diese
Konstellation von verfolgten Juden, die im Hafen Haifas sicher ankamen, und von in
Panik auf Schiffen fliehenden Palästinensern umschreibt bildhaft in aller Kürze den

moralischen Kollaps der Völkergemeinschaft und das Verhalten der Briten, die die

Vertreibung der Palästinenser aus Haifa durch die Haganah unter ihren Augen zu-
liessen. Auch hier hätte die leidvolle Geschichte des von der Haganah gesteuerten
Schiffs «Exodus», das von den Briten 1947 noch an den Küsten Palästinas
abgewiesen wurde, die moralische Anweisung abgeben können, kein zweites Volk ins

Exil schicken zu dürfen. Aber die Geschichte des 20. Jahrhunderts eilte von
Katastrophe zu Katastrophe, wie Walter Benjamin in seinen schon erwähnten
Thesen «Über den Begriff der Geschichte» 1942 hellsichtig sah: «Es gibt ein Bild
von Klee, das Angelus Novus heisst. Ein Engel ist darauf dargestellt, der aussieht,
als wäre er im Begriff, sich von etwas zu entfernen, worauf er starrt. Seine Augen
sind aufgerissen, sein Mund steht offen und seine Flügel sind ausgespannt. Der

Engel der Geschichte muss so aussehen. Er hat das Antlitz der Vergangenheit
zugewendet. Wo eine Kette von Begebenheiten vor uns erscheint, da sieht er eine einzige
Katastrophe, die unablässig Trümmer aufTrümmer häuft und sie ihm vor die Füsse

schleudert.»41 Aber geben die Schiffe mit den Palästinensern, die von Haifa aus ins

Exil in den Libanon mussten, nicht auch das Bild ab für ihre mögliche Rückkehr
nach Palästina, so wie das Bild der einlaufenden «Exodus» mit den in Europa
verfolgten Juden an die Küste des zukünftigen Israels das letzte Bild in der israelischen

Erzählung, das Ende einer langen und entbehrungsreichen Verfolgung war?

Flaschenpost der Geschichte

Es ist eine der Aufgaben von Literatur, die es mit dieser Welt aufnehmen will, die

Augen vor den Ereignissen der Geschichte nicht zu schliessen, den Gang des

zwanzigsten Jahrhunderts, der von Katastrophe zu Katastrophe eilte, aufzuarbeiten, damit
die Nachgeborenen etwas daraus lernen. «Tarikhna majhul», «unsere Geschichte ist

unbekannt», sagen die Palästinenser. Dabei darf es nicht bleiben. Die Lösung des

41 Walter Benjamin, «Über den Begriff der Geschichte», in: Illuminationen, 1989, S. 251.



Schreiben nach der Nakba 121

Nahostkonfliktes hängt wesentlich auch davon ab, dass wir im Westen die Tragweite
der Nakba zur Kenntnis nehmen und uns mit der Situation der Flüchtlinge und der

Geschichte Palästinas auseinandersetzen. So bedarfes auch hier in der Schweiz nicht

nur der Einfühlung in die israelische, sondern auch in die palästinensische Situation.

Die wechselseitige Einfühlung in die Erzählungen beider Völker ist ein wichtiger
Baustein für die Lösung des Konflikts. Daran kann das Theater mit aller Kraft
mitarbeiten.



'


	Schreiben nach der Nakba : "Die Vertreibung - Ein dokumentarisches Theaterstück zur Nakba in vier Fragmenten"

