
Zeitschrift: Itinera : Beiheft zur Schweizerischen Zeitschrift für Geschichte =
supplément de la Revue suisse d'histoire = supplemento della Rivista
storica svizzera

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft für Geschichte

Band: 28 (2009)

Artikel: Werkstattbericht: Kollektive Gedächtnisse im Dialog

Autor: Berlowitz, Shelley

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1077974

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1077974
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Werkstattbericht: Kollektive Gedächtnisse im Dialog1

Shelley Berlowitz

Im Konflikt zwischen Israelis und Palästinenserinnen geht es um territoriale,
politische, wirtschaftliche Fragen, um Besetzung, Terror, um Gerechtigkeit und
Menschenrechte. Auf einer versteckten Ebene spielt sich jedoch ein Machtkampf
um die Geschichte ab, um die Erinnerung und um das Vergessen. Wenn
Friedensaktivistinnen beider Seiten sich in Dialogen begegnen, treffen zwei widerstreitende
und traumatisierte Erinnerungsmeinschaften aufeinander. Im Zentrum meiner
Dissertation stehen zwei solche dialogische Schauplätze: zum einen freie

Dialoggruppen zwischen jüdischen Israelis und Palästinenserinnen, die nach Beginn der

ersten Intifada (1987) ihren Anfang nahmen, und zum anderen die institutionalisierte

dialogische Zusammenarbeit in der feministischen Plattform Jerusalem

Link, die 1994 begann. Ich habe acht Expertinneninterviews und 22 offene,
leitfadengestützte Interviews mit Teilnehmerinnen beider Gruppierungen geführt. Die
Wahl der Interviewpartnerinnen erfolgte nicht systematisch, sondern ergab sich

über Empfehlungen im Schneeballprinzip. Alle Gesprächspartnerinnen wurden
über ihre Biographie, die Gründe ihres Engagements, ihre Ziele und Erfahrungen
in der dialogischen Zusammenarbeit befragt. Das Resultat waren viele Gespräche
mit verschiedenen Schwerpunkten, aus denen ich jene Themen, die oft genannt
wurden, herauskristallisierte und analysierte.2 Eines der Themen, die in den

Gesprächen mit Exponentinnen sowohl der freien Dialoggruppen wie auch der vom
Jerusalem Link organisierten Gruppen immer wieder auftauchten, war die Frage,
ob jüdische Siedler und Siedlerinnen bei den Treffen als Dialogpartnerlnnnen
zugelassen werden sollten oder nicht.

I

Einige Wochen nach Ausbruch der ersten Intifada im Dezember 1987 in den von
Israel besetzten, palästinensischen Gebieten setzten Dialoge zwischen Palästinenserinnen

verschiedener Ortschaften und Israelis aus Westjerusalem ein, die ohne

organisatorische Basis als Bürgerinnen den Kontakt zu den Anderen suchten und

fanden. Auf jüdisch-israelischer Seite nahmen friedensorientierte, aber nicht poli-

1 Die Dissertation mit dem Arbeitstitel «Kollektive Gedächtnisse im Dialog. Jüdische und arabische
Erfahrungen und Narrative» wird von Prof. Dr. Heiko Haumann, Lehrstuhl für Osteuropäische und
Neuere Allgemeine Geschichte am Historischen Seminar der Universität Basel, betreut. Ich danke
Elisabeth Joris für die Lektüre dieses Artikels und für ihre Anregungen.

2 Für die Analyse richtungweisend war die Methode der Grounded Theory. Siehe Glaser/Strauss 2005.



86 Shelley Berlowitz

tisch radikal eingestellte Menschen an den Dialoggruppen teil. Auf palästinensischer

Seite waren die meisten Teilnehmerinnen durch die Intifada politisiert und

im Widerstand aktiv. Dr. Najah Mahmoud Al-Khatib nahm von 1988 bis 1991 an

einer solchen Gesprächsgruppe in Abu Tor, einem gemischten arabisch-jüdischen
Stadtteil von (West-)Jerusalem, teil. Sie nahm die Gelegenheit gerne wahr, sich mit
Israelis in einer Dialoggruppe auszutauschen: «I was curious. Are these people the

same as the soldiers or do they have a human component? I was curious to see how
these people were in reality.» Nach schwierigen Erfahrungen im Dialog befragt,
antwortete sie:

«The most difficult experience for me was when I had to meet settlers. They were

very extreme religious Jews with a Kippa and religious dress. I couldn't stand them.

I was angry and furious. The Israelis didn't tell us that they were bringing them,
otherwise I wouldn't have come. One of them was a Rabbi... they claimed he was
more liberal than others and that's why they brought him. But I was angry. It was rude.
The Israeli facilitators cheated us. They brought people who are now living on our
land in a settlement near by. That was the most difficult.

Another event made me angry and frustrated. We met in a house; it was a Palestinian

house in [Jerusalem]. [The woman] who lived in the house was from the

[Israeli] Peace Movement. I felt I was a traitor to my people because I came to this
house and talked to her. I felt confused and ambivalent. I felt very bad, as if I was

enforcing and facilitating the existence of the occupation through such a meeting....
In these two events I hated myself and I hated the dialogue. I couldn't defend these

events. I felt betrayed by my friends in the left wing.»

Najah Mahmoud Al-Khatib ist 1960 in Deheische, einem Flüchtlingslager in der

Westbank, geboren, wohin ihre Eltern 1948 aus dem Gebiet des heutigen Israel
geflohen waren. Ihre Kindheit war sehr schwer, erinnert sie sich. Der Vater wurde als

kommunistischer Aktivist von den jordanischen Behörden verfolgt und inhaftiert.
Die Familie war arm und konnte sich knapp über Wasser halten. Heute kämpft die

Pflegefachffau und Assistenzprofessorin der AI Quds University an zwei Fronten:

für die soziale Emanzipation der Frauen in der palästinensischen Gesellschaft und

gegen die israelische Besatzung. Sie ist mit den Geschichten über die Flucht von
1948 und das zurückgelassene Dorf aufgewachsen, erlebte die zweite Flucht des

Vaters und ihrer Geschwister 1967 (die Mutter blieb mit ihr in der Westbank) und

wiederholte Verhöre und Hausdurchsuchungen durch israelische Soldaten nach

seiner Rückkehr. Mitte 1988 fand Najah Mahmoud Al-Khatib durch die Vermittlung

ihres damaligen Ehemannes, der in der kommunistischen Partei aktiv war und
Kontakte zu Genossen in Israel pflegte, den Weg in eine Dialoggruppe. Israelis hatte
sie in ihrer Kindheit nur als Soldaten getroffen. Ihre ersten persönlichen Erfahrungen

mit israelischen Zivilisten machte sie Mitte der 70er-Jahre. Damals arbeitete sie

als Jugendliche in den Ferien auf israelischen Farmen, pflückte zusammen mit



Werkstattbericht: Kollektive Gedächtnisse im Dialog 87

anderen palästinensischen und israelischen Gelegenheitsarbeiterlnnen Trauben und
Äpfel. Es war ihr zwar bewusst, dass die israelischen Arbeiterinnen und der Boss,
«who always was a man», auch in der israelischen Armee dienten, aber sie nahm sie

als Zivilpersonen wahr. Bereits als 15-Jährige hatte sie erfahren, dass «Israelis can
be different from context to context».

In ihrer Antwort auf die Schwierigkeiten im Dialog wird deutlich, in welches

Spannungsfeld sie sich mit der Teilnahme an den Gesprächen begab. Das ungewollte
Gespräch mit Siedlerinnen machte sie wütend, das Treffen in einem alten arabischen

Haus im westlichen (israelischen) Teil Jerusalems liess sie verwirrt und ambivalent
zurück. In der ersten Situation waren ihre Gefühle klar, in der zweiten ambivalent,
aber beide wirkten nach innen und nach aussen gleichermassen: «I hated myselfand

I hated the dialogue. I couldn't defend these events.» Die Teilnahme am Dialog war
für Najah Mahmoud Al-Khatib eine Gratwanderung zwischen der politischen
Strategie der Kooperation mit israelischen Friedensaktivistinnen und der Befürchtung,
sie könnte ihr Volk verraten. Sie musste den Dialog sowohl sich selbst wie auch

ihrem Umfeld gegenüber legitimieren. In dieser prekären Lage fühlte sie sich von
ihren israelischen Partnerinnen verraten und in Situationen gebracht, die sie nicht
gewählt hatte. Die massive Abneigung, die sie gegen die jüdischen Siedlerinnen

hegte, übertrug sie zwar nicht auf die Bewohnerin des arabischen Hauses, die sie

als Friedensaktivistin kannte. Aber die arabische Villa, in der die jüdische Familie

lebte, symbolisierte für die Palästinenserin das Exil ihrer Landsleute und die
Inbesitznahme ihres Landes durch das neu gegründete Israel im Jahre 1948.

Dass die jüdischen Siedlerinnen der 80er-Jahre und derAufenthalt in einem alten

arabischen Haus in Westjerusalem für Mahmoud Al-Khatib in einem Zusammenhang

stehen, ist kein Zufall. An anderer Stelle im Interview erzählte sie, wie ihre

Eltern das Haus in Israel besuchten, aus dem sie 1948 fliehen mussten. Sie schilderte

die Begegnung mit einem heutigen israelischen Einwohner des Dorfes nach

dem Bericht ihrer Töchter: «My father approached his house and one of the settlers

came and said: "Why are you here, go away, this is not your place".» Den Israeli

nannte sie ganz selbstverständlich settler und verwischte damit die Grenze zwischen
den Siedlerinnen in den besetzten Gebieten und den Einwohnerinnen Israels innerhalb

der grünen Linie - eine Grenze, die für jüdische Israelis, soweit sie für die

Existenz des Staates Israel in den Grenzen von 1967 einstehen, zentral ist. Siedlerinnen

der besetzten Gebiete repräsentieren für die palästinensische Bevölkerung
in der Westbank, und insbesondere für die Flüchtlinge unter ihnen, die Fortsetzung
der Ereignisse von 1948. Die Inbesitznahme von Land durch jüdische Siedlungen
in der Westbank und der Schutz dieser Siedlungen durch die israelische Armee und
bewaffnete Zivilisten spielen sich vor Najah Mahmoud Al-Khatibs Augen ab als

wiederkehrende Bestätigung der Geschichten, die sie von ihren Eltern und Gross-



88 Shelley Berlowitz

eitern gehört hat.3 Die konkreten Umstände der Besiedlung waren im vorstaatlichen
Palästina freilich anders als heute. Die damaligen jüdischen Siedler und Siedlerinnen

hatten wenig finanzielle und andere Ressourcen, die Besiedlung des Landes

war für sie nicht selten eine Frage des nackten Überlebens. Auf einem grossen Teil
des Landes, das für sie gekauft wurde und das sie bebauen wollten, hatten jedoch
palästinensische Fellachen über Generationen gelebt und gearbeitet. Sie mussten
die entsprechenden Ländereien verlassen und diese wurden vor ihrem Zugriff mit
Waffengewalt geschützt.4 Die heutigen Siedler und Siedlerinnen in der Westbank

geniessen günstigen und komfortablen Wohnraum und benutzen Schnellstrassen,
die für sie reserviert sind. Die israelische Armee hat die Aufgabe, ihre Interessen

aufKosten der sie umgebenden Palästinenserinnen durchzusetzen und zu schützen.5

Das Land, das sie für sich beanspruchen, wurde vorher durch den israelischen Staat

zu Staatsland oder enteignet.6 Die Siedlungen der Westbank und ihre Bewohnerinnen

anzuerkennen würde für Najah Mahmoud Al-Khatib bedeuten, die

Ausdehnung der zionistischen Besiedlung in ganz Palästina als Realität anzuerkennen

und damit die Hoffnung auf nationale Souveränität auch in jenem Teil Palästinas

aufzugeben, der nach der Staatsgründung nicht zu Israel gehörte. Die Anerkennung
Israels in den Grenzen von 1967 ist ein schmerzlicher Schritt, den sie nur bereit ist

zu machen, wenn die Palästinenserinnen dafür Souveränität in den restlichen 22%
des ursprünglichen Palästinas erhalten.7 Den Bruch von 1948 akzeptiert sie aus

pragmatischen Gründen:

«Trough the years we changed our mentality. Maybe because ofdialogue, maybe because

of the long years of occupation - something happened in my mind, I don't know. Many
Palestinians came to the level that they accept, there will be no return to the land of 1948.

For the moment, let's say. We accept that there is no alternative, our deep emotions are
different. There is a logic now, and we accept the logic. So many Palestinians are now
more open minded to the idea that Israel exists and it will not go. At least we want to get
part of the land back and end the occupation of this part. This is an alternative to the old
discourse that Israel should not exist.

It is realism, pragmatism. Accepting the fact that it will not change in our lives. I will
continue to tell my children that they have a land there. But I accept the fact that the
Israelis are there. And who knows, what will happen in the future. I think the Israelis think
similarly, but have an opposite stand.. Maybe they raise their children saying: this is our

3 Dazu siehe auch Jayyusi 2007.
4 Siehe Shafir 1989.
5 Siehe Benvenisti 1995:83f.
6 Siehe Zertal/Eldar 2007. 'Staatsland' bedeutet fur den israelischen Staat auch in der besetzten West¬

bank: israelisches Land.
7 Das Interview mit Najah Mahmoud Al-Khatib wurde im November 2007 geführt, die islamistische

Hamas hatte im Juni 2007 die Kontrolle in Gaza übernommen. Seither steht der Souveränität eines
freien Palästina nicht nur die israelische Besatzung, sondern auch die Uneinigkeit zwischen Hamas
und der Palästinensischen Autonomiebehörde (PA) in der Westbank im Weg.



Werkstattbericht: Kollektive Gedächtnisse im Dialog 89

land, we have a religious right, but we will give the Palestinians this peace of land so they
can live on it. As if they are making us a favor. I can feel this sometimes.»

Für die israelische Besitzerin des arabischen Hauses in Westjerusalem, in dem der

Dialog stattfand, ist die Anerkennung der Grenzen von 1967 hingegen eine
selbstverständliche Ausgangslage, aus der heraus sie für den Frieden arbeitet:

«I wouldn't live in a settlement... I make a distinction between '48 and '67 and a lot
of people, also on the Israeli side, also left wing people, don't basically. They don't
see that there's that much of a difference. I don't agree. That much of a Zionist I am,
I think there was a difference. What happened in '48 [happened in a] war situation

there was a lot of pain and a lot of people moving of from one place to the other
I wouldn't have moved to Israel if I wouldn't agree with the founding of the State

of Israel. And the founding of the State of Israel includes everything that happened
in '48.»

Die israelische Dialogpartnerin verortet sich im zionistischen Kollektiv - that much

ofa Zionist I am- und geht entsprechend davon aus, es habe durch den Krieg von
1948 keine Alternative zur Staatsgründung gegeben. Entscheidend für diese

Wahrnehmung ist das Bewusstsein und die Erinnerung an die Shoa. Drei Jahre nach der

'Endlösung' waren Juden und Jüdinnen nirgendwo aufder Welt mehr zu Hause. Die
Flucht und Vertreibungen von rund 750 000 Palästinenserinnen sowie die

Verweigerung ihrer Rückkehr danach wurde zum Teil der Staatsgründung, der Schaffung

eines Zuhauses: the founding of the State of Israel includes everything that

happened in '48. Die Geschichte zwischen Israelis und Palästinenserinnen beginnt
in diesem Sinn mit dem Staat Israel 1948 neu als tabula rasa. Für die israelische

Friedensaktivistin, und hierin dürfte sie repräsentativ für die linksliberale
Friedensbewegung in Israel sein, begann das Unrecht mit der Besetzung der Westbank und
Gazas im Jahre 1967. In einem alten arabischen Haus in Westjerusalem zu leben,
welches sich noch innerhalb der 1967er-Grenze befindet und das sie legal gekauft
hat, und darin israelisch-palästinensische Dialoge abzuhalten, ist daher kein Widerspruch

und kein Anlass für Ambivalenz.

II
1994 wurden das palästinensische Jerusalem Centerfor Women und die israelische

Organisation Bat Shalom (hebräisch für: 'Tochter des Friedens') gegründet, die bis
heute zusammen als Jerusalem Link (JL) auftreten und kooperieren. Auch die

Anfänge dieser Kooperation reichen in die Zeit der ersten Intifada zurück. Damals
kamen neu politisierte Frauen und schon länger aktive Feministinnen beider Seiten

miteinander in Kontakt und legten das Fundament für die spätere institutionalisierte
Zusammenarbeit.



90 Shelley Berlowitz

Gila Svirsky war von 1997 bis 1999 Direktorin der israelischen Friedensorganisation

Bat Shalom. Die heute 62-jährige Menschenrechtsaktivistin war ein Jahr vor
dem Krieg im Juni 1967 aus einem religiös praktizierenden Elternhaus in den USA
voll zionistischer Ideale nach Israel eingewandert. Seit ihrer Politisierung in den

80er-Jahren (durch die erste Intifada) arbeitete sie in verschiedenen NGOs, wo sie

sich gegen die Besetzung und für Menschenrecht einsetzt. Im Interview erzählte sie,

wie sich ihre besten Freunde nach dem Krieg 1967 in die ersten Siedlungen im
Westjordanland aufmachten, um dort zu leben:

«I took my toothbrush and put in in my purse and I took a bus to Gush Etzion where my
friends were just beginning to settle. And I said to them "You are the big pioneers. I am
going to stay here just for the weekend, just to symbolize that I'm putting down roots
here. And when I come back from my studies, this is where I'll come." What protected
me from that stupid move I don't know.»

Damals war es fur Gila Svirsky kein bewusster Entscheid, nicht in einer Siedlung

zu leben, sondern Zufalle des Lebens, die sie davon abhielten. Mit ihren ehemaligen

Freunden in Gush Etzion hat sie seit 30 Jahren keinen Kontakt mehr:

«At the time I had great love in my heart for my friends who went there. I thought of them

as such idealistic and moral people. I've not been in touch with them for over 30 years.
I don't know what they're like today, but today I disapprove of the entire settlement

enterprise. I know that not all settlers are extremists, but they are all engaged in violent,
brutal and oppressive activity to the Palestinians who live around them. [...] As a result

of the occupation, we have all undergone a corruption of our humanistic values, whether

we are settlers or just supporting the settlement enterprise passively.»

Jüdische Siedlerinnen, zumindest die ideologisch motivierten unter ihnen, sind für
Gila Svirsky zwarpolitische Gegnerinnen, aber sie sind ihr vertraut: Viele von ihnen,

vor allem jene aus der ersten Generation, stammten aus demselben oder ähnlichen

Milieu wie sie. Sie erinnert sich noch gut an das Gefühl von 1968, die Besiedlung
der Westbank sei eine Pioniertat und vergleichbar mit der ursprünglichen
zionistischen Besiedlung Palästinas - eine Haltung, die sie nicht einer bewussten
politischen Position verdankte, sondern dem selbstverständlichen 'Wissen', das ihr in
der zionistisch-religiösen Erziehung beigebracht wurde, und der emotionalen
Verbindung mit ihren Freunden. Ihre Einstellung zur Siedlerbewegung hat sich in den

letzten 30 Jahren radikal verändert - die Gefühle für die früheren, sich in der Westbank

ansiedelnden Freunde und Freundinnen sind in der Erinnerung aber immer
noch präsent. Jene religious Jews, deren Insignien wie the Kippa, this hair and the

dress, bei Najah Mahmoud Al-Khatib Abwehr hervorrufen und die sie als very
extreme wahrnimmt, gehörten früher zu Gila Svirskys Lebenswelt. Auch für sie

evozieren Siedlerinnen die Geschichte vor der Staatsgründung, die Pioniere der



Werkstattbericht: Kollektive Gedächtnisse im Dialog 91

zionistischen Bewegung: «I said to them "You are the big pioneers".» Diese
Geschichte hat fur sie gefuhlsmässig positive Konnotationen, auch wenn spätere
Erkenntnisse sie heute in einem ganz anderen Licht erscheinen lassen.

In den Aussagen von Gila Svirsky und Najah Mahmoud Al-Khatib werden zwei
Dimensionen von kollektivem Gedächtnis deutlich: zum einen Kontinuitätslinien
und Brüche, welche in den beiden nationalen Narrativen eingeschrieben sind, und

zum anderen gefuhlsmässige Gedächtnisse, die sich voneinander unterscheiden.

III
Nationale Narrative, selbstverständliches Wissen und Gefühlsgedächtnisse8 in

Bezug auf den Nahostkonflikt gehören nicht nur zu den Lebenswelten von Israelis
und Palästinenserinnen, sondern auch zu unseren Lebenswelten in Europa - und
auch zu jenen der wissenschaftlich Forschenden. Wer über Dialoge zwischen
jüdischen Israelis und Palästinenserinnen schreibt, findet sich in einem umstrittenen,

von Abwertung, Abwehr, Anziehung und Bewunderung geprägten Umfeld.
Ratschläge, Warnungen und Bekundungen der Solidarität begleiten mich seit Beginn
meiner Dissertation über die dialogische Zusammenarbeit in Israel/Palästina. Die
einen lächeln nachsichtig über die Wahl dieses 'hoffnungslosen Themas', andere

warnen vor Leichtgläubigkeit und Einseitigkeit, wieder andere bekunden grosses
Interesse an meiner Arbeit und attestieren ihr höchste Wichtigkeit. Das

Untersuchungsobjekt «Dialoge in Israel/Palästina» scheint wenige nur kalt zu lassen. Sind
diese Ratschläge, Warnungen und Solidaritätsbekundungen als unwissenschaftliche
und daher nicht ernst zu nehmende Äusserungen abzutun? Ganz im Gegenteil. Diese

Reaktionen zeigen zum einen, dass viele - auch vordergründig unbeteiligte -
Menschen sich vom Nahostkonflikt und von der dialogischen Zusammenarbeit zwischen
Palästinenserinnen und Israelis stark berühren lassen. Und sie weisen zum zweiten
darauf hin, dass sich wissenschaftlich Arbeitende, wenn sie sich mit diesem Stoff
beschäftigen, in einem Spannungsfeld widersprechender politischer Positionen und

Perspektiven bewegen und davon nicht unberührt sein können.

Historisch Forschende sind, in den Worten Saul Friedländers, «unauflösbar

verfangen in einem Netz aus persönlichen Rückerinnerungen, allgemeiner
gesellschaftlicher Konditionierung, angeeignetem fachlichen Wissen- und ständiger
Versuche kritischer Distanzierung».9 Was Friedländer persönliche Rückerinnerungen
und allgemeine gesellschaftliche Konditionierung nennt, kann als kollektives
Gedächtnis bezeichnet werden. Dieser Begriff wurde in den 1920er-Jahren vom fran-

8 Halbwachs 1966:61. Zum Gefiihlsgedächtnis in Holocaustdiskursen siehe Berg 2002:225-251.
9 Broszat/Friedländer 1988:367.



92 Shelley Berlowitz

zösischen Soziologen Maurice Halbwachs geprägt und hat in den letzten zwei
Jahrzehnten eine extensive Forschung und Weiterentwicklung erfahren.10 Halbwachs hat

zwischen Geschichtswissenschaft und kollektivem Gedächtnis eine scharfe Trennlinie

gezogen: das Kollektivgedächtnis von Gruppen erinnere, so Halbwachs,
perspektivisch und selektiv, Geschichtswissenschaft hingegen dokumentiere ungeteilt,
wertfrei, objektiv, universal.11 Wissenssoziologische Studien haben diese völlige
Abgrenzung zwischen Wissenschaft und gesellschaftlichem Kontext in Frage
gestellt und von der Seinsgebundenheit des Wissens, dem Denkstil oder von
Paradigmen in der Wissenschaft gesprochen.12 In dieser Tradition kann das Verhältnis
zwischen kollektivem Gedächtnis und Geschichtswissenschaft als ein wechselseitiges

begriffen werden. Kollektives Gedächtnis fliesst als Perspektive, Methodenwahl,

Periodisierung und Narrativstruktur in die Geschichtswissenschaft ein,13 und
diese wiederum trägt zur Veränderung von Gedächtnisinhalten bei, indem sie neue

Quellen erschliesst, Zusammenhänge neu wertet und Auslassungen aufzeigt. Dan

Diner hat am Beispiel der Historiographie der Shoa präzise dargelegt, welche
unterschiedlichen Einwirkungen jüdische bzw. nichtjüdische deutsche Erinnerungen und

Erfahrungen auf die Geschichtsschreibung haben können.14

IV

Zum ersten Mal wurde dies im programmatischen Briefwechsel über die Historisierung

des Nationalsozialismus deutlich, den der israelische Historiker Saul
Friedländer und der deutsche Zeitgeschichtler Martin Broszat 1988 miteinander führten.

Er wurde in den Vierteljahrsheften zur Zeitgeschichte veröffentlicht.15 Der
Briefwechsel beschäftigte sich mit der Frage, inwiefern Historikerinnen bei ihrer Suche

nach historischer Wahrheit über den Nationalsozialismus von unterschiedlichen

Perspektiven der Opfergruppen und der Tätergesellschaften geprägt werden. Ihre

Auseinandersetzung hat klar gemacht, dass es in der «geschichtlichen Erkenntnis
immer um mehr als um das [geht], was in den Quellen steht».16 Die zwei Historiker
hatten nämlich bezüglich der 'Wahrheit' der Quellen zum Nationalsozialismus
keinerlei Meinungsverschiedenheiten. Sie stritten sich vielmehr darüber, wie die

historische Wahrheit im Lichte der Quellen erforscht und dargestellt werden sollte.17

10 Siehe Halbwachs 1966 und 1991; Aleida Assmann 1999 und 2006; Jan Assmann 1999; Welzer 2001
und 2002.

11 Halbwachs 1991:66ff.
12 Mannheim 1952; Fleck 1935; Kuhn 1989.
13 Diner 1996.
14 Ebd.
15 Broszat/Friedländer 1988.
16 Koselleck 1979:204.
17 Ihre Debatte drehte sich um die Frage der wissenschaftlichen Methode der Alltagsgeschichte, um die



Werkstattbericht: Kollektive Gedächtnisse im Dialog 93

Darüber konnten sie überhaupt nur debattieren, weil 'Wahrheit' nicht Realität

abbildet, sondern aus Quellen konstruiert ist und diese Konstruktion durch die

Perspektive der Forschenden zwar nicht determiniert, aber doch beeinflusst wird.
Persönliche Erinnerungen, gesellschaftliche Konditionierung, fachliches Wissen

und die ständige kritische Distanzierung spielen in jeder historischen Forschung
eine Rolle, wenn sie auch in der Erforschung des Holocaust von grösserer Brisanz
sind als in den meisten anderen Bereichen. Diese Brisanz überträgt sich auf die

Erforschung des Nahostkonfliktes. Die Shoa und der Konflikt im Nahen Osten

weisen als historische Ereignisse keinerlei Ähnlichkeiten auf. Trotzdem muss es

nicht erstaunen, dass die Erinnerung an die Shoa in die Debatte über den Nahostkonflikt

einfliesst. Die Shoa und die israelische Staatsgründung hängen im kollektiven

Gedächtnis sowohl der jüdischen wie auch der nichtjüdischen westlichen Welt

eng zusammen. Im Selbstverständnis eines grossen Teil der jüdischen Welt und für
fast alle jüdischen Israelis legitimiert das Trauma des Holocaust nicht nur die

Entstehung des Staates Israel, sondern die israelische Politik seit 1948 und setzt
jegliche Kritik an dieser Politik ausser Kraft.18 Im kollektiven Gedächtnis der
palästinensischen und arabischen Welt sind die Kehrseiten dieser Ereignisse die Nakba
und das nicht erfüllte Versprechen der nationalen Selbstbestimmung für die
Palästinenser.19

Der Konflikt zwischen Israelis und Palästinenserinnen firmiert in der Forschung
unter dem Begriff intractable conflict. Daniel Bar-Tal führt folgende Merkmale von
intractable conflicts an: Sie dauern lange und die Feindschaft der beteiligten Seiten

wächst im Verlaufe der Zeit an; sie werden von beiden Seiten als unlösbar

wahrgenommen, weil die jeweiligen gegensätzlichen Interessen als wesentlich für das

Überleben angesehen werden; sie werden mit Mitteln der Gewalt ausgetragen und
als Nullsummenspiel wahrgenommen; sie sind 'total', d.h. betreffen sehr viele
Lebensbereiche und besetzen die Aufmerksamkeit der Mitglieder der Konfliktparteien

ständig; alle Seiten haben ein Interesse an der Fortdauer des Konfliktes und
investieren viel in ihn.20 Diese Merkmale wirken vor allem im Bewusstsein der

Palästinenserinnen und Israelis im Nahen Osten. Sie setzen sich aber in das geo-
politische Umfeld der mit den Bevölkerungen vor Ort emotional verbundenen und
durch das jeweilige Narrativ geprägten jüdischen resp. palästinensischen Diasporas

(deutsche) Erfahrung von Normalität und die (jüdische) Erfahrung der Zentralität der Verbrechen im
Nationalsozialismus und um die Darstellungsform der Narration resp. Dokumentation. Zum
Briefwechsel siehe Berg 2003; Berlowitz 2003.

18 Dazu Zertal 2003.
19 Vor allem die britische Kolonialherrschaft, die zionistische Bewegung und später der Staat Israel haben

eine palästinensische Nationenbildung verhindert; allerdings haben Zerstrittenheit und Korruption der
palästinensischen Führung seit Beginn des 20. Jahrhunderts auch zu diesem Versagen beigetragen.
Siehe Khalidi 2006.

20 Bar-Tal 1998.



94 Shelley Berlowitz

in aller Welt fort. Auch nicht-palästinensische und nicht-jüdische Menschen sind in
Bezug auf den Nahostkonflikt mit zentralen Aspekten ihrer Geschichte und Kultur
konfrontiert und müssen sich zu diesen in Beziehung setzen. In die Wahrnehmung
des Konfliktes fliessen viele Deutungsmuster ein - Modernisierung und
Rückständigkeit, Rassismus und Antisemitismus, Kolonialismus, Eurozentrismus und

Islamismus, die Geschichte und die Auswirkungen der Shoa - anhand derer der

Konflikt erklärt wird, die aber auch zu seiner Entstehung und seiner Kontinuität
beitragen.

Mit diesen Erklärungsmustern arbeiten Historikerinnen, wenn sie sich mit dem

Nahostkonflikt beschäftigen. Ihre kulturellen Werte, kulturell inspirierte Deutungsmuster

und die Kontexte, in denen sie Erkenntnisse produzieren, informieren ihre
Arbeit. Anstatt dies zu leugnen oder abzuwehren und sich hinter der wissenschaftlichen

Objektivität zu verschanzen, ist es ratsam, sich der eigenen Perspektive
bewusst zu werden und sie zu reflektieren. Denn nur dies ermöglicht die von
Friedländer geforderte Auseinandersetzung mit den eigenen Erinnerungen, der
gesellschaftlichen Konditionierung und dem angeeigneten Vorwissen - mit anderen

Worten: mit dem biographischen, sozialen und kulturellen Kontext, in dem die

eigene Perspektive beheimatet ist.

V

Selbstreflexion zu üben, bedeutet nicht, Nabelschau zu halten, sondern sich
darüber Rechenschaft abzulegen, welche eigenen Erinnerungen und Einstellungen in
die Forschung eingebracht werden.21 Die Frage, aus welcher Perspektive Historikerinnen

das Objekt ihrer Untersuchung betrachten, ist für die Rezeption ihres Textes

von Interesse, denn: «Interpretationen sind [...] Sinn-Konstruktionen. Im Prozess

des kritisch-deutenden Sinn-Verstehens [...] schafft der Historiker neuen Sinn und

gestaltet Wirklichkeit mit.»22 Es wäre vermessen zu behaupten, ich wüsste, wie

genau die Mechanismen funktionierten, gemäss denen bestimmte Perspektiven
historische Forschung prägen. Dass sie es tun, davon bin ich überzeugt.23

In den Interviews wurde mir - jenseits des theoretischen Wissens - praktisch
erfahrbar, dass es kollektiv geprägte, tief verwurzelte Unterschiede in der gefühls-
mässigen Wahrnehmung von Normalität und Verbrechen im Zusammenhang mit
dem israelisch-palästinensischen Konflikt gibt, die als Subtext im Gespräch immer
präsent sind. Auch meine Reaktionen in den Gesprächen waren von solchen gefühls-
mässigen Wahrnehmungen geprägt. Wenn sie nicht erkannt und benannt werden,

21 Haumann 2006:52.
22 Ebd. S. 51.
23 Siehe auch Rabinowitz 1997:105-108.



Werkstattbericht: Kollektive Gedächtnisse im Dialog 95

verführen sie dazu, Aussagen der einen oder der anderen Art als Ausdruck von
Arroganz, Kolonialismus oder Antisemitismus zu sehen und die kontextuellen

Zusammenhänge zwischen solchen Aussagen und den ihnen zugrunde liegenden
historischen Erfahrungen zu vernachlässigen. Nicht nur in den Interviews, sondern
auch im Studium der Fachliteratur zum Nahostkonflikt war dieses Gefühlsgedächt-
nis präsent. Das zionistische Narrativ ist mir bekannter als das palästinensische; es

spricht Inhalte an, mit denen Emotionen, Atmosphären und geliebte Personen aus

meinerVergangenheit verbunden sind. Und es schafft Dichotomien (zwischen Juden

und Arabern, Ost und West, Tradition und Moderne), mit denen ich gelernt habe,

die Welt zu interpretieren.
Ich bin in einem national-zionistisch-religiösen Milieu in Zürich aufgewachsen.

Vom Milieu meiner Kindheit und Jugend habe ich mich politisch zwar entfernt, eine

familiäre und emotionale Verbindimg besteht freilich immer noch. Im memory talk24

in der Familie und im national-religiösen Jugendbund wurde mir, implizit und

explizit beigebracht, dass Eretz Israel25 erst dank der Erschliessung und Bebauung
durch sich aufopfernde, zionistische Pioniere aus einer Art Dornröschenschlaf
erwacht und mit der Staatsgründung in die Geschichte eingetreten sei. Dass der Kauf
und die Bebauung von Land mit der Vertreibung der palästinensischen Pächter

einhergingen, dass der Aufbau vorstaatlicher Strukturen und einer funktionierenden
Wirtschaft gekoppelt waren an ethnische Separation und Exklusion26 und dass die

zionistische Bewegung die nationale Homogenisierung von Erfahrungen, Kultur
und Traditionen von Juden und Jüdinnen aus allen Ländern erst schuf und nicht
einfach nachvollzog, gehörte nicht zu diesem 'Wissen' und wurde mir erst im
Erwachsenenalter durch die Konfrontation mit der Sicht der Anderen und mit der

Wahrnehmung von Zwischenräumen und Überlappungen zwischen dem Eigenen
und dem Anderen bewusst.

Meine Recherchen im Rahmen des Dissertationsprojektes haben diesen Prozess

noch einmal vertieft. In der Auseinandersetzung mit der Geschichte aus der

Perspektive unterschiedlichster Gesprächspartnerinnen hat sich in mir ein innerer

Dialog entwickelt: zwischen mitgebrachtem Vorwissen und neuen Erkenntnissen;
zwischen alten Bindungen und Ängsten und jüngeren Überzeugungen und
moralischen Empfindungen; zwischen kollektivem Gedächtnis und individuellen
Entscheidungen. Immer wenn die Geschichte der Dialoge, die ich in meiner Unter-

24 Siehe A. Assmann 2006:206: «Zu einem sozialen Gedächtnis kommt man unweigerlich dadurch, dass

man geboren wird und in eine menschliche Gemeinschaft hineinwächst. In dem Masse, wie wir
sprechen lernen, lernen wir auch die Interaktionsform bzw. den Sprechakt des "memory talk" oder
"conversational remembering ..»

25 Eretz Israel ist die hebräische Bezeichnung für das biblische Land Israel, dessen eigentliches Zentrum
die heutige Westbank war.

26 Siehe dazu Shafir 1989.



96 Shelley Berlowitz

suchung analysiere, zu 'rund', zu 'glatt' und widerspruchsfrei zu werden droht,
verlasse ich die bereits festgestellten Kategorien, lese die Transkriptionen und höre

die Interviews erneut. Dann werden andere Dimensionen sichtbar. So geht die

Schilderung von Najah Mahmoud Al-Khatib, wie ihre Eltern ihr altes Dorf besuchten,
weiter. Der Israeli sagte zum Vater:

«Why are you here, go away, this is not your place. And my mother said to him - he

talked Arabic, he was from Irak - and my mother talked to him in Arabic and said:

"This is my house." He said: no, this is our land. He didn't say this is his house,
because the house is empty, nobody lived in it. Then my mother told him: "I can prove
it." She said: "there are pomegranate trees, I and my husband planted. Come over,
I will show you." They went around the house and there were the trees. She said: "See,
this is my house." And he was touched, so he said: "I also left a house, I also had a
land and a house in Irak. And I loved Baghdad, I loved the place and they kicked me
out from Irak. If you can give me back my house and my land ever you will also get
it back. You are dreaming, it will never happen. It is impossible for you to give me

my land in Irak, so it's impossible for you to take back your land and your house."

They talked like half an hour. My daughters were young and came back and told me
about this. My mother was crying and my father was crying.»

Der israelische Einwohner kam ursprünglich aus dem Irak und konnte sich mit
seinen Besucherinnen auf Arabisch unterhalten. Seine Aussagen scheinen eine

Balance in den Erfahrungen und im Leid beider Familien und damit auf eine
gewisse Art 'ausgleichende Gerechtigkeit' herzustellen, was der Darstellung der

israelischen Regierung und dem zionistischen Narrativ entspricht.27 Auf die

Vertreibung der Palästinenserinnen, so implizierte der irakische Israeli, folgte die

Vertreibung der jüdischen Bevölkerung aus arabischen Staaten und vollzog sich ein

Bevölkerungstransfer. Als ausgleichende Gerechtigkeit kann dies allerdings nur
angesehen werden, wenn die Tatsache, dass die betroffenen Bevölkerungen bei
diesem Transfer nicht nach ihren Wünschen gefragt wurden, und wenn die konkreten

Umstände, die zu den verschiedenen Vertreibungen und Migrationen geführt haben,

ausser Acht gelassen werden.28 Andererseits werden Brüche sichtbar: Das zionistische

Narrativ, wonach Israel die frei gewählte und 'natürliche' Heimat aller Juden

und Jüdinnen sei und alle aus zionistischen Motiven eingewandert seien, um das

Land urbar zu machen, hat nicht nur für diesen Israeli nicht zugetroffen. Die
allerwenigsten der aus arabischen Ländern eingewanderten Juden und Jüdinnen wollten
ihre Heimatländer verlassen; sie kamen nach Israel «with mingled excitement and

terror, but most importantly buffeted by manipulated confusion, misunderstandings,
and projections provoked by a Zionism that mingled messianic religiosity with

27 Siehe Fischbach 2008.
28 Siehe Shochat 2003; zu den Umständen in den einzelnen arabischen Ländern siehe Fischbach 2008.



Werkstattbericht: Kollektive Gedächtnisse im Dialog 97

secular nationalist purposes».29 In dem Heimatdorf von Najah Mahmoud Al-Kha-
tibs Eltern nahe der 1967er-Grenze hat die israelische Regierung Einwanderer aus

dem Jemen und aus Irak angesiedelt - eine Praxis, die in den 50er-Jahren üblich

war. Die gefahrliche Peripherie des Landes wurde mit Menschen bevölkert, die an

der Peripherie der Gesellschaft standen.30 Auch das arabische Haus in Westjerusalem,

in dem eines der Dialogtreffen stattfand, war früher

«... as most of the border populated by immigrants that came from Kurdistan, Lybia.
They were put in public houses because this was an undesirable, dangerous
neighbourhood, it was the border. And we brought from the Kurdish...»

erzählte seine israelische Bewohnerin. Der Prozess, in dessen Verlauf die Villa eines

reichen arabischen Scheichs, der viele Häuser in der Umgebung besessen hatte

(«who left and we don't have any information on the actual story, he went to

Kuwait»), zu einem malerischen Zuhause für eine liberale Familie der Mittelschicht
wurde, ging auf Kosten verschiedener Bevölkerungsgruppen, deren Geschichten,
Narrative und Gefühlsgedächtnisse einander überlappen.

Kollektive Gedächtnisse haben - wie Rückspiegel - tote Winkel. Um diese

auszuleuchten braucht es den Dialog und die Begegnung mit jenen, die andere

Gedächtnisse haben. Kontakt mit den Geschichten der Anderen und die Anerkennung,
dass andere Perspektiven auf denselben Konflikt existieren, sind der Beginn der

Umorientierung. Ein solcher Prozess ist nicht schmerzlos und nicht ohne Gefahr.

«Dialoge stiften Verwirrung, sie begeben sich in Gefahrenzonen, sie fuhren auf
Wege, die unvollkommen, unplanbar und unwägbar sind»31 - wie auch die

Erfahrungen von Najah Mahmoud Al-Khatib gezeigt haben. Meine Auseinandersetzung

bei der Erforschung dieser Dialoge ist freilich nicht vergleichbar mit der

Intensität der Begegnungen, dem Risiko und den existentiellen Bedingungen, unter
denen israelische und palästinensische Dialogpartnerinnen ihre Gespräche führten.

Dennoch: die Konfrontation mit dem Narrativ der Anderen und die Reflektion des

eigenen haben meine Arbeit begleitet und scheinen mir für das Verständnis des

Konflikts heute unabdingbar.

29 Shohat 2003:57.
30 Siehe Yiftachel/Meir (eds.) 1998.
31 Thürmer-Rohr 2000:45.



98 Shelley Berlowitz

Literatur

Bar-Tal, Daniel (1998): Societal Beliefs in Times of Intractable Conflict: The Israeli Case,

in: International Journal ofConflict Managment, Jan. 1998, Vol. 9, Issue 1, pp. 22-50.
Benvenisti, Meron (1995): Intimate Enemies. Jews and Arabs in a Shared Land, Berkeley /

Los Angeles / London: University of California Press.

Berg, Nicolas (2002): Perspektivität, Erinnerung und Emotion. Anmerkungen zum "Gefïihls-
gedächtnis" in Holocaustdiskursen, in: Echterhoff, Gerald / Saar, Martin (Hg.): Kontexte
und Kulturen des Erinnerns. Maurice Halbwachs und das Paradigma des kollektiven
Gedächtnisses, Konstanz: UVK Verlagsgesellschaft, S. 225-251.

Berg, Nicolas (2003): Der Holocaust und die westdeutschen Historiker: Erforschung und

Erinnerung, Göttingen: Wallstein 2003.

Berlowitz, Shelley (2003): Zwischen Geschichte und Gedächtnis: Zur Historisierung des

Nationalsozialismus, Online-Ressource Universität Konstanz: http://www.ub.uni-
konstanz.de/kops/volltexte/2003/941/

Broszat, Martin / Friedländer, Saul (1988): Um die "Historisierung des Nationalsozialismus".
Ein Briefwechsel, in: Vierteljahrshefte für Zeitgeschichte 36 (1988), S. 339-372.

Diner, Dan (1996): Ereignis und Erinnerung. Über Variationen historischen Gedächtnisses,
in: Berg, Nicolas / Jochimsen, Jess / Stiegler, Bernd (Hrsg.), Shoah. Formen der Erinnerung.

Geschichte, Philosophie, Literatur, Kunst, München: Fink, S. 13-39.
Fleck, Ludwik (1935): Entstehung und Entwicklung einer wissenschaftlichen Tatsache:

Einführung in die Lehre vom Denkstil und Denkkollektiv, Basel: Benno Schwabe.

Fischbach, Michael R. (2008): Jewish Property Claims Against Arab Countries, New York:
Columbia University Press.

Glaser, Barney G./Strauss, Anselm L. (2005/1998): Grounded Theory. Strategien qualitativer
Forschung, Bern: Verlag Hans Huber.

Halbwachs, Maurice (1991/1950): Das kollektive Gedächtnis, Frankfurt a.M.: Fischer
Taschenbuch Verlag

Halbwachs, Maurice (1966/1925): Das Gedächtnis und seine sozialen Bedingungen,
Berlin/Neuwied: Luchterhand.

Haumann, Heiko (2006): Geschichte, Lebenswelt, Sinn. Über die Interpretation von Selbst¬

zeugnissen, in: Brigitte Hilmer, Georg Lohmann, Tilo Wesche, Anfang und Grenzen des

Sinns. Für Emil Angehrn, Weilersvist: Velbrück Wissenschaft, S. 42-54.
Jayyusi, Lena (2007): Iterability, Cumulativity, and Presence: The Relational Figures of

Palestinian Memory, in: Sa'adi, Ahmad H. / Abu-Lughod, Lila (eds.): Nakba. Palestine,
1948 and the Claims of Memory, New York: Columbia University Press, pp. 107-133.

Koselleck, Reinhart (1979): Vergangene Zukunft. Zur Semantik geschichtlicher Zeiten,
Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Kuhn, Thomas S. (1989/1967): Die Struktur wissenschaftlicher Revolutionen, Frankfurt
a.M.: Suhrkamp.

Mannheim, Karl (1952/1929): Ideologie und Utopie, Frankfurt a.M.: Verlag G. Schulte-
Bulmke.

Rabinowitz, Dan (1997): Overlooking Nazareth. The ethnography of exclusion in Galilee
[Cambridge Studies in Social and Cultural Anthropology], Cambridge: University Press.

Shafir, Gershon (1989): Land, labor and the origins of the Israeli-Palestinian Conflict
1882-1914, Cambridge: Cambridge University Press.



Werkstattbericht: Kollektive Gedächtnisse im Dialog 99

Shohat, Ella (2003): Rupture and Return. Zionist Discourse and the Study ofArab Jews, in:
Social Text 21, 2 (Summer 2003), pp. 49-74.

Thürmer-Rohr, Christina (2000): "Jede Sache hat so viele Seiten, als Menschen an ihr be¬

teiligt sind". Zur Bedeutung des Dialogs im politischen Denken Hannah Arendts, in:

Conradi, Elisabeth / Plonz, Sabine (Hrsg.), Tätiges Leben. Pluralität und Arbeit im
politischen Denken Hannah Arendts, Bochum: SWI Verlag, S. 45-66.

Yiftachel, Oren / Meir, Avinoam (eds.) (1998): Ethnic frontiers and peripheries: landscapes

of development and inequality in Israel, Boulder: Westview Press, 1998.

Zertal, Idith (2003): Nation und Tod: der Holocaust in der israelischen Öffentlichkeit,
Göttingen: Wallstein Verlag.

Zertal, Idith/Eldar, Akiva (2007): Die Herren des Landes: Israel und die Siedlerbewegung
seit 1967, München: DTV



-

-

'


	Werkstattbericht: Kollektive Gedächtnisse im Dialog

