Zeitschrift: Itinera : Beiheft zur Schweizerischen Zeitschrift fur Geschichte =

supplément de la Revue suisse d'histoire = supplemento della Rivista

storica svizzera
Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft fur Geschichte

Band: 28 (2009)

Artikel: Werkstattbericht: Kollektive Gedachtnisse im Dialog
Autor: Berlowitz, Shelley

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1077974

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1077974
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Werkstattbericht: Kollektive Gedachtnisse im Dialog!

Shelley Berlowitz

Im Konflikt zwischen Israelis und PaldstinenserInnen geht es um territoriale, poli-
tische, wirtschaftliche Fragen, um Besetzung, Terror, um Gerechtigkeit und
Menschenrechte. Auf einer versteckten Ebene spielt sich jedoch ein Machtkampf
um die Geschichte ab, um die Erinnerung und um das Vergessen. Wenn Friedens-
aktivistInnen beider Seiten sich in Dialogen begegnen, treffen zwei widerstreitende
und traumatisierte Erinnerungsmeinschaften aufeinander. Im Zentrum meiner
Dissertation stehen zwei solche dialogische Schauplitze: zum einen freie Dialog-
gruppen zwischen jiidischen Israelis und PaléstinenserInnen, die nach Beginn der
ersten Intifada (1987) ihren Anfang nahmen, und zum anderen die institutiona-
lisierte dialogische Zusammenarbeit in der feministischen Plattform Jerusalem
Link, die 1994 begann. Ich habe acht Expertlnneninterviews und 22 offene, leit-
fadengestiitzte Interviews mit TeilnehmerInnen beider Gruppierungen gefiihrt. Die
Wahl der Interviewpartnerlnnen erfolgte nicht systematisch, sondern ergab sich
tiber Empfehlungen im Schneeballprinzip. Alle Gesprichspartnerlnnen wurden
tiber ihre Biographie, die Griinde ihres Engagements, ihre Ziele und Erfahrungen
in der dialogischen Zusammenarbeit befragt. Das Resultat waren viele Gespriache
mit verschiedenen Schwerpunkten, aus denen ich jene Themen, die oft genannt
wurden, herauskristallisierte und analysierte.>? Eines der Themen, die in den Ge-
sprachen mit Exponentlnnen sowohl der freien Dialoggruppen wie auch der vom
Jerusalem Link organisierten Gruppen immer wieder auftauchten, war die Frage,
ob jidische Siedler und Siedlerinnen bei den Treffen als Dialogpartnerlnnnen
zugelassen werden sollten oder nicht.

I

Einige Wochen nach Ausbruch der ersten /ntifada im Dezember 1987 in den von
Israel besetzten, paldstinensischen Gebieten setzten Dialoge zwischen Paléstinen-
serlnnen verschiedener Ortschaften und Israelis aus Westjerusalem ein, die ohne
organisatorische Basis als BiirgerInnen den Kontakt zu den Anderen suchten und
fanden. Auf jlidisch-israelischer Seite nahmen friedensorientierte, aber nicht poli-

1  Die Dissertation mit dem Arbeitstitel «Kollektive Gedédchtnisse im Dialog. Jiidische und arabische
Erfahrungen und Narrative» wird von Prof. Dr. Heiko Haumann, Lehrstuhl fiir Osteuropéische und
Neuere Allgemeine Geschichte am Historischen Seminar der Universitit Basel, betreut. Ich danke
Elisabeth Joris fiir die Lektiire dieses Artikels und fiir ihre Anregungen.

2 Fiir die Analyse richtungweisend war die Methode der Grounded Theory. Siehe Glaser/Strauss 2005.



86 Shelley Berlowitz

tisch radikal eingestellte Menschen an den Dialoggruppen teil. Auf paldstinen-
sischer Seite waren die meisten TeilnehmerInnen durch die /ntifada politisiert und
im Widerstand aktiv. Dr. Najah Mahmoud Al-Khatib nahm von 1988 bis 1991 an
einer solchen Gespriachsgruppe in Abu Tor, einem gemischten arabisch-jlidischen
Stadtteil von (West-)Jerusalem, teil. Sie nahm die Gelegenheit gerne wahr, sich mit
Israelis in einer Dialoggruppe auszutauschen: «I was curious. Are these people the
same as the soldiers or do they have a human component? I was curious to see how
these people were in reality.» Nach schwierigen Erfahrungen im Dialog befragt,
antwortete sie:

«The most difficult experience for me was when I had to meet settlers. They were
very extreme religious Jews with a Kippa and religious dress. I couldn’t stand them.
I was angry and furious. The Israelis didn’t tell us that they were bringing them,
otherwise I wouldn’t have come. One of them was a Rabbi... they claimed he was
more liberal than others and that’s why they brought him. But [ was angry. It was rude.
The Israeli facilitators cheated us. They brought people who are now living on our
land in a settlement near by. ... That was the most difficult.

Another event made me angry and frustrated. We met in a house; it was a Pales-
tinian house in [Jerusalem]. [The woman] who lived in the house was from the
[Israeli] Peace Movement. I felt I was a traitor to my people because I came to this
house and talked to her. I felt confused and ambivalent. I felt very bad, as if I was
enforcing and facilitating the existence of the occupation through such a meeting. ...
In these two events I hated myself and I hated the dialogue. I couldn’t defend these
events. I felt betrayed by my friends in the left wing.»

Najah Mahmoud Al-Khatib ist 1960 in Deheische, einem Fliichtlingslager in der
Westbank, geboren, wohin ihre Eltern 1948 aus dem Gebiet des heutigen Israel ge-
flohen waren. Ihre Kindheit war sehr schwer, erinnert sie sich. Der Vater wurde als
kommunistischer Aktivist von den jordanischen Behorden verfolgt und inhaftiert.
Die Familie war arm und konnte sich knapp iiber Wasser halten. Heute kimpft die
Pflegefachfrau und Assistenzprofessorin der 4/ Quds University an zwei Fronten:
fiir die soziale Emanzipation der Frauen in der paldstinensischen Gesellschaft und
gegen die israelische Besatzung. Sie ist mit den Geschichten tiber die Flucht von
1948 und das zuriickgelassene Dorf aufgewachsen, erlebte die zweite Flucht des
Vaters und ihrer Geschwister 1967 (die Mutter blieb mit ihr in der Westbank) und
wiederholte Verhore und Hausdurchsuchungen durch israelische Soldaten nach
seiner Riickkehr. Mitte 1988 fand Najah Mahmoud Al-Khatib durch die Vermitt-
lung ihres damaligen Ehemannes, der in der kommunistischen Partei aktiv war und
Kontakte zu Genossen in Israel pflegte, den Weg in eine Dialoggruppe. Israelis hatte
sie in ihrer Kindheit nur als Soldaten getroffen. Thre ersten personlichen Erfahrun-
gen mit israelischen Zivilisten machte sie Mitte der 70er-Jahre. Damals arbeitete sie
als Jugendliche in den Ferien auf israclischen Farmen, pfliickte zusammen mit



Werkstattbericht: Kollektive Gedachtnisse im Dialog 87

anderen paldstinensischen und israelischen Gelegenheitsarbeiterlnnen Trauben und
Apfel. Es war ihr zwar bewusst, dass die israelischen Arbeiterinnen und der Boss,
«who always was a man», auch in der israelischen Armee dienten, aber sie nahm sie
als Zivilpersonen wahr. Bereits als 15-Jahrige hatte sie erfahren, dass «Israelis can
be different from context to context».

In ithrer Antwort auf die Schwierigkeiten im Dialog wird deutlich, in welches
Spannungsfeld sie sich mit der Teilnahme an den Gesprdchen begab. Das ungewollte
Gesprich mit SiedlerInnen machte sie wiitend, das Treffen in einem alten arabischen
Haus im westlichen (israelischen) Teil Jerusalems liess sie verwirrt und ambivalent
zurlick. In der ersten Situation waren ihre Gefiihle klar, in der zweiten ambivalent,
aber beide wirkten nach innen und nach aussen gleichermassen: «I hated myself and
[ hated the dialogue. I couldn’t defend these events.» Die Teilnahme am Dialog war
fiir Najah Mahmoud Al-Khatib eine Gratwanderung zwischen der politischen Stra-
tegie der Kooperation mit israelischen Friedensaktivistinnen und der Befiirchtung,
sie konnte ihr Volk verraten. Sie musste den Dialog sowohl sich selbst wie auch
threm Umfeld gegeniiber legitimieren. In dieser prekdren Lage fiihlte sie sich von
ihren israelischen PartnerInnen verraten und in Situationen gebracht, die sie nicht
gewdhlt hatte. Die massive Abneigung, die sie gegen die jiidischen SiedlerInnen
hegte, libertrug sie zwar nicht auf die Bewohnerin des arabischen Hauses, die sie
als Friedensaktivistin kannte. Aber die arabische Villa, in der die jiidische Familie
lebte, symbolisierte fiir die Paldstinenserin das Exil ihrer Landsleute und die In-
besitznahme ihres Landes durch das neu gegriindete Israel im Jahre 1948.

Dass die jiidischen SiedlerInnen der 80er-Jahre und der Aufenthalt in einem alten
arabischen Haus in Westjerusalem fiir Mahmoud Al-Khatib in einem Zusammen-
hang stehen, ist kein Zufall. An anderer Stelle im Interview erzdhlte sie, wie ihre
Eltern das Haus in Israel besuchten, aus dem sie 1948 fliechen mussten. Sie schil-
derte die Begegnung mit einem heutigen israelischen Einwohner des Dorfes nach
dem Bericht ihrer Tochter: «My father approached his house and one of the settlers
came and said: “Why are you here, go away, this is not your place”.» Den Israeli
nannte sie ganz selbstversténdlich settler und verwischte damit die Grenze zwischen
den SiedlerInnen in den besetzten Gebieten und den EinwohnerInnen Israels inner-
halb der griinen Linie — eine Grenze, die fiir jiidische Israelis, soweit sie fiir die
Existenz des Staates Israel in den Grenzen von 1967 einstehen, zentral ist. Siedler-
Innen der besetzten Gebiete repriasentieren fiir die paldstinensische Bevolkerung
in der Westbank, und insbesondere fiir die Fliichtlinge unter ihnen, die Fortsetzung
der Ereignisse von 1948. Die Inbesitznahme von Land durch jiidische Siedlungen
in der Westbank und der Schutz dieser Siedlungen durch die israclische Armee und
bewaftnete Zivilisten spielen sich vor Najah Mahmoud Al-Khatibs Augen ab als
wiederkehrende Bestdtigung der Geschichten, die sie von ihren Eltern und Gross-



88 Shelley Berlowitz

eltern gehort hat.? Die konkreten Umstidnde der Besiedlung waren im vorstaatlichen
Paléstina freilich anders als heute. Die damaligen jiidischen Siedler und Siedlerin-
nen hatten wenig finanzielle und andere Ressourcen, die Besiedlung des Landes
war fiir sie nicht selten eine Frage des nackten Uberlebens. Auf einem grossen Teil
des Landes, das fiir sie gekauft wurde und das sie bebauen wollten, hatten jedoch
paldstinensische Fellachen iiber Generationen gelebt und gearbeitet. Sie mussten
die entsprechenden Lindereien verlassen und diese wurden vor ihrem Zugriff mit
Waftengewalt geschiitzt.* Die heutigen Siedler und Siedlerinnen in der Westbank
geniessen giinstigen und komfortablen Wohnraum und benutzen Schnellstrassen,
die fiir sie reserviert sind. Die israelische Armee hat die Aufgabe, ihre Interessen
auf Kosten der sie umgebenden PaldstinenserInnen durchzusetzen und zu schiitzen.’
Das Land, das sie fiir sich beanspruchen, wurde vorher durch den israelischen Staat
zu Staatsland oder enteignet.® Die Siedlungen der Westbank und ihre Bewohner-
Innen anzuerkennen wiirde fiir Najah Mahmoud Al-Khatib bedeuten, die Aus-
dehnung der zionistischen Besiedlung in ganz Paléstina als Realitdt anzuerkennen
und damit die Hoffnung auf nationale Souverénitit auch in jenem Teil Palistinas
aufzugeben, der nach der Staatsgriindung nicht zu Israel gehorte. Die Anerkennung
Israels in den Grenzen von 1967 ist ein schmerzlicher Schritt, den sie nur bereit ist
zu machen, wenn die PaldstinenserInnen dafiir Souverinitit in den restlichen 22%
des urspriinglichen Palédstinas erhalten.” Den Bruch von 1948 akzeptiert sie aus
pragmatischen Griinden:

«Trough the years we changed our mentality. Maybe because of dialogue, maybe because
of the long years of occupation — something happened in my mind, I don’t know. Many
Palestinians came to the level that they accept, there will be no return to the land of 1948.
For the moment, let’s say. We accept that there is no alternative, our deep emotions are
different. There is a logic now, and we accept the logic. So many Palestinians are now
more open minded to the idea that Israel exists and it will not go. At least we want to get
part of the land back and end the occupation of this part. This is an alternative to the old
discourse that Israel should not exist.

It is realism, pragmatism. Accepting the fact that it will not change in our lives. [ will
continue to tell my children that they have a land there. But I accept the fact that the
Israelis are there. And who knows, what will happen in the future. I think the Israelis think
similarly, but have an opposite stand. Maybe they raise their children saying: this is our

3 Dazu siehe auch Jayyusi 2007.

4 Sieche Shafir 1989.

5 Siehe Benvenisti 1995:83f.

6  Siehe Zertal/Eldar 2007. ‘Staatsland’ bedeutet fiir den israelischen Staat auch in der besetzten West-
bank: israelisches Land.

7 Das Interview mit Najah Mahmoud Al-Khatib wurde im November 2007 gefiihrt, die islamistische

Hamas hatte im Juni 2007 die Kontrolle in Gaza tibernommen. Seither steht der Souverinitit eines
freien Paldstina nicht nur die israelische Besatzung, sondern auch die Uneinigkeit zwischen Hamas
und der Paldstinensischen Autonomiebehorde (PA) in der Westbank im Weg.



Werkstattbericht: Kollektive Gedéchtnisse im Dialog 89

land, we have a religious right, but we will give the Palestinians this peace of land so they
can live on it. As if they are making us a favor. I can feel this sometimes.»

Fiir die israelische Besitzerin des arabischen Hauses in Westjerusalem, in dem der
Dialog stattfand, ist die Anerkennung der Grenzen von 1967 hingegen eine selbst-
verstdndliche Ausgangslage, aus der heraus sie fiir den Frieden arbeitet:

«I wouldn’t live in a settlement... I make a distinction between ’48 and *67 and a lot
of people, also on the Israeli side, also left wing people, don’t basically. They don’t
see that there’s that much of a difference. I don’t agree. That much of a Zionist [ am,
I think there was a difference. What happened in 48 [happened in a] war situation
... there was a lot of pain and a lot of people moving of from one place to the other
... I wouldn’t have moved to Israel if I wouldn’t agree with the founding of the State
of Israel. And the founding of the State of Israel includes everything that happened
in "48.»

Die israelische Dialogpartnerin verortet sich im zionistischen Kollektiv — that much
of a Zionist I am —und geht entsprechend davon aus, es habe durch den Krieg von
1948 keine Alternative zur Staatsgriindung gegeben. Entscheidend fiir diese Wahr-
nehmung ist das Bewusstsein und die Erinnerung an die Shoa. Drei Jahre nach der
‘Endlésung’ waren Juden und Jiidinnen nirgendwo auf der Welt mehr zu Hause. Die
Flucht und Vertreibungen von rund 750000 PalistinenserInnen sowie die Ver-
weigerung ihrer Riickkehr danach wurde zum Teil der Staatsgriindung, der Schaf-
fung eines Zuhauses: the founding of the State of Israel includes everything that
happened in '48. Die Geschichte zwischen Israelis und PaldstinenserInnen beginnt
in diesem Sinn mit dem Staat Israel 1948 neu als fabula rasa. Fiir die israelische
Friedensaktivistin, und hierin diirfte sie reprasentativ fiir die linksliberale Friedens-
bewegung in Israel sein, begann das Unrecht mit der Besetzung der Westbank und
Gazas im Jahre 1967. In einem alten arabischen Haus in Westjerusalem zu leben,
welches sich noch innerhalb der 1967er-Grenze befindet und das sie legal gekauft
hat, und darin israelisch-paldstinensische Dialoge abzuhalten, ist daher kein Wider-
spruch und kein Anlass fiir Ambivalenz.

II

1994 wurden das palastinensische Jerusalem Center for Women und die israelische
Organisation Bat Shalom (hebriisch fiir: ‘Tochter des Friedens’) gegriindet, die bis
heute zusammen als Jerusalem Link (JL) auftreten und kooperieren. Auch die An-
fange dieser Kooperation reichen in die Zeit der ersten Intifada zuriick. Damals
kamen neu politisierte Frauen und schon langer aktive Feministinnen beider Seiten
miteinander in Kontakt und legten das Fundament fiir die spétere institutionalisierte
Zusammenarbeit.



90 Shelley Berlowitz

Gila Svirsky war von 1997 bis 1999 Direktorin der israelischen Friedensorgani-
sation Bat Shalom. Die heute 62-jahrige Menschenrechtsaktivistin war ein Jahr vor
dem Krieg im Juni 1967 aus einem religios praktizierenden Elternhaus in den USA
voll zionistischer Ideale nach Israel eingewandert. Seit ihrer Politisierung in den
80er-Jahren (durch die erste /ntifada) arbeitete sie in verschiedenen NGOs, wo sie
sich gegen die Besetzung und fiir Menschenrecht einsetzt. Im Interview erzéhlte sie,
wie sich ihre besten Freunde nach dem Krieg 1967 in die ersten Siedlungen im
Westjordanland aufmachten, um dort zu leben:

«I took my toothbrush and put in in my purse and I took a bus to Gush Etzion where my
friends were just beginning to settle. And I said to them “You are the big pioneers. [ am
going to stay here just for the weekend, just to symbolize that I’m putting down roots
here. And when I come back from my studies, this is where I’ll come.” What protected
me from that stupid move ... [ don’t know.»

Damals war es fiir Gila Svirsky kein bewusster Entscheid, nicht in einer Siedlung
zu leben, sondern Zufille des Lebens, die sie davon abhielten. Mit ihren ehema-
ligen Freunden in Gush Etzion hat sie seit 30 Jahren keinen Kontakt mehr:

«At the time [ had great love in my heart for my friends who went there. I thought of them
as such idealistic and moral people. ['ve not been in touch with them for over 30 years.
I don’t know what they’re like today, but today I disapprove of the entire settlement
enterprise. I know that not all settlers are extremists, but they are all engaged in violent,
brutal and oppressive activity to the Palestinians who live around them. [...] As a result
of the occupation, we have all undergone a corruption of our humanistic values, whether
we are settlers or just supporting the settlement enterprise passively.»

Jidische SiedlerInnen, zumindest die ideologisch motivierten unter ihnen, sind fiir
Gila Svirsky zwar politische Gegnerlnnen, aber sie sind ihr vertraut: Viele von ihnen,
vor allem jene aus der ersten Generation, stammten aus demselben oder dhnlichen
Milieu wie sie. Sie erinnert sich noch gut an das Gefiihl von 1968, die Besiedlung
der Westbank sei eine Pioniertat und vergleichbar mit der urspriinglichen zionis-
tischen Besiedlung Paldstinas — eine Haltung, die sie nicht einer bewussten poli-
tischen Position verdankte, sondern dem selbstverstindlichen ‘Wissen’, das ihr in
der zionistisch-religiosen Erziehung beigebracht wurde, und der emotionalen Ver-
bindung mit ihren Freunden. Thre Einstellung zur Siedlerbewegung hat sich in den
letzten 30 Jahren radikal verdndert — die Gefiihle fiir die fritheren, sich in der West-
bank ansiedelnden Freunde und Freundinnen sind in der Erinnerung aber immer
noch prisent. Jene religious Jews, deren Insignien wie the Kippa, this hair and the
dress, bei Najah Mahmoud Al-Khatib Abwehr hervorrufen und die sie als very
extreme wahrnimmt, gehorten frither zu Gila Svirskys Lebenswelt. Auch fiir sie
evozieren SiedlerInnen die Geschichte vor der Staatsgriindung, die Pioniere der



Werkstattbericht: Kollektive Gedidchtnisse im Dialog 91

zionistischen Bewegung: «/ said to them “You are the big pioneers”.» Diese Ge-
schichte hat fiir sie gefiihlsméssig positive Konnotationen, auch wenn spétere
Erkenntnisse sie heute in einem ganz anderen Licht erscheinen lassen.

In den Aussagen von Gila Svirsky und Najah Mahmoud Al-Khatib werden zwei
Dimensionen von kollektivem Gedédchtnis deutlich: zum einen Kontinuitétslinien
und Briiche, welche in den beiden nationalen Narrativen eingeschrieben sind, und
zum anderen gefiihlsméssige Gedéchtnisse, die sich voneinander unterscheiden.

I

Nationale Narrative, selbstverstindliches Wissen und Gefiihlsgedédchtnisse® in
Bezug auf den Nahostkonflikt gehdren nicht nur zu den Lebenswelten von Israelis
und PaldstinenserInnen, sondern auch zu unseren Lebenswelten in Europa — und
auch zu jenen der wissenschaftlich Forschenden. Wer {iber Dialoge zwischen jiidi-
schen Israelis und PaldstinenserInnen schreibt, findet sich in einem umstrittenen,
von Abwertung, Abwehr, Anziechung und Bewunderung geprigten Umfeld. Rat-
schlage, Warnungen und Bekundungen der Solidaritdt begleiten mich seit Beginn
meiner Dissertation tliber die dialogische Zusammenarbeit in Israel/Paldstina. Die
einen lacheln nachsichtig iiber die Wahl dieses ‘hoffnungslosen Themas’, andere
warnen vor Leichtgldubigkeit und Einseitigkeit, wieder andere bekunden grosses
Interesse an meiner Arbeit und attestieren ihr hochste Wichtigkeit. Das Unter-
suchungsobjekt «Dialoge in Israel/Paléstina» scheint wenige nur kalt zu lassen. Sind
diese Ratschlidge, Warnungen und Solidarititsbekundungen als unwissenschaftliche
und daher nicht ernst zu nehmende Ausserungen abzutun? Ganz im Gegenteil. Diese
Reaktionen zeigen zum einen, dass viele — auch vordergriindig unbeteiligte — Men-
schen sich vom Nahostkonflikt und von der dialogischen Zusammenarbeit zwischen
PalédstinenserInnen und Israelis stark bertihren lassen. Und sie weisen zum zweiten
darauf hin, dass sich wissenschaftlich Arbeitende, wenn sie sich mit diesem Stoff
beschiftigen, in einem Spannungsfeld widersprechender politischer Positionen und
Perspektiven bewegen und davon nicht unberiihrt sein konnen.

Historisch Forschende sind, in den Worten Saul Friedldnders, «unauflosbar
verfangen in einem Netz aus personlichen Riickerinnerungen, allgemeiner gesell-
schaftlicher Konditionierung, angeeignetem fachlichen Wissen —und stindiger Ver-
suche kritischer Distanzierungy».” Was Friedldnder persénliche Riickerinnerungen
und allgemeine gesellschaftliche Konditionierung nennt, kann als kollektives Ge-
ddchtnis bezeichnet werden. Dieser Begriff wurde in den 1920er-Jahren vom fran-

8  Halbwachs 1966:61. Zum Gefiihlsgedéchtnis in Holocaustdiskursen siehe Berg 2002:225-251.
9 Broszat/Friedlander 1988:367.



92 Shelley Berlowitz

zosischen Soziologen Maurice Halbwachs geprégt und hat in den letzten zwei Jahr-
zehnten eine extensive Forschung und Weiterentwicklung erfahren.!® Halbwachs hat
zwischen Geschichtswissenschaft und kollektivem Geddichtnis eine scharfe Trenn-
linie gezogen: das Kollektivgedichtnis von Gruppen erinnere, so Halbwachs, per-
spektivisch und selektiv, Geschichtswissenschaft hingegen dokumentiere ungeteilt,
wertfrei, objektiv, universal.!! Wissenssoziologische Studien haben diese véllige
Abgrenzung zwischen Wissenschaft und gesellschaftlichem Kontext in Frage ge-
stellt und von der Seinsgebundenheit des Wissens, dem Denkstil oder von Para-
digmen in der Wissenschaft gesprochen.!? In dieser Tradition kann das Verhiltnis
zwischen kollektivem Gedichtnis und Geschichtswissenschaft als ein wechsel-
seitiges begriffen werden. Kollektives Gedéchtnis fliesst als Perspektive, Methoden-
wahl, Periodisierung und Narrativstruktur in die Geschichtswissenschaft ein,!* und
diese wiederum tragt zur Verdnderung von Gedéchtnisinhalten bei, indem sie neue
Quellen erschliesst, Zusammenhinge neu wertet und Auslassungen aufzeigt. Dan
Diner hat am Beispiel der Historiographie der Shoa prazise dargelegt, welche unter-
schiedlichen Einwirkungen jlidische bzw. nichtjiidische deutsche Erinnerungen und
Erfahrungen auf die Geschichtsschreibung haben konnen. !4

IV

Zum ersten Mal wurde dies im programmatischen Briefwechsel {iber die Histori-
sierung des Nationalsozialismus deutlich, den der israelische Historiker Saul Fried-
lander und der deutsche Zeitgeschichtler Martin Broszat 1988 miteinander fiihrten.
Er wurde in den Vierteljahrsheften zur Zeitgeschichte verdffentlicht.”> Der Brief-
wechsel beschéftigte sich mit der Frage, inwiefern Historikerlnnen bei ihrer Suche
nach historischer Wahrheit {iber den Nationalsozialismus von unterschiedlichen
Perspektiven der Opfergruppen und der Tatergesellschaften geprigt werden. Ihre
Auseinandersetzung hat klar gemacht, dass es in der «geschichtlichen Erkenntnis
immer um mehr als um das [geht], was in den Quellen steht».!¢ Die zwei Historiker
hatten nidmlich beziiglich der ‘Wahrheit’ der Quellen zum Nationalsozialismus
keinerlei Meinungsverschiedenheiten. Sie stritten sich vielmehr dariiber, wie die
historische Wahrheit im Lichte der Quellen erforscht und dargestellt werden sollte.!’

10 Siehe Halbwachs 1966 und 1991; Aleida Assmann 1999 und 2006; Jan Assmann 1999; Welzer 2001
und 2002.

11 Halbwachs 1991:66ff.

12 Mannheim 1952; Fleck 1935; Kuhn 1989.

13 Diner 1996.

14 Ebd.

15 Broszat/Friedlinder 1988.

16 Koselleck 1979:204.

17 Thre Debatte drehte sich um die Frage der wissenschaftlichen Methode der Alltagsgeschichte, um die



Werkstattbericht: Kollektive Gedachtnisse im Dialog 93

Dartiber konnten sie tiberhaupt nur debattieren, weil ‘Wahrheit’ nicht Realitét
abbildet, sondern aus Quellen konstruiert ist und diese Konstruktion durch die
Perspektive der Forschenden zwar nicht determiniert, aber doch beeinflusst wird.

Personliche Erinnerungen, gesellschaftliche Konditionierung, fachliches Wissen
und die stindige kritische Distanzierung spielen in jeder historischen Forschung
eine Rolle, wenn sie auch in der Erforschung des Holocaust von grésserer Brisanz
sind als in den meisten anderen Bereichen. Diese Brisanz iibertrdgt sich auf die
Erforschung des Nahostkonfliktes. Die Shoa und der Konflikt im Nahen Osten
weisen als historische Ereignisse keinerlei Ahnlichkeiten auf. Trotzdem muss es
nicht erstaunen, dass die Erinnerung an die Shoa in die Debatte iiber den Nahost-
konflikt einfliesst. Die Shoa und die israelische Staatsgriindung hingen im kollek-
tiven Gedéchtnis sowohl der jiidischen wie auch der nichtjiidischen westlichen Welt
eng zusammen. Im Selbstverstdndnis eines grossen Teil der jiidischen Welt und fiir
fast alle jlidischen Israelis legitimiert das Trauma des Holocaust nicht nur die Ent-
stehung des Staates Israel, sondern die israelische Politik seit 1948 und setzt jeg-
liche Kritik an dieser Politik ausser Kraft.!'® Im kollektiven Geddchtnis der palasti-
nensischen und arabischen Welt sind die Kehrseiten dieser Ereignisse die Nakba
und das nicht erfiillte Versprechen der nationalen Selbstbestimmung fiir die Palésti-
nenser.'?

Der Konflikt zwischen Israelis und PaléstinenserInnen firmiert in der Forschung
unter dem Begriff intractable conflict. Daniel Bar-Tal fiihrt folgende Merkmale von
intractable conflicts an: Sie dauern lange und die Feindschaft der beteiligten Seiten
wichst im Verlaufe der Zeit an; sie werden von beiden Seiten als unlosbar wahr-
genommen, weil die jeweiligen gegensitzlichen Interessen als wesentlich fiir das
Uberleben angesehen werden; sie werden mit Mitteln der Gewalt ausgetragen und
als Nullsummenspiel wahrgenommen; sie sind ‘total’, d.h. betreffen sehr viele
Lebensbereiche und besetzen die Aufmerksamkeit der Mitglieder der Konflikt-
parteien stindig; alle Seiten haben ein Interesse an der Fortdauer des Konfliktes und
investieren viel in ihn.?® Diese Merkmale wirken vor allem im Bewusstsein der
PaléstinenserInnen und Israelis im Nahen Osten. Sie setzen sich aber in das geo-
politische Umfeld der mit den Bevolkerungen vor Ort emotional verbundenen und
durch das jeweilige Narrativ geprigten jiidischen resp. paldstinensischen Diasporas

(deutsche) Erfahrung von Normalitdt und die (jiidische) Erfahrung der Zentralitdt der Verbrechen im
Nationalsozialismus und um die Darstellungsform der Narration resp. Dokumentation. Zum Brief-
wechsel siehe Berg 2003; Berlowitz 2003.

18 Dazu Zertal 2003.

19 Vor allem die britische Kolonialherrschaft, die zionistische Bewegung und spiter der Staat Israel haben
eine palédstinensische Nationenbildung verhindert; allerdings haben Zerstrittenheit und Korruption der
paldstinensischen Fiihrung seit Beginn des 20. Jahrhunderts auch zu diesem Versagen beigetragen.
Siehe Khalidi 2006.

20 Bar-Tal 1998.



94 Shelley Berlowitz

in aller Welt fort. Auch nicht-paléstinensische und nicht-jiidische Menschen sind in
Bezug auf den Nahostkonflikt mit zentralen Aspekten ihrer Geschichte und Kultur
konfrontiert und miissen sich zu diesen in Beziehung setzen. In die Wahrnehmung
des Konfliktes fliessen viele Deutungsmuster ein — Modernisierung und Riick-
stindigkeit, Rassismus und Antisemitismus, Kolonialismus, Eurozentrismus und
Islamismus, die Geschichte und die Auswirkungen der Shoa — anhand derer der
Konflikt erkldrt wird, die aber auch zu seiner Entstehung und seiner Kontinuitét bei-
tragen.

Mit diesen Erklarungsmustern arbeiten Historikerlnnen, wenn sie sich mit dem
Nahostkonflikt beschéftigen. Thre kulturellen Werte, kulturell inspirierte Deutungs-
muster und die Kontexte, in denen sie Erkenntnisse produzieren, informieren ihre
Arbeit. Anstatt dies zu leugnen oder abzuwehren und sich hinter der wissenschaft-
lichen Objektivitit zu verschanzen, ist es ratsam, sich der eigenen Perspektive
bewusst zu werden und sie zu reflektieren. Denn nur dies ermoglicht die von Fried-
lander geforderte Auseinandersetzung mit den eigenen Erinnerungen, der gesell-
schaftlichen Konditionierung und dem angeeigneten Porwissen — mit anderen
Worten: mit dem biographischen, sozialen und kulturellen Kontext, in dem die
eigene Perspektive beheimatet ist.

\%

Selbstreflexion zu iiben, bedeutet nicht, Nabelschau zu halten, sondern sich dar-
iber Rechenschaft abzulegen, welche eigenen Erinnerungen und Einstellungen in
die Forschung eingebracht werden.?! Die Frage, aus welcher Perspektive Historiker-
Innen das Objekt ihrer Untersuchung betrachten, ist fiir die Rezeption ihres Textes
von Interesse, denn: «Interpretationen sind [...] Sinn-Konstruktionen. Im Prozess
des kritisch-deutenden Sinn-Verstehens [...] schafft der Historiker neuen Sinn und
gestaltet Wirklichkeit mit.»?> Es wire vermessen zu behaupten, ich wiisste, wie
genau die Mechanismen funktionierten, gemdss denen bestimmte Perspektiven
historische Forschung pragen. Dass sie es tun, davon bin ich iiberzeugt.?

In den Interviews wurde mir — jenseits des theoretischen Wissens — praktisch
erfahrbar, dass es kollektiv geprégte, tief verwurzelte Unterschiede in der gefiihls-
mdssigen Wahrnehmung von Normalitdt und Verbrechen im Zusammenhang mit
dem israelisch-paldstinensischen Konflikt gibt, die als Subtext im Gesprach immer
prisent sind. Auch meine Reaktionen in den Gespriachen waren von solchen gefiihls-
massigen Wahrnehmungen gepriagt. Wenn sie nicht erkannt und benannt werden,

21 Haumann 2006:52.
22 Ebd 8§51,
23 Siehe auch Rabinowitz 1997:105-108.



Werkstattbericht: Kollektive Gedichtnisse im Dialog 95

verfiihren sie dazu, Aussagen der einen oder der anderen Art als Ausdruck von
Arroganz, Kolonialismus oder Antisemitismus zu sehen und die kontextuellen
Zusammenhédnge zwischen solchen Aussagen und den ihnen zugrunde liegenden
historischen Erfahrungen zu vernachldssigen. Nicht nur in den Interviews, sondern
auch im Studium der Fachliteratur zum Nahostkonflikt war dieses Gefiihlsgeddcht-
nis prasent. Das zionistische Narrativ ist mir bekannter als das paldstinensische; es
spricht Inhalte an, mit denen Emotionen, Atmosphéren und geliebte Personen aus
meiner Vergangenheit verbunden sind. Und es schafft Dichotomien (zwischen Juden
und Arabern, Ost und West, Tradition und Moderne), mit denen ich gelernt habe,
die Welt zu interpretieren.

Ich bin in einem national-zionistisch-religidsen Milieu in Ziirich aufgewachsen.
Vom Milieu meiner Kindheit und Jugend habe ich mich politisch zwar entfernt, eine
familidre und emotionale Verbindung besteht freilich immer noch. Im memory talk**
in der Familie und im national-religiosen Jugendbund wurde mir, implizit und
explizit beigebracht, dass Eretz Israel” erst dank der Erschliessung und Bebauung
durch sich aufopfernde, zionistische Pioniere aus einer Art Dornrdschenschlaf
erwacht und mit der Staatsgriindung in die Geschichte eingetreten sei. Dass der Kauf
und die Bebauung von Land mit der Vertreibung der paldstinensischen Péchter ein-
hergingen, dass der Aufbau vorstaatlicher Strukturen und einer funktionierenden
Wirtschaft gekoppelt waren an ethnische Separation und Exklusion?® und dass die
zionistische Bewegung die nationale Homogenisierung von Erfahrungen, Kultur
und Traditionen von Juden und Jidinnen aus allen Lindern erst schuf und nicht
einfach nachvollzog, gehorte nicht zu diesem ‘Wissen” und wurde mir erst im Er-
wachsenenalter durch die Konfrontation mit der Sicht der Anderen und mit der
Wahrnehmung von Zwischenrdumen und Uberlappungen zwischen dem Eigenen
und dem Anderen bewusst.

Meine Recherchen im Rahmen des Dissertationsprojektes haben diesen Prozess
noch einmal vertieft. In der Auseinandersetzung mit der Geschichte aus der Per-
spektive unterschiedlichster Gespriachspartnerlnnen hat sich in mir ein innerer
Dialog entwickelt: zwischen mitgebrachtem Vorwissen und neuen Erkenntnissen;
zwischen alten Bindungen und Angsten und jiingeren Uberzeugungen und mora-
lischen Empfindungen; zwischen kollektivem Gedéchtnis und individuellen Ent-
scheidungen. Immer wenn die Geschichte der Dialoge, die ich in meiner Unter-

24 Siehe A. Assmann 2006:206: «Zu einem sozialen Gedachtnis kommt man unweigerlich dadurch, dass
man geboren wird und in eine menschliche Gemeinschaft hineinwiéchst. In dem Masse, wie wir
sprechen lernen, lernen wir auch die Interaktionsform bzw. den Sprechakt des “memory talk” oder
“conversational remembering”...»

25  Eretz Israel ist die hebriische Bezeichnung fiir das biblische Land Israel, dessen eigentliches Zentrum
die heutige Westbank war.

26 Siehe dazu Shafir 1989.



96 Shelley Berlowitz

suchung analysiere, zu ‘rund’, zu ‘glatt’ und widerspruchsfrei zu werden droht,
verlasse ich die bereits festgestellten Kategorien, lese die Transkriptionen und hore
die Interviews erneut. Dann werden andere Dimensionen sichtbar. So geht die Schil-
derung von Najah Mahmoud Al-Khatib, wie ihre Eltern ihr altes Dorf besuchten,
weiter. Der Israeli sagte zum Vater:

«Why are you here, go away, this is not your place. And my mother said to him — he
talked Arabic, he was from Irak — and my mother talked to him in Arabic and said:
“This is my house.” He said: no, this is our land. He didn’t say this is his house, be-
cause the house is empty, nobody lived in it. Then my mother told him: “I can prove
it.” She said: “there are pomegranate trees, I and my husband planted. Come over,
[ will show you.” They went around the house and there were the trees. She said: “See,
this is my house.” And he was touched, so he said: “I also left a house, I also had a
land and a house in Irak. And I loved Baghdad, I loved the place and they kicked me
out from Irak. If you can give me back my house and my land ever you will also get
it back. You are dreaming, it will never happen. It is impossible for you to give me
my land in Irak, so it’s impossible for you to take back your land and your house.”
They talked like half an hour. My daughters were young and came back and told me
about this. My mother was crying and my father was crying.»

Der israelische Einwohner kam urspriinglich aus dem Irak und konnte sich mit
seinen Besucherlnnen auf Arabisch unterhalten. Seine Aussagen scheinen eine
Balance in den Erfahrungen und im Leid beider Familien und damit auf eine ge-
wisse Art ‘ausgleichende Gerechtigkeit’ herzustellen, was der Darstellung der
israelischen Regierung und dem zionistischen Narrativ entspricht.?’” Auf die Ver-
treibung der PaldstinenserInnen, so implizierte der irakische Israeli, folgte die Ver-
treitbung der jiidischen Bevoilkerung aus arabischen Staaten und vollzog sich ein
Bevolkerungstransfer. Als ausgleichende Gerechtigkeit kann dies allerdings nur
angesehen werden, wenn die Tatsache, dass die betroffenen Bevolkerungen bei die-
sem Transfer nicht nach ihren Wiinschen gefragt wurden, und wenn die konkreten
Umstinde, die zu den verschiedenen Vertreibungen und Migrationen gefiihrt haben,
ausser Acht gelassen werden.?® Andererseits werden Briiche sichtbar: Das zionis-
tische Narrativ, wonach Israel die frei gewidhlte und ‘natiirliche’ Heimat aller Juden
und Jiidinnen sei und alle aus zionistischen Motiven eingewandert seien, um das
Land urbar zu machen, hat nicht nur fiir diesen Israeli nicht zugetroffen. Die aller-
wenigsten der aus arabischen Landern eingewanderten Juden und Jiiddinnen wollten
ihre Heimatlidnder verlassen; sie kamen nach Israel «with mingled excitement and
terror, but most importantly buffeted by manipulated confusion, misunderstandings,
and projections provoked by a Zionism that mingled messianic religiosity with

27 Siehe Fischbach 2008.
28 Siehe Shochat 2003; zu den Umstinden in den einzelnen arabischen Lindern siehe Fischbach 2008.



Werkstattbericht: Kollektive Geddchtnisse im Dialog 97

secular nationalist purposes».?? In dem Heimatdorf von Najah Mahmoud Al-Kha-
tibs Eltern nahe der 1967er-Grenze hat die israelische Regierung Einwanderer aus
dem Jemen und aus Irak angesiedelt — eine Praxis, die in den 50er-Jahren iiblich
war. Die gefdahrliche Peripherie des Landes wurde mit Menschen bevolkert, die an
der Peripherie der Gesellschaft standen.?® Auch das arabische Haus in Westjeru-
salem, in dem eines der Dialogtreffen stattfand, war frither

«... as most of the border populated by immigrants that came from Kurdistan, Lybia.
They were put in public houses because this was an undesirable, dangerous neigh-
bourhood, it was the border. And we brought from the Kurdish...»

erzihlte seine israelische Bewohnerin. Der Prozess, in dessen Verlauf die Villa eines
reichen arabischen Scheichs, der viele Héuser in der Umgebung besessen hatte
(«who left and we don’t have any information on the actual story, he went to
Kuwait»), zu einem malerischen Zuhause fiir eine liberale Familie der Mittelschicht
wurde, ging auf Kosten verschiedener Bevolkerungsgruppen, deren Geschichten,
Narrative und Gefiihlsgeddchtnisse einander liberlappen.

Kollektive Geddchtnisse haben — wie Riickspiegel — tote Winkel. Um diese
auszuleuchten braucht es den Dialog und die Begegnung mit jenen, die andere Ge-
dachtnisse haben. Kontakt mit den Geschichten der Anderen und die Anerkennung,
dass andere Perspektiven auf denselben Konflikt existieren, sind der Beginn der
Umorientierung. Ein solcher Prozess ist nicht schmerzlos und nicht ohne Gefahr.
«Dialoge stiften Verwirrung, sie begeben sich in Gefahrenzonen, sie fithren auf
Wege, die unvollkommen, unplanbar und unwigbar sind»*' — wie auch die Er-
fahrungen von Najah Mahmoud Al-Khatib gezeigt haben. Meine Auseinander-
setzung bei der Erforschung dieser Dialoge ist freilich nicht vergleichbar mit der
Intensitit der Begegnungen, dem Risiko und den existentiellen Bedingungen, unter
denen israelische und palastinensische DialogpartnerInnen ihre Gespriche fiihrten.
Dennoch: die Konfrontation mit dem Narrativ der Anderen und die Reflektion des
eigenen haben meine Arbeit begleitet und scheinen mir fiir das Verstdndnis des
Konflikts heute unabdingbar.

29 Shohat 2003:57.
30 Siehe Yiftachel/Meir (eds.) 1998.
31 Thiirmer-Rohr 2000:45.



98 Shelley Berlowitz

Literatur

Bar-Tal, Daniel (1998): Societal Beliefs in Times of Intractable Conflict: The Israeli Case,
in: International Journal of Conflict Managment, Jan. 1998, Vol. 9, Issue 1, pp. 22-50.

Benvenisti, Meron (1995): Intimate Enemies. Jews and Arabs in a Shared Land, Berkeley /
Los Angeles / London: University of California Press.

Berg, Nicolas (2002): Perspektivitit, Erinnerung und Emotion. Anmerkungen zum “Gefiihls-
geddchtnis” in Holocaustdiskursen, in: Echterhoff, Gerald / Saar, Martin (Hg.): Kontexte
und Kulturen des Erinnerns. Maurice Halbwachs und das Paradigma des kollektiven
Gedichtnisses, Konstanz: UVK Verlagsgesellschaft, S. 225-251.

Berg, Nicolas (2003): Der Holocaust und die westdeutschen Historiker: Erforschung und
Erinnerung, Gottingen: Wallstein 2003.

Berlowitz, Shelley (2003): Zwischen Geschichte und Gedéchtnis: Zur Historisierung des
Nationalsozialismus, Online-Ressource Universitit Konstanz: http://www.ub.uni-
konstanz.de/kops/volltexte/2003/94 1/

Broszat, Martin/ Friedldnder, Saul (1988): Um die “Historisierung des Nationalsozialismus™.
Ein Briefwechsel, in: Vierteljahrshefte fiir Zeitgeschichte 36 (1988), S. 339-372.

Diner, Dan (1996): Ereignis und Erinnerung. Uber Variationen historischen Gedichtnisses,
in: Berg, Nicolas / Jochimsen, Jess / Stiegler, Bernd (Hrsg.), Shoah. Formen der Erinne-
rung. Geschichte, Philosophie, Literatur, Kunst, Miinchen: Fink, S. 13-39.

Fleck, Ludwik (1935): Entstehung und Entwicklung einer wissenschaftlichen Tatsache:
Einflihrung in die Lehre vom Denkstil und Denkkollektiv, Basel: Benno Schwabe.

Fischbach, Michael R. (2008): Jewish Property Claims Against Arab Countries, New York:
Columbia University Press.

Glaser, Barney G./Strauss, Anselm L. (2005/1998): Grounded Theory. Strategien qualitativer
Forschung, Bern: Verlag Hans Huber.

Halbwachs, Maurice (1991/1950): Das kollektive Gedéchtnis, Frankfurt a.M.: Fischer
Taschenbuch Verlag

Halbwachs, Maurice (1966/1925): Das Gedéchtnis und seine sozialen Bedingungen,
Berlin/Neuwied: Luchterhand.

Haumann, Heiko (2006): Geschichte, Lebenswelt, Sinn. Uber die Interpretation von Selbst-
zeugnissen, in: Brigitte Hilmer, Georg Lohmann, Tilo Wesche, Anfang und Grenzen des
Sinns. Fiir Emil Angehrn, Weilersvist: Velbriick Wissenschaft, S. 42-54.

Jayyusi, Lena (2007): Iterability, Cumulativity, and Presence: The Relational Figures of
Palestinian Memory, in: Sa’adi, Ahmad H. / Abu-Lughod, Lila (eds.): Nakba. Palestine,
1948 and the Claims of Memory, New York: Columbia University Press, pp. 107-133.

Koselleck, Reinhart (1979): Vergangene Zukunft. Zur Semantik geschichtlicher Zeiten,
Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Kuhn, Thomas S. (1989/1967): Die Struktur wissenschaftlicher Revolutionen, Frankfurt
a.M.: Suhrkamp.

Mannheim, Karl (1952/1929): Ideologie und Utopie, Frankfurt a.M.: Verlag G. Schulte-
Bulmke.

Rabinowitz, Dan (1997): Overlooking Nazareth. The ethnography of exclusion in Galilee
[Cambridge Studies in Social and Cultural Anthropology], Cambridge: University Press.

Shafir, Gershon (1989): Land, labor and the origins of the Israeli-Palestinian Conflict
1882-1914, Cambridge: Cambridge University Press.



Werkstattbericht: Kollektive Gedédchtnisse im Dialog 99

Shohat, Ella (2003): Rupture and Return. Zionist Discourse and the Study of Arab Jews, in:
Social Text 21, 2 (Summer 2003), pp. 49-74.

Thiirmer-Rohr, Christina (2000): “Jede Sache hat so viele Seiten, als Menschen an ihr be-
teiligt sind”. Zur Bedeutung des Dialogs im politischen Denken Hannah Arendts, in:
Conradi, Elisabeth / Plonz, Sabine (Hrsg.), Téatiges Leben. Pluralitit und Arbeit im poli-
tischen Denken Hannah Arendts, Bochum: SWI Verlag, S. 45-66.

Yiftachel, Oren / Meir, Avinoam (eds.) (1998): Ethnic frontiers and peripheries: landscapes
of development and inequality in Israel, Boulder: Westview Press, 1998.

Zertal, Idith (2003): Nation und Tod: der Holocaust in der israelischen Offentlichkeit,
Gottingen: Wallstein Verlag. ‘

Zertal, 1dith/Eldar, Akiva (2007): Die Herren des Landes: Israel und die Siedlerbewegung
seit 1967, Miinchen: DTV.






	Werkstattbericht: Kollektive Gedächtnisse im Dialog

