Zeitschrift: Itinera : Beiheft zur Schweizerischen Zeitschrift fur Geschichte =

supplément de la Revue suisse d'histoire = supplemento della Rivista

storica svizzera
Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft fur Geschichte

Band: 25 (2004)

Artikel: Die Mehrdeutigkeit von Ged&chtnis und Erinnerung
Autor: Csaky, Moritz

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1077963

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1077963
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die Mehrdeutigkeit von Gedachtnis und Erinnerung

Moritz Csaky

Gedichtnis und Erinnerung sind heute schon zu fast beliebigen Vokabeln des
offentlichen Argumentierens geworden. Vor allem im wissenschaftlichen Diskurs
sind Gedachtnis und Erinnerung ohne Zweifel zu dominanten Denkfiguren avan-
ciert, nicht nur in den Kultur- und Sozialwissenschaften, sondern ebenso in der
medizinischen Hirnforschung oder bei der Entwicklung neuronaler Netzwerke, die
sich die Erkenntnis der komplexen Struktur des Nervensystems zunutze zu machen
versucht.! Die Literaturwissenschaft oder die Kulturanthropologie profitieren
ebenso von dieser aktuellen Forschungsperspektive wie medizinische, naturwissen-
schaftliche oder technische Disziplinen. Zahlreiche historisch orientierte For-
schungsprogramme, die sich den «lieux de mémoire», «Orten der Erinnerung» zu-
wenden, belegen die Aktualitdt von Gedachtnis und Erinnerung in der gegenwirti-
gen historischen Forschung; sie sind gleichermaBBen auch ein Reflex auf das 6ffent-
liche Interesse solchen neuen Fragestellungen gegeniiber.? Ich glaube, dass die
schon fast ausufernde Thematisierung von Gedéchtnis und Erinnerung sich nicht
zuletzt vor allem gesellschaftlichen Verdnderungen verdankt, das heiflt konkreten
individuellen und kollektiven Erfahrungen in einer Lebenswelt, in der wir uns
gegenwairtig befinden. Ich will das im Folgenden mit einigen Beispielen zu verdeut-
lichen versuchen.

Sozial-kulturelle Folgen der Globalisierung

Die Tatsache, dass zunechmende Mobilititen, Migrationen beziehungsweise die
immer rascher funktionierenden, Raum und Zeit iiberwindenden Informations- und
Kommunikationstechnologien im Zeitalter der Globalisierung traditionelle Iden-
titdten zu destabilisieren scheinen, dass sich Individuen in der Gegenwart von alten,

1 Vgl. Pierre Nora, «Gedéachtniskonjunktur», in: Transit 22 (Winter 2001/2002), S. 18-31.

2 Nicht zuletzt unter dem Einfluss von Maurice Halbwachs (und Aby Warburg) sind seit den achtziger
Jahren des 20. Jahrhunderts eine groBe Zahl von wesentlichen, weiterfiihrenden theoretischen Uber-
legungen hervorgegangen, unter denen vor allem das Konzept des kulturellen Gedéchtnisses (Jan und
Aleida Assmann) von weitreichender Bedeutung wurde. Vgl. u.a. Yosef Hayim Yerushalmi, Zachor.
Erinnere Dich! Jiidische Geschichte und jiidisches Geddchtnis, Berlin 1988. — Jan Assmann, Tonio
Holscher (Hg.), Kultur und Geddchinis, Frankfurt a. Main 1988. — Siegfried J. Schmidt (Hg.), Geddcht-
nis. Probleme und Perspektiven der interdisziplindren Geddchtnisforschung, Frankfurt a. Main 1991.
— Jan Assmann, Das kulturelle Geddchtnis. Schrift, Erinnerung und politische Identitdt in friihen Hoch-
kulturen, Miinchen 1992, 21997. — Jacques Le Goff, Geschichte und Geddchtnis, Frankfurt a. M./New
York 1992. — Paul Connerton, How Societies Remember, Cambridge 1996 (1989). — Aleida Assmann,
Erinnerungsrdume. Formen und Wandlungen des kulturellen Geddchtnisses, Miinchen 1999. — Paul
Ricceur, La mémoire, [ histoire, 'oubli, Paris 2000. — Elena Esposito, Soziales Vergessen. Formen und
Medien des Geddchtnisses der Gesellschaft, Frankfurt a. Main 2002.



8 Moritz Csaky

vermeintlich «stabilen» Identifikatoren 16sen und sich mit dem Angebot einer Viel-
zahl von neuen, «beliebigen» Identifikatoren auseinander setzen miissen, haben
dazu gefiihrt, dass auch die herkémmlichen sinnstiftenden Vorgaben von «nationa-
len» Identitaten ins Wanken geraten sind. Die «Glokalisierungy», das heif3t die Ver-
ortung des Lokalen, «Nationalen» im Globalen (Robert Robertson)® oder: die Ent-
territorialisierung beziehungsweise Entlokalisierung kleinrdumiger, «nationaler»
beziehungsweise regionaler kultureller Muster und Erinnerungen und deren Uber-
fihrung in das Kosmopolitisch-Globale (Arjun Appadurai)?, in ein globales Ge-
déchtnis also, hat freilich auch gegenldufige kulturelle Regionalismen beziehungs-
weise den erneuten Rekurs auf «nationale», das heif3t lokale kulturelle Werte auf
den Plan gerufen.’ Denn in einer derart verdnderten Situation stellt sich vor allem
die Frage nach den Konditionen von Identititsbildungen aufs neue, die nun zuneh-
mend von fliichtigen, flottierenden, national immer weniger kodierten kulturellen
Bezugspunkten bestimmt werden; von transnationalen Identifikatoren also, die
nicht nur auf einer, sondern auf einer Vielzahl von «Geschichten» beruhen, die folg-
lich an unterschiedlichen Gedichtnissen beziehungsweise an einem globalen
Gedéchtnis partizipieren.® Wenn man sich heute zur Erkldarung solcher sozial-kul-
tureller Verquerungen zunechmend mit den Phidnomenen der Kreolisierung, der
Hybriditit von Kultur oder mit Mehrfachidentititen in einem postkolonialen Kon-
text auseinander setzt, kann das Interesse fiir solche Probleme gleichfalls als die
Folge einer Situation interpretiert werden, in der wir uns gegenwidrtig befinden.
Wird sie doch von Tendenzen bestimmt, die die Auflésung beziehungsweise die
Fragmentierung eindeutiger, homogener Identititsraume zur Folge haben. Unab-
hiangig davon, ob wir eine solche Entwicklung akzeptieren oder ablehnen, haben
solche Erfahrungen zweifelsohne dazu beigetragen, Wahrnehmungsmuster be-
ziehungsweise theoretische Erkldrungen fiir den Prozess der 6konomischen und
kulturellen Globalisierung zu entwerfen. Freilich sollte man dabei zumindest zwei
Probleme mitbedenken. Erstens konnte man Ursache und Wirkung unter einem um-
gekehrten Aspekt betrachten. Man konnte sich zu Recht die Frage stellen, ob die
Theorieentwiirfe, mit denen man diese Situation zu erkldren versucht, die sozial-
kulturellen Folgen der Globalisierung bloB3 reflektieren und deuten, oder ob diese
Theoriediskurse nicht vielmehr an der Visualisierung beziehungsweise Etablierung
einer solchen von uns wahrgenommenen Realitit zumindest mitbeteiligt sind. Zwei-

3 Robert Robertson, «Glokalisierung: Homogenitit und Heterogenitdt in Raum und Zeit», in: Ulrich

Beck (Hg.), Perspektiven der Weltgesellschaft, Frankfurt a. Main 1998, S. 192-220.

Arjun Appadurai, «Globale ethnische Riume», in: ebd., S. 11-44.

Vgl. dazu die Untersuchung iiber den Rechtsextremismus in der Schweiz von Urs Altermatt und

Hanspeter Kriesi (Hg.), Rechtsextremismus in der Schweiz, Ziirich 1995.

6 Vgl Reinhard Koselleck, Vergangene Zukunft. Zur Semantik geschichtlicher Zeiten, Frankfurt a. Main
1979, va. S. 130ff., S. 260ff.

W B



Die Mehrdeutigkeit von Gedéchtnis und Erinnerung 9

tens diirfte es angebracht sein, die Prozesse der Globalisierung in einem ldnger-
fristigen, zeitiibergreifenden Kontext zu betrachten. Anders ausgedriickt: Ist das,
was wir heute beobachten und erleben, wirklich so neu? Bereits in der «ersten
Moderne», den Jahrzehnten um 1900, wurde man sich dhnlicher Phanomene von
Verdanderungen bewusst und reflektierte den Verlust von Stabilitit: «Reisetag wie
so viele andere in den letzten Jahren» notierte beispielsweise Stefan Zweig 1935.
«Ist es, weil die Welt so unruhig hin- und herschwankt, dass man sich gewohnt hat,
im Gleitenden zu leben? [...] Reisen ist mir kein fremder Zustand mehr, sondern
beinahe ein natiirlicher. Man hat sich stirker losgelost von den Bindungen und Ge-
wohnheiten, von Haus und Besitz — beides fragwiirdig geworden und kaum mehr
entbehrt. [...] Und wenn es Sinn ist eines Lebens, sich im Zeitlichen und Geistigen
immer wieder eine neue Form der Freiheit zu entdecken, so ist es vielleicht das
Beste, mit moglichst wenig Last zu leben, die Kunst, ohne Sentimentalitit viel Ver-
gangenheit hinter sich zu lassen.»’

Doch gerade die «Entwicklung eines globalen Geddchtnisses, das auf gemein-
samen globalen Erfahrungen beruht»®, die Entortung von Geddchtnis also und das
globale «Crossover», das kulturelle Elemente lokaler Provenienz mit globalen zu
verschrinken weil3, sollte beziehungsweise konnte auch fiir die Thematisierung von
Gedéichtnis und Erinnerung einen Perspektivenwechsel, einen « Turn» herbeifiihren.
Demgegeniiber glaube ich, dass zumindest die historische Gedachtnisforschung sol-
che Erkenntnisse kaum nutzt, sie ist noch allzu sehr einer Sichtweise verhaftet, die
fiir das 19. Jahrhundert kennzeichnend war. Konzentriert sie sich doch zumeist auf
solche Gedichtnisorte, Symbole oder «Mythen», die fiir die Konstruktion einer
lokalen, das heil3t konkret nationalen kollektiven Identitit, fiir eine nationale Sinn-
stiftung von Relevanz waren. Damit vereinnahmt sie fast unbewusst Gedéichtnis
in eine ausschlieSlich oder vornehmlich national-lokale Perspektive, ohne von
den Erkenntnissen, Analysen und Theoriebildungen {iber kulturelle und identitits-
bildende Prozesse in der Gegenwart zu profitieren. Die Frage, ob Prozesse, die heute
wahrgenommen werden, Prozesse akzelerierter kultureller Wechselwirkungen und
Hybridisierungen, in einer dhnlichen Weise nicht auch in der Vergangenheit von Be-
deutung waren, ist, wie das Zitat von Stefan Zweig andeutet, durchaus berechtigt.
Ist daher die vorzugsweise Fokussierung historischer Darstellungen auf das Problem
der Konstruktion von lokalen (nationalen) Identititen nicht eine Einengung, welche
der Realitdt aus dem Weg geht? Und verschreibt sich eine solche Perspektive nicht

7  Stefan Zweig, «Tagebuchblatt vom 27. September 1935 (Reise von Paris nach London)», in: ders.,
Tagebiicher, Miinchen 1984, S. 383,

8 Jan Nederveen Pieterse, «Der Melange-Effekt. Globalisierung im Pluraly, in: Ulrich Beck (Hg.).
Perspektiven der Weltgesellschaft, Frankfurt a. Main 1998, S. 99. — Vgl. auch: Das Ende der Toleranz?
Identitdr und Pluralismus in der modernen Gesellschaft, hg. von der Alfred Herrhausen Gesellschaft
fiir internationalen Dialog, Miinchen 2002,



10 Moritz Csaky

ideologischen Vorgaben, nationalen Narrativen des 19. Jahrhunderts? Und ist die
Vorgabe eines solchen Narrativs, dass jedes Individuum beziehungsweise jede
soziale Gruppe sich fiir eine ldentitdt zu entscheiden hitte, aufgrund von Analysen
tiber die Gegenwart, die in analoger Weise auch flir die Vergangenheit zutreffen,
haltbar?

Der Holocaust

Der Holocaust, die Shoah, ist seit der zweiten Halfte des 20. Jahrhunderts fur das
kollektive Bewusstsein ohne Zweifel von dominanter, von konstitutiver Bedeutung
geworden. Die Erinnerung an die Verbrechen des Nationalsozialismus und die Er-
kenntnis, dass diese Verbrechen unter den Augen einer willfahrigen oder schwei-
genden Mehrheit begangen wurden, hat den Holocaust zu einem zentralen Ort des
Gedachtnisses gemacht, dessen erinnernde Aneignung zu einer moralischen Verant-
wortung geworden ist. Ahnlich wie die zunichst zeitlich und riumlich begrenzte
Erfahrung der «Revolution» von einem lokalen, das heillt «franzdsischen» be-
ziechungsweise europdischen allméhlich zu einem umfassenderen, universalen Ge-
diachtnisort mutierte, loste sich auch der Holocaust in der Postmoderne von einer
zunichst lokalen Erinnerung der Opfer und der Téter zu einem umfassenden, glo-
balen Ort des Gedéichtnisses®, auf das sich erinnernd zu beziehen nicht nur fiir das
individuelle, sondern gleichermalen fiir das nationale und internationale politische
Handeln bestimmend geworden 1st. So wurde das Engagement der internationalen
Staatenwelt im ehemaligen Jugoslawien in den 90er-Jahren mit dem Hinweis auf
Genozide und ethnische Sduberungen begriindet. Die Sensibilisierung fiir solche
Griuel verdankte sich nicht zuletzt der Erinnerung an die organisierte, gezielte Ver-
nichtung der Juden wihrend des Nationalsozialismus. Die Erfahrung des Holocaust
mahnt also nicht nur zu kontinuierlichem Gedenken und Erinnern, er ist zugleich
ein Beispiel fiir die «Entgrenzung», fiir die «Entterritorialisierung» beziehungs-
weise «Entlokalisierungy oder «Glokalisierung» von Gedachtnis und Erinnerung.

Die Transformationen von 1989/90

Spitestens seit den Transformationen von 1989/1990 ist die erinnernde Vergegen-
wirtigung einer wie auch immer vorgestellten Vergangenheit plétzlich wieder von
pravalenter Bedeutung geworden.'® Nach der Auflésung klarer Ordnungssysteme
versuchte man nach solchen Orientierungsmustern Ausschau zu halten, die un-

9  Vgl. Daniel Levy, Natan Sznaider, Erinnerung im globalen Zeitalter: Der Holocaust, Frankfurt a. Main
2001.

10 Vgl. u.a. Christoph Reinprecht, Nostalgie und Amnesie. Bewertungen von Vergangenheit in der Tsche-
chischen Republik und in Ungarn, Wien 1996.



Die Mehrdeutigkeit von Gedichtnis und Erinnerung 11

mittelbar vor der Etablierung in zwei politische Blocke soziale Kohidrenz und
Stabilitdt versprachen. So présentiert sich der Renouveau von verbindlichen
Geschichtsbildern, von nationalen Mythen in Ost und West nicht zuletzt in Form
von historischen «Erzihlungen», die mit dem Rekurs auf erfundene Traditionen
(Eric Hobsbawm)'! operieren; er macht deutlich, dass gerade im Augenblick, als
man sich anschickte, vermeintliche Wertesysteme, das heif3t bis dahin giiltige, ver-
bindliche Ideologien, hinter sich zu lassen, die erinnernde Konstruktion eines in die
Vergangenheit zuriickprojizierten Wertekanons, als Surrogat gleichsam, zu einem
wesentlichen Kriterium fiir die Konstruktion einer neuen kollektiven Identitit
geworden ist. Eine solche Feststellung bezieht sich freilich nicht nur auf jene
Gesellschaften, die sich der ideologischen Umklammerung des Realen Sozialismus
im ehemaligen Osten entzogen hatten; auch der sogenannte Westen, die européisch-
atlantische Gemeinschaft, wurde durch den «Fall der Mauer», der die jahrzehnte-
lange Polarisierung in West und Ost, in Gut und Bése also, obsolet erscheinen lief3,
zutiefst, ja vielleicht noch mehr verunsichert als der ehemalige Osten. Der System-
wechsel von 1989/90 betrifft also nicht nur die ehemaligen sozialistischen Staaten
beziehungsweise Gesellschaften. Wéhrend hier die Frage nach einer anscheinend
vierzig Jahre lang nicht offen thematisierten nationalen Identitét neu ansteht und
folglich von einer «Wiederkehr der Geschichte» gesprochen wird, hat sich — als
Folge dieser radikalen Verdnderungen — auch im ehemaligen Westen Europas eine
Verunsicherung breit gemacht, die nicht nur neonationale Attitiiden zum Beispiel
in Form einer «politisch korrekten» patriotischen Rhetorik, sondern die Suche nach
Identifikatoren eines gesamteuropdischen beziehungsweise europdisch-atlanti-
schen Gedichtnisses hervorgerufen hat. In der EU bemiiht man das Auffinden von
gemeinsamen europdischen Werten, an denen sich Gesellschaften hier auszurichten
hitten, man beginnt an einem verbindlichen Cultural Heritage zu konstruieren und
Europa sogar auf einen religiés fundierten, christlichen beziehungsweise jiidisch-
christlichen (biblischen) Wertekanon einzuschworen, der — so wiinschen es sich
manche — auch in einer europdischen Verfassung einen Niederschlag finden sollte.
Typischerweise klammert man bei solchen Uberlegungen die dritte der abrahami-
tischen Religionen, den Islam und damit die ganze arabische Kultur, aus, obwohl
auch diese eine historisch nicht wegzudiskutierende, tragende Rolle fiir das Zustan-
dekommen eines iibergreifenden europdischen Selbstverstindnisses geleistet hat.
Die Diskussion um verbindliche, gemeinsame, europdische «Werte» mag freilich

11 Eric Hobsbawm, Terence Ranger (Hg.), The Invention of Tradition, Cambridge 1994 [1983]. — Eric
Hobsbawm, «Die Erfindung von Tradition», in: Christoph Conrad, Martina Kessel (Hg.), Kultur & Ge-
schichte. Neue Einblicke in alte Beziehungen, Stuttgart 1998, S. 97-118. — Vgl. dazu auch: Monika
Flacke (Hg.), Mythen der Nationen. Ein europdisches Panorama. Eine Ausstellung des Deutschen
Historischen Museums unter der Schirmherrschaft von Bundeskanzler Dr. Helmut Kohl, Berlin 1998.



12 Moritz Csaky

auch ein, vielleicht nicht ganz bewusster, Reflex auf die jlingst von Jacques Derrida
und Jiirgen Habermas ins Spiel gebrachten «Abstiegserfahrungeny sein, die sich fiir
die Volker beziehungsweise Staaten Europas aus den kontinuierlichen Niederlagen
seit dem 19. Jahrhundert, aus dem Verlust von Kolonien und aus den Katastrophen
und Zivilisationsbriichen des 20. Jahrhunderts angesammelt und zur Schwichung
des zuvor identititsbestimmenden Eurozentrismus beigetragen haben.'? Doch erst
die Transformationen von 1989/1990 waren der Ausldser fiir die bewusste, er-
innernde Vergegenwirtigung einer wie auch immer vorgestellten Vergangenheit.!
Diese Transformationen haben sich freilich nicht nur auf die Situation in Europa
ausgewirkt, sie haben gleichermaflen auch zu einem globalen politischen Paradig-
menwechsel beigetragen.

Ground Zero

Die traumatischen Ereignisse des / /. September 2001, die mediale Vermarktung und
politische Instrumentalisierung dieser Erfahrung, deren Ziel die Sichtbarmachung
von kultureller Differenz, das hei3t die Konstruktion eines neuen Feindbildes ist, das
die eigenen dokonomischen, politischen und militdrischen Aktionen rechtfertigen
sollte, haben nicht nur das Bewusstsein von Briichen und Verdnderungen vertieft,
sondern einen virtuellen Gedichtnisort aufgebaut und zur Disposition gestellt, auf
den sich kollektives Erinnern nun global auszurichten hitte. Ein zunichst lokales
traumatisches Erlebnis wurde zu einem globalen uminterpretiert, mit dessen Hilfe
sich nun auch die Vergangenheit in einem ganz neuen Licht darstellen konnte. In der
Tat wird Geschichte immer wieder neu «gelesen», die Vergangenheit (Gedéchtnis)
wird letztlich immer wieder von einem sich Erinnern in der Gegenwart eingeholt:
«Die Vergangenheit ist immer neu» hatte schon Italo Svevo gemeint. «Sie verdndert
sich dauernd, wie das Leben fortschreitet. Teile von ihnen, die in Vergessenheit
versunken sind, tauchen wieder auf, andere wiederum versinken, weil sie weniger
wichtig sind. Die Gegenwart dirigiert die Vergangenheit wie die Mitglieder eines

12 «Jede der groBen europdischen Nationen hat eine Bliite imperialer Machtentfaltung erlebt und, was in
unserem Kontext wichtiger ist, die Erfahrung des Verlusts eines Imperiums verarbeiten miissen. Diese
Abstiegserfahrung verbindet sich in vielen Fillen mit dem Verlust von Kolonialreichen. Mit dem wach-
senden Abstand von imperialer Herrschaft und Kolonialgeschichte haben die europdischen Michte
auch die Chance erhalten, eine reflexive Distanz zu sich einzunehmen. So konnten sie lernen, aus der
Perspektive der Besiegten sich selbst in der zweifelhaften Rolle von Siegern wahrzunehmen, die fiir
die Gewalt einer oktroyierten und entwurzelten Modernisierung zur Rechenschaft gezogen werden.
Das konnte die Abkehr vom Eurozentrismus befordert und die kantische Hoffnung auf eine Weltin-
nenpolitik befliigelt haben.» In: Jacques Derrida, Jiirgen Habermas, «Unsere Erneuerung. Nach dem
Krieg: Die Wiedergeburt Europas», in: Frankfurter Allgemeine Zeitung, 31. Mai 2003, Nr. 125, S. 33—
34, Zit. S. 34.

13 Vgl. u.a. Christoph Reinprecht, Nostalgie und Amnesie. Bewertungen von Vergangenheit in der Tsche-
chischen Republik und in Ungarn, Wien 1996.



Die Mehrdeutigkeit von Gedéchtnis und Erinnerung 13

Orchesters. Sie benotigt diese Tone und keine anderen. So erscheint die Vergangen-
heit bald lang, bald kurz. Bald klingt sie auf, bald verstummt sie. In die Gegenwart
wirkt nur jener Teil des Vergangenen hinein, der dazu bestimmt ist, sie zu erhellen
oder zu verdunkeln.»'

Aus diesen Uberlegungen ergeben sich fiir mich einige allgemeine Schlussfolgerungen:

Erstens: Stellt man sich die Frage nach dem Zustandekommen und den Inhal-
ten von personalen und kollektiven Identititen, wird man unmittelbar mit dem Pro-
blem von Gedichtnis und Erinnerung konfrontiert. Der erinnernde Rekurs auf eine
«reale» oder vielleicht «erfundene», virtuelle Vergangenheit (Gedéchtnis) ist fiir die
Konstruktion von Identititen von dominanter Bedeutung. Fiir die Analyse solcher
Identitdtskonstruktionen ist es daher unvermeidlich, sich mit der prozesshaften,
mehrdeutigen Aktualisierung und Instrumentalisierung von Gedachtnisinhalten als
Identifikatoren auseinander zu setzen.

Zweitens: Gedichtnis und Erinnerung kénnen nicht gleichgesetzt werden. Erin-
nerung ist ein dynamischer Vorgang, durch den Gedichtnis, das heift die Inhalte,
derer man sich erinnert, aktualisiert und Vergangenes angeeignet wird. Dass und
wie man sich erinnert, ist von konkreten Umstinden, das heil3t vom sozialen Um-
feld abhangig. Das hat zur Folge, dass auch Gedéchtnis sich insofern verdndert, als
selektiv unterschiedliche Inhalte, die das Gedachtnis «aufbewahrt», erinnert oder
diesem sogar hinzugefiigt werden. Insofern dynamisiert die Erinnerung nicht nur
den «Ort», auf den sie sich bezieht, sie ist an der «Konstruktion» von Gedéachtnis-
orten mitbeteiligt.

Drittens folgt daraus, dass nicht nur die Erinnerung sondern auch das Gedécht-
nis weniger mit der Vergangenheit zu tun haben, sondern, wie Elena Esposito jlingst
betont hat, Bewusstsein in der Gegenwart bestimmen, «denn nur in der Gegenwart
kann man sich erinnern oder vergessen».!* Die Geschichte, oder das Gedéchtnis, in
dem, wie man meint, Vergangenes «ruht», ist daher nicht ein geschiitzter Bereich
der Historikerinnen und Historiker, Geschichte ist vielmehr ein bis in die Gegen-
wart andauernder lebendiger, dynamischer Prozess, der das individuelle und
kollektive Bewusstsein steuert. «[...] die Kenntnis der Vergangenheit [ist]», wie
Friedrich Nietzsche gemeint hat, «zu allen Zeiten nur im Dienste der Zukunft und
Gegenwart begehrt [...], nicht zur Schwiachung der Gegenwart, nicht zur Ent-
wurzelung einer lebenskraftigen Zukunft [...].»'6

14 Italo Svevo, Zeno Cosini, Hamburg 1959, S. 467.

15 Elena Esposito, Soziales Vergessen. Formen und Medien des Geddchtnisses der Gesellschafi, Frank-
furt a. Main 2002, S. 7.

16 Friedrich Nietzsche, «Vom Nutzen und Nachtheil der Historie fiir das Leben», in: Friedrich Nietzsche,
Sdmtliche Werke. Kritische Studienausgabe Bd. 1, hg. von Giorgio Colli, Mazzino Montanari, Miin-
chen/Berlin/New York 1980, S. 271.



14 Moritz Csaky

Historische Rekonstruktionen von Geddchtnisorten

Wie ich hier bereits angedeutet und auch anderwirts ausgefuihrt habe,'” ist es auf-
fallend, dass Programme der historischen Gedachtnisforschung, die in den letzten
Jahren in verschiedenen Landern eingerichtet worden sind, solchen Orten, Inhalten
und Erinnerungsweisen ithre Aufmerksamkeit zuwenden, die in der Vergangenheit
fiir die Bildung von kollektiven nationalen Identititen von besonderer Bedeutung
waren. '8 Die historische Rekonstruktion solcher Gedichtnisorte ist also das primére
Ziel dieser Untersuchungen. Dariiber hinaus geht es aber noch um mehr. Wie
Etienne Frangois und Hagen Schulze in der Einleitung zu den von ihnen redigier-
ten «Deutschen Erinnerungsorten» ganz explizit betonen, bezwecken sie mit der
historischen Darstellung auch «einige Orientierungspunkte [zu] hinterlassen» und
einen «Akt der Selbstbestimmung» zu setzen. Friedrich Nietzsche paraphrasierend
heifit es da u.a.: «Unsere Binde sind nicht entstanden, ‘damit das Leben verkiim-
mert und entartet’, sondern sind als Aufruf zur ‘Tat’ und zum ‘Leben’ gedacht. Weit
entfernt davon, ‘blofle Belehrung” zu sein, mochten sie eher zur ‘Belebung’ bei-
tragen.»'® Dem Beispiel Pierre Noras («Les Lieux de mémoire») folgend werden
nicht nur solche topographischen und metaphorischen Gedéchtnisorte vorgestellt,

17 Vgl. Moritz Csaky, «Gedichtnis, Erinnerung und die Konstruktion von Identitdt. Das Beispiel Zentral-
europas», in: Catherine Bosshart-Pfluger, Joseph Jung, Franziska Metzger (Hg.), Nation und Nationa-
lismus in Europa. Kulturelle Konstruktion von Identitdten. Festschrift fiir Urs Altermatt,
Frauenfeld/Stuttgart/Wien 2002, S. 25-49. — Ders., «Geschichte und Gedéchtnis. Erinnerung und
Erinnerungsstrategien im narrativen historischen Verfahren. Das Beispiel Zentraleuropas», in: Alojz
Ivanisevi¢, Andreas Kappeler, Walter Lukan, Arnold Suppan (Hg.), Klio ohne Fesseln? Historio-
graphie im éstlichen Europa nach dem Zusammenbruch des Kommunismus (= Osterreichische Ost-
hefte 44/2002), Wien/Frankfurt a. Main 2002 (= 2003), S. 61-80.

18 Vgl. u.a. Jacques Le Goff, Geschichte und Geddchtnis, Frankfurt a. Main/New York 1992. — Pierre
Nora (Hg.), Les Lieux de mémoire, 3 Bde., Paris 21997 (als 1. Auflage: 7 Binde, Paris 1984ff.). — Ole
Feldbaek (Hg.), Dansk identitetshistorie, 4 Bde., Kopenhagen 1991-92. — Raphael Samuel (Hg.),
Patriotism. The Making and Unmaking of British National Identity, 3 Bde., London 1989. — Mario
Isnenghi (Hg.), I luoghi della memoria, 3 Bde., Bari/Rom 1996-1997. — Tamas Hofer, «Displaying
Hungary’s Lieux de Mémoire», in: Budapest Review of Books 4 (1994/Winter), S. 158-162. — Pim de
Boer, Willem Frijhoff (Hg.), Lieux de mémoire et identités nationales, Amsterdam 1993. — Thomas H.
B. Symons (Hg.), Les Lieux de la mémoire. La commémoration du passé au Canada, Ottawa 1997. —
Moritz Csaky, Peter Stachel (Hg.), Speicher des Geddichtnisses. Bibliotheken, Museen, Archive, Teil 1:
Absage an und Wiederherstellung von Vergangenheit. Kompensation von Geschichtsverlust. Teil 2:
Die Erfindung des Ursprungs. Die Systematisierung der Zeit, Wien 2000-2001. — Moritz Csaky, Peter
Stachel (Hg.), Die Verortung von Geddchtnis, Wien 2001. — Moritz Csaky, Peter Stachel (Hg.), Mehr-
deutigkeit. Die Ambivalenz von Geddchtnis und Erinnerung, Wien 2003. — Jacques Le Rider, Moritz
Csdky, Monika Sommer (Hg.), Transnationale Geddchtnisorte in Zentraleuropa, Innsbruck/Wien/
Miinchen/Bozen 2002. — Moritz Csaky, Klaus Zeyringer (Hg.), Ambivalenz des kulturellen Erbes. Viel-
Jfachcodierung des historischen Geddchtnisses. Paradigma: Osterreich (= Paradigma Zentraleuropa 1),
Innsbruck/ Wien/Miinchen 2000. - Etienne Frangois, Hagen Schulze (Hg.), Deutsche Erinnerungsorte,
3 Bde., Miinchen 2001. — Hannes Stekl (Hg.), Geddchtnis, Erinnerung, Identitdten = Osterreichische
Zeitschrift fiir Geschichtswissenschaften 13/1 (2002). — Aleida Assmann, Heidrun Friese (Hg.), /den-
titdten = Erinnerung, Geschichte, Identitdt Bd. 3, Frankfurt a. Main 1998. — Lutz Niethammer, «Die
postmoderne Herausforderung. Geschichte als Gedéchtnis im Zeitalter der Wissenschaft», in: Wolf-
gang Kiittler, Jorn Riisen, Ernst Schulin (Hg.), Grundlagen und Methoden der Historiographie-
geschichte = Geschichtsdiskurs Bd. 1, Frankfurt a. Main 1993, S. 31-49,

19 Etienne Frangois, Hagen Schulze (Hg.), Deutsche Erinnerungsorte Bd. 1, Miinchen 2001, S. 24.



Die Mehrdeutigkeit von Gedéchtnis und Erinnerung 15

die in der Vergangenheit von Bedeutung gewesen sind, vielmehr weist man diesen
eine bis in die Gegenwart giiltige Relevanz zu. Das heiflit, es wird mit der histori-
schen Prisentation von deutschen Erinnerungsorten die Vorstellung verbunden, dass
diese auch fiir die Deutschen in der Gegenwart von konstitutiver Bedeutung wéren.
Ahnlich argumentieren auch andere historische Gedéchtnisprogramme, vor allem
Pierre Nora in den «Lieux de mémoire», der Frankreich unter diesem Gesichtspunkt
als eine «réalité symbolique» begreift.2° Aus einer solchen funktionalen, identitats-
stiftenden, das heif3t «nationalen» Codierung von Gedéchtnisorten, die den Sym-
bolhaushalt eines Volkes (Nation) reprasentieren, begriindet sich auch die Thema-
tisierung von eindeutig voneinander abgrenzbaren «franzdsischen», «deutschen»
oder «italienischen» historischen «Orten», denen ein differentes «nationales»
Gedachtnis zugrund liege und die daher eindeutig, ndmlich «national» erinnert
werden konnen/sollen. Ein solches Verfahren bedeutet freilich nichts anderes als
sich auf die Position der nationalen Geschichtsbetrachtung des 19. Jahrhunderts zu-
riickzuziehen, die nun in das 21. Jahrhundert hiniibergerettet wird. Diese Art von
historischer Gedachtnisforschung bedient sich folglich, vom methodischen Ge-
sichtspunkt aus betrachtet, weniger eines bloB historisch-rekonstruierenden Verfah-
rens, sie iibernimmt vielmehr, vielleicht ohne es zunichst zu intendieren, die Auf-
gabe der funktionalen Konstruktion eines fiir die Nationsbildung verbindlichen,
eindeutigen Gedéchtnisses, auch wenn betont wird, dass hier vor allem die unter-
schiedliche Art der Erinnerungsweisen (commémorations) Gegenstand des histori-
schen Interesses wire.?!

Rekonstruktion, Konstruktion oder Dekonstruktion von Geddchtnisorten?

Wihrend es in der bislang beschriebenen Bestandsaufnahme der sozial-politischen
Inanspruchnahme und der historischen Thematisierung von Gedichtnisorten vor-
nehmlich darum geht, Gedédchtnis unter der Perspektive seiner Instrumentalisierung
fiir die Konstruktion von kollektiven nationalen Identititen zu analysieren, muss
man sich fragen, ob diese eindeutige Riickkoppelung von Erinnerung an Gedéacht-
nis, wie es die historischen Gedachtnisprogramme de facto praktizieren, nicht nur
den Erfahrungshorizont der Gegenwart auler Acht lasst, sondern die Vergangenheit
vornehmlich unter einem Aspekt zu deuten versucht, der sich im Prinzip der natio-
nalen Sichtweise des 19. Jahrhunderts verdankt. Ohne Zweifel entstanden kollek-
tive Kohdrenz und kollektives Bewusstsein bereits in der Vergangenheit auch neben
und jenseits nationaler Identitdtskonstruktionen. Und angesichts gesellschaftlicher

20 Vgl. vor allem Pierre Nora, «Comment écrire I’histoire de France?» In: Pierre Nora (Hg.), Les Lieux
de mémoire Bd. 2, Paris (Quarto Gallimard) 1997, S. 2219-2236, Zit. S. 2229,
21 Ebd. S. 2229f.



16 Moritz Csaky

Prozesse in der Gegenwart ist es in der Tat nicht plausibel, sich auf eine historisch-
deskriptive Rekonstruktion von nationalen Gedichtnisorten zuriickzuziehen, zumal
eine solche Rekonstruktion, wie bereits angedeutet, unvermittelt in eine Konstruk-
tion von national relevanten Gedachtnisorten miindet. Dem gegeniiber kénnte man
sich solcher grenziiberschreitender, «entrdumlichter» Beziige besinnen, die fiir
Gedachtnis stets kennzeichnend sind. Anders gefragt: Gibt es neben national kon-
notierten nicht auch transnationale Gedichtnisorte und sind Gedéchtnisorte ins-
gesamt, auch wenn sie zuweilen im Sinne der nationalen Ideologie vereinnahmt
wurden, nicht prinzipiell transnational angelegt beziehungsweise deutbar? Sind Ge-
dédchtnisorte nicht mehrdeutiger als die nationale Perspektive vorzugeben scheint?
Gedichtnisorte als Identifikatoren, auf die man sich auch in der Vergangenheit
immer wieder bezogen hat, hatten zwar eine in Bezug auf soziale Gruppen oder
Schichten identitdtskonstitutive, jedoch keineswegs eine ausschlieBlich oder vor-
nehmlich nationsstiftende Funktion. In der Tat lassen sich «entnationalisierte» Ver-
netzungen und Verquerungen beispielsweise gerade an solchen «Gedachtnisorteny
nachweisen, die sich in einer Lebenswelt vorfinden, die von einer traditionalen
kulturellen Heterogentitit, von einer dichten kulturellen Differenz gekennzeichnet
ist.

Mein Vorschlag lautet daher, schon allein aufgrund dieser Einsicht, Gedicht-
nisorte nicht bloB zu rekonstruieren und damit, ohne es sich auch immer wirklich
einzugestehen, zu konstruieren, sondern Gedédchtnis und Erinnerung, das heift
Gedichtnisorte einem dekonstruktivistischen Verfahren zu unterziehen. Unter
Dekonstruktion verstehe ich hier weder ein philosophisches, das heil3t antimetaphy-
sisches Konzept, wie es Jacques Derrida vertritt, noch ein eigenes methodisches
Verfahren, sondern vornehmlich eine bewusste Verdnderung der Sichtweise, die es
ermoglicht, Gedichtnisorte beziehungsweise Gedachtnis und Erinnerung unter
jenen vielfdltigen Perspektiven zu erfassen, von denen sie bestimmt werden. Eine
solche multiperspektivistische Sicht scharft den Blick vor allem fiir Differenzen, fiir
Mehrdeutigkeiten, die kulturellen Prozessen im allgemeinen und Gedéchtnisorten
im speziellen eigen sind. Die Berechtigung eines solchen dekonstruktivistischen
Verfahrens — Walter Benjamin spricht in einem analogen Zusammenhang von der
«Destruktion» der Geschichte — mdchte ich mit folgenden zusitzlichen Argumen-
ten kurz skizzieren.

Wir konnen an uns selbst beobachten, dass Erinnerung als Prozess der dynami-
schen Aktualisierung von Gedichtnis nicht etwas Gleichbleibendes, Festes, Konsi-
stentes ist, dass beispielsweise die Erinnerung an ein und dasselbe Erlebnis, das wir
einmal hatten, «fliissig», fliichtig, das heil3t immer unterschiedlich ist. Man erinnert
sich zwar des einmal Erlebten, doch treten in der zeitlichen Abfolge von Erinnerun-
gen unterschiedliche Inhalte in den Vordergrund. Dies hdngt natiirlich mit dem Ent-



Die Mehrdeutigkeit von Gedéchtnis und Erinnerung 17

wicklungsprozess zusammen, dem wir ausgesetzt sind, das heifit, es hat etwas zu
tun mit der andauernden, prozesshaften Konstruktion unserer eigenen, personalen
Identitat. Die jeweils konkrete Situation, in der wir uns befinden, mag nicht nur ein
Anlass sein, sich zu erinnern, sie bestimmt auch die Intensitit und die Inhalte der
Erinnerung. Der soziale Kontext spielt dabei ebenso eine Rolle wie der raumliche.
Folgt man der Uberlegung von Maurice Halbwachs, wonach das individuelle Ge-
déchtnis im kollektiven verankert ist, dann wird auch die Art der Erinnerung von
der sozialen Umwelt, in der wir uns befinden, beeinflusst. Man wird sich dessen
erst bewusst, wenn man wahrnimmt, dass wir in der Tat unterschiedlich beziehungs-
weise andere Inhalte erinnern, wenn wir uns in jeweils unterschiedlichen sozialen
Zusammenhdngen bewegen. Ein Zusammentreffen mit Jugendfreunden, die wir
lange Zeit nicht gesehen haben, ldsst Erinnerungen wach werden, die wir jahrzehn-
telang nicht mehr hatten. In dhnlicher Weise wird Erinnerung auch von der rdum-
lichen Umgebung beeinflusst. Begegnet man einer Person in einer ungewohnten
Umgebung, ist es moglich, dass wir die Person zundchst nicht erkennen (erinnern),
und wenn wir sie erkennen, vermdgen wir sie vielleicht nicht einzuordnen, denn wir
begegnen ihr nicht in dem gewohnten Raum. Ernst Mach spricht in diesem Zu-
sammenhang davon, dass in einem solchen Falle die Person «zweimal gegeben
wire», in dem ihr angestammten und in dem neuen Raume. «Auf einem Spazier-
gang durch die Stralen von Innsbruck» schreibt Mach, «begegnet mir ein Herr,
dessen Gesicht, Gestalt, Gang und Redeweise mir die lebhafte Vorstellung eines
solchen Gesichtes, Ganges u.s.w. in einer andern Umgebung, in Riva am Gardasee,
erregt. Ich erkenne den Herrn A, der in der Umgebung I als sinnliches Erlebnis vor
mir steht, als denselben, der auch einen Bestandteil meiner Erinnerungsvorstellung
mit der Umgebung R ausmacht. Das Wiedererkennen, Identifizieren hitte keinen
Sinn, wenn A nicht zweimal gegeben wire. Alsbald fallen mir auch mit A in R ge-
fithrte Gespriche ein, ich erinnere mich der Ausfliige in seiner Gesellschaft u.s.w.»?2
Wenn damit zum Ausdruck kommt, dass man sich unterschiedlich erinnert und dass
durch die vielféltigen Weisen der Erinnerung auch Gedichtnis, an dem sich Erin-
nerung ausrichtet, mehrdeutig wird, heiflt das noch nicht, dass dieser «Gedaichtnis-
ort» sich verfliichtigen wiirde. Er ist und bleibt da, erweist sich aber durch die unter-
schiedlichen Erinnerungsmodi als polyvalent. Eine unterschiedliche Erinnerungs-
weise verdndert, verriickt zwar auch den Bezugspunkt der Erinnerung, nimlich den
«Ort», beraubt ihn aber nicht all jener anderen Gedéachtnisinhalte, die im Augen-
blick nicht erinnert werden.

22 Ernst Mach, Erkenntnis und Irrtum. Skizzen zur Psychologie der Forschung, Darmstadt 1980 (Leipzig
31926), S. 31 (Kapitel: Gedéchtnis. Reproduktion und Association).



18 Moritz Csaky

Textualitdit und Performanz

Diese Uberlegungen lassen sich noch aus ciner anderen Perspektive, der Text-
theorie, verdeutlichen. Ein niedergeschriebener Text beinhaltet eine Vielfalt von
Aussagen und Uberlegungen, die sein Verfasser bewusst vermitteln will. Um sich
den Lesern verstidndlich zu machen, bedient er sich einer «Sprache» — in einem
wortlichen und iibertragenen Sinne — die mit seiner und seiner Leser Lebenswelt
korrespondiert. Nicht nur die konkrete Sprache, in der der Text verfasst wurde,
sondern auch konkrete Beispiele, die Metaphorik oder die Darstellung von
Handlungsabldufen verdanken sich einem konkreten sozial-kulturellen Kontext,
der in den Text des Autors mit einflieft (Julia Kristeva). Michail Bachtin spricht
in diesem Zusammenhang daher von der «Polyphonie» eines geschriebenen
Textes, Stephen Greenblatt verweist auf die «Zirkulation sozialer Energie», die in
literarischen Texten sichtbar wiirde. Ein literarischer Text ist demnach schon aus
der Sicht dessen, der diesen Text verfasst, nicht eindeutig, sondern ambivalent,
mehrdeutig, subversiv.

Es ist jedoch nicht nur der Autor, sondern auch der Leser als der Rezipient eines
literarischen Textes an dessen Entstehung beteiligt, er hat sogar eine fundamentale
«Rolle als Konstrukteur des Werks».?* Jeder, der einen kurzen Text oder ein ganzes
Buch mehrmals liest, wird die Erfahrung gemacht haben, dass durch das wieder-
holte Lesen dem Text neue Gesichtspunkte, neue Zusammenhinge und neue Inhalte
eingeschrieben werden, Inhalte, dic selbst dem Verfasser keineswegs bewusst sein
mussten und sich daher einer niichternen philologischen Textanalyse verschlie3en.
Ein literarischer Text wird folglich durch seine Lektiire nicht nur immer wieder mit
neuen Bedeutungen aufgeladen, er wird mit jeder Relektiire neu «konstruiert». Noch
deutlicher wird dies bei der Auffiihrung eines Theaterstiicks, das nicht nur durch die
jeweils unterschiedliche Inszenierung, die Darbietung der Schauspieler immer
wieder neu entsteht, sondern zusétzlich auch durch die Zuschauer, deren sozial-kul-
tureller Kontext sich kontinuierlich veriandert, neu und anders verstanden und ein-
geordnet wird. Das betrifft vor allem das Aktionstheater, bei dem die Zuschauer als
Mitgestalter bewusst in die Handlung einbezogen werden. Dieser Performance-
Charakter des Theaters hat zum Ziel, Autor, Schauspieler und Zuschauer als
Akteure des Stiicks mit immer neuen Sinndeutungen aufzuladen.?* Diese Erkennt-

23 Jonathan Culler, Dekonstruktion. Derrida und die poststrukturalistische Literaturtheorie, Reinbek b,
Hamburg 1999 [1988], S. 39.

24 Vgl. u.a. Victor W. Turner, Vom Ritual zum Theater. Der Ernst des menschlichen Spiels, Frankfurt a.
Main/New York 1989. — Erika Fischer-Lichte, Gertrud Lehnert, «Einleitung», in: Theorien des Perfor-
mativen = Paragrana. Internationale Zeitschrift fiir Historische Anthropologie Bd. 10, Heft 1, Berlin
2001, S. 9-17. — Erika Fischer-Lichte, «Performativitit und Ereignis», in: Erika Fischer-Lichte,
Christian Horn, Sandra Umathum, Matthias Warstat, Performativitdt und Ereignis = Theatralitit
Bd. 4, Tibingen/Basel 2003, S. 11-37.



Die Mehrdeutigkeit von Gedéchtnis und Erinnerung 19

nisse sind selbstverstidndlich auch fiir die These von der Mehrdeutigkeit von Ge-
dachtnis und Erinnerung von Bedeutung.

Auch die Vergangenheit beziehungsweise Gedéchtnisorte sind einem «Text»
vergleichbar, der gelesen, dechiffriert, das heiflt erinnert werden kann.?> Das
«Lesen» (Erinnern) dieses Textes geschieht beispielsweise, individuell oder kollek-
tiv, durch die Entschliisselung der an solchen Gedéchtnisorten angesammelten
Artefakte oder durch die Einsicht, dass diese oder jene Elemente, die in ihnen
angesammelt sind, zum Beispiel eine Emblematik oder eine allegorische Aus-
schmiickung, blo3 Umschreibungen fiir etwas sind, das hinter diesen dufleren Merk-
malen steht. Die Elemente sind also nicht fur sich da, sondern fiir etwas anderes,
fiir eine ganz bestimmte Bedeutung, die vielleicht zunédchst nicht unmittelbar wahr-
genommen wird. Ein Monument, ein Denkmal, zum Beispiel die Biiste eines Poli-
tikers, beinhaltet nach dem Willen jener, die dieses Denkmal errichtet haben, eine
unmissverstindliche Aussage, vielleicht eine bestimmte politische Botschaft, die
mit der visuellen Darstellung des Politikers vermittelt werden soll: Er mdge auch
von der Nachwelt nicht vergessen werden. In Wirklichkeit ist die Biiste freilich nur
ein Artefakt und als solches nur der Hinweis auf diesen Politiker, sie ist nicht er
selbst, sie ist ein materialisiertes Abbild dessen, der eigentlich gemeint ist und des-
sen man sich durch die Ansicht des Denkmals erinnern sollte. Im Akt des Erinnerns
dieser Person wird jedoch auch ein weiterer, ilibergeordneter, beziehungsweise
hintergriindiger und nicht direkt vermittelbarer Bedeutungsinhalt, wie zum Beispiel
Liberalismus oder Nation, lebendig. Verliert die Idee des Liberalismus und der Na-
tion an Relevanz, kann dieses Denkmal eine ganz andere inhaltliche, urspriinglich
nicht intendierte Konnotation erhalten. Denkmailer als Gedichtnisorte beinhalten
also vielfache und vielfiltige Elemente (Signifikanten), die auf einen Bedeutungs-
zusammenhang (Signifikat) verweisen. Beide zusammen bilden jenes Ensemble
(von Zeichen), die diesen «Ort» als einen «Text» erscheinen lassen: «Die Bedeu-
tung [signification] lasst sich als Prozess auffassen; sie ist der Akt, der Signifikant
und Signifikat miteinander vereint, ein Akt, dessen Produkt das Zeichen ist.»2¢
Durch den Akt der individuellen oder kollektiven Erinnerung kann dieses Zeichen,
dieses Ensemble, dieser «Ort» gelesen werden. Dabei kommt den «lesenden»
Rezipienten, dhnlich wie beim Lesen eines literarischen Textes, eine durchaus
aktive Rolle zu. Auch hier gilt, was ich bereits angedeutet habe. Schon allein da-
durch, dass die Erinnerungsweisen einzelner Individuen oder sozialer Gruppen sich

25 Vgl ua. Doris Bachmann-Medick (Hg.), Kultur als Text. Die Anthropologische Wende in der Litera-
turwissenschafi, Frankfurt a. Main 1998. — Moritz Csaky, Richard Reichensperger (Hg.), Literatur als
Text der Kultur, Wien 1999. — Gerhard Neumann, Sigrid Weigl (Hg.), Lesbarkeit der Kultur. Literatur-
wissenschafien zwischen Kulturtechnik und Ethnographie, Miinchen 2000.

26 Roland Barthes, Elemente der Semiologie, Frankfurt a. Main 1983, S. 41.



20 Moritz Csaky

voneinander unterscheiden, dass die im Laufe der Zeit sich verdndernde Lebens-
welt die Perspektiven und Inhalte der Erinnerung verindert, verdndert sich auch der
Verweischarakter der in solchen Orten angesammelten Elemente. Die Elemente, die
Vokabeln, die Codes, aus denen sich ein solcher Gedachtnisort zusammensetzt, sind
also nicht stabil und eindeutig, sondern instabil, fliissig und ambivalent. Das hat des
weiteren zur Folge, dass durch die erinnernde «Relektiire» solcher Gedédchtnisorte
(Denkmdler), bei der sich die Elemente verdndern, diesen immer wieder neue Sinn-
und Bedeutungszusammenhédnge eingeschrieben werden konnen. Jeweils unter-
schiedliche Erinnerungsweisen konstruieren also den «Text» eines Gedédchtnisortes
(Denkmal) stets aufs Neue und in einer anderen Weise. Daraus folgt, dass nicht nur
die Elemente, das heif}t die Signifikanten mehrdeutig, ambivalent, fliissig sind,
sondern auch das, auf was verwiesen wird (Signifikat). Die wiederholte erinnernde
Aneignung eines Gedichtnisortes verdndert dessen funktionalen Charakter, er er-
scheint nicht mehr eindeutig, sondern mehrdeutig. Gedichtnisorte sind daher dyna-
misch, sie werden durch den Akt der kollektiven und individuellen Erinnerung
immer wieder neu aufgeladen. Eine kulturwissenschaftliche Analyse muss sich
diese Mehrdeutigkeit von Gedachtnisorten stets vor Augen halten. Sie sollte sich
nicht damit begniigen, bloB3 eine der moglichen Deutungsarten (Erinnerungsweisen)
rekonstruieren zu wollen, oder konkret: Gedichtnisorten vornehmlich einen seit
dem 19. Jahrhundert intendierten nationsstiftenden Bedeutungszusammenhang ein-
zuschreiben. Eine historische Rekonstruktion, die nur diesen Aspekt vor Augen hat,
beschreibt nur das, was die nationale Ideologie vorgab, sie folgt damit bewusst oder
unbewusst nationalen ideologischen Zielsetzungen.?” Ein historisches analytisches
Verfahren sollte daher versuchen, Gedidchtnisorte nicht im Sinne nur einer urspriing-
lich intendierten Funktion zu rekonstruieren, sondern diese zu de-konstruieren, zu
zerlegen. Damit treten sowohl die Mehrdeutigkeit der Elemente, ihr fliissiger Ver-
weischarakter und die vielfdltigen und mehrdeutigen Méglichkeiten ihrer jeweili-
gen Neu-Konstruktionen (durch die unterschiedliche «erinnernde» Lesart) hervor,
als auch die Inkonsistenz von Bedeutungszusammenhingen, die Gedéachtnisorten
immer wieder neu eingeschrieben werden. Die den Gedachtnisorten innewohnende
Dynamik, ihre Mehrfachkodierung wird dadurch deutlich sichtbar. Wenn heute, an-
geregt durch den Performance-Charakter von theatralischen Représentationen, das
Performativitaitsmodell auch auf Kultur iibertragen wird, dann sehe ich darin keinen
Widerspruch zu kulturwissenschaftlichen Erkenntnissen, die sich der Texttheorie
verdanken. Ist doch auch der der Kultur zugrundliegende Begriff von Text fliissig
und dynamisch, er reproduziert sich stets aufs Neue.

27 Vgl. Jirgen Link, Wulf Wiilfling (Hg.), Nationale Mythen und Symbole in der zweiten Hilfte des
19. Jahrhunderts. Strukturen und Funktionen von Konzepten nationaler Identitdt, Stuttgart 1991,



Die Mehrdeutigkeit von Gedéachtnis und Erinnerung 21

Mein Vorschlag, bei Gedichtnis und Erinnerung auf Differenzen zu achten und
die den Gedichtnisorten stets inhdrenten Mehrdeutigkeiten zu beriicksichtigen,
fiihrte zu der Uberlegung, solche Orte nicht vornehmlich unter dem Aspekt einer
ithrer moglichen Aussagen zu rekonstruieren, sondern Gedichtnisorte einem dekon-
struktivistischen Verfahren zu unterziehen. Eine solche Vorgangsweise wird nicht
nur dadurch einsichtig, dass man Erinnerung als einen prozesshaften, mehrdeutigen
Akt begreift oder dass man Kultur als einen lesbaren doynamischen Text auffasst, der
sich in einer kontinuierlichen Performance immer wieder neu konstituiert, dem die
Erinnerung (das Lesen) immer neue Facetten abgewinnt; die Mehrdeutigkeit von
Gedichtnis und Erinnerung wird vielmehr auch dann einsichtig, wenn in einer
historisch-kulturellen Situation plausibel nachgewiesen werden kann, dass die im
Gedéchtnis, in Gedichtnisorten inkludierten Elemente prinzipiell von translokaler
(transnationaler) kultureller Provenienz und von translokaler (transnationaler) kul-
tureller Relevanz sind, dass also die Elemente, die einen Gedachtnisort konstituie-
ren, nicht nur aufgrund unterschiedlicher Erinnerungs- beziehungsweise Lese-
weisen, sondern auch insofern mehrdeutig sind, als sie sich in der Regel komplexen
kulturellen Kontexten verdanken und in unterschiedlichen kulturellen Konfigura-
tionen, in sich liberlappenden Kommunikationsrdumen eingesetzt werden, in welchen
solchen Elementen und Codes ein unterschiedlicher Verweischarakter zukommt.

Die «Mehrsprachigkeit» eines Raumes und die Ambivalenz von Identitdt

Trotz der Zugehorigkeit zu einem eigenen Kommunikationsraum (Kultur), der
sogenannten «Nationalkultur», partizipierte man zum Beispiel in Zentraleuropa an
zahlreichen «fremden» kulturellen Elementen, was «Mehrsprachigkeit» im wort-
lichen und iibertragenen Sinne begiinstigte oder Mehrfachidentititen, eine Multi-
polaritit von individuellen und kollektiven Identitdten, zur Folge hatte. Diese
Multipolaritit duflerte sich zum Beispiel in der praktischen Zwei- oder Mehr-
sprachigkeit ihrer Bewohner. Die Zuordnung der Vélker beziehungsweise Sprach-
gemeinschaften (Kommunikationsrdume) in der Region erfolgte keineswegs nur
nach dem Territonalitdtsprinzip, sondern sie durchdrangen sich, verschriankten sich
in den Randzonen, den «cultural encounters» und beeinflussten sich, wie zum
Beispiel die Tschechen, die Deutschen und die Juden in Béhmen. Das heif}t, die so
genannte «Muttersprache» reduzierte sich zuweilen nicht bloB auf eine, von frither
Kindheit an von der Mutter erlernte Sprache, sondern konnte von Jugend an die
gleichzeitige Kenntnis mehrerer Sprachen umfassen. Bekanntlich fiihrte der Philo-
soph Fritz Mauthner sein Interesse fiir die Philosophie der Sprache gerade auf die-
ses Phidnomen zuriick. Dieses Umgehen mit einer mehrfachcodierten Lebenswelt
konnte kreativititsfordernd sein, begiinstigte aber gleichermaBen Krisen und Kon-



22 Moritz Csaky

flikte. «Dieses Interesse war bei mir von frithester Jugend an sehr stark», bemerkte
Mauthner in seinen Erinnerungen, «ja, ich verstehe es gar nicht, wenn ein Jude, der
in einer slawischen Gegend Osterreichs geboren ist, zur Sprachforschung nicht
gedriangt wird [...] Der Jude, der in einer slawischen Gegend Osterreichs geboren
war, mufite gewissermafBien zugleich Deutsch, Tschechisch und Hebriisch als die
Sprachen seiner ‘Vorfahren’ verehren. Und die Mischung ganz undhnlicher
Sprachen [...] mulite schon das Kind auf gewisse Sprachgesetze aufmerksam
machen, auf Entlehnung und Kontamination, die in ihrer ganzen Bedeutung von der
Sprachwissenschaft noch heute nicht vollig begriffen worden sind.»?® Der Wider-
spruch, der sich aus der Forderung eines Idealtyps von nationaler «Einsprachigkeit»
und der tatsdchlichen, auch im metaphorischen Sinne vorhandenen «Vielsprachig-
keit» herausbildete, konnte daher immer wieder zur Ursache von individuellen und
kollektiven Identitédtskrisen und Konflikten werden. Solche Verunsicherungen und
Identititskrisen lassen sich vielfach nachweisen, sie sind ein Indiz fiir die in Zen-
traleuropa typische «Entortung» von Identitdten, die sich nicht aus einer «mémoire
culturelle» alleine erklart. Diese Situation wurde zu Beginn des 20. Jahrhunderts
dem in Lemberg geborenen Wiener Schriftsteller Tadeusz Rittner bewusst, der, wie
die «Neue Freie Presse» festhielt, «trotz seiner polnischen Abstammung ein so durch
und durch osterreichischer Poet»?® geworden wire. «Ich stehe zwischen Deutsch
und Polnischy», bekannte Rittner fast resignierend. «Das heif3t: ich kenne und emp-
finde beides. Meiner Abstammung, meinen innersten Neigungen nach bin ich Pole.
Und oft fillt es mir leichter, in dieser als in jener Sprache zu denken. Aber zuwei-
len verhilt es sich umgekehrt. Von so manchem, was ich geschrieben habe, sagen
die Deutschen, es sei polnisch, und die Polen, es sei deutsch. Man behandelt mich
vielfach auf beiden Seiten als Gast. Und ich sehe so vieles, hier und dort, mit dem
unbefangenen Blick eines Fremden.»** Paradigmatisch fiir eine solche Situation ist
jene der Juden zur Zeit der Moderne. Sie trifft aber auch auf andere zu. Der Schrift-
steller Hermann Bahr hatte 1903 in seiner «Abrechnung mit Osterreich», einer
kritischen Auseinandersetzung mit der nationalen Ideologie seiner Zeit, diese Er-
fahrung ins Positive zu wenden versucht: «Vielleicht ist es der Beruf der neuen
Osterreicher, den apolitischen Menschen zu entwickeln, der nicht blos keiner
Nation angehort, sondern auch keinem Staatsverband; eine Art neuer Juden.»?!

28 Fritz Mauthner, Erinnerungen, Miinchen 1918, S. 32-33.

29 Neue Freie Presse, 29. Juni 1921.

30 Das Literarische Echo 1916/17, S. 400f. Die Informationen iiber Rittner verdanke ich einem unge-
druckten Manuskript von Anna Milanowski (Wien), Der Zeitzeuge Tadeusz Rittner und seine polni-
schen Feuilletons.

31 Hermann Bahr, Tagebiicher, Skizzenbiicher, Notizhefte Bd. 3: 1901 bis 1903, hg. von Moritz Csaky,
bearb. von Helene Zand und Lukas Mayerhofer, Wien/K6ln/Weimar 1997, S. 411 (Eintragung vom
28. November 1903).



Die Mehrdeutigkeit von Gedéchtnis und Erinnerung 23

Die Forderung, Identitét auf die Kenntnis nur einer Sprache zu fixieren, war also
ein Konstrukt der nationalen Ideologie, das durch die real vorhandene Polyglossie,
durch Mehrfachidentititen vielfach widerlegt wurde.?? Tatsdchlich war vor allem in
vielen Stadten, deren Bewohner aus der Gesamtregion stammten, die Mehrsprachig-
keit eine Selbstverstindlichkeit. Der «Brockhaus» aus dem Jahre 1835 bemerkt zum
Beispiel zu Laibach (Ljubljana): «Die Volkssprache ist wendisch, ein mit vielen
deutschen und ital(ienischen) Wortern vermischter slaw(ischer) Dialekt; doch wird
auch viel Deutsch, Italienisch, Franzdsisch und Neugriechisch gesprochen.»?? Das
heil}t im Mikrokosmos der einzelnen Lander und Stadte spiegelte sich der Makro-
kosmos der pluralistischen, heterogenen Region. Vor allem in den groflen Stidten
der Region, in Wien, Prag und Budapest, war eine solche Situation besonders
ausgeprigt und beeinflusste die Elemente und Zeichen, mittels derer man kommu-
nizierte. Der Symbolhaushalt der «Alltagssprache» war dementsprechend mehr-
deutig. Wenn man sich iiberlegt, dass das Bewusstsein von Personen und sozialen
Gruppen, die sich in einem kulturellen Kontext, in einem Kommunikationsraum
vorfinden, keineswegs nur von politischen oder ideologisch motivierten Vorgaben
dominiert wird, sondern vor allem von solchen Inhalten und Codes, die im alltdg-
lichen Umgang verwendet werden, kann man ermessen, wie bestimmend diese von
flottierenden, mehrdeutigen Elementen und Codes durchsetzte Alltagssprache fiir
das Bewusstsein werden konnte. Diese Elemente und Codes fiigen sich zu Be-
deutungsmustern, zu einem Zeichensystem, zu einem «lesbaren» Text, zu einer
«Sprache» zusammen, mittels derer man sich verstindigt, kommuniziert. Ess-
gewohnheiten beziehungsweise die Codes der Kiiche gehdren ebenfalls zu einer
solchen «Sprache»** und verdichten sich zuweilen zu einem immer wieder erinner-
ten Bezugspunkt, zu einem Geddachtnisort katexochen. Bestimmte Speisen bezie-
hungsweise Speisenabfolgen sind fiir die Bewohner Wiens von identitétsstiftender
Bedeutung, zum Beispiel die Gulaschsuppe, das Wienerschnitzel und «Powidl-
tatschkerln» (eine Siiflspeise). Man erinnert sich ihrer, wenn man sich beispielsweise
nicht in Wien befindet, und freut sich, wenn man «gulasch con patate» auf einer
Speisekarte in Trento entdeckt. Die Elemente der fiir Wien charakteristischen
Speisenabfolge haben sich zu einem identititsstiftenden Gedichtnisort Wiens
zusammengefligt. Tatsdchlich sind sie anderen kulturellen Kontexten, anderen
«Sprachen» entlehnt und hier eigentlich Fremdelemente, denn sie leiten sich aus der

32 Fernand Braudel machte wohl als erster darauf aufmerksam, dass man auch in Frankreich von einer
Vielfalt von Identititen ausgehen miisste. Vor allem der Unterschied zwischen der «France d’oc» und
der «France d’oil» wire identitdtspragend. Vgl. Fernand Braudel, L'identité de la France Bd. 1:
Espace et histoire, Paris 1990, S. 80fT.

33 Allgemeine deutsche Real-Encyklopddie fiir die gebildeten Sténde Bd. 6, Leipzig (Brockhaus) 1835, S. 449,

34 Vgl Essen und Trinken I und I = Kunstforum international Bd. 159, April/Mai 2002 und Bd. 160,
Juni/Juli 2002.



24 Moritz Csaky

ungarischen, italienischen und tschechischen (bohmischen) Kiiche ab, wo ihnen in
einer unterschiedlichen kulturellen Konfiguration eine analoge identifikatorische
Funktion zukommt. Die Elemente, die «Vokabeln», die diese Wiener «Alltags-
sprache» der Kiiche aufweist, verdanken sich also einer translokalen, transnationa-
len Provenienz, sie erweisen sich als mehrdeutig, da ihnen in unterschiedlichen
Kontexten eine unterschiedliche Relevanz zukommt.?*

Die Elemente, mittels derer Individuen hier kommunizieren, bilden eine «kreo-
lisierende» Sprache. Dies betrifft zum Beispiel die konkrete Wiener Umgangs-
sprache, von der festgestellt wurde: «So zahlreiche fremdsprachige Einfliisse sind
im Dialekt keiner anderen européischen Grof3stadt festzustellen wie hier.»¢ Theo-
dor W. Adorno hat darauf hingewiesen, dass sogenannte Fremdelemente bis in die
Gegenwart ein integraler Bestandteil der Wiener Sprache geblieben sind?’, sie
wurden zu konstitutiven Elementen einer kulturellen Tradition, gegen die freilich
immer wieder angekdmpft wurde. Adorno leitet selbst das «Raunzen» des Wieners,
die Unzufriedenheit mit sich selbst, aus einer solchen Situation ab. Ahnliches gilt,
so Adorno, auch fiir die Wiener musikalische Sprache, fiir die durchgehend die Ver-
wendung heterogener popularer musikalischer Elemente kennzeichnend wire: «Wie
Beethoven und Brahms hatte Schonberg, obwohl in Wien geboren, etwas vom
Zugewanderten, gleich vielen Bewohnern der Metropole der Donaumonarchie.
Nicht nur weil sein Vater aus der Slowakei und seine Mutter aus Prag stammte. Ihn
selber umgab eine Schicht des Fremden, nicht ganz Zugehorigen, nicht ganz in die
westliche Zivilisation Hineinpassenden. Der HaB3, dem er bis heute drinnen und
drauflen begegnet, hat damit gewil} etwas zu tun.»*® Anders ausgedriickt: Es war,

35 Rolf Schwendter, Arme essen, Reiche speisen. Neuere Sozialgeschichte der zentraleuropdischen
Gastronomie, Wien 1995, )

36 Maria Hornung, «Sprache», in: Othmar Pickl (Hg.), Osterreichisches Stidtebuch Bd. 7: Peter
Csendes, Ferdinand Opll, Friederike Goldmann (Hg.), Die Stadt Wien, Wien 1999, S. 85.

37 «Zu diesem Sachverhalt stimmt es, daB in kulturell geschlossenen Bereichen der deutschen Sprache,
wie dem Wienerischen, wo vorbiirgerlich-hdfische, elitdre Ziige durch Kirche und Aufklarung mit der
Volkssprache vermittelt sind, die Fremdwdorter, von denen dieser Dialekt wimmelt, jenes exterritoria-
len und aggressiven Wesens entragten, das ihnen sonst im Deutschen eignet. Man braucht nur einmal
von einem Portier etwas von einem rekommendierten Brief gehort haben, um des Unterschieds inne-
zuwerden, einer sprachlichen Atmosphire, in der das Fremde fremd ist und zugleich vertraut, so wie
im Gespréch jener beiden Grafen iiber Hofmannsthals Schwierigen, in dem der eine beanstandet, ‘er
1aBt uns doch gar zu viele Worte auf -ieren sagen’, worauf der andere antwortet: ‘Ja, da hétt’ er sich
schon ein bisserl menagieren kénnen’.» Theodor W. Adorno, «Warter aus der Fremde», in: Theodor
W. Adorno, Gesammelte Schriften, hg. von Rolf Tiedemann, Bd. 11: Notizen zur Literatur, Darmstadt
1998, S. 216-232, Zit. S. 220.

38 Theodor W. Adorno, «Wien», in: Theodor W. Adorno, Gesammelte Schriften, hg. von Rolf Tiedemann,
Bd. 16: Musikalische Schriften I-111, Darmstadt 1998, S. 431453, Zit. S. 439. — Uber die Verwendung
popularer Elemente vgl. u.a. ebd. S. 442: «Als echter Wiener hat Schénberg an einem Medium teil,
mit dem man ihn kaum zusammen denkt und das ihm selbst sicherlich nicht gegenwirtig war. Es ist
das der osterreichischen Volksmusik und derjenigen Komponisten, die von ihr unreflektiert gespeist
waren. Nichts widerlegt das in jedem Betracht torichte Cliché vom intellektuellen Schonberg griind-
licher, als was alles er jenem Medium verdankt, wie viele der konstitutiven Bestimmungen der neuen
Musik dorther stammen.»



Die Mehrdeutigkeit von Geddchtnis und Erinnerung 25

wie Zygmunt Bauman meint, der systematische «Angriff des ‘Sesshaften’, der orts-
gebundenen Lebensweise gegen das Nomadische und die dazu gehérenden Lebens-
formen [...] die mit den auf Begrenzung und Territorialitit fixierten Vorstellungen
des [...] Nationalstaats in Konflikt gerieten.»*® Vergleichbar der Pop-Musik der
Gegenwart, die sich aus heterogenen, weltweiten Elementen zusammensetzt,
machte vor allem die Unterhaltungsmusik Wiens Anleihen aus der Gesamtregion
und reicherte diese mit «kosmopolitischen», gesamteuropédischen und amerikani-
schen Elementen an. Das Neujahrskonzert der Wiener Philharmoniker beweist zur
Geniige, dass nicht nur der Walzer, sondern ebenso der Csardas, die Mazurka und
die Polka Wien reprisentieren.*® Vergleichbares liefle sich auch iiber Architektur,
Theater, Museum oder tiber Verhaltensweisen und Briauche sagen, die hier maligeb-
lichen Anteil an der Bildung kollektiver Identitdten haben.*!

Der Hinweis auf die translokale beziehungsweise transnationale Provenienz solcher
Elemente sollte freilich nicht dariiber hinwegtduschen, dass sie selbstverstindlich
«national» vereinnahmbar bleiben, das heilit instrumentalisiert werden kénnen und
auch wurden. Das historische Interesse an Gedichtnisorten sollte freilich nicht nur
darin bestehen, sie unter dem Gesichtspunkt ihrer nationalen Instrumentalisierung
zu rekonstruieren. Viel interessanter scheint mir, Gedichtnisorte in dem bereits
angedeuteten Sinne zu dekonstruieren, das heifit die Mehrdeutigkeit der in ithnen
enthaltenen Inhalte zu analysieren und einzelne ihrer Elemente zu rekontextuali-
sieren. Ein bereits in traditionalen Gesellschaften nachweisbares «Flottieren» von
kulturellen Elementen und deren Partizipation an unterschiedlichen Gedachtnis-
orten erfdhrt insbesondere in der Gegenwart eine akzelerierte quantitative und qua-
litative Steigerung. Nietzsche nannte bereits die Moderne, die Zeit also, in der er
lebte, ein «Zeitalter der Vergleichung», in dem der Austausch von kulturellen Mei-
nungen und Giitern zu einer neuen Art von Identititsbildungen fiihren wiirde. Dies
gilt erst recht fiir heute. «Je weniger die Menschen» so Nietzsche, «durch das Her-
kommen gebunden sind, um so grosser wird die innere Bewegung der Motive, um

39 Zygmunt Bauman, Fliichtige Moderne, Frankfurt a. Main 2003, S. 20.

40 Dazu: Moritz Csaky, Ideologie der Operette und Wiener Moderne. Ein kulturhistorischer Essay,
Wien/Koln/Weimar 21998.

41 Vgl. zu Architektur/Theaterbau und Identitit: Heidemarie Uhl, «Kulturelle Strategien nationaler Iden-
titdtspolitik in Graz um 1900», in: Johannes Feichtinger, Peter Stachel (Hg.), Das Gewebe der Kultur.
Kulturwissenschaftliche Analysen zur Geschichte und Identitdt Osterreichs in der Moderne, Inns-
bruck/Wien/Miinchen 2001, S. 83-104. — Zu Museum: Monika Sommer, «Das steiermérkische
Landesmuseum Joanneum als Speicher des Gedichtnisses», in: Moritz Csaky, Peter Stachel (Hg.),
Speicher des Geddchtnisses Teil 1: Absage an und Wiederherstellung von Vergangenheit. Kompensa-
tion von Geschichtsverlust, Wien 2000, S. 129-147. — Dies., «Zwischen fliissig und fest. Metamor-
phosen eines steirischen Gedéchtnisortes», in: Johannes Feichtinger, Peter Stachel (Hg.), Das Gewebe
a.a.0. S. 105-126. — Zu Theater: Elisabeth GroBegger, «Das Burgtheater hat iiberhaupt nichts zu tun
als an seinen Traditionen festzuhalten ...», «Burgtheater und Tradition aus kulturwissenschaftlicher
Sicht», in: Johannes Feichtinger, Peter Stachel (Hg.), Das Gewebe a.a.0. S. 189-208.



26 Moritz Csaky

so grosser wiederum, dem entsprechend, die dussere Unruhe, das Durcheinander-
fluten der Menschen, die Polyphonie der Bestrebungen. Fiir wen giebt es jetzt noch
einen strengeren Zwang, an einen Ort sich und seine Nachkommen zu binden? Fiir
wen giebt es liberhaupt noch etwas streng Bindendes? [...] Ein solches Zeitalter
bekommt seine Bedeutung dadurch, dass in ihm die verschiedenen Weltbetrachtun-
gen, Sitten, Culturen verglichen und neben einander durchlebt werden kénnen; was
frither, bei der immer localisirten Herrschaft jeder Cultur, nicht moglich war, ent-
sprechend der Gebundenheit aller kiinstlerischen Stilarten an Ort und Zeit. [...] Es
ist das Zeitalter der Vergleichung! Das ist sein Stolz, — aber billigerweise auch sein
Leiden. Fiirchten wir uns vor diesem Leiden nicht!»*

Das von mir geforderte dekonstruktivistische Verfahren wird nicht nur dadurch
einsichtig, dass man erstens Erinnerung als einen prozesshaften, mehrdeutigen Akt
analysiert, oder dass man zweitens Kultur als einen lesbaren dynamischen Text auf-
fasst, der sich in einer kontinuierlichen Performance immer wieder neu konstituiert,
dem die Erinnerung (das Lesen) immer neue Facetten abgewinnt; die Mehrdeutig-
keit von Gedichtnis und Erinnerung wird vielmehr drittens auch dann einsichtig,
wenn in einer historisch-kulturellen Situation plausibel nachgewiesen werden kann,
dass die im Gedéichtnis, in Gedéchtnisorten inkludierten Elemente prinzipiell von
translokaler kultureller Provenienz und von translokaler kultureller Relevanz sind,
wenn also die Elemente nicht nur aufgrund unterschiedlicher Erinnerungs- be-
ziehungsweise Leseweisen, sondern auch insofern mehrdeutig sind, als sie sich
einem komplexen, hybriden Kontext verdanken, das heif3t aus unterschiedlichen kul-
turellen Konfigurationen stammen und in unterschiedlichen kulturellen Konfigura-
tionen mit unterschiedlichem Verweischarakter eingesetzt werden. Dies trifft ganz
besonders auf eine Situation zu, wie sie sich in Zentraleuropa und auch in anderen
Regionen von dichten ethnischen, sprachlichen und kulturellen Uberlappungen vor-
findet, wie zum Beispiel in der, im wortlichen und metaphorischen Sinne, «mehr-
sprachigen» Schweiz. Ich meine, dass man aus einer solchen Perspektive auch die
Frage nach einem gesamteuropdischen Bewusstsein beziehungsweise nach europé-
ischen Identitdten (im Plural) neu stellen kénnte. Der vermehrte Versuch verbind-
liche, eindeutige europiische Gedichtnisorte als Identifikatoren fiir eine europii-
sche Identitit (im Singular) vorzugeben folgt Mustern, von denen man sich seit dem
19. Jahrhundert bei der Konstruktion von nationalen Identitdten leiten liel. Dies
birgt vor allem die Gefahr in sich, dass dabei die real vorhandenen «Mehrsprachig-
keiten», das heiB3t kulturelle Pluralititen, Mehrdeutigkeiten, Uberlappungen, Wider-
spriichlichkeiten und flottierende (nomadisierende) kulturelle Elemente ausge-

42 Friedrich Nietzsche, «Menschliches, Allzumenschliches [ (Nr. 23)», in: Friedrich Nietzsche, Samtliche

Werke. Kritische Studienausgabe Bd. 2, hg. von Giorgio Colli, Mazzino Montanari, Miinchen/Berlin/
New York 1980, S. 44,



Die Mehrdeutigkeit von Gedéchtnis und Erinnerung 27

schlossen oder unberiicksichtigt bleiben wiirden, statt der prinzipiell mehrdeutigen
Lesart von Gedachtnisorten Rechnung zu tragen.

Schlussfolgerungen

Wenn zumindest einige der Gesichtspunkte, die ich angedeutet und zu begriinden
versucht habe, zutreffen sollten, konnte man zusammenfassend Folgendes fest-
halten:

Erstens: Gedichtnis und Erinnerung sind seit der zweiten Hélfte des 20. Jahr-
hunderts unbestritten zu leitenden Denkfiguren geworden. Die Zivilisationsbriiche,
«Abstiegserfahrungen» und radikalen Transformationen der letzten hundert Jahre,
die Entgrenzung von iliberschaubaren «Rdumen» durch Prozesse der Globalisierung
mit der Folge der Verschrinkung von lokalen und globalen Elementen, die sich als
«beliebige» Identifikatoren anbieten, bedeuten die Verabschiedung von herkdmm-
lichen Mustern und damit die Erschiitterung von vermeintlich «stabilen» individuel-
len und kollektiven Identititen. Gedichtnis als Bezugspunkt fur ein reflektiertes,
das heifit erinnerndes Bewusstsein ist anscheinend nicht nur instabiler, sondern auch
beliebiger geworden.

Zweitens: Damit wird einmal mehr deutlich, dass Identitit kein fester Besitz,
sondern ein Prozess ist, der sich in Fluss befindet und unabgeschlossen bleibt. In
einer solchen Situation wird die re-aktive Ausschau nach vermeintlich stabilen
Inhalten, an die man sich halten, nach «Gedéchtnisorten», derer man sich ein-
deutig zu erinnern vermag, stirker. Auch der Ruf nach Werten, nach einem ein-
deutigen kulturellen Erbe, nach einem unhinterfragbaren nationalen Gedéchtnis
sind Indizien dafiir. Nicht nur die Konjunktur der historischen Gedéachtnis-
forschung, die die Rekonstruktion von solchen «Gedichtnisorten» betreibt, die
fiir eine nationale kollektive Identitdt ausschlaggebend waren beziehungsweise
sind, ist ein Beleg fiir eine solche Stabilititsstrategie, sondern ebenso aktuelle
Versuche, Gedichtnis offentlichkeitswirksam national, im Sinne des Verstiand-
nisses ideologischer Vorgaben des 19. Jahrhunderts, zu verorten. Dass ein solches
Verfahren weder einer kritischen Analyse standhilt noch einer postulierten gemein-
samen europdischen Identitdt zutrdglich ist, ist evident. Eric Hobsbawm hat
darauf aufmerksam gemacht, dass die Identifizierung des Wilhelminischen Deut-
schen Reiches mit dem Heiligen Romischen Reich Deutscher Nation eine der
gelungensten «inventions of tradition» wire, an die man, zumindest in Deutsch-
land, auch heute noch mehrheitlich glauben wiirde. Die Intention des Wilhelmi-
nischen Kaiserreiches war, so Hobsbawm, «to establish the continuity between
the Second an the First German Empire, or more generally, to establish the new
Empire as the realization of the secular national aspirations of the German peo-



28 Moritz Csaky

ple».# Das noch immer virulente Festhalten am Konzept nationaler Entititen,
die in ithrer Summe die europdische Identitit ausmachen wiirden, ruft mir eine
Mahnung ins Gedéchtnis, die Friedrich Nietzsche vor mehr als hundert Jahren
niedergeschrieben hat: «Wir ‘guten Europder’: auch wir haben Stunden, wo wir
uns eine herzhafte Vaterlanderei, einen Plumps und Riickfall in alte Lieben und
Engen gestatten [...], Stunden nationaler Wallungen, patriotischer Beklemmungen
und allerhand anderer alterthiimlicher Gefiihls-Uberschwemmungen. Schwer-
fallige Geister, als wir sind, mdégen mit dem, was sich bei uns auf Stunden
beschrinkt und in Stunden zu Ende spielt, erst in lingeren Zeitrdumen fertig
werden, in halben Jahren die Einen, in halben Menschenleben die Anderen, je nach
der Schnelligkeit und Kraft, mit der sie verdauen und ihre ‘Stoffe wechseln’. Ja,
ich konnte mir dumpfe z6gernde Rassen denken, welche auch in unserm geschwin-
den Europa halbe Jahrhunderte néthig hitten, um solche atavistische Anfille von
Vaterldnderei und Schollenkleberei zu tiberwinden und wieder zur Vernunft, will
sagen zum ‘guten Europdertum’ zuriickzukehren.»*

Drittens: Angesichts von Erkldrungsversuchen (Theoriebildungen) tiber die
Situation unserer eigenen Gegenwart, in welcher sich Gedéchtnis und Erinnerung
als mehrdeutig erweisen, ist die Frage naheliegend und berechtigt: Waren Gedicht-
nisorte als Identifikatoren in der Vergangenheit tatsdchlich so stabil, wie manche
Konstrukteure von kollektiver Identitét seinerzeit vorgaben? Eine kritische Ausein-
andersetzung mit Gedachtnisorten kommt in der Tat zur Schlussfolgerung, dass die
in diesen versammelten Elemente prinzipiell ambivalent (transnational) waren und
dass daher auch die Erinnerungen dieser Elemente mehrdeutig sein konnten und
auch mehrdeutig waren. Eine solche Bestandsaufnahme wird auch von psycholo-
gischen Erkenntnissen liber Gedédchtnis und Erinnerung (Ernst Mach) gestiitzt und
von der Einsicht geleitet, dass Kultur als «Text» beziehungsweise Kultur als per-
formativer Vorgang ein vieldeutiges, polyphones Gebilde ist, dessen erinnernde
Relektiire beziehungsweise Inszenierung auch dessen Inhalte zu verdndern be-
ziehungsweise zu verschieben vermag.

Viertens: Die Erkenntnis iiber die Mehrdeutigkeit von Gedéchtnis und Erinne-
rung ist zwar ein Hinweis auf die Relativitdt ihrer jeweiligen funktionalen In-
anspruchnahme, es ist aber nicht ein Relativismus in dem Sinne, dass Gedéchtnis-
inhalte beliebig verdndert werden konnten. Ein «Ort» des Gedachtnisses, der zum
Beispiel aufein Ereignis oder ein kollektives Erlebnis in der Vergangenheit verweist,

43 Vgl. Enic Hobsbawm, «Mass-Producing Traditions: Europe, 1870-1914», in: Eric Hobsbawm, Terence
Ranger (Hg.), The Invention of Tradition, Cambridge 1994 (1983), S. 263307, v.a. S. 274ff.

44 Friedrich Nietzsche, «Jenseits von Gut und Bosey, in: Friedrich Nietzsche, Sdmtliche Werke. Kritische
Studienausgabe, hg. von Giorgio Colli, Mazzino Montinari, Bd. 5, Miinchen/Berlin/New York 1980,
S. 180-181.



Die Mehrdeutigkeit von Gedéchtnis und Erinnerung 29

wird dadurch, dass er unterschiedlich erinnert werden kann, nicht aufgehoben. Und
auch die Hervorhebung bestimmter Inhalte, die in diesem Orte lagern, durch unter-
schiedliche Erinnerungsmodi, eliminiert nicht jene anderen Inhalte, die im Augen-
blick nicht erinnert werden oder als vergessen erscheinen. «‘Nur die Erfahrung des
gegenwirtigen Augenblicks hat Realitdt’». — «Soll das heilen», fragt Ludwig
Wittgenstein, «dass ich heute frith nicht aufgestanden bin? Oder, dass ein Ereignis,
dessen ich mich in diesem Augenblick nicht erinnere, nicht stattgefunden hat?»*
Was erinnert wird oder wie erinnert werden soll, ist weitgehend sozial konditioniert,
es reflektiert zuweilen das, was man das kollektive Bewusstsein einer Gesellschaft
zu einer bestimmten Zeit nennen kénnte.

Fiinftens: In Bezug auf Identititen, bei deren Konstruktion immer wieder auf
Gedichtnis und Erinnerung rekurriert wird, bleibt erneut der Hinweis auf die Patch-
work-Identity, auf die Multipolaritat von Identitit beziechungsweise auf die Tatsache
von Mehrfachidentititen. Gerade angesichts der Forderung nach einer «europi-
ischen Identitdt» mag dieser Hinweis von Bedeutung sein. Robert Musil hat das
Vorhandensein von Mehrfachidentitéiten treffend am Beispiel von «Kakanien», der
utopischen Verfremdung der Habsburgermonarchie (Zentraleuropa), zu verdeut-
lichen versucht. Man koénnte mit diesem Verweis auf «Kakanien», Jean-Frangois
Lyotard folgend*, die These vertreten, dass Zentraleuropa schon um 1900 ein La-
boratorium fiir Prozesse gewesen ist, die heute von globaler Relevanz geworden
sind. Es sei immer falsch, so Musil, «die Erscheinungen in einem Land [ndmlich
Kakanien, d. Vf.] einfach mit dem Charakter seiner Bewohner zu erklaren. Denn
ein Landesbewohner hat mindestens neun Charaktere, einen Berufs-, einen Natio-
nal-, einen Staats-, einen Klassen-, einen geographischen, einen Geschlechts-, einen
bewuBten, einen unbewullten und vielleicht auch noch einen privaten Charakter; er
vereinigt sie in sich, aber sie 16sen ihn auf, und er ist eigentlich nichts als eine kleine,
von diesen vielen Rinnsalen ausgewaschene Mulde, in die sie hineinsickern und aus
der sie austreten, um mit andern Béchlein eine andre Mulde zu fiillen. Deshalb hat
jeder Erdbewohner auch noch einen zehnten Charakter, und dieser ist nichts als die
passive Phantasie unausgefullter Rdume [...] Dieser, wie man zugeben muf3, schwer

45 Ludwig Wittgenstein, Wiener Ausgabe Bd. 11: The Big Typescript, hg. von Michael Nedo, Wien/New
York 2000, S. 333.

46 Nach Lyotard ist Delegitimierung nicht erst ein Phinomen des ausgehenden 20. Jahrhunderts, sondern
wiire bereits im Wien der Jahrzehnte um 1900 nachweisbar. Freilich sei man damals mit dieser Situa-
tion noch nicht zurecht gekommen, was jenem Pessimismus und jener Trauerarbeit («travail de deuil»)
Vorschub geleistet hitte, «der die Generation der Jahrhundertwende in Wien genihrt hat: die Kiinstler
Musil, Kraus, Hofmannsthal, Loos, Schénberg, Broch, aber auch die Philosophen Mach und Wittgen-
stein. Sie haben ohne Zweifel das Bewusstsein wie die theoretische und kiinstlerische Verantwortung
der Delegitimierung so weit wie moglich ausgedehnt». Wittgenstein hitte dann «in seiner Unter-
suchung der Sprachspiele die Perspektive einer anderen Art von Legitimierung als die der Performa-
tivitit» entworfen: «Mit ihr hat die postmoderne Welt zu tun.» Jean-Frangois Lyotard, Das post-
moderne Wissen, Wien 1986, S. 121-122.



30 Moritz Csaky

zu beschreibende Raum ist in Italien anders gefarbt und geformt als in England, weil
das, was sich von ihm abhebt, andre Farbe und Form hat, und ist doch da und dort
der gleiche, eben ein leerer, unsichtbarer Raum, in dem die Wirklichkeit darinsteht
wie eine von der Phantasie verlassene kleine Steinbaukastenstadt.»*’

47 Robert Musil, Der Mann ohne Eigenschaften, hg. von Adolf Frisé, Reinbek b. Hamburg 1983, S. 34
(Kap. 8).



	Die Mehrdeutigkeit von Gedächtnis und Erinnerung

