
Zeitschrift: Itinera : Beiheft zur Schweizerischen Zeitschrift für Geschichte =
supplément de la Revue suisse d'histoire = supplemento della Rivista
storica svizzera

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft für Geschichte

Band: 25 (2004)

Artikel: Die Mehrdeutigkeit von Gedächtnis und Erinnerung

Autor: Csáky, Moritz

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1077963

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1077963
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Mehrdeutigkeit von Gedächtnis und Erinnerung

Moritz Csâky

Gedächtnis und Erinnerung sind heute schon zu fast beliebigen Vokabeln des

öffentlichen Argumentierens geworden. Vor allem im wissenschaftlichen Diskurs
sind Gedächtnis und Erinnerung ohne Zweifel zu dominanten Denkfiguren avanciert,

nicht nur in den Kultur- und Sozialwissenschaften, sondern ebenso in der

medizinischen Hirnforschung oder bei der Entwicklung neuronaler Netzwerke, die

sich die Erkenntnis der komplexen Struktur des Nervensystems zunutze zu machen

versucht.1 Die Literaturwissenschaft oder die Kulturanthropologie profitieren
ebenso von dieser aktuellen Forschungsperspektive wie medizinische, naturwissenschaftliche

oder technische Disziplinen. Zahlreiche historisch orientierte

Forschungsprogramme, die sich den «lieux de mémoire», «Orten der Erinnerung»
zuwenden, belegen die Aktualität von Gedächtnis und Erinnerung in der gegenwärtigen

historischen Forschung; sie sind gleichermaßen auch ein Reflex auf das öffentliche

Interesse solchen neuen Fragestellungen gegenüber.2 Ich glaube, dass die

schon fast ausufernde Thematisierung von Gedächtnis und Erinnerung sich nicht
zuletzt vor allem gesellschaftlichen Veränderungen verdankt, das heißt konkreten

individuellen und kollektiven Erfahrungen in einer Lebenswelt, in der wir uns

gegenwärtig befinden. Ich will das im Folgenden mit einigen Beispielen zu verdeutlichen

versuchen.

Sozial-kulturelle Folgen der Globalisierung

Die Tatsache, dass zunehmende Mobilitäten, Migrationen beziehungsweise die

immer rascher funktionierenden, Raum und Zeit überwindenden Informations- und

Kommunikationstechnologien im Zeitalter der Globalisierung traditionelle
Identitäten zu destabilisieren scheinen, dass sich Individuen in der Gegenwart von alten,

1 Vgl. Pierre Nora, «Gedächtniskonjunktur», in: Transit 22 (Winter 2001/2002), S. 18-31.
2 Nicht zuletzt unter dem Einfluss von Maurice Halbwachs (und Aby Warburg) sind seit den achtziger

Jahren des 20. Jahrhunderts eine große Zahl von wesentlichen, weiterfuhrenden theoretischen
Überlegungen hervorgegangen, unter denen vor allem das Konzept des kulturellen Gedächtnisses (Jan und
Aleida Assmann) von weitreichender Bedeutung wurde. Vgl. u.a. Yosef Hayim Yerushalmi, Zachor.
Erinnere Dich! Jüdische Geschichte und jüdisches Gedächtnis, Berlin 1988. - Jan Assmann, Tonio
Hölscher (Hg.), Kultur und Gedächtnis, Frankfurt a. Main 1988. - Siegfried J. Schmidt (Hg.), Gedächtnis.

Probleme und Perspektiven der interdisziplinären Gedächtnisforschung, Frankfurt a. Main 1991.

- Jan Assmann, Das kulturelle Gedächtnis. Schrift, Erinnerung undpolitische Identität infrühen
Hochkulturen, München 1992,21997. - Jacques Le Gofif, Geschichte und Gedächtnis, Frankfurt a. M./New
York 1992. - Paul Connerton, How Societies Remember, Cambridge 1996 (1989). - Aleida Assmann,
Erinnerungsräume. Formen und Wandlungen des kulturellen Gedächtnisses, München 1999. - Paul
Ricœur, La mémoire, l'histoire, l'oubli, Paris 2000. - Elena Esposito, Soziales Vergessen. Formen und
Medien des Gedächtnisses der Gesellschaft, Frankfurt a. Main 2002.



8 Moritz Csâky

vermeintlich «stabilen» Identifikatoren lösen und sich mit dem Angebot einer Vielzahl

von neuen, «beliebigen» Identifikatoren auseinander setzen müssen, haben

dazu geführt, dass auch die herkömmlichen sinnstiftenden Vorgaben von «nationalen»

Identitäten ins Wanken geraten sind. Die «Glokalisierung», das heißt die Ver-

ortung des Lokalen, «Nationalen» im Globalen (Robert Robertson)3 oder: die Ent-

territorialisierung beziehungsweise Entlokalisierung kleinräumiger, «nationaler»

beziehungsweise regionaler kultureller Muster und Erinnerungen und deren

Überführung in das Kosmopolitisch-Globale (Arjun Appadurai)4, in ein globales
Gedächtnis also, hat freilich auch gegenläufige kulturelle Regionalismen beziehungsweise

den erneuten Rekurs auf «nationale», das heißt lokale kulturelle Werte auf
den Plan gerufen.5 Denn in einer derart veränderten Situation stellt sich vor allem
die Frage nach den Konditionen von Identitätsbildungen aufs neue, die nun zunehmend

von flüchtigen, flottierenden, national immer weniger kodierten kulturellen

Bezugspunkten bestimmt werden; von transnationalen Identifikatoren also, die

nicht nur aufeiner, sondern aufeiner Vielzahl von «Geschichten» beruhen, die folglich

an unterschiedlichen Gedächtnissen beziehungsweise an einem globalen
Gedächtnis partizipieren.6 Wenn man sich heute zur Erklärung solcher sozial-kultureller

Verquerungen zunehmend mit den Phänomenen der Kreolisierung, der

Hybridität von Kultur oder mit Mehrfachidentitäten in einem postkolonialen Kontext

auseinander setzt, kann das Interesse für solche Probleme gleichfalls als die

Folge einer Situation interpretiert werden, in der wir uns gegenwärtig befinden.
Wird sie doch von Tendenzen bestimmt, die die Auflösung beziehungsweise die

Fragmentierung eindeutiger, homogener Identitätsräume zur Folge haben.

Unabhängig davon, ob wir eine solche Entwicklung akzeptieren oder ablehnen, haben

solche Erfahrungen zweifelsohne dazu beigetragen, Wahrnehmungsmuster
beziehungsweise theoretische Erklärungen für den Prozess der ökonomischen und

kulturellen Globalisierung zu entwerfen. Freilich sollte man dabei zumindest zwei
Probleme mitbedenken. Erstens könnte man Ursache und Wirkung unter einem

umgekehrten Aspekt betrachten. Man könnte sich zu Recht die Frage stellen, ob die

Theorieentwürfe, mit denen man diese Situation zu erklären versucht, die
sozialkulturellen Folgen der Globalisierung bloß reflektieren und deuten, oder ob diese

Theoriediskurse nicht vielmehr an der Visualisierung beziehungsweise Etablierung
einer solchen von uns wahrgenommenen Realität zumindest mitbeteiligt sind. Zwei-

3 Robert Robertson, «Glokalisierung: Homogenität und Heterogenität in Raum und Zeit», in: Ulrich
Beck (Hg.), Perspektiven der Weltgesellschaft, Frankfurt a. Main 1998, S. 192-220.

4 Arjun Appadurai, «Globale ethnische Räume», in: ebd., S. 11^44.
5 Vgl. dazu die Untersuchung über den Rechtsextremismus in der Schweiz von Urs Altermatt und

Hanspeter Kriesi (Hg.), Rechtsextremismus in der Schweiz, Zürich 1995.
6 Vgl. Reinhard Koselleck, Vergangene Zukunft. Zur Semantik geschichtlicher Zeiten, Frankfurt a. Main

1979, v.a. S. 13Off., S. 260ff.



Die Mehrdeutigkeit von Gedächtnis und Erinnerung 9

tens dürfte es angebracht sein, die Prozesse der Globalisierung in einem

längerfristigen, zeitübergreifenden Kontext zu betrachten. Anders ausgedrückt: Ist das,

was wir heute beobachten und erleben, wirklich so neu? Bereits in der «ersten

Moderne», den Jahrzehnten um 1900, wurde man sich ähnlicher Phänomene von

Veränderungen bewusst und reflektierte den Verlust von Stabilität: «Reisetag wie

so viele andere in den letzten Jahren» notierte beispielsweise Stefan Zweig 1935.

«Ist es, weil die Welt so unruhig hin- und herschwankt, dass man sich gewöhnt hat,

im Gleitenden zu leben? [...] Reisen ist mir kein fremder Zustand mehr, sondern

beinahe ein natürlicher. Man hat sich stärker losgelöst von den Bindungen und

Gewohnheiten, von Haus und Besitz - beides fragwürdig geworden und kaum mehr

entbehrt. [...] Und wenn es Sinn ist eines Lebens, sich im Zeitlichen und Geistigen
immer wieder eine neue Form der Freiheit zu entdecken, so ist es vielleicht das

Beste, mit möglichst wenig Last zu leben, die Kunst, ohne Sentimentalität viel
Vergangenheit hinter sich zu lassen.»7

Doch gerade die «Entwicklung eines globalen Gedächtnisses, das auf gemeinsamen

globalen Erfahrungen beruht»8, die Entortung von Gedächtnis also und das

globale «Crossover», das kulturelle Elemente lokaler Provenienz mit globalen zu
verschränken weiß, sollte beziehungsweise könnte auch für die Thematisierung von
Gedächtnis und Erinnerung einen Perspektivenwechsel, einen «Turn» herbeifuhren.

Demgegenüber glaube ich, dass zumindest die historische Gedächtnisforschung solche

Erkenntnisse kaum nutzt, sie ist noch allzu sehr einer Sichtweise verhaftet, die

für das 19. Jahrhundert kennzeichnend war. Konzentriert sie sich doch zumeist auf
solche Gedächtnisorte, Symbole oder «Mythen», die für die Konstruktion einer
lokalen, das heißt konkret nationalen kollektiven Identität, für eine nationale
Sinnstiftung von Relevanz waren. Damit vereinnahmt sie fast unbewusst Gedächtnis
in eine ausschließlich oder vornehmlich national-lokale Perspektive, ohne von
den Erkenntnissen, Analysen und Theoriebildungen über kulturelle und identitätsbildende

Prozesse in der Gegenwart zu profitieren. Die Frage, ob Prozesse, die heute

wahrgenommen werden, Prozesse akzelerierter kultureller Wechselwirkungen und

Hybridisierungen, in einer ähnlichen Weise nicht auch in der Vergangenheit von
Bedeutung waren, ist, wie das Zitat von Stefan Zweig andeutet, durchaus berechtigt.
Ist daher die vorzugsweise Fokussierung historischer Darstellungen aufdas Problem

der Konstruktion von lokalen (nationalen) Identitäten nicht eine Einengung, welche
der Realität aus dem Weg geht? Und verschreibt sich eine solche Perspektive nicht

7 Stefan Zweig, «Tagebuchblatt vom 27. September 1935 (Reise von Paris nach London)», in: ders.,
Tagebücher, München 1984, S. 383.

8 Jan Nederveen Pieterse, «Der Melange-EfFekt. Globalisierung im Plural», in: Ulrich Beck (Hg.),
Perspektiven der Weltgesellschaft, Frankfurt a. Main 1998, S. 99. - Vgl. auch: Das Ende der Toleranz?
Identität und Pluralismus in der modernen Gesellschaft, hg. von der Alfred Herrhausen Gesellschaft
für internationalen Dialog, München 2002.



10 Moritz Csàky

ideologischen Vorgaben, nationalen Narrativen des 19. Jahrhunderts? Und ist die

Vorgabe eines solchen Narrativs, dass jedes Individuum beziehungsweise jede
soziale Gruppe sich für eine Identität zu entscheiden hätte, aufgrund von Analysen
über die Gegenwart, die in analoger Weise auch für die Vergangenheit zutreffen,
haltbar?

Der Holocaust

Der Holocaust, die Shoah, ist seit der zweiten Hälfte des 20. Jahrhunderts für das

kollektive Bewusstsein ohne Zweifel von dominanter, von konstitutiver Bedeutung
geworden. Die Erinnerung an die Verbrechen des Nationalsozialismus und die

Erkenntnis, dass diese Verbrechen unter den Augen einer willfährigen oder schweigenden

Mehrheit begangen wurden, hat den Holocaust zu einem zentralen Ort des

Gedächtnisses gemacht, dessen erinnernde Aneignung zu einer moralischen

Verantwortung geworden ist. Ähnlich wie die zunächst zeitlich und räumlich begrenzte

Erfahrung der «Revolution» von einem lokalen, das heißt «französischen»

beziehungsweise europäischen allmählich zu einem umfassenderen, universalen
Gedächtnisort mutierte, löste sich auch der Holocaust in der Postmoderne von einer
zunächst lokalen Erinnerung der Opfer und der Täter zu einem umfassenden,
globalen Ort des Gedächtnisses9, auf das sich erinnernd zu beziehen nicht nur für das

individuelle, sondern gleichermaßen für das nationale und internationale politische
Handeln bestimmend geworden ist. So wurde das Engagement der internationalen
Staatenwelt im ehemaligen Jugoslawien in den 90er-Jahren mit dem Hinweis auf
Genozide und ethnische Säuberungen begründet. Die Sensibilisierung für solche

Gräuel verdankte sich nicht zuletzt der Erinnerung an die organisierte, gezielte
Vernichtung der Juden während des Nationalsozialismus. Die Erfahrung des Holocaust
mahnt also nicht nur zu kontinuierlichem Gedenken und Erinnern, er ist zugleich
ein Beispiel für die «Entgrenzung», für die «Entterritorialisierung» beziehungsweise

«Entlokalisierung» oder «Glokalisierung» von Gedächtnis und Erinnerung.

Die Transformationen von 1989/90

Spätestens seit den Transformationen von 1989/1990 ist die erinnernde
Vergegenwärtigung einer wie auch immer vorgestellten Vergangenheit plötzlich wieder von

prävalenter Bedeutung geworden.10 Nach der Auflösung klarer Ordnungssysteme
versuchte man nach solchen Orientierungsmustern Ausschau zu halten, die un-

9 Vgl. Daniel Levy, Natan Sznaider, Erinnerung im globalen Zeitalter: Der Holocaust, Frankfurt a. Main
2001.

10 Vgl. u.a. Christoph Reinprecht, Nostalgie undAmnesie. Bewertungen von Vergangenheit in der Tsche¬

chischen Republik und in Ungarn, Wien 1996.



Die Mehrdeutigkeit von Gedächtnis und Erinnerung 11

mittelbar vor der Etablierung in zwei politische Blöcke soziale Kohärenz und

Stabilität versprachen. So präsentiert sich der Renouveau von verbindlichen

Geschichtsbildern, von nationalen Mythen in Ost und West nicht zuletzt in Form

von historischen «Erzählungen», die mit dem Rekurs auf erfundene Traditionen

(Eric Hobsbawm)11 operieren; er macht deutlich, dass gerade im Augenblick, als

man sich anschickte, vermeintliche Wertesysteme, das heißt bis dahin gültige,
verbindliche Ideologien, hinter sich zu lassen, die erinnernde Konstruktion eines in die

Vergangenheit zurückprojizierten Wertekanons, als Surrogat gleichsam, zu einem

wesentlichen Kriterium für die Konstruktion einer neuen kollektiven Identität

geworden ist. Eine solche Feststellung bezieht sich freilich nicht nur auf jene
Gesellschaften, die sich der ideologischen Umklammerung des Realen Sozialismus

im ehemaligen Osten entzogen hatten; auch der sogenannte Westen, die europäischatlantische

Gemeinschaft, wurde durch den «Fall der Mauer», der die jahrzehntelange

Polarisierung in West und Ost, in Gut und Böse also, obsolet erscheinen ließ,

zutiefst, ja vielleicht noch mehr verunsichert als der ehemalige Osten. Der Systemwechsel

von 1989/90 betrifft also nicht nur die ehemaligen sozialistischen Staaten

beziehungsweise Gesellschaften. Während hier die Frage nach einer anscheinend

vierzig Jahre lang nicht offen thematisierten nationalen Identität neu ansteht und

folglich von einer «Wiederkehr der Geschichte» gesprochen wird, hat sich - als

Folge dieser radikalen Veränderungen - auch im ehemaligen Westen Europas eine

Verunsicherung breit gemacht, die nicht nur neonationale Attitüden zum Beispiel
in Form einer «politisch korrekten» patriotischen Rhetorik, sondern die Suche nach

Identifikatoren eines gesamteuropäischen beziehungsweise europäisch-atlantischen

Gedächtnisses hervorgerufen hat. In der EU bemüht man das Auffinden von
gemeinsamen europäischen Werten, an denen sich Gesellschaften hier auszurichten

hätten, man beginnt an einem verbindlichen Cultural Heritage zu konstruieren und

Europa sogar auf einen religiös fundierten, christlichen beziehungsweise
jüdischchristlichen (biblischen) Wertekanon einzuschwören, der - so wünschen es sich

manche - auch in einer europäischen Verfassung einen Niederschlag finden sollte.

Typischerweise klammert man bei solchen Überlegungen die dritte der abrahami-
tischen Religionen, den Islam und damit die ganze arabische Kultur, aus, obwohl
auch diese eine historisch nicht wegzudiskutierende, tragende Rolle für das

Zustandekommen eines übergreifenden europäischen Selbstverständnisses geleistet hat.

Die Diskussion um verbindliche, gemeinsame, europäische «Werte» mag freilich

11 Eric Hobsbawm, Terence Ranger (Hg.), The Invention of Tradition, Cambridge 1994 [1983]. - Eric
Hobsbawm, «Die Erfindung von Tradition», in: Christoph Conrad, Martina Kessel (Hg.), Kultur &
Geschichte. Neue Einblicke in alte Beziehungen, Stuttgart 1998, S. 97-118. - Vgl. dazu auch: Monika
Flacke (Hg.), Mythen der Nationen. Ein europäisches Panorama. Eine Ausstellung des Deutschen
Historischen Museums unter der Schirmherrschaft von Bundeskanzler Dr. Helmut Kohl, Berlin 1998.



12 Moritz Csâky

auch ein, vielleicht nicht ganz bewusster, Reflex auf die jüngst von Jacques Derrida
und Jürgen Habermas ins Spiel gebrachten «Abstiegserfahrungen» sein, die sich für
die Völker beziehungsweise Staaten Europas aus den kontinuierlichen Niederlagen
seit dem 19. Jahrhundert, aus dem Verlust von Kolonien und aus den Katastrophen
und Zivilisationsbrüchen des 20. Jahrhunderts angesammelt und zur Schwächung
des zuvor identitätsbestimmenden Eurozentrismus beigetragen haben.12 Doch erst

die Transformationen von 1989/1990 waren der Auslöser für die bewusste,
erinnernde Vergegenwärtigung einer wie auch immer vorgestellten Vergangenheit.13
Diese Transformationen haben sich freilich nicht nur auf die Situation in Europa

ausgewirkt, sie haben gleichermaßen auch zu einem globalen politischen
Paradigmenwechsel beigetragen.

Ground Zero

Die traumatischen Ereignisse des 11. September 2001, die mediale Vermarktung und

politische Instrumentalisierung dieser Erfahrung, deren Ziel die Sichtbarmachung
von kultureller Differenz, das heißt die Konstruktion eines neuen Feindbildes ist, das

die eigenen ökonomischen, politischen und militärischen Aktionen rechtfertigen
sollte, haben nicht nur das Bewusstsein von Brüchen und Veränderungen vertieft,
sondern einen virtuellen Gedächtnisort aufgebaut und zur Disposition gestellt, auf
den sich kollektives Erinnern nun global auszurichten hätte. Ein zunächst lokales
traumatisches Erlebnis wurde zu einem globalen uminterpretiert, mit dessen Hilfe
sich nun auch die Vergangenheit in einem ganz neuen Licht darstellen konnte. In der

Tat wird Geschichte immer wieder neu «gelesen», die Vergangenheit (Gedächtnis)
wird letztlich immer wieder von einem sich Erinnern in der Gegenwart eingeholt:
«Die Vergangenheit ist immer neu» hatte schon Italo Svevo gemeint. «Sie verändert

sich dauernd, wie das Leben fortschreitet. Teile von ihnen, die in Vergessenheit
versunken sind tauchen wieder auf, andere wiederum versinken, weil sie weniger

wichtig sind. Die Gegenwart dirigiert die Vergangenheit wie die Mitglieder eines

12 «Jede der großen europäischen Nationen hat eine Blüte imperialer Machtentfaltung erlebt und, was in

unserem Kontext wichtiger ist, die Erfahrung des Verlusts eines Imperiums verarbeiten müssen. Diese
Abstiegserfahrung verbindet sich in vielen Fällen mit dem Verlust von Kolonialreichen. Mit dem
wachsenden Abstand von imperialer Herrschaft und Kolonialgeschichte haben die europäischen Mächte
auch die Chance erhalten, eine reflexive Distanz zu sich einzunehmen. So konnten sie lernen, aus der
Perspektive der Besiegten sich selbst in der zweifelhaften Rolle von Siegern wahrzunehmen, die für
die Gewalt einer oktroyierten und entwurzelten Modernisierung zur Rechenschaft gezogen werden.
Das könnte die Abkehr vom Eurozentrismus befördert und die kantische Hoffnung auf eine
Weltinnenpolitik beflügelt haben.» In: Jacques Derrida, Jürgen Habermas, «Unsere Erneuerung. Nach dem
Krieg: Die Wiedergeburt Europas», in: Frankfurter Allgemeine Zeitung, 31. Mai 2003, Nr. 125, S. 33-
34, Zit. S. 34.

13 Vgl. u.a. Christoph Reinprecht, Nostalgie und Amnesie. Bewertungen von Vergangenheit in der Tsche¬

chischen Republik und in Ungarn, Wien 1996.



Die Mehrdeutigkeit von Gedächtnis und Erinnerung 13

Orchesters. Sie benötigt diese Töne und keine anderen. So erscheint die Vergangenheit

bald lang, bald kurz. Bald klingt sie auf, bald verstummt sie. In die Gegenwart
wirkt nur jener Teil des Vergangenen hinein, der dazu bestimmt ist, sie zu erhellen
oder zu verdunkeln.»14

Aus diesen Überlegungen ergeben sich für mich einige allgemeine Schlussfolgerungen:

Erstens: Stellt man sich die Frage nach dem Zustandekommen und den Inhalten

von personalen und kollektiven Identitäten, wird man unmittelbar mit dem

Problem von Gedächtnis und Erinnerung konfrontiert. Der erinnernde Rekurs auf eine

«reale» oder vielleicht «erfundene», virtuelle Vergangenheit (Gedächtnis) ist fur die

Konstruktion von Identitäten von dominanter Bedeutung. Für die Analyse solcher

Identitätskonstruktionen ist es daher unvermeidlich, sich mit der prozesshaften,

mehrdeutigen Aktualisierung und Instrumentalisierung von Gedächtnisinhalten als

Identifikatoren auseinander zu setzen.

Zweitens: Gedächtnis und Erinnerung können nicht gleichgesetzt werden.

Erinnerung ist ein dynamischer Vorgang, durch den Gedächtnis, das heißt die Inhalte,
derer man sich erinnert, aktualisiert und Vergangenes angeeignet wird. Dass und

wie man sich erinnert, ist von konkreten Umständen, das heißt vom sozialen Umfeld

abhängig. Das hat zur Folge, dass auch Gedächtnis sich insofern verändert, als

selektiv unterschiedliche Inhalte, die das Gedächtnis «aufbewahrt», erinnert oder

diesem sogar hinzugefügt werden. Insofern dynamisiert die Erinnerung nicht nur
den «Ort», auf den sie sich bezieht, sie ist an der «Konstruktion» von Gedächtnisorten

mitbeteiligt.
Drittens folgt daraus, dass nicht nur die Erinnerung sondern auch das Gedächtnis

weniger mit der Vergangenheit zu tun haben, sondern, wie Elena Esposito jüngst
betont hat, Bewusstsein in der Gegenwart bestimmen, «denn nur in der Gegenwart
kann man sich erinnern oder vergessen».15 Die Geschichte, oder das Gedächtnis, in
dem, wie man meint, Vergangenes «ruht», ist daher nicht ein geschützter Bereich
der Flistorikerinnen und Historiker, Geschichte ist vielmehr ein bis in die Gegenwart

andauernder lebendiger, dynamischer Prozess, der das individuelle und

kollektive Bewusstsein steuert. «[...] die Kenntnis der Vergangenheit [ist]», wie
Friedrich Nietzsche gemeint hat, «zu allen Zeiten nur im Dienste der Zukunft und

Gegenwart begehrt [...], nicht zur Schwächung der Gegenwart, nicht zur
Entwurzelung einer lebenskräftigen Zukunft [.. ,].»16

14 Italo Svevo, Zeno Cosini, Hamburg 1959, S. 467.
15 Elena Esposito, Soziales Fergessen. Formen und Medien des Gedächtnisses der Gesellschaft, Frank¬

furt a. Main 2002, S. 7.
16 Friedrich Nietzsche, «Vom Nutzen und Nachtheil der Historie für das Leben», in: Friedrich Nietzsche,

Sämtliche Werke. Kritische Studienausgabe Bd. 1, hg. von Giorgio Colli, Mazzino Montanari,
München/Berlin/New York 1980, S. 271.



14 Moritz Csâky

Historische Rekonstruktionen von Gedächtnisorten

Wie ich hier bereits angedeutet und auch anderwärts ausgeführt habe,17 ist es

auffallend, dass Programme der historischen Gedächtnisforschung, die in den letzten
Jahren in verschiedenen Ländern eingerichtet worden sind, solchen Orten, Inhalten
und Erinnerungsweisen ihre Aufmerksamkeit zuwenden, die in der Vergangenheit
für die Bildung von kollektiven nationalen Identitäten von besonderer Bedeutung
waren.18 Die historische Rekonstruktion solcher Gedächtnisorte ist also das primäre
Ziel dieser Untersuchungen. Darüber hinaus geht es aber noch um mehr. Wie
Etienne François und Hagen Schulze in der Einleitung zu den von ihnen redigierten

«Deutschen Erinnerungsorten» ganz explizit betonen, bezwecken sie mit der

historischen Darstellung auch «einige Orientierungspunkte [zu] hinterlassen» und
einen «Akt der Selbstbestimmung» zu setzen. Friedrich Nietzsche paraphrasierend
heißt es da u.a.: «Unsere Bände sind nicht entstanden, 'damit das Leben verkümmert

und entartet', sondern sind als Aufruf zur 'Tat' und zum 'Leben' gedacht. Weit
entfernt davon, 'bloße Belehrung' zu sein, möchten sie eher zur 'Belebung'
beitragen.»19 Dem Beispiel Pierre Noras («Les Lieux de mémoire») folgend werden

nicht nur solche topographischen und metaphorischen Gedächtnisorte vorgestellt,

17 Vgl. Moritz Csâky, «Gedächtnis, Erinnerung und die Konstruktion von Identität. Das Beispiel Zentral¬
europas», in: Catherine Bosshart-Pfluger, Joseph Jung, Franziska Metzger (Hg.), Nation und Nationalismus

in Europa. Kulturelle Konstruktion von Identitäten. Festschrift für Urs Altermatt,
Frauenfeld/Stuttgart/Wien 2002, S. 25-49. - Ders., «Geschichte und Gedächtnis. Erinnerung und
Erinnerungsstrategien im narrativen historischen Verfahren. Das Beispiel Zentraleuropas», in: Alojz
Ivanisevic, Andreas Kappeler, Walter Lukan, Arnold Suppan (Hg.), Klio ohne Fesseln? Historiographie

im östlichen Europa nach dem Zusammenbruch des Kommunismus Österreichische
Osthefte 44/2002), Wien/Frankfurt a. Main 2002 2003), S. 61-80.

18 Vgl. u.a. Jacques Le Goff, Geschichte und Gedächtnis, Frankfurt a. Main/New York 1992. - Pierre
Nora (Hg.), Les Lieux de mémoire, 3 Bde., Paris 21997 (als 1. Auflage: 7 Bände, Paris 1984ff.). - Ole
Feldbaek (Hg.), Dansk identitetshistorie, 4 Bde., Kopenhagen 1991-92. - Raphael Samuel (Hg.),
Patriotism. The Making and Unmaking ofBritish National Identity, 3 Bde., London 1989. - Mario
Isnenghi (Hg.), I luoghi della memoria, 3 Bde., Bari/Rom 1996-1997. - Tamâs Hofer, «Displaying
Hungary's Lieux de Mémoire», in: Budapest Review ofBooks 4 (1994/Winter), S. 158-162. - Pim de
Boer, Willem Frijhoff (Hg.), Lieux de mémoire et identités nationales, Amsterdam 1993. - Thomas H.
B. Symons (Hg.), Les Lieux de la mémoire. La commémoration du passé au Canada, Ottawa 1997. -
Moritz Csâky, Peter Stachel (Hg.), Speicher des Gedächtnisses. Bibliotheken, Museen, Archive, Teil 1 :

Absage an und Wiederherstellung von Vergangenheit. Kompensation von Geschichtsverlust. Teil 2:
Die Erfindung des Ursprungs. Die Systematisierung der Zeit, Wien 2000-2001. - Moritz Csâky, Peter
Stachel (Hg.), Die Verortung von Gedächtnis, Wien 2001. - Moritz Csâky, Peter Stachel (Hg.),
Mehrdeutigkeit. Die Ambivalenz von Gedächtnis und Erinnerung, Wien 2003. - Jacques Le Rider, Moritz
Csâky, Monika Sommer (Hg.), Transnationale Gedächtnisorte in Zentraleuropa, Innsbruck/Wien/
München/Bozen 2002. - Moritz Csâky, Klaus Zeyringer (Hg.), Ambivalenz des kulturellen Erbes.

Vielfachcodierung des historischen Gedächtnisses. Paradigma: Österreich Paradigma Zentraleuropa 1

Innsbruck/Wien/München 2000. - Etienne François, Hagen Schulze (Hg.), Deutsche Erinnerungsorte,
3 Bde., München 2001. - Hannes Stekl (Hg.), Gedächtnis, Erinnerung, Identitäten Österreichische
Zeitschrift für Geschichtswissenschaften 13/1 (2002). - Aleida Assmann, Heidrun Friese (Hg.),
Identitäten Erinnerung, Geschichte, Identität Bd. 3, Frankfurt a. Main 1998. - Lutz Niethammer, «Die
postmoderne Herausforderung. Geschichte als Gedächtnis im Zeitalter der Wissenschaft», in: Wolfgang

Küttler, Jörn Rüsen, Ernst Schulin (Hg.), Grundlagen und Methoden der Historiographiegeschichte

Geschichtsdiskurs Bd. 1, Frankfurt a. Main 1993, S. 31-49.
19 Etienne François, Hagen Schulze (Hg.), Deutsche Erinnerungsorte Bd. 1, München 2001, S. 24.



Die Mehrdeutigkeit von Gedächtnis und Erinnerung 15

die in der Vergangenheit von Bedeutung gewesen sind, vielmehr weist man diesen

eine bis in die Gegenwart gültige Relevanz zu. Das heißt, es wird mit der historischen

Präsentation von deutschen Erinnerungsorten die Vorstellung verbunden, dass

diese auch fur die Deutschen in der Gegenwart von konstitutiver Bedeutung wären.

Ähnlich argumentieren auch andere historische Gedächtnisprogramme, vor allem
Pierre Nora in den «Lieux de mémoire», der Frankreich unter diesem Gesichtspunkt
als eine «réalité symbolique» begreift.20 Aus einer solchen funktionalen, identitäts-

stiftenden, das heißt «nationalen» Codierung von Gedächtnisorten, die den

Symbolhaushalt eines Volkes (Nation) repräsentieren, begründet sich auch die

Thematisierung von eindeutig voneinander abgrenzbaren «französischen», «deutschen»

oder «italienischen» historischen «Orten», denen ein différentes «nationales»

Gedächtnis zugrund liege und die daher eindeutig, nämlich «national» erinnert
werden können/sollen. Ein solches Verfahren bedeutet freilich nichts anderes als

sich aufdie Position der nationalen Geschichtsbetrachtung des 19. Jahrhunderts

zurückzuziehen, die nun in das 21. Jahrhundert hinübergerettet wird. Diese Art von
historischer Gedächtnisforschung bedient sich folglich, vom methodischen

Gesichtspunkt aus betrachtet, weniger eines bloß historisch-rekonstruierenden Verfahrens,

sie übernimmt vielmehr, vielleicht ohne es zunächst zu intendieren, die

Aufgabe der funktionalen Konstruktion eines für die Nationsbildung verbindlichen,

eindeutigen Gedächtnisses, auch wenn betont wird, dass hier vor allem die
unterschiedliche Art der Erinnerungsweisen (commémorations) Gegenstand des historischen

Interesses wäre.21

Rekonstruktion, Konstruktion oder Dekonstruktion von Gedächtnisorten?

Während es in der bislang beschriebenen Bestandsaufnahme der sozial-politischen
Inanspruchnahme und der historischen Thematisierung von Gedächtnisorten
vornehmlich darum geht, Gedächtnis unter der Perspektive seiner Instrumentalisierung
für die Konstruktion von kollektiven nationalen Identitäten zu analysieren, muss

man sich fragen, ob diese eindeutige Rückkoppelung von Erinnerung an Gedächtnis,

wie es die historischen Gedächtnisprogramme de facto praktizieren, nicht nur
den Erfahrungshorizont der Gegenwart außer Acht lässt, sondern die Vergangenheit
vornehmlich unter einem Aspekt zu deuten versucht, der sich im Prinzip der nationalen

Sichtweise des 19. Jahrhunderts verdankt. Ohne Zweifel entstanden kollektive

Kohärenz und kollektives Bewusstsein bereits in der Vergangenheit auch neben

und jenseits nationaler Identitätskonstruktionen. Und angesichts gesellschaftlicher

20 Vgl. vor allem Pierre Nora, «Comment écrire l'histoire de France?» In: Pierre Nora (Hg.), Les Lieux
de mémoire Bd. 2, Paris (Quarto Gallimard) 1997, S. 2219-2236, Zit. S. 2229.

21 Ebd. S. 2229f.



16 Moritz Csâky

Prozesse in der Gegenwart ist es in der Tat nicht plausibel, sich auf eine
historischdeskriptive Rekonstruktion von nationalen Gedächtnisorten zurückzuziehen, zumal
eine solche Rekonstruktion, wie bereits angedeutet, unvermittelt in eine Konstruktion

von national relevanten Gedächtnisorten mündet. Dem gegenüber könnte man
sich solcher grenzüberschreitender, «enträumlichter» Bezüge besinnen, die für
Gedächtnis stets kennzeichnend sind. Anders gefragt: Gibt es neben national
konnotierten nicht auch transnationale Gedächtnisorte und sind Gedächtnisorte

insgesamt, auch wenn sie zuweilen im Sinne der nationalen Ideologie vereinnahmt
wurden, nicht prinzipiell transnational angelegt beziehungsweise deutbar? Sind
Gedächtnisorte nicht mehrdeutiger als die nationale Perspektive vorzugeben scheint?

Gedächtnisorte als Identifikatoren, auf die man sich auch in der Vergangenheit
immer wieder bezogen hat, hatten zwar eine in Bezug auf soziale Gruppen oder
Schichten identitätskonstitutive, jedoch keineswegs eine ausschließlich oder
vornehmlich nationsstiftende Funktion. In der Tat lassen sich «entnationalisierte»

Vernetzungen und Verquerungen beispielsweise gerade an solchen «Gedächtnisorten»

nachweisen, die sich in einer Lebenswelt vorfinden, die von einer traditionalen
kulturellen Heterogentität, von einer dichten kulturellen Differenz gekennzeichnet
ist.

Mein Vorschlag lautet daher, schon allein aufgrund dieser Einsicht, Gedächtnisorte

nicht bloß zu rekonstruieren und damit, ohne es sich auch immer wirklich
einzugestehen, zu konstruieren, sondern Gedächtnis und Erinnerung, das heißt
Gedächtnisorte einem dekonstruktivistischen Verfahren zu unterziehen. Unter
Dekonstruktion verstehe ich hier weder ein philosophisches, das heißt antimetaphysisches

Konzept, wie es Jacques Derrida vertritt, noch ein eigenes methodisches

Verfahren, sondern vornehmlich eine bewusste Veränderung der Sichtweise, die es

ermöglicht, Gedächtnisorte beziehungsweise Gedächtnis und Erinnerung unter

jenen vielfaltigen Perspektiven zu erfassen, von denen sie bestimmt werden. Eine

solche multiperspektivistische Sicht schärft den Blick vor allem für Differenzen, für
Mehrdeutigkeiten, die kulturellen Prozessen im allgemeinen und Gedächtnisorten

im speziellen eigen sind. Die Berechtigung eines solchen dekonstruktivistischen
Verfahrens - Walter Benjamin spricht in einem analogen Zusammenhang von der

«Destruktion» der Geschichte - möchte ich mit folgenden zusätzlichen Argumenten

kurz skizzieren.

Wir können an uns selbst beobachten, dass Erinnerung als Prozess der dynamischen

Aktualisierung von Gedächtnis nicht etwas Gleichbleibendes, Festes,
Konsistentes ist, dass beispielsweise die Erinnerung an ein und dasselbe Erlebnis, das wir
einmal hatten, «flüssig», flüchtig, das heißt immer unterschiedlich ist. Man erinnert
sich zwar des einmal Erlebten, doch treten in der zeitlichen Abfolge von Erinnerungen

unterschiedliche Inhalte in den Vordergrund. Dies hängt natürlich mit dem Ent-



Die Mehrdeutigkeit von Gedächtnis und Erinnerung 17

wicklungsprozess zusammen, dem wir ausgesetzt sind, das heißt, es hat etwas zu

tun mit der andauernden, prozesshaften Konstruktion unserer eigenen, personalen
Identität. Die jeweils konkrete Situation, in der wir uns befinden, mag nicht nur ein
Anlass sein, sich zu erinnern, sie bestimmt auch die Intensität und die Inhalte der

Erinnerung. Der soziale Kontext spielt dabei ebenso eine Rolle wie der räumliche.

Folgt man der Überlegung von Maurice Halbwachs, wonach das individuelle
Gedächtnis im kollektiven verankert ist, dann wird auch die Art der Erinnerung von
der sozialen Umwelt, in der wir uns befinden, beeinflusst. Man wird sich dessen

erst bewusst, wenn man wahrnimmt, dass wir in der Tat unterschiedlich beziehungsweise

andere Inhalte erinnern, wenn wir uns in jeweils unterschiedlichen sozialen

Zusammenhängen bewegen. Ein Zusammentreffen mit Jugendfreunden, die wir
lange Zeit nicht gesehen haben, lässt Erinnerungen wach werden, die wir jahrzehntelang

nicht mehr hatten. In ähnlicher Weise wird Erinnerung auch von der
räumlichen Umgebung beeinflusst. Begegnet man einer Person in einer ungewohnten

Umgebung, ist es möglich, dass wir die Person zunächst nicht erkennen (erinnern),
und wenn wir sie erkennen, vermögen wir sie vielleicht nicht einzuordnen, denn wir
begegnen ihr nicht in dem gewohnten Raum. Ernst Mach spricht in diesem

Zusammenhang davon, dass in einem solchen Falle die Person «zweimal gegeben

wäre», in dem ihr angestammten und in dem neuen Räume. «Auf einem Spaziergang

durch die Straßen von Innsbruck» schreibt Mach, «begegnet mir ein Herr,
dessen Gesicht, Gestalt, Gang und Redeweise mir die lebhafte Vorstellung eines

solchen Gesichtes, Ganges u.s.w. in einer andern Umgebung, in Riva am Gardasee,

erregt. Ich erkenne den Herrn A, der in der Umgebung I als sinnliches Erlebnis vor
mir steht, als denselben, der auch einen Bestandteil meiner Erinnerungsvorstellung
mit der Umgebung R ausmacht. Das Wiedererkennen, Identifizieren hätte keinen

Sinn, wenn A nicht zweimal gegeben wäre. Alsbald fallen mir auch mit A in R
geführte Gespräche ein, ich erinnere mich der Ausflüge in seiner Gesellschaft u.s.w.»22

Wenn damit zum Ausdruck kommt, dass man sich unterschiedlich erinnert und dass

durch die vielfältigen Weisen der Erinnerung auch Gedächtnis, an dem sich

Erinnerung ausrichtet, mehrdeutig wird, heißt das noch nicht, dass dieser «Gedächtnisort»

sich verflüchtigen würde. Er ist und bleibt da, erweist sich aber durch die
unterschiedlichen Erinnerungsmodi als polyvalent. Eine unterschiedliche Erinnerungsweise

verändert, verrückt zwar auch den Bezugspunkt der Erinnerung, nämlich den

«Ort», beraubt ihn aber nicht all jener anderen Gedächtnisinhalte, die im Augenblick

nicht erinnert werden.

22 Ernst Mach, Erkenntnis und Irrtum. Skizzen zur Psychologie der Forschung, Darmstadt 1980 (Leipzig
51926), S. 31 (Kapitel: Gedächtnis. Reproduktion und Association).



18 Moritz Csâky

Textualität und Performanz

Diese Überlegungen lassen sich noch aus einer anderen Perspektive, der
Texttheorie, verdeutlichen. Ein niedergeschriebener Text beinhaltet eine Vielfalt von
Aussagen und Überlegungen, die sein Verfasser bewusst vermitteln will. Um sich
den Lesern verständlich zu machen, bedient er sich einer «Sprache» - in einem
wörtlichen und übertragenen Sinne - die mit seiner und seiner Leser Lebenswelt

korrespondiert. Nicht nur die konkrete Sprache, in der der Text verfasst wurde,
sondern auch konkrete Beispiele, die Metaphorik oder die Darstellung von
Handlungsabläufen verdanken sich einem konkreten sozial-kulturellen Kontext,
der in den Text des Autors mit einfließt (Julia Kristeva). Michail Bachtin spricht
in diesem Zusammenhang daher von der «Polyphonie» eines geschriebenen
Textes, Stephen Greenblatt verweist auf die «Zirkulation sozialer Energie», die in
literarischen Texten sichtbar würde. Ein literarischer Text ist demnach schon aus

der Sicht dessen, der diesen Text verfasst, nicht eindeutig, sondern ambivalent,
mehrdeutig, subversiv.

Es ist jedoch nicht nur der Autor, sondern auch der Leser als der Rezipient eines

literarischen Textes an dessen Entstehung beteiligt, er hat sogar eine fundamentale

«Rolle als Konstrukteur des Werks».23 Jeder, der einen kurzen Text oder ein ganzes
Buch mehrmals liest, wird die Erfahrung gemacht haben, dass durch das wiederholte

Lesen dem Text neue Gesichtspunkte, neue Zusammenhänge und neue Inhalte

eingeschrieben werden, Inhalte, die selbst dem Verfasser keineswegs bewusst sein

mussten und sich daher einer nüchternen philologischen Textanalyse verschließen.

Ein literarischer Text wird folglich durch seine Lektüre nicht nur immer wieder mit
neuen Bedeutungen aufgeladen, er wird mit jeder Relektüre neu «konstruiert». Noch
deutlicher wird dies bei der Aufführung eines Theaterstücks, das nicht nur durch die

jeweils unterschiedliche Inszenierung, die Darbietung der Schauspieler immer
wieder neu entsteht, sondern zusätzlich auch durch die Zuschauer, deren sozial-kultureller

Kontext sich kontinuierlich verändert, neu und anders verstanden und

eingeordnet wird. Das betrifft vor allem das Aktionstheater, bei dem die Zuschauer als

Mitgestalter bewusst in die Handlung einbezogen werden. Dieser Performance-

Charakter des Theaters hat zum Ziel, Autor, Schauspieler und Zuschauer als

Akteure des Stücks mit immer neuen Sinndeutungen aufzuladen.24 Diese Erkennt-

23 Jonathan Culler, Dekonstruktion. Derrida und die poststrukturalistische Literaturtheorie, Reinbek b.

Hamburg 1999 [1988], S. 39.
24 Vgl. u.a. Victor W. Turner, Vom Ritual zum Theater. Der Ernst des menschlichen Spiels, Frankfurt a.

Main/New York 1989. - Erika Fischer-Lichte, Gertrud Lehnert, «Einleitung», in: Theorien des Perfor-
mativen Paragrana. Internationale Zeitschrift für Historische Anthropologie Bd. 10, Heft 1, Berlin
2001, S. 9-17. - Erika Fischer-Lichte, «Performativität und Ereignis», in: Erika Fischer-Lichte,
Christian Horn, Sandra Umathum, Matthias Warstat, Performativität und Ereignis Theatralität
Bd. 4, Tübingen/Basel 2003, S. 11-37.



Die Mehrdeutigkeit von Gedächtnis und Erinnerung 19

nisse sind selbstverständlich auch fur die These von der Mehrdeutigkeit von
Gedächtnis und Erinnerung von Bedeutung.

Auch die Vergangenheit beziehungsweise Gedächtnisorte sind einem «Text»

vergleichbar, der gelesen, dechiffriert, das heißt erinnert werden kann.25 Das

«Lesen» (Erinnern) dieses Textes geschieht beispielsweise, individuell oder kollektiv,

durch die Entschlüsselung der an solchen Gedächtnisorten angesammelten
Artefakte oder durch die Einsicht, dass diese oder jene Elemente, die in ihnen

angesammelt sind, zum Beispiel eine Emblematik oder eine allegorische
Ausschmückung, bloß Umschreibungen für etwas sind, das hinter diesen äußeren Merkmalen

steht. Die Elemente sind also nicht für sich da, sondern für etwas anderes,

für eine ganz bestimmte Bedeutung, die vielleicht zunächst nicht unmittelbar

wahrgenommen wird. Ein Monument, ein Denkmal, zum Beispiel die Büste eines

Politikers, beinhaltet nach dem Willen jener, die dieses Denkmal errichtet haben, eine

unmissverständliche Aussage, vielleicht eine bestimmte politische Botschaft, die

mit der visuellen Darstellung des Politikers vermittelt werden soll: Er möge auch

von der Nachwelt nicht vergessen werden. In Wirklichkeit ist die Büste freilich nur
ein Artefakt und als solches nur der Hinweis auf diesen Politiker, sie ist nicht er
selbst, sie ist ein materialisiertes Abbild dessen, der eigentlich gemeint ist und dessen

man sich durch die Ansicht des Denkmals erinnern sollte. Im Akt des Erinnerns
dieser Person wird jedoch auch ein weiterer, übergeordneter, beziehungsweise

hintergründiger und nicht direkt vermittelbarer Bedeutungsinhalt, wie zum Beispiel
Liberalismus oder Nation, lebendig. Verliert die Idee des Liberalismus und der
Nation an Relevanz, kann dieses Denkmal eine ganz andere inhaltliche, ursprünglich
nicht intendierte Konnotation erhalten. Denkmäler als Gedächtnisorte beinhalten
also vielfache und vielfältige Elemente (Signifikanten), die auf einen
Bedeutungszusammenhang (Signifikat) verweisen. Beide zusammen bilden jenes Ensemble

(von Zeichen), die diesen «Ort» als einen «Text» erscheinen lassen: «Die Bedeutung

[signification] lässt sich als Prozess auffassen; sie ist der Akt, der Signifikant
und Signifikat miteinander vereint, ein Akt, dessen Produkt das Zeichen ist.»26

Durch den Akt der individuellen oder kollektiven Erinnerung kann dieses Zeichen,
dieses Ensemble, dieser «Ort» gelesen werden. Dabei kommt den «lesenden»

Rezipienten, ähnlich wie beim Lesen eines literarischen Textes, eine durchaus

aktive Rolle zu. Auch hier gilt, was ich bereits angedeutet habe. Schon allein
dadurch, dass die Erinnerungsweisen einzelner Individuen oder sozialer Gruppen sich

25 Vgl. u.a. Doris Bachmann-Medick (Hg.), Kultur als Text. Die Anthropologische Wende in der Litera¬
turwissenschaft, Frankfurt a. Main 1998. - Moritz Csâky, Richard Reichensperger (Hg.), Literatur als
Text der Kultur, Wien 1999. - Gerhard Neumann, Sigrid Weigl (Hg.), Lesbarkeit der Kultur.
Literaturwissenschaften zwischen Kulturtechnik und Ethnographie, München 2000.

26 Roland Barthes, Elemente der Sémiologie, Frankfurt a. Main 1983, S. 41.



20 Moritz Csâky

voneinander unterscheiden, dass die im Laufe der Zeit sich verändernde Lebenswelt

die Perspektiven und Inhalte der Erinnerung verändert, verändert sich auch der

Verweischarakter der in solchen Orten angesammelten Elemente. Die Elemente, die

Vokabeln, die Codes, aus denen sich ein solcher Gedächtnisort zusammensetzt, sind
also nicht stabil und eindeutig, sondern instabil, flüssig und ambivalent. Das hat des

weiteren zur Folge, dass durch die erinnernde «Relektüre» solcher Gedächtnisorte

(Denkmäler), bei der sich die Elemente verändern, diesen immer wieder neue Sinn-
und Bedeutungszusammenhänge eingeschrieben werden können. Jeweils
unterschiedliche Erinnerungsweisen konstruieren also den «Text» eines Gedächtnisortes

(Denkmal) stets aufs Neue und in einer anderen Weise. Daraus folgt, dass nicht nur
die Elemente, das heißt die Signifikanten mehrdeutig, ambivalent, flüssig sind,
sondern auch das, auf was verwiesen wird (Signifikat). Die wiederholte erinnernde

Aneignung eines Gedächtnisortes verändert dessen funktionalen Charakter, er
erscheint nicht mehr eindeutig, sondern mehrdeutig. Gedächtnisorte sind daher
dynamisch, sie werden durch den Akt der kollektiven und individuellen Erinnerung
immer wieder neu aufgeladen. Eine kulturwissenschaftliche Analyse muss sich
diese Mehrdeutigkeit von Gedächtnisorten stets vor Augen halten. Sie sollte sich

nicht damit begnügen, bloß eine der möglichen Deutungsarten (Erinnerungsweisen)
rekonstruieren zu wollen, oder konkret: Gedächtnisorten vornehmlich einen seit

dem 19. Jahrhundert intendierten nationsstiftenden Bedeutungszusammenhang
einzuschreiben. Eine historische Rekonstruktion, die nur diesen Aspekt vor Augen hat,
beschreibt nur das, was die nationale Ideologie vorgab, sie folgt damit bewusst oder

unbewusst nationalen ideologischen Zielsetzungen.27 Ein historisches analytisches
Verfahren sollte daher versuchen, Gedächtnisorte nicht im Sinne nur einer ursprünglich

intendierten Funktion zu rekonstruieren, sondern diese zu de-konstruieren, zu

zerlegen. Damit treten sowohl die Mehrdeutigkeit der Elemente, ihr flüssiger
Verweischarakter und die vielfältigen und mehrdeutigen Möglichkeiten ihrer jeweiligen

Neu-Konstruktionen (durch die unterschiedliche «erinnernde» Lesart) hervor,
als auch die Inkonsistenz von Bedeutungszusammenhängen, die Gedächtnisorten

immer wieder neu eingeschrieben werden. Die den Gedächtnisorten innewohnende

Dynamik, ihre Mehrfachkodierung wird dadurch deutlich sichtbar. Wenn heute,

angeregt durch den Performance-Charakter von theatralischen Repräsentationen, das

Performativitätsmodell auch auf Kultur übertragen wird, dann sehe ich darin keinen

Widerspruch zu kulturwissenschaftlichen Erkenntnissen, die sich der Texttheorie

verdanken. Ist doch auch der der Kultur zugrundliegende Begriff von Text flüssig
und dynamisch, er reproduziert sich stets aufs Neue.

27 Vgl. Jürgen Link, Wulf Wülfling (Hg.), Nationale Mythen und Symbole in der zweiten Hälfte des
19. Jahrhunderts. Strukturen und Funktionen von Konzepten nationaler Identität, Stuttgart 1991.



Die Mehrdeutigkeit von Gedächtnis und Erinnerung 21

Mein Vorschlag, bei Gedächtnis und Erinnerung auf Differenzen zu achten und

die den Gedächtnisorten stets inhärenten Mehrdeutigkeiten zu berücksichtigen,
führte zu der Überlegung, solche Orte nicht vornehmlich unter dem Aspekt einer

ihrer möglichen Aussagen zu rekonstruieren, sondern Gedächtnisorte einem
dekonstruktivistischen Verfahren zu unterziehen. Eine solche Vorgangsweise wird nicht

nur dadurch einsichtig, dass man Erinnerung als einen prozesshaften, mehrdeutigen
Akt begreift oder dass man Kultur als einen lesbaren dynamischen Text auffasst, der

sich in einer kontinuierlichen Performance immer wieder neu konstituiert, dem die

Erinnerung (das Lesen) immer neue Facetten abgewinnt; die Mehrdeutigkeit von
Gedächtnis und Erinnerung wird vielmehr auch dann einsichtig, wenn in einer

historisch-kulturellen Situation plausibel nachgewiesen werden kann, dass die im
Gedächtnis, in Gedächtnisorten inkludierten Elemente prinzipiell von translokaler

(transnationaler) kultureller Provenienz und von translokaler (transnationaler)
kultureller Relevanz sind, dass also die Elemente, die einen Gedächtnisort konstituieren,

nicht nur aufgrund unterschiedlicher Erinnerungs- beziehungsweise
Leseweisen, sondern auch insofern mehrdeutig sind, als sie sich in der Regel komplexen
kulturellen Kontexten verdanken und in unterschiedlichen kulturellen Konfigurationen,

in sich überlappenden Kommunikationsräumen eingesetzt werden, in welchen

solchen Elementen und Codes ein unterschiedlicher Verweischarakter zukommt.

Die «Mehrsprachigkeit» eines Raumes und die Ambivalenz von Identität

Trotz der Zugehörigkeit zu einem eigenen Kommunikationsraum (Kultur), der

sogenannten «Nationalkultur», partizipierte man zum Beispiel in Zentraleuropa an

zahlreichen «fremden» kulturellen Elementen, was «Mehrsprachigkeit» im
wörtlichen und übertragenen Sinne begünstigte oder Mehrfachidentitäten, eine Multi-
polarität von individuellen und kollektiven Identitäten, zur Folge hatte. Diese

Multipolarität äußerte sich zum Beispiel in der praktischen Zwei- oder
Mehrsprachigkeit ihrer Bewohner. Die Zuordnung der Völker beziehungsweise
Sprachgemeinschaften (Kommunikationsräume) in der Region erfolgte keineswegs nur
nach dem Territorialitätsprinzip, sondern sie durchdrangen sich, verschränkten sich
in den Randzonen, den «cultural encounters» und beeinflussten sich, wie zum
Beispiel die Tschechen, die Deutschen und die Juden in Böhmen. Das heißt, die so

genannte «Muttersprache» reduzierte sich zuweilen nicht bloß auf eine, von früher
Kindheit an von der Mutter erlernte Sprache, sondern konnte von Jugend an die

gleichzeitige Kenntnis mehrerer Sprachen umfassen. Bekanntlich führte der Philosoph

Fritz Mauthner sein Interesse für die Philosophie der Sprache gerade auf dieses

Phänomen zurück. Dieses Umgehen mit einer mehrfachcodierten Lebenswelt
konnte kreativitätsfordernd sein, begünstigte aber gleichermaßen Krisen und Kon-



22 Moritz Csâky

flikte. «Dieses Interesse war bei mir von frühester Jugend an sehr stark», bemerkte
Mauthner in seinen Erinnerungen, «ja, ich verstehe es gar nicht, wenn ein Jude, der
in einer slawischen Gegend Österreichs geboren ist, zur Sprachforschung nicht
gedrängt wird [...] Der Jude, der in einer slawischen Gegend Österreichs geboren

war, mußte gewissermaßen zugleich Deutsch, Tschechisch und Hebräisch als die

Sprachen seiner 'Vorfahren' verehren. Und die Mischung ganz unähnlicher
Sprachen [...] mußte schon das Kind auf gewisse Sprachgesetze aufmerksam

machen, aufEntlehnung und Kontamination, die in ihrer ganzen Bedeutung von der

Sprachwissenschaft noch heute nicht völlig begriffen worden sind.»28 Der
Widerspruch, der sich aus der Forderung eines Idealtyps von nationaler «Einsprachigkeit»
und der tatsächlichen, auch im metaphorischen Sinne vorhandenen «Vielsprachigkeit»

herausbildete, konnte daher immer wieder zur Ursache von individuellen und

kollektiven Identitätskrisen und Konflikten werden. Solche Verunsicherungen und

Identitätskrisen lassen sich vielfach nachweisen, sie sind ein Indiz für die in
Zentraleuropa typische «Entartung» von Identitäten, die sich nicht aus einer «mémoire
culturelle» alleine erklärt. Diese Situation wurde zu Beginn des 20. Jahrhunderts
dem in Lemberg geborenen Wiener Schriftsteller Tadeusz Rittner bewusst, der, wie
die «Neue Freie Presse» festhielt, «trotz seiner polnischen Abstammung ein so durch
und durch österreichischer Poet»29 geworden wäre. «Ich stehe zwischen Deutsch

und Polnisch», bekannte Rittner fast resignierend. «Das heißt: ich kenne und
empfinde beides. Meiner Abstammung, meinen innersten Neigungen nach bin ich Pole.

Und oft fällt es mir leichter, in dieser als in jener Sprache zu denken. Aber zuweilen

verhält es sich umgekehrt. Von so manchem, was ich geschrieben habe, sagen
die Deutschen, es sei polnisch, und die Polen, es sei deutsch. Man behandelt mich
vielfach auf beiden Seiten als Gast. Und ich sehe so vieles, hier und dort, mit dem

unbefangenen Blick eines Fremden.»30 Paradigmatisch für eine solche Situation ist

jene der Juden zur Zeit der Moderne. Sie trifft aber auch auf andere zu. Der Schriftsteller

Hermann Bahr hatte 1903 in seiner «Abrechnung mit Österreich», einer
kritischen Auseinandersetzung mit der nationalen Ideologie seiner Zeit, diese

Erfahrung ins Positive zu wenden versucht: «Vielleicht ist es der Beruf der neuen

Österreicher, den apolitischen Menschen zu entwickeln, der nicht blos keiner

Nation angehört, sondern auch keinem Staatsverband; eine Art neuer Juden.»31

28 Fritz Mauthner, Erinnerungen, München 1918, S. 32-33.
29 Neue Freie Presse, 29. Juni 1921.
30 Das Literarische Echo 1916/17, S. 400f. Die Informationen über Rittner verdanke ich einem unge¬

druckten Manuskript von Anna Milanowski (Wien), Der Zeitzeuge Tadeusz Rittner und seine polnischen

Feuilletons.
31 Hermann Bahr, Tagebücher, Skizzenbücher, Notizhefte Bd. 3: 1901 bis 1903, hg. von Moritz Csâky,

bearb. von Helene Zand und Lukas Mayerhofer, Wien/Köln/Weimar 1997, S. 411 (Eintragung vom
28. November 1903).



Die Mehrdeutigkeit von Gedächtnis und Erinnerung 23

Die Forderung, Identität aufdie Kenntnis nur einer Sprache zu fixieren, war also

ein Konstrukt der nationalen Ideologie, das durch die real vorhandene Polyglossie,
durch Mehrfachidentitäten vielfach widerlegt wurde.32 Tatsächlich war vor allem in

vielen Städten, deren Bewohner aus der Gesamtregion stammten, die Mehrsprachigkeit

eine Selbstverständlichkeit. Der «Brockhaus» aus dem Jahre 1835 bemerkt zum

Beispiel zu Laibach (Ljubljana): «Die Volkssprache ist wendisch, ein mit vielen
deutschen und ital(ienischen) Wörtern vermischter slaw(ischer) Dialekt; doch wird
auch viel Deutsch, Italienisch, Französisch und Neugriechisch gesprochen.»33 Das

heißt im Mikrokosmos der einzelnen Länder und Städte spiegelte sich der
Makrokosmos der pluralistischen, heterogenen Region. Vor allem in den großen Städten

der Region, in Wien, Prag und Budapest, war eine solche Situation besonders

ausgeprägt und beeinflusste die Elemente und Zeichen, mittels derer man kommunizierte.

Der Symbolhaushalt der «Alltagssprache» war dementsprechend
mehrdeutig. Wenn man sich überlegt, dass das Bewusstsein von Personen und sozialen

Gruppen, die sich in einem kulturellen Kontext, in einem Kommunikationsraum

vorfinden, keineswegs nur von politischen oder ideologisch motivierten Vorgaben

dominiert wird, sondern vor allem von solchen Inhalten und Codes, die im alltäglichen

Umgang verwendet werden, kann man ermessen, wie bestimmend diese von
flottierenden, mehrdeutigen Elementen und Codes durchsetzte Alltagssprache für
das Bewusstsein werden konnte. Diese Elemente und Codes fügen sich zu
Bedeutungsmustern, zu einem Zeichensystem, zu einem «lesbaren» Text, zu einer

«Sprache» zusammen, mittels derer man sich verständigt, kommuniziert.
Essgewohnheiten beziehungsweise die Codes der Küche gehören ebenfalls zu einer
solchen «Sprache»34 und verdichten sich zuweilen zu einem immer wieder erinnerten

Bezugspunkt, zu einem Gedächtnisort katexochen. Bestimmte Speisen
beziehungsweise Speisenabfolgen sind für die Bewohner Wiens von identitätsstiftender

Bedeutung, zum Beispiel die Gulaschsuppe, das Wienerschnitzel und «Powidl-
tatschkerln» (eine Süßspeise). Man erinnert sich ihrer, wenn man sich beispielsweise
nicht in Wien befindet, und freut sich, wenn man «gulasch con patate» auf einer

Speisekarte in Trento entdeckt. Die Elemente der für Wien charakteristischen

Speisenabfolge haben sich zu einem identitätsstiftenden Gedächtnisort Wiens

zusammengefügt. Tatsächlich sind sie anderen kulturellen Kontexten, anderen

«Sprachen» entlehnt und hier eigentlich Fremdelemente, denn sie leiten sich aus der

32 Fernand Braudel machte wohl als erster darauf aufmerksam, dass man auch in Frankreich von einer
Vielfalt von Identitäten ausgehen müsste. Vor allem der Unterschied zwischen der «France d'oc» und
der «France d'oïl» wäre identitätsprägend. Vgl. Fernand Braudel, L'identité de la France Bd. 1:

Espace et histoire, Paris 1990, S. 80ff.
33 Allgemeine deutsche Real-Encvklopädiefiir die gebildeten Stände Bd. 6, Leipzig (Brockhaus) 1835, S. 449.
34 Vgl. Essen und Trinken I und II Kunstforum international Bd. 159, April/Mai 2002 und Bd. 160,

Juni/Juli 2002.



24 Moritz Csâky

ungarischen, italienischen und tschechischen (böhmischen) Küche ab, wo ihnen in
einer unterschiedlichen kulturellen Konfiguration eine analoge identifikatorische
Funktion zukommt. Die Elemente, die «Vokabeln», die diese Wiener «Alltagssprache»

der Küche aufweist, verdanken sich also einer translokalen, transnationalen

Provenienz, sie erweisen sich als mehrdeutig, da ihnen in unterschiedlichen
Kontexten eine unterschiedliche Relevanz zukommt.35

Die Elemente, mittels derer Individuen hier kommunizieren, bilden eine «kreo-
lisierende» Sprache. Dies betrifft zum Beispiel die konkrete Wiener Umgangssprache,

von der festgestellt wurde: «So zahlreiche fremdsprachige Einflüsse sind
im Dialekt keiner anderen europäischen Großstadt festzustellen wie hier.»36 Theodor

W. Adorno hat darauf hingewiesen, dass sogenannte Fremdelemente bis in die

Gegenwart ein integraler Bestandteil der Wiener Sprache geblieben sind37, sie

wurden zu konstitutiven Elementen einer kulturellen Tradition, gegen die freilich
immer wieder angekämpft wurde. Adorno leitet selbst das «Raunzen» des Wieners,
die Unzufriedenheit mit sich selbst, aus einer solchen Situation ab. Ähnliches gilt,
so Adorno, auch für die Wiener musikalische Sprache, für die durchgehend die

Verwendung heterogener populärer musikalischer Elemente kennzeichnend wäre: «Wie
Beethoven und Brahms hatte Schönberg, obwohl in Wien geboren, etwas vom
Zugewanderten, gleich vielen Bewohnern der Metropole der Donaumonarchie.

Nicht nur weil sein Vater aus der Slowakei und seine Mutter aus Prag stammte. Ihn
selber umgab eine Schicht des Fremden, nicht ganz Zugehörigen, nicht ganz in die
westliche Zivilisation Hineinpassenden. Der Haß, dem er bis heute drinnen und
draußen begegnet, hat damit gewiß etwas zu tun.»38 Anders ausgedrückt: Es war,

35 Rolf Schwendter, Arme essen, Reiche speisen. Neuere Sozialgeschichte der zentraleuropäischen
Gastronomie, Wien 1995.

36 Maria Hornung, «Sprache», in: Othmar Pickl (Hg.), Österreichisches Städtebuch Bd. 7: Peter
Csendes, Ferdinand Opll, Friederike Goldmann (Hg.), Die Stadt Wien, Wien 1999, S. 85.

37 «Zu diesem Sachverhalt stimmt es, daß in kulturell geschlossenen Bereichen der deutschen Sprache,
wie dem Wienerischen, wo vorbürgerlich-höfische, elitäre Züge durch Kirche und Aufklärung mit der
Völkssprache vermittelt sind, die Fremdwörter, von denen dieser Dialekt wimmelt, jenes exterritorialen

und aggressiven Wesens entragten, das ihnen sonst im Deutschen eignet. Man braucht nur einmal
von einem Portier etwas von einem rekommendierten Brief gehört haben, um des Unterschieds
innezuwerden, einer sprachlichen Atmosphäre, in der das Fremde fremd ist und zugleich vertraut, so wie
im Gespräch jener beiden Grafen über Hofmannsthals Schwierigen, in dem der eine beanstandet, 'er
läßt uns doch gar zu viele Worte auf -ieren sagen', worauf der andere antwortet: 'Ja, da hätt' er sich
schon ein bisserl menagieren können'.» Theodor W. Adorno, «Wörter aus der Fremde», in: Theodor
W. Adorno, Gesammelte Schriften, hg. von Rolf Tiedemann, Bd. 11 : Notizen zur Literatur, Darmstadt
1998, S. 216-232, Zit. S. 220.

38 Theodor W. Adorno, «Wien», in: Theodor W. Adorno, Gesammelte Schriften, hg. von RolfTiedemann,
Bd. 16: Musikalische Schriften I—III, Darmstadt 1998, S. 431—453, Zit. S. 439. - Über die Verwendung
populärer Elemente vgl. u.a. ebd. S. 442: «Als echter Wiener hat Schönberg an einem Medium teil,
mit dem man ihn kaum zusammen denkt und das ihm selbst sicherlich nicht gegenwärtig war. Es ist
das der österreichischen Volksmusik und derjenigen Komponisten, die von ihr unreflektiert gespeist
waren. Nichts widerlegt das in jedem Betracht törichte Cliché vom intellektuellen Schönberg gründlicher,

als was alles er jenem Medium verdankt, wie viele der konstitutiven Bestimmungen der neuen
Musik dorther stammen.»



Die Mehrdeutigkeit von Gedächtnis und Erinnerung 25

wie Zygmunt Bauman meint, der systematische «Angriffdes 'Sesshaften', der

ortsgebundenen Lebensweise gegen das Nomadische und die dazu gehörenden Lebensformen

[...] die mit den auf Begrenzung und Territorialität fixierten Vorstellungen
des [...] Nationalstaats in Konflikt gerieten.»39 Vergleichbar der Pop-Musik der

Gegenwart, die sich aus heterogenen, weltweiten Elementen zusammensetzt,
machte vor allem die Unterhaltungsmusik Wiens Anleihen aus der Gesamtregion
und reicherte diese mit «kosmopolitischen», gesamteuropäischen und amerikanischen

Elementen an. Das Neujahrskonzert der Wiener Philharmoniker beweist zur
Genüge, dass nicht nur der Walzer, sondern ebenso der Csardas, die Mazurka und

die Polka Wien repräsentieren.40 Vergleichbares ließe sich auch über Architektur,
Theater, Museum oder über Verhaltensweisen und Bräuche sagen, die hier maßgeblichen

Anteil an der Bildung kollektiver Identitäten haben.41

Der Hinweis aufdie translokale beziehungsweise transnationale Provenienz solcher

Elemente sollte freilich nicht darüber hinwegtäuschen, dass sie selbstverständlich
«national» vereinnahmbar bleiben, das heißt instrumentalisiert werden können und

auch wurden. Das historische Interesse an Gedächtnisorten sollte freilich nicht nur
darin bestehen, sie unter dem Gesichtspunkt ihrer nationalen Instrumentalisierung
zu rekonstruieren. Viel interessanter scheint mir, Gedächtnisorte in dem bereits

angedeuteten Sinne zu dekonstruieren, das heißt die Mehrdeutigkeit der in ihnen

enthaltenen Inhalte zu analysieren und einzelne ihrer Elemente zu rekontextuali-
sieren. Ein bereits in traditionalen Gesellschaften nachweisbares «Flottieren» von
kulturellen Elementen und deren Partizipation an unterschiedlichen Gedächtnisorten

erfahrt insbesondere in der Gegenwart eine akzelerierte quantitative und
qualitative Steigerung. Nietzsche nannte bereits die Moderne, die Zeit also, in der er
lebte, ein «Zeitalter der Vergleichung», in dem der Austausch von kulturellen
Meinungen und Gütern zu einer neuen Art von Identitätsbildungen führen würde. Dies

gilt erst recht für heute. «Je weniger die Menschen» so Nietzsche, «durch das

Herkommen gebunden sind, um so grösser wird die innere Bewegung der Motive, um

39 Zygmunt Bauman, Flüchtige Moderne, Frankfurt a. Main 2003, S. 20.
40 Dazu: Moritz Csäky, Ideologie der Operette und Wiener Moderne. Ein kulturhistorischer Essay,

Wien/Köln/Weimar21998.
41 Vgl. zu Architektur/Theaterbau und Identität: Heidemarie Uhl, «Kulturelle Strategien nationaler Iden¬

titätspolitik in Graz um 1900», in: Johannes Feichtinger, Peter Stachel (Hg.), Das Gewebe der Kultur.
Kulturwissenschaftliche Analysen zur Geschichte und Identität Österreichs in der Moderne,
Innsbruck/Wien/München 2001. S. 83-104. - Zu Museum: Monika Sommer, «Das steiermärkische
Landesmuseum Joanneum als Speicher des Gedächtnisses», in: Moritz Csäky, Peter Stachel (Hg.),
Speicher des Gedächtnisses Teil 1 : Absage an und Wiederherstellung von Vergangenheit. Kompensation

von Geschichtsverlust, Wien 2000, S. 129-147. - Dies., «Zwischen flüssig und fest. Metamorphosen

eines steirischen Gedächtnisortes», in: Johannes Feichtinger, Peter Stachel (Hg.), Das Gewebe
a.a.O. S. 105-126. - Zu Theater: Elisabeth Großegger, «Das Burgtheater hat überhaupt nichts zu tun
als an seinen Traditionen festzuhalten ...», «Burgtheater und Tradition aus kulturwissenschaftlicher
Sicht», in: Johannes Feichtinger, Peter Stachel (Hg.), Das Gewebe a.a.O. S. 189-208.



26 Moritz Csàky

so grösser wiederum, dem entsprechend, die äussere Unruhe, das Durcheinanderfluten

der Menschen, die Polyphonie der Bestrebungen. Für wen giebt es jetzt noch
einen strengeren Zwang, an einen Ort sich und seine Nachkommen zu binden? Für

wen giebt es überhaupt noch etwas streng Bindendes? [...] Ein solches Zeitalter
bekommt seine Bedeutung dadurch, dass in ihm die verschiedenen Weltbetrachtungen,

Sitten, Culturen verglichen und neben einander durchlebt werden können; was
früher, bei der immer localisirten Herrschaft jeder Cultur, nicht möglich war,
entsprechend der Gebundenheit aller künstlerischen Stilarten an Ort und Zeit. [...] Es

ist das Zeitalter der Vergleichung! Das ist sein Stolz, - aber billigerweise auch sein

Leiden. Fürchten wir uns vor diesem Leiden nicht!»42

Das von mir geforderte dekonstruktivistische Verfahren wird nicht nur dadurch

einsichtig, dass man erstens Erinnerung als einen prozesshaften, mehrdeutigen Akt
analysiert, oder dass man zweitens Kultur als einen lesbaren dynamischen Text auf-

fasst, der sich in einer kontinuierlichen Performance immer wieder neu konstituiert,
dem die Erinnerung (das Lesen) immer neue Facetten abgewinnt; die Mehrdeutigkeit

von Gedächtnis und Erinnerung wird vielmehr drittens auch dann einsichtig,
wenn in einer historisch-kulturellen Situation plausibel nachgewiesen werden kann,
dass die im Gedächtnis, in Gedächtnisorten inkludierten Elemente prinzipiell von
translokaler kultureller Provenienz und von translokaler kultureller Relevanz sind,

wenn also die Elemente nicht nur aufgrund unterschiedlicher Erinnerungs-
beziehungsweise Leseweisen, sondern auch insofern mehrdeutig sind, als sie sich

einem komplexen, hybriden Kontext verdanken, das heißt aus unterschiedlichen
kulturellen Konfigurationen stammen und in unterschiedlichen kulturellen Konfigurationen

mit unterschiedlichem Verweischarakter eingesetzt werden. Dies trifft ganz
besonders auf eine Situation zu, wie sie sich in Zentraleuropa und auch in anderen

Regionen von dichten ethnischen, sprachlichen und kulturellen Überlappungen
vorfindet, wie zum Beispiel in der, im wörtlichen und metaphorischen Sinne,
«mehrsprachigen» Schweiz. Ich meine, dass man aus einer solchen Perspektive auch die

Frage nach einem gesamteuropäischen Bewusstsein beziehungsweise nach europäischen

Identitäten (im Plural) neu stellen könnte. Der vermehrte Versuch verbindliche,

eindeutige europäische Gedächtnisorte als Identifikatoren für eine europäische

Identität (im Singular) vorzugeben folgt Mustern, von denen man sich seit dem

19. Jahrhundert bei der Konstruktion von nationalen Identitäten leiten ließ. Dies

birgt vor allem die Gefahr in sich, dass dabei die real vorhandenen «Mehrsprachigkeiten»,

das heißt kulturelle Pluralitäten, Mehrdeutigkeiten, Überlappungen,

Widersprüchlichkeiten und flottierende (nomadisierende) kulturelle Elemente ausge-

42 Friedrich Nietzsche, «Menschliches, Allzumenschliches I (Nr. 23)», in: Friedrich Nietzsche, Sämtliche
Werke. Kritische Studienausgabe Bd. 2. hg. von Giorgio Colli, Mazzino Montanari, München/Berlin/
New York 1980, S. 44.



Die Mehrdeutigkeit von Gedächtnis und Erinnerung 27

schlössen oder unberücksichtigt bleiben würden, statt der prinzipiell mehrdeutigen
Lesart von Gedächtnisorten Rechnung zu tragen.

Sehlussfolgerungen

Wenn zumindest einige der Gesichtspunkte, die ich angedeutet und zu begründen
versucht habe, zutreffen sollten, könnte man zusammenfassend Folgendes
festhalten:

Erstens: Gedächtnis und Erinnerung sind seit der zweiten Hälfte des 20.
Jahrhunderts unbestritten zu leitenden Denkfiguren geworden. Die Zivilisationsbrüche,
«Abstiegserfahrungen» und radikalen Transformationen der letzten hundert Jahre,

die Entgrenzung von überschaubaren «Räumen» durch Prozesse der Globalisierung
mit der Folge der Verschränkung von lokalen und globalen Elementen, die sich als

«beliebige» Identifikatoren anbieten, bedeuten die Verabschiedung von herkömmlichen

Mustern und damit die Erschütterung von vermeintlich «stabilen» individuellen

und kollektiven Identitäten. Gedächtnis als Bezugspunkt für ein reflektiertes,
das heißt erinnerndes Bewusstsein ist anscheinend nicht nur instabiler, sondern auch

beliebiger geworden.
Zweitens: Damit wird einmal mehr deutlich, dass Identität kein fester Besitz,

sondern ein Prozess ist, der sich in Fluss befindet und unabgeschlossen bleibt. In

einer solchen Situation wird die re-aktive Ausschau nach vermeintlich stabilen

Inhalten, an die man sich halten, nach «Gedächtnisorten», derer man sich

eindeutig zu erinnern vermag, stärker. Auch der Ruf nach Werten, nach einem
eindeutigen kulturellen Erbe, nach einem unhinterfragbaren nationalen Gedächtnis
sind Indizien dafür. Nicht nur die Konjunktur der historischen Gedächtnisforschung,

die die Rekonstruktion von solchen «Gedächtnisorten» betreibt, die
für eine nationale kollektive Identität ausschlaggebend waren beziehungsweise
sind, ist ein Beleg für eine solche Stabilitätsstrategie, sondern ebenso aktuelle
Versuche, Gedächtnis öffentlichkeitswirksam national, im Sinne des Verständnisses

ideologischer Vorgaben des 19. Jahrhunderts, zu verorten. Dass ein solches

Verfahren weder einer kritischen Analyse standhält noch einer postulierten gemeinsamen

europäischen Identität zuträglich ist, ist evident. Eric Hobsbawm hat

darauf aufmerksam gemacht, dass die Identifizierung des Wilhelminischen
Deutschen Reiches mit dem Heiligen Römischen Reich Deutscher Nation eine der

gelungensten «inventions of tradition» wäre, an die man, zumindest in Deutschland,

auch heute noch mehrheitlich glauben würde. Die Intention des Wilhelminischen

Kaiserreiches war, so Hobsbawm, «to establish the continuity between
the Second an the First German Empire, or more generally, to establish the new

Empire as the realization of the secular national aspirations of the German peo-



28 Moritz Csàky

pie».43 Das noch immer virulente Festhalten am Konzept nationaler Entitäten,
die in ihrer Summe die europäische Identität ausmachen würden, ruft mir eine

Mahnung ins Gedächtnis, die Friedrich Nietzsche vor mehr als hundert Jahren

niedergeschrieben hat: «Wir 'guten Europäer': auch wir haben Stunden, wo wir
uns eine herzhafte Vaterländerei, einen Plumps und Rückfall in alte Lieben und

Engen gestatten [...], Stunden nationaler Wallungen, patriotischer Beklemmungen
und allerhand anderer alterthümlicher Gefühls-Überschwemmungen. Schwerfällige

Geister, als wir sind, mögen mit dem, was sich bei uns auf Stunden

beschränkt und in Stunden zu Ende spielt, erst in längeren Zeiträumen fertig
werden, in halben Jahren die Einen, in halben Menschenleben die Anderen, je nach

der Schnelligkeit und Kraft, mit der sie verdauen und ihre 'Stoffe wechseln'. Ja,

ich könnte mir dumpfe zögernde Rassen denken, welche auch in unserm geschwinden

Europa halbe Jahrhunderte nöthig hätten, um solche atavistische Anfälle von
Vaterländerei und Schollenkleberei zu überwinden und wieder zur Vernunft, will
sagen zum 'guten Europäertum' zurückzukehren.»44

Drittens: Angesichts von Erklärungsversuchen (Theoriebildungen) über die

Situation unserer eigenen Gegenwart, in welcher sich Gedächtnis und Erinnerung
als mehrdeutig erweisen, ist die Frage naheliegend und berechtigt: Waren Gedächtnisorte

als Identifikatoren in der Vergangenheit tatsächlich so stabil, wie manche

Konstrukteure von kollektiver Identität seinerzeit vorgaben? Eine kritische
Auseinandersetzung mit Gedächtnisorten kommt in der Tat zur Schlussfolgerung, dass die

in diesen versammelten Elemente prinzipiell ambivalent (transnational) waren und
dass daher auch die Erinnerungen dieser Elemente mehrdeutig sein konnten und
auch mehrdeutig waren. Eine solche Bestandsaufnahme wird auch von psychologischen

Erkenntnissen über Gedächtnis und Erinnerung (Ernst Mach) gestützt und

von der Einsicht geleitet, dass Kultur als «Text» beziehungsweise Kultur als per-
formativer Vorgang ein vieldeutiges, polyphones Gebilde ist, dessen erinnernde
Relektüre beziehungsweise Inszenierung auch dessen Inhalte zu verändern

beziehungsweise zu verschieben vermag.
Viertens: Die Erkenntnis über die Mehrdeutigkeit von Gedächtnis und Erinnerung

ist zwar ein Hinweis auf die Relativität ihrer jeweiligen funktionalen
Inanspruchnahme, es ist aber nicht ein Relativismus in dem Sinne, dass Gedächtnisinhalte

beliebig verändert werden könnten. Ein «Ort» des Gedächtnisses, der zum

Beispiel aufein Ereignis oder ein kollektives Erlebnis in der Vergangenheit verweist,

43 Vgl. Eric Hobsbawm, «Mass-Producing Traditions: Europe, 1870-1914», in: Eric Hobsbawm, Terence
Ranger (Hg.), The Invention ofTradition, Cambridge 1994 (1983), S. 263-307, v.a. S. 274ff.

44 Friedrich Nietzsche, «Jenseits von Gut und Böse», in: Friedrich Nietzsche, Sämtliche Werke. Kritische
Studienausgabe, hg. von Giorgio Colli, Mazzino Montinari, Bd. 5, München/Berlin/New York 1980,
S. 180-181.



Die Mehrdeutigkeit von Gedächtnis und Erinnerung 29

wird dadurch, dass er unterschiedlich erinnert werden kann, nicht aufgehoben. Und
auch die Hervorhebung bestimmter Inhalte, die in diesem Orte lagern, durch
unterschiedliche Erinnerungsmodi, eliminiert nicht jene anderen Inhalte, die im Augenblick

nicht erinnert werden oder als vergessen erscheinen. «'Nur die Erfahrung des

gegenwärtigen Augenblicks hat Realität'». - «Soll das heißen», fragt Ludwig
Wittgenstein, «dass ich heute früh nicht aufgestanden bin? Oder, dass ein Ereignis,
dessen ich mich in diesem Augenblick nicht erinnere, nicht stattgefunden hat?»45

Was erinnert wird oder wie erinnert werden soll, ist weitgehend sozial konditioniert,
es reflektiert zuweilen das, was man das kollektive Bewusstsein einer Gesellschaft

zu einer bestimmten Zeit nennen könnte.

Fünftens: In Bezug auf Identitäten, bei deren Konstruktion immer wieder auf
Gedächtnis und Erinnerung rekurriert wird, bleibt erneut der Hinweis aufdie

Patchwork-Identity, aufdie Multipolarität von Identität beziehungsweise aufdie Tatsache

von Mehrfachidentitäten. Gerade angesichts der Forderung nach einer «europäischen

Identität» mag dieser Hinweis von Bedeutung sein. Robert Musil hat das

Vorhandensein von Mehrfachidentitäten treffend am Beispiel von «Kakanien», der

utopischen Verfremdung der Habsburgermonarchie (Zentraleuropa), zu verdeutlichen

versucht. Man könnte mit diesem Verweis auf «Kakanien», Jean-François

Lyotard folgend46, die These vertreten, dass Zentraleuropa schon um 1900 ein
Laboratorium für Prozesse gewesen ist, die heute von globaler Relevanz geworden
sind. Es sei immer falsch, so Musil, «die Erscheinungen in einem Land [nämlich
Kakanien, d. Vf.] einfach mit dem Charakter seiner Bewohner zu erklären. Denn
ein Landesbewohner hat mindestens neun Charaktere, einen Berufs-, einen National-,

einen Staats-, einen Klassen-, einen geographischen, einen Geschlechts-, einen

bewußten, einen unbewußten und vielleicht auch noch einen privaten Charakter; er

vereinigt sie in sich, aber sie lösen ihn auf, und er ist eigentlich nichts als eine kleine,
von diesen vielen Rinnsalen ausgewaschene Mulde, in die sie hineinsickern und aus
der sie austreten, um mit andern Bächlein eine andre Mulde zu füllen. Deshalb hat

jeder Erdbewohner auch noch einen zehnten Charakter, und dieser ist nichts als die

passive Phantasie unausgefüllter Räume [...] Dieser, wie man zugeben muß, schwer

45 Ludwig Wittgenstein, Wiener Ausgabe Bd. 11 : The Big Typescript, hg. von Michael Nedo, Wien/New
York 2000, S. 333.

46 Nach Lyotard ist Delegitimierung nicht erst ein Phänomen des ausgehenden 20. Jahrhunderts, sondern
wäre bereits im Wien der Jahrzehnte um 1900 nachweisbar. Freilich sei man damals mit dieser Situation

noch nicht zurecht gekommen, was jenem Pessimismus und jener Trauerarbeit («travail de deuil»)
Vorschub geleistet hätte, «der die Generation der Jahrhundertwende in Wien genährt hat: die Künstler
Musil, Kraus, Hofmannsthal, Loos, Schönberg, Broch, aber auch die Philosophen Mach und Wittgenstein.

Sie haben ohne Zweifel das Bewusstsein wie die theoretische und künstlerische Verantwortung
der Delegitimierung so weit wie möglich ausgedehnt». Wittgenstein hätte dann «in seiner
Untersuchung der Sprachspiele die Perspektive einer anderen Art von Legitimierung als die der Performa-
tivität» entworfen: «Mit ihr hat die postmoderne Welt zu tun.» Jean-François Lyotard, Das
postmoderne Wissen, Wien 1986, S. 121-122.



30 Moritz Csâky

zu beschreibende Raum ist in Italien anders gefärbt und geformt als in England, weil
das, was sich von ihm abhebt, andre Farbe und Form hat, und ist doch da und dort
der gleiche, eben ein leerer, unsichtbarer Raum, in dem die Wirklichkeit darinsteht
wie eine von der Phantasie verlassene kleine Steinbaukastenstadt.»47

47 Robert Musil, Der Mann ohne Eigenschaften, hg. von Adolf Frisé, Reinbek b. Hamburg 1983, S. 34
(Kap. 8).


	Die Mehrdeutigkeit von Gedächtnis und Erinnerung

