Zeitschrift: Itinera : Beiheft zur Schweizerischen Zeitschrift fur Geschichte =
supplément de la Revue suisse d'histoire = supplemento della Rivista
storica svizzera

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft fur Geschichte

Band: 23 (1999)

Artikel: Die Wahrheit und die Bajonette
Autor: Matt, Peter von

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1077981

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1077981
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die Wahrheit und die Bajonette

Peter von Matt*

Sobald Schiisse fallen, wird die Welt einfacher. Sobald Menschen einander
auf Sichtweite gegeniiberstehen, um sich gegenseitig zu toten, verschwinden
alle Widerspriiche. Man war in Probleme verstrickt, sie sind geldst. Man hat
sich mit Fragen herumgeschlagen, sie sind beantwortet. Die tédgliche Last,
wissen zu miissen, was man soll und was man will und was man wollen soll
und was man sollen will, rutscht von den Schultern, als wire sie nie gewesen.
Man will nur noch eins, toten, man soll nur noch eins, toten, und nichts an-
deres mehr ist von Bedeutung.

Dort sind die Feinde, hier sind die Briider, und die Wahrheit ist bei uns und
bei den andern regiert die Liige.

Die Vereinfachung der Welt im Feuer der Kanonen und Kartéitschen, im
Kugelhagel der Scharfschiitzen, im Anrennen mit dem blanken Bajonett be-
endet die Suche nach der Wahrheit. Sie beendet also das, was den Menschen
erst zum Menschen macht. Das Tier kennt keine Wahrheit. Es ist wahr. Es
lebt seine Natur, wenn es totet, und es lebt sie, wenn es gefressen wird. Der
Mensch aber muss die Wahrheit suchen und hat sie nie, und wenn er meint,
sie zu haben, kommt sicher einer daher, der sie ihm wegbeweist. Solange er
weitersucht, bleibt er menschlich;sobald er damit authort, wird er geféhrlich.

Deshalb gilt der Satz in doppelter Weise. Wo das Kartédtschenfeuer los-
bricht, endet die Suche nach der Wahrheit. Wo die Suche nach der Wahrheit
endet, bricht frither oder spiter das Kartédtschenfeuer los.

Am 9. September 1798 sind hier Schiisse gefallen, in diesem Kanton, in
diesem Flecken, in dieser Kirche. Das Feuer der Kanonen und Kartédtschen
horte man bis in die Stadt Luzern, den neuen Sitz der helvetischen Regie-
rung. Diese hatte den Befehl zum Schiessen und Stechen gegeben. Der Krieg
war ein Biirgerkrieg. Auch wenn die angreifenden Truppen Franzosen waren
unter einem franzosischen General, war der Krieg doch ein Biirgerkrieg.
Einer der vielen Biirgerkriege in der Geschichte unseres Landes, von denen
wir nicht gerne reden. Wir verstehen uns lieber als das Land, wo alle so gut
miteinander auskommen, die Sprachen, die Religionen, die Kulturen, und
dass wir bisher noch in jedem Jahrhundert blutig aufeinander losgegangen
sind, mOchten wir gerne nicht weiter diskutieren.

Die Schiisse sind gefallen, die Kartédtschen haben gekracht im Namen der
Aufkldrung, im Namen der Menschenrechte, im Namen der Freiheit, der

* Rede zum 9. September 1798 in der Pfarrkirche Stans am 9. September 1998

34



Gleichheit, der Briiderlichkeit und der Toleranz. Die Schiisse sind gefallen
und die Kartdtschen haben gekracht im Namen Gottes, im Namen des an-
gestammten Glaubens, im Namen des Rechts auf politische Selbstbestim-
mung gemdss den alten Freiheiten. Da stand Wahrheit gegen Wahrheit, eine
so felsenfest gegriindet wie die andere, jede erlebt im innersten Herzen, und
wer zweifelt, ist schon ein Verréter. Nicht ldnger gesucht werden musste
die Wahrheit, sie war gegeben, ein fiir allemal, und also wurde es gefdhrlich,
und es wurde das Feuer erdffnet morgens um 4 Uhr 30.

Zwei Figuren von seltsam pittoresker Natur verkorpern diese Haltung des
unbedingten Wahrheitsbesitzes mit allen todlichen Konsequenzen. Sie sind
die Chefideologen der beiden Parteien, berithmt, bertichtigt, gehasst und ver-
ehrt weit {iber ihre Lebenszeit hinaus. Der eine wurde spéter zum Heiligen
der sdkularisierten Schweiz und steht heute in dieser Funktion und nach sa-
kralem Muster gestaltet auf einem hohen Sockel an der Ziircher Bahnhof-
strasse, in Erz gegossen: Johann Heinrich Pestalozzi. Der andere war ein
geistlicher Volkstribun barocken Zuschnitts, ein Kapuziner von tobender
Gottesgewissheit und eine Kriegsgurgel ohnegleichen, Pater Paul Styger, der
am Tag der Schlacht auf einem weissen Hengst im Husarensattel die Front
entlangsprengte, segnete, betete, eigenhédndig die Kanonen richtete und als
Scharfschiitze zahlreichen Franzosen personlich zur frithzeitigen Seligkeit
verhalf. Pestalozzi erliess vor dem Einmarsch in Nidwalden einen Aufruf an
das Schweizervolk, sich mit der Landesregierung in allen Massnahmen gegen
diese «Landesaufwiegler», «Landesverridter» und «Verbrecher» in den Ber-
gen zu solidarisieren, und zur Beruhigung versprach er, das Vaterland werde
die zu erwartenden Witwen und Waisen grossherzig betreuen. Die Schiisse
sind also gerechtfertigt im voraus. Pater Paul Styger wiederum betrieb die
religiose Propaganda. Er verfocht als Redner und Reiter, Einfliisterer und
Guerillero die untrennbare Einheit von Glaube und Politik, Kirche und
Staat. Das Heilige darf vom Weltlichen nicht geschieden werden, und wer
dies vom Volke fordert, ist ein Verriter an den hochsten Giitern. Die Schiisse
sind gerechtfertig im voraus.

Die Wahrheit als Droge, hier wie dort. Hier wie dort die Intellektuellen im
Rausch des Rechthabens. Die Vordenker, die Wortmichtigen, die Herren der
blitzenden Argumente und drohnenden Parolen, hier wie dort sehen wir sie
verziickt im Wissen, dass sie die Wahrheit besitzen, zweifelsfrei, die ganze
Wahrheit und nichts als die Wahrheit. Im Rausch des Rechthabens wird alles
andere zur Liige, und wer die Liige vertritt, wird zum Feind, und der Feind
muss vernichtet werden — nicht mit Argumenten widerlegt, nicht mit Worten
iiberzeugt, sondern umgebracht mit Flinten und Kartétschen.

Der Rausch des Rechthabens ist der unheimlichste narkotische Zustand,
den es gibt. Man erkennt ihn unweigerlich daran, dass die Befallenen, die

35



Fixer der Wahrheit, das Verletzen, das Schinden, das Toten von Menschen
von vornherein in Rechnung stellen.

Aber waren denn nicht trotzdem die einen mehr im Recht als die andern?
Stand denn nicht auf seiten der Helvetischen Republik die Zukunft? Und
auf seiten der Nidwaldner — der nichthelvetischen Nidwaldner, muss man
sagen, denn die helvetischen Nidwaldner hatten sich rechtzeitig aus der
Gefahrenzone abgesetzt — stand auf ihrer Seite nicht die Vergangenheit, das
Gestrige, die Finsternis einer iiberlebten Zeit? Standen hier nicht die Men-
schenrechte gegeniiber einem starren Fundamentalismus? Stand nicht die
Freiheit, sich seines eigenen Verstandes zu bedienen, gegeniiber dem befoh-
lenen Denken? Stand nicht der Wille zur umfassenden republikanischen
Freiheit gegeniiber einer Teildemokratie mit vielen Freiheiten fiir die einen
und bitteren Abhéngigkeiten fiir die andern? Sassen nicht diese Séhne Tells
als Landvogte im Tessin und am Bodensee, hatten zuhause die Landsge-
meinde, aber im Untertanengebiet das alleinige Regieren und Regenteln?
Riihmten sie nicht in der Heimat den Apfelschuss, und im Tessin konfis-
zierten sie die Armbriiste?

Das stimmt. Es stimmt alles, und es ist nicht zu bestreiten. Aber die Wahr-
heit ist nicht immer auch schon die ganze Wahrheit. Das vergisst sich beson-
ders leicht im Rausch des Rechthabens. Daheim die Landsgemeinde, draus-
sen die Vogteien — hier liegt gewiss ein bdser Widerspruch. Und dennoch, als
im Februar 1798 diese Vogteien frei wurden, was geschah? Fast iiberall wur-
den Landsgemeinden eingerichtet, durch den Willen des Volkes, in Uznach
und Sargans, im Rheintal und im Toggenburg — und im Namen der neuen
Freiheit schritt die Regierung streng gegen diese neue Freiheit ein. Selbst
Napoleon spottete spiter in seinen Memoiren iiber den Kampf des franzo-
sischen Direktoriums gegen das Prinzip der Landsgemeinden: «Das Direk-
torium erklarte den Krieg gegen diese Unsinnigen, die es wagten, freier sein
zu wollen als die Jakobiner.» Und er meinte ganz generell: «Das Direktorium
wiirde die Schweiz und ganz Europa fiir sich gehabt haben, wenn es ver-
standen hitte, die Demokratie der kleinen Kantone zu respektieren.» Nun
ist Napoleon gewiss kein unbefangener Zeuge. Ein Jahr spéter,im November
1799, hat er das Direktorium in Paris gestiirzt und sich selbst zum alleinigen
Chef gemacht. Er hatte also ein Interesse daran, die alte Regierung in ein
schlechtes Licht zu riicken, und im iibrigen ist er ja eigentlich auch nicht als
der gliihende Verfechter der Basisdemokratie in die Geschichte eingegangen.

Wer also hatte Recht? Oder das grossere Recht? Oder ein bisschen mehr
Recht? Wenn hinter der Landesregierung die Mehrheit des Schweizervolkes
stand, wire der Fall nach den Grundregeln der Demokratie gekldrt. Aber Pe-
stalozzi selbst berichtet gleich nach dem 9. September, man sage «bald
allenthalben im Land (...): ja wir hofften, die guten Léndler siegen, und denn

36



hetten wir auch etwas zu den Sachen geredt>». Und er kommentiert: «Dieses
<zu den Sachen geredt> hat wahrlich nicht weniger sagen wollen, als «wir het-
ten uns zu ihnen geschlagen>.» Worauf er zu einer offenen Drohung ansetzt:
«Frankreich will und Frankreich muss die neue Ordnung der Dinge auf jeden
Fall beschiizzen. Koste es eine Armee — es muss syn. Koste es zahllose un-
gliickliche Landes-Einwohner — es muss syn.» (385)

Die gute Sache, dass ndmlich in der Schweiz der Wille der Mehrheit
regiere, muss also dieser Mehrheit in der Schweiz mit Gewalt beigebracht
werden. Ein schoner Widerspruch. Er verschwindet, wie alle Widerspriiche,
sobald Schiisse fallen und Kartidtschen detonieren; aber wenn sich der Pul-
verdampf verzogen hat und man anfiingt, die Toten zu zéhlen, ist er wieder
da. In seiner Depesche an das Direktorium zu Paris meldet General Schau-
enburg nach der Strafaktion, er habe rasch zuschlagen miissen, weil auch in
Appenzell und im Toggenburg der Eid auf die Verfassung verweigert wor-
den sei und der Fliachenbrand angefangen habe sich auszubreiten: «I’incen-
die commencait a se propager dans le canton de Séntis.» (Stiissi S. 12) Die
Verwiistung Nidwaldens war offenkundig als Signal gedacht fiir die ganze
iibrigen Schweiz, so wie acht Monate spédter das Niederbrennen von Disen-
tis und die Verwiistung des Oberwallis Signale waren an alle, denen es in den
Sinn kommen sollte, den Kopf aufzuwerfen. Dass diese Strategie eine terro-
ristische Dimension hatte, ist nach den Erfahrungen, die das 20. Jahrhundert
mit Besatzungsarmeen gemacht hat, kaum zu bezweifeln.

Und dennoch muss man sagen: die helvetische Regierung vertrat zum
ersten Mal in der Geschichte der Schweiz den republikanischen Staat im
modernen Sinn, sie vertrat die Grundrechte der Menschen und die Beseiti-
gung der falschen Privilegien, sie verstand die Schweiz als ein politisches
Gemeinwesen aus gleichberechtigten, selbstverantwortlichen, von Vernunft
und Menschlichkeit geleiteten Mitgliedern, die einander begegnen in der
Freiheit der eigenen,im Anerkennen der andern Uberzeugung. So war es nie-
dergeschrieben in der Verfassung, und diese Verfassung sollte gelten im
ganzen Land.Und hitte die Helvetik auch nicht mehr geleistet als die Vog-
teien abzuschaffen, die Folter zu beseitigen und unseren jiidischen Lands-
leuten die Grundrechte zu gewidhren, wir miissten ihrer schon deshalb in
Hochachtung und Dankbarkeit gedenken.

Wer also hatte Recht? Oder das grossere Recht? Oder ein bisschen mehr
Recht? Wer steht besser da vor dem Richterstuhl der Geschichte?

Dieser berithmte Richterstuhl der Geschichte, wo befindet er sich denn?
Er steht nicht in einer Seitenkammer der Universitit, nicht im Bundeshaus
und nicht im Landesmuseum; er ist auch nicht in Strassburg zu finden und in
New York oder Los Angeles schon gar nicht. Gibt es ihn iiberhaupt? Wohnt
irgendwo die Instanz, welche die Wahrheit feststellt, ein fiir allemal, die

37



Wahrheit iiber alles historische Geschehen, tiber Schuld und Unschuld, Sitt-
lichkeit und Niedertracht, iiber Gut und Bose auch dort, wo Uberzeugung
morderisch gegen Uberzeugung krachte? Die hochgemute Rede vom Rich-
terstuhl der Geschichte leitet sich her von der christlichen Vorstellung des
Weltgerichts und des Weltenrichters Christus am Jiingsten Tag. Dieser, ein
Herrscher von schrecklicher Majestit — rex tremendae maiestatis, wie es im
Requiem heisst — wird sitzen auf seinem Stuhl, und alles Verborgene wird
an den Tag kommen und nichts, was je Boses geschehen ist, wird ungestraft
bleiben: Iudex ergo cum sedebit, / quidquid latet apparebit: / nil inultum
remanebit. So lautet das auf Lateinisch und gereimt.

Eine grosse Vision war das einst, und wer heute vom Richterstuhl der Ge-
schichte spricht, mochte sich einreden, die theologische Vorstellung kénne
tibertragen werden auf die Wissenschaft. Die Geschichtsschreibung als Wel-
tenrichter: schon wirs. Den Satz: «Die Weltgeschichte ist das Weltgericht»,
hat als erster Friedrich Schiller ausgesprochen, und er hat in diese Formel
gleich auch den Widerhaken versteckt. Denn wenn die Weltgeschichte das
Weltgericht ist, muss sich mit dem Wandel der Geschichte auch das Urteil
wandeln, dann wandelt sich auch das Gericht. Das heilige Buch, in dem alles
unverriickbar steht, gibt es nicht. Und das wissenschaftliche Buch, in dem
alles unverriickbar steht, gibt es auch nicht. Wir selbst sind verantwortlich fiir
das Gericht tiber die Vergangenheit und also fiir die Gerechtigkeit und die
Sorgfalt und die Umsicht in der Urteilsbildung. Dafiir brauchen wir die Wis-
senschaft, aber sie kann uns den eigenen Entscheid nicht abnehmen. Hier
liegt der Grund, weshalb wir uns nicht langer auf die handlichen Formeln und
glatten Parolen stiitzen diirfen, mit denen der 9. September 1798 hier wie
dort historisch abgefertigt wurde. Hier mit der Rede von den Mirtyrern der
Freiheit gegen eine Horde fremder Invasoren; dort mit der Rede von
den unwissenden Bauern, denen fanatisierte Geistliche den Kopf verdreht
hatten. Die plakativen Formeln haben ausgedient. Wer sie unbesehen ge-
braucht, verzichtet auf das eigene Urteil in Sorgfalt und Umsicht. Es ist
unwiirdig, die Vereinfachung der Welt, die sich einstellt, sobald Schiisse
fallen und Kartédtschen detonieren, hiniiberzuschmuggeln in die Zeit des
Nachdenkens liber den verwickelten Gang der Geschichte und die schweren
Widerspriiche des Fortschritts.

Johann Heinrich Pestalozzi, der grosse Erzieher, hat ernst gemacht mit
einer der gewaltigsten Ideen der Aufkldrung: dass die Welt verbesserbar sei.
In kithner Weise hat er diesen neuen Glauben angewendet auf die Kinder,
hat in ihrer Verbesserung den ersten Schritt zur Verbesserung des Ganzen
erkannt und seine Lebensarbeit darauf ausgerichtet. Er hat begriffen, dass
Erziehung langsam geht, umsténdlich, dass sie die Menschen nicht dressie-
ren darf wie Affen oder Soldaten, sondern alles zusammen entwickeln muss,

38



die Gefiihle im Herzraum, den Scharfsinn im Kopf und die Geschicklichkeit
der beweglichen Hand. Er hat es begriffen, hat es gelehrt, und meistens ist
er in der Praxis gescheitert, weil sein funkelnder Kopf den tastenden Hén-
den voraus- und davonlief. Aber versucht hat er es mit einer verzehrenden
Glut. Auch in Stans. Das muss man daher zusammendenken konnen, hier
und heute, den Chefideologen mit seinem entsetzlichen Satz: «Koste es zahl-
lose ungliickliche Landes-Einwohner — es muss syn», und den Erzieher, Hel-
fer, Lehrer,der vor einem Horizont schwarzer Brandruinen und in einer noch
immer von Verwesung stinkenden Landschaft seinen Lebensglauben Tag fiir
Tag verwirklichen will. Die aufgeklarten Freunde haben ihm zuletzt das Bein
gestellt, und die konservativen Feinde haben dariiber gejubelt. Fiir uns aber
liegt im Widerspruch dieses Mannes die schwierige Wahrheit der Zeit.
Schiessen oder Erziehen? Oder Schiessen und Erziehen? Oder zuerst schies-
sen und dann erziehen? Fiir eine saubere Logik schliessen sich die beiden
Tatigkeiten aus, nicht aber fiir die lebendigen Menschen und fiir die Ge-
schichte. Und wenn wir die Hoffnung nicht aufgeben, dass das Erziehen eines
Tages das Schiessen in der Welt endgiiltig beenden werde, so tun wir es im
Wissen, dass diese Hoffnung illusorisch ist. Illusorisch, aber unabdingbar.
Logisch.

Napoleon hat den Widerstand der Bergkantone anders gelesen als die hel-
vetische Regierung, anders als seine eigenen Generéle, anders als die Paro-
lenmacher der heiligen Freiheit und anders als die Parolenmacher des fin-
steren Fanatismus. Vier Jahre nach dem Desaster von Stans diktierte er der
Schweiz eine neue Verfassung und hielt dazu eine Rede, die es in sich hat.
Das Land war unregierbar geworden. Vom Jura bis zum Sintis herrschten
Zustdande wie in einem Sack voll Katzen. Napoleon stellte nun den alten
Foderalismus wieder her, nicht aus Ehrfurcht vor der Tradition, sondern auf-
grund einer kiihlen Analyse. Ausgangspunkt sind die kleinen Kantone, ihre
Landsgemeinden und ihr Widerstand. Ich bin selbst ein Bergler, sagte der
geborene Korse — «je suis montagnard moi-méme» —, und ich kenne die Rau-
heit, die Widerborstigkeit der Bergbewohner — «je connais I’dpreté (des
moeeurs) des montagnards». Die Differenz zwischen den ganz unterschiedli-
chen Kantonen mache die Schweiz unregierbar von einer einzigen Zentrale
aus. Und er behauptet, sogar er selbst, der Herrscher der Franzosen, wire
nicht imstande, die Schweiz allein zu regieren. Deshalb sollten sich die ein-
zelnen Kantone im Innern politisch so einrichten, wie es ihren Gebrduchen,
ihrer Religion und ihren Uberzeugungen entspreche. Die Schweiz sei nichts
Grossartiges, und sie solle sich hiiten, ihren Ehrgeiz auf historischen Glanz
zu richten; das kdme nur teuer zu stehen und wiirde nichts bringen. Und es
folgt der tolle Satz: «Wenn Ihr Glanz und Grosse anstrebt, gibt es nur einen
Weg: ihr vereinigt Euch mit Frankreich, bildet aus der Schweiz zwei franzo-

39



sische Departemente und nehmt teil an Frankreichs Schicksal.» Aber dazu
sei die Schweiz nicht geschaffen; sie sei geschaffen, um sich still zu halten zwi-
schen den Grossméchten und dafiir von diesen ihre Neutralitit garantiert zu
erhalten. Als dann die Vertreter der Helvetik wenigstens die Beseitigung aller
Kloster verlangten, meinte Napoleon, die Hirten in den Bergen hitten ja kein
Theater, keine Oper, man solle ihnen die Kapuziner lassen und die feierli-
chen Messen, da hitten sie doch auch eine Art Grand Opéra. Das ist zwar
keine sehr fromme Uberlegung, aber sie bezeugt ein komplexeres, ein poli-
tisch und psychologisch ganzheitlicheres Denken als bei den Hauptakteuren
von 1798.

Warum erzihle ich das? Ich erzihle es, um zu zeigen, wie unterschiedlich
ein einzelnes historisches Ereignis gesehen und gedeutet werden kann. Ge-
neral Schauenburg hat Nidwalden in Schutt und Asche gelegt, weil er ein Zei-
chen setzen wollte. Er wusste, dass der Aufstand in der iibrigen Schweiz selbst
als ein Zeichen gelesen wurde, und diesem Zeichen wollte er seine
Bedeutung diktieren. Das hinderte Napoleon nicht, diese Bedeutung noch
einmal zu verdndern und den Aufstand zum Beweis fiir das Lebensrecht
der direkten Demokratie und fiir die Unabdingbarkeit eines verniinftigen
Foderalismus in der Schweiz zu machen.

Wissen wir jetzt, wer Recht hatte? Oder das grossere Recht? Oder ein biss-
chen mehr Recht? Wir wissen es nicht. Auch Napoleon ist nicht der Rich-
terstuhl der Geschichte. Er wollte ohnehin vor allem Ruhe haben in den
Alpen und den Gotthard nicht in den Hinden der Osterreicher. Wir wissen
es nicht, aber wir sind vorsichtiger geworden im Umgang mit den Zeichen
und Signalen unserer Geschichte. Der Sinn ist ihnen nicht gegeben von Natur
aus, den Sinn setzen wir, und ihn gerecht zu setzen, ist unsere Verantwortung.
Rechthaben ist leicht, Gerechtsein ist schwer. Die Schweiz erlebt das im
Moment auf drastische Art. Wére das Desaster vom 9. September ausge-
blieben, wenn die helvetische Regierung der Delegation aus Nidwalden den
Dialog nicht verweigert hétte? Wenn die politische und militdrische Fiih-
rungsschicht sich nicht aus Stans abgesetzt hitte? Wenn die vielen Geistli-
chen im Kanton nicht Angst gehabt hédtten um ihre Pfriinden? Wenn Pesta-
lozzi dem Direktorium geschrieben hétte: «Tut alles, aber schiesst nicht!»?

Wir wissen es nicht. Wir wissen nur: es war furchtbar. Wir wissen: es gab
Hunderte von Toten. Wir wissen, es kamen Frauen und Kinder um, Schwan-
gere und alte Leute und Behinderte. Diesen Toten gilt heute unsere Ehr-
furcht. Den Toten auf beiden Seiten. Auch die franzdsischen Soldaten haben
gern gelebt, und nicht alle waren Wiistlinge. Wir wollen nicht von Helden
reden. Helden gibt es heute auch in Bosnien und Serbien und Kroatien und
im Kosovo, und es gibt mehr davon, als uns allen lieb ist. Wir reden von Anna
Maria Stulz, genannt die Landweiblerin, war 55 Jahre alt, fliichtete sich in

40



diese Kirche und wurde beim grossen Weihwasserkessel erschossen. Wir
reden von Melchior Durrer, genannt der grosse Schmied, wurde mit einer
Eisenkette an das Haus gebunden und mit dem Haus verbrannt. Wir reden
von Barbara Barmettler, genannt das Hutbabeli, bettelte kniend um ihr
Leben und ward ins Herz getroffen. Wir reden von Franz, dem dreijdhrigen
Kind der Margaritha Blési, erschossen in dieser Kirche auf dem Arm der
Mutter. Wir reden von Anna Regina Odermatt, Baumwollspinnerin, kimpfte
mit dem Kniittel zu Ennetmoos und wurde auf der Flucht umgebracht. Wir
reden von Maria Anna Christen, war geistesschwach, in ihrem Zimmer ein-
geschlossen, und verbrannte zusammen mit dem ganzen Haus. Wir reden von
Anna Joller, 50 Jahre alt, war reich und fromm und wurde unter einem Birn-
baum vor dem Haus mit Gewehren erschlagen. Wir reden von Anton Chri-
sten, genannt der Hinki, ein alter Mann, als Wéchter bestellt im Hause des
Landammanns Zelger, der mit seiner Familie rechtzeitig weggezogen war,
wurde daselbst getotet. Wir reden von Franz Fischer, einem Knecht, lag
schwerkrank zuhause und wurde im Bett mit Bajonetten erstochen. Wir
reden von Barbara Bachli, 22 Jahre alt, sie wilzte in Kehrsiten Steine von
oben auf die Franzosen, wurde von einem Grenadier gefasst, der ihr Pardon
geben wollte, sie schlug ihn mit dem Kniittel auf den Arm, wurde erstochen
und in ein Tobel gestiirzt...

Doch was sind diese Namen gegeniiber den Abertausenden, die damals
auf den Schlachtfeldern Napoleons, auf den Schlachtfeldern der Kaiser und
Zaren gefallen sind? Was sind diese Namen gegeniiber den Millionen,die im
20. Jahrhundert durch Krieg und Terror getdtet wurden — immer fiir eine
absolute Wahrheit und 200 Jahre nach der Erkenntnis, dass die Welt kein
Jammertal sei, sondern verbesserbar durch die Menschen selbst?

Diese Namen, zufillig herausgegriffen aus einem alten Buch, sind die
Wirklichkeit der Geschichte. Erst wenn wir uns in das einzelne winzige
Schicksal versenken, dimmert uns etwas von der Wirklichkeit des Ganzen.
Sonst haben wir nur Zahlen vor uns, Theorien, Konzepte, effiziente Er-
kldarungsmuster, die uns sagen, warum alles so passiert ist und wer schuld ist
und wer Recht hatte oder das grossere Recht oder ein bisschen mehr Recht.
Gewiss, es kann einem die Ubersicht zeitweise abhanden kommen, wenn man
sich mit der Barbara Bachli beschéftigt und mit dem Hutbabeli und mit dem
Hinki. Aber wer in der Geschichte die konkreten Menschen aus den Augen
verliert, ndhert sich der gefdhrlichen Blindheit jener Politiker und Wirt-
schaftsstrategen, die im Vollzug ihrer Konzepte das Schicksal der einzelnen
nicht mehr sehen konnen.

Das eine ist Geschichte, das andere ist Gegenwart. Ohne das Gestern
entgleitet uns das Heute. Wer die Toten vergisst, verdient keine lebendige
Zukunft.

41



Zitate und Belegstellen

Pestalozzi, Simtliche Werke, hrsg. von Artur Buchenau u.a., 12. Band: Schriften aus der Zeit von
1797-1799, Berlin 1938 (insbes. S. 345-390).

Die Aufsiatze von Hansjakob Achermann und Jiirg Stiissi-Lauterburg in: Nidwalden 1798. Geschichte
und Uberlieferung, hrsg. vom Historischen Verein Nidwalden, Redaktion Hansjakob Achermann
und Marita Haller-Dirr, Stans 1998.

Franz Joseph Gut, Der Uberfall in Nidwalden im Jahre 1798 in seinen Ursachen und Folgen, Stans 1862.
Napoleons Leben. Von ihm selbst. Zehn Bande. Darin: Meine ersten Siege. Sechs Binde, tibersetzt und
hrsg. von Heinrich Conrad. Fiinfter und sechster Band. Stuttgart o.J. (insbes. Bd. 5. S. 145-163).
Johannes Strickler (Hrsg.), Amtliche Sammlung der Acten aus der Zeit der Helvetischen Republik

(1798-1803), 1X. Band, Bern 1903 (Reden und Ausserungen Napoleons: S. 876ff, S. 881ff, S. 941ff).

Johannes Dierauer, Geschichte der schweizerischen Eidgenossenschaft, 5. Band, erste Hiilfte:
1798-1813, Gotha 1922 (insbes. S. 162-173).

Peter Stadler, Pestalozzi. Geschichtliche Biographie, Band 2, Ziirich 1993 (insbes. S. 49-97).

42



	Die Wahrheit und die Bajonette

