
Zeitschrift: Itinera : Beiheft zur Schweizerischen Zeitschrift für Geschichte =
supplément de la Revue suisse d'histoire = supplemento della Rivista
storica svizzera

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft für Geschichte

Band: 21 (1999)

Artikel: Gemeine Herrschaft und ehegerichtliche Zuständigkeiten : zur Macht
der Beherrschten im Thurgau des 17. Jahrhunderts

Autor: Volkland, Frauke

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1078012

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1078012
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Gemeine Herrschaft und ehegerichtliche
Zuständigkeiten

Zur Macht der Beherrschten im Thurgau des 17. Jahrhunderts

Frauke Volkland

Im Herbst 1595 treten die beiden evangelisch Gläubigen Jakob Gonzenbach
und Kleophea Rietmann aus dem kleinstädtischen Bischofszell mit der Bitte
um einen Ehedispens an die Zürcher Obrigkeit heran. Die beiden sind im
dritten Grad miteinander verwandt. Das Zürcher Ehegericht trägt die Bitte
der beiden mit folgenden Worten der Obrigkeit vor: «[...] herr johannes pisto-
rius aber doctor zu costantz, desglychen auch der messprister zu bischoffzell,
habind sölliche ir einanndern verlobte ee zulassen und denn kilchgang zethun
innen verwilligen wellen, ja wann und wover er gontzenbach und sy rietman-
nin von unnser wahren evangelischen relligion und lehr abfallind, item zuvor
bychten, auch einen eyd schwerind das sy bis anhero unrecht geglaubt, darzu
einen unrechten glauben gehept, des glychen fürohin im bapsthum belyben
und ire nachkommen zu dem bapsthum halten aufziehenn. Das sy aber des

göttlicher erkandtnus und in bedennkung ires heils gantz deheins wegs nit
thun wellen nach können, sondern pittind gott den allmechtigen, das er sy
by erkandter evangelischer lehr, die zyt ires lebens gnedenlichen erhalten
thuge [...].»'

In dieser und ähnlicher Weise wurde im ausgehenden 16. und im Verlaufe
des 17. Jahrhunderts im Thurgau mannigfach an die Obrigkeit der Stadt Zürich
appelliert, um einen Dispens für das bestehende Ehehindernis wegen zu naher
Verwandtschaft zu erwirken. Die Dispense wurden in der Mehrzahl der Fälle
ausgestellt, wenn auch in einigen Fällen erst nach jahrelangem hartnäckigen
und wiederholten Appellieren der Parteien. Gegen Ende des 17. und zu
Beginn des 18. Jahrhunderts scheint die Praxis des Dispensierens bei zu naher
Verwandtschaft beinahe zur Gewohnheit geworden zu sein: Die Appellationen

treten in gehäufter Form auf und weisen im Wortlaut nur noch formelhaften

Charakter auf- Hinweise auf ein Locken des katholischen Widerparts und
die Gefahr einer Konversion der Appelierenden fehlen hier ganz.

Die Frage stellt sich, wie es zu dieser Entwicklung kommen konnte, untersagte

doch die Zürcher Ehegerichtsordnung aus dem Jahre 1525 ausdrücklich
die Dispensation bei Ehehindernissen: «Und was bishar mit dispensieren und
umb gelt erlangt worden ist, soll alles us sin und nit me irren.»2

1 Ehegerichtliche Appellationen und Weisungen, Staatsarchiv Zürich, A 265/1.
2 Emil Egli, Hg., Aktensammlung zur Geschichte der Zürcher Reformation in den Jahren 1519-1533,

Darmstadt 1973, S. 328.

53



Folgende These soll den Ausgangspunkt für die kommenden Erläuterungen
bilden: Die konfessionspolitisch besondere Situation der Gemeinen
Herrschaften, hier des Thurgaus, brachte es mit sich, dass gewisse ehegerichtliche
Satzungen von den Untertanen zunehmend unterwandert, wenn nicht gar ganz
unterlaufen werden konnten. Im Verwaltungsapparat der Gemeinen
Herrschaft Thurgau gab es also im 17. Jahrhundert erhebliche Lücken, die den
Untertanen genügend Spielraum für das Durchsetzen eigener Interessen Hessen.3

Diese These wird in drei Schritten anhand der bereits eingeführten Problematik

der Dispensation vom Ehehindernis wegen zu naher Verwandtschaft
erhärtet: Zunächst geht es darum, etwas Licht in die prekäre Situation der

ehegerichtlichen Zuständigkeiten im Thurgau zu bringen. Diese befanden
sich entweder auf Seiten des Zürcher Ehegerichts bzw. der Zürcher Obrigkeit

oder des Konstanzer Konsistoriums. In einem zweiten Schritt wird das

Quellenmaterial, die ehegerichtlichen Appellationen, vorgestellt und
abschliessend die Dispensationspraxis im Thurgau des 17. Jahrhunderts diskutiert

und ein Fazit aus dieser Diskussion gezogen.

Die ehegerichtlichen Zuständigkeiten im Thurgau

Die dem Hause Österreich gehörende Landgrafschaft Thurgau wurde 1460

von den VII eidgenössischen Orten erobert und von ihnen zu einer Gemeinen
Vogtei gemacht, die von den VII Ständen zu gleichen Rechten und Pflichten
regiert wurde. Nach der Reformation waren von den sieben Ständen fünf
katholisch, einer evangelisch (Zürich) und einer paritätisch (Glarus). Der erste
Landfriede von 1529 verhalf der reformierten Thurgauer Kirche zum Aufbau
einer grundlegenden Organisationsstruktur und zur Ausbreitung des
reformierten Glaubens in der Gemeinen Herrschaft. Doch bereits zwei Jahre

später, mit dem Abschluss des 2. Landfriedens von 1531, wurde die neu
entstandene Kirche in vielen Rechten beschnitten - ihr Glaube durfte sich zum
Beispiel im Gegensatz zum katholischen nicht weiter ausbreiten, ferner
musste sie sich dem katholischen Kirchenrecht unterordnen. An ihrem
Weiterbestehen konnte jedoch nicht gerüttelt werden, wurde doch der Grundsatz

festgelegt, dass beide Konfessionen, Katholiken als auch Reformierte, ihren
Glauben in der Gemeinen Herrschaft leben durften - die für diese Zeit in

Europa so ungewöhnliche Situation der gemischtkonfessionellen Gemeinden

war entstanden.4

3 Als grundlegende Literatur zur geringen Herrsehaftsdurchdringung in den Gemeinen Herrschaften

im 17. Jahrhundert sei hier genannt: Hans Conrad Peyer. Verfassungsgeschichte der alten
Schweiz, Zürich 1978, S. 97-100.

4 Konrad Straub, Rechtsgeschichte der evangelischen Kirchgemeinden der Landschaft Thurgau unter
den eidgenössischen Landfrieden 1529-1792, Frauenfeld 1902, Einleitung. Einen Einblick in die
Problematik des gemischtkonfessionellen Zusammenlebens im frühneuzeitlichen Europa erhält
man durch Harm Klueting, Das konfessionelle Zeitalter 1525-1648, Stuttgart 1989.

54



Die Unterordnung der reformierten Kirche unter das katholische Kirchenrecht

brachte es auch mit sich, dass das 1529 eingerichtete reformierte Thur-

gauer Ehegericht wieder abgeschafft und dass fortan das katholische
Ehegericht, das Konstanzer Konsistorium nämlich, sowohl für die katholischen
als auch für die reformierten Thurgauer zuständig war. De facto blieb aber
dem Zürcher Ehegericht zumindest für Ehen, in denen beide Teile oder
wenigstens der beklagte Teil evangelisch war, die Gerichtsbarkeit erhalten,
da ihm die sieben Orte als Inhaber der Kirchengewalt der evangelischen
Gemeinden diese Zuständigkeit zuwiesen.5 Die Kompetenz der Eherichter
wurde dabei aber ausdrücklich auf die juristische Entscheidung beschränkt.
Durch diese Einschränkung entstanden rechtliche Unsicherheiten, die dazu

führten, dass am 26. Februar 1560 eine Verfügung von der Zürcher Obrigkeit
ausging, die Eherichter sollten von jetzt ab «weder gen Glarus nach in das

Thurgow oder anderswohin, da danen har eehendel für sy komen, hinder-
rucks myner herren eines ersamen raths nützid schryben nach rathen etc.»,
sondern mussten in solchen Fällen die Sache direkt an die Obrigkeit gelangen
lassen.'' Den Eherichtern wurde nur noch überlassen, Zitationen, Verkündigungen

und Kundschaften zu verfassen und Urteilsbriefe auszustellen.
Das von der weltlichen Obrigkeit 1525 eingesetzte kirchliche Ehegericht,

in dem seit 1531 zwei Geistliche und sechs Ratsherren sassen, besass also, was
die Gemeine Herrschaft Thurgau und das paritätische Glarus anbetrifft, nur
noch eingeschränkte Funktionen. Die eigentliche Entscheidungsinstanz war
die Obrigkeit, die allgemein als Appellationsinstanz fungierte, welche die
Entscheide des Ehegerichts ausser Kraft setzen konnte.7 Walter Köhler
betont in seinem Werk über Zürcher Ehegericht und Genfer Konsistorium, dass

das Verhältnis von Obrigkeit und Ehegericht durch Verbundenheit
gekennzeichnet gewesen sei, ja, das geistliche Gericht habe sich, abgesehen von
leichten Spannungen, gutwillig in die obrigkeitliche Omnipotenz eingefügt."

Köhler weist allerdings daraufhin, dass dieses Einvernehmen mit der Zeit
gestört worden sei, wurde doch von kirchlicher Seite zu Beginn des 18.

Jahrhunderts Protest gegen die staatliche Allmacht laut.9 In den weiteren Ausführungen

werden wir sehen, dass das Verhältnis bereits früher, in der ersten
Hälfte des 17. Jahrhunderts getrübt wurde, da auf kirchlicher Seite grosse
Bedenken gegen das aus ihrer Warte exzessive Dispensieren durch die Obrigkeit

bestanden.

5 Straub, Rechtsgeschichte (wie Anm. 4), S. 109; Walther Köhler, Zürcher Ehegericht und Genfer
Konsistorium: I. Das Zürcher Ehegericht und seine Auswirkung in der deutschen Schweiz zur Zeit
Zwingiis, Leipzig 1932, S. 224.

6 Staatsarchiv Zürich, A 6.
7 Köhler, Zürcher Ehegericht (wie Anm. 5), S. 65-68, 199.
8 Ebenda, S. 202.
9 Ebenda.

55



In den 1630er Jahren versuchten die katholischen Orte, die Zürcherische
Ehegerichtsbarkeit in den Gemeinen Herrschaften, speziell im Thurgau, ganz
auszuschalten und die Judikatur in Ehesachen eben doch dem bischöflichen
Konstanzer Konsistorium als einem geistlichen Gericht zuzuweisen.10 Zürich
wehrte sich gegen diesen Vorstoss mit den Argumenten, die ehegerichtliche
Judikatur sei von der Stadt Zürich nach dem ersten Landfrieden aufgerichtet
und auch durch den zweiten Landfrieden nicht beseitigt worden, was man durch
die Anführung vieler Einzelfälle zu unterstreichen versuchte. De facto
argumentierte Zürich richtig, de jure stand jedoch die Restitution des Konstanzer
Ehegerichts den Argumenten entgegen." Im September 1632 kam unter dem
Druck der allgemeinen politischen Lage des 30jährigen Krieges eine gütliche
Einigung zustande, in der das evangelische Matrimonialwesen im Thurgau dem
Zürcher Ehegericht übertragen wurde.12 Im einzelnen bedeutete dies, dass die

Ehegerichtsbarkeit über evangelische und gemischtkonfessionelle Ehen mit
beklagtem evangelischen Teil dem reformierten Stand Zürich, jene über katholische

und gemischtkonfessionelle Ehen mit beklagtem katholischen Teil der
Konstanzischen Ehegerichtsbarkeit zugesprochen wurde.13

Diese einleitende Darstellung zur prekären Lage der ehegerichtlichen
Zuständigkeiten im Thurgau soll als Folie dienen, auf deren Hintergrund sich die

folgenden Schilderungen abspielten. Allein die rechtsgeschichtliche Entwicklung

lässt bereits deutlich werden, wie auf institutioneller Ebene die konfessionspolitischen

Verwicklungen dazu benutzt wurden, dem konfessionellen Gegner
Kompetenzen abspenstig zu machen, um sich diese selber zu Nutze zu machen.

Auf einer anderen Ebene wurden hier die konfessionellen Konflikte, die durch
die verschiedenen Landfrieden beigelegt werden sollten, weiter ausgetragen.

Dass die ehegerichtlichen Funktionen aber sogar dazu benutzt wurden,
dem konfessionellen Gegner Seelen abspenstig zu machen und die eigene
Schar der Gläubigen zu vergrössern, soll im folgenden anhand der sogenannten

ehegerichtlichen Appellationen und Weisungen gezeigt werden.

Die ehegerichtlichen Appellationen und Weisungen
aus der Gemeinen Herrschaft Thurgau

In den ehegerichtlichen Appellationen und Weisungen richten sich jeweils
die Eherichter an den Rat und den Bürgermeister, also die Obrigkeit der
Stadt Zürich, um die Bitten der appellierenden Parteien bzw. eines Spre-

10 Ebenda. S. 221t
11 Ebenda, S. 230.
12 Die katholischen Orte mussten angesichts des militärischen Erfolges der schwedischen Truppen

schliesslich dem Vergleich zustimmen; J. A. Pupikofer, Geschichte der Landgrafschaft Thurgau
vom Übergang an die Eidgenossen bis zur Befreiung im Jahre 1798, Frauenfeld 1889, S. 569.

13 Ebenda.

56



chers derselben wie zum Beispiel des Dorfpfarrers vorzubringen. Die rege
Appellationstätigkeit aus den Gemeinen Herrschaften, die fast ausschliesslich

Dokumente aus dem Thurgau hervorgebracht hat, ist vom Anbeginn der

Tätigkeit des Zürcher Ehegerichts bis 1729 lückenlos im Zürcher Staatsarchiv

dokumentiert.14 Die Fälle beziehen sich auf das Einklagen einer Ehe,
auf voreheliche Schwängerungen, auf Ehescheidungsbegehren, verschiedene

Ehestreitigkeiten und zu einem grossen Teil eben auf Bitten um Dispensation

vom Ehehindernis der zu nahen Verwandtschaft.
Nicht selten spielen konfessionelle Belange eine wichtige Rolle in den Fällen:

Entweder geraten die klagenden Parteien in konfessionelle Konflikte,
wenn zum Beispiel ein Ehepartner zum anderen Glauben konvertiert, oder
der Dorfpfarrer oder die klagenden Parteien selber machen die Eherichter
bzw. die Obrigkeit auf konfessionelle Belange aufmerksam. Dies kann zum
Beispiel so aussehen, dass sie erklären, bei einem negativen Bescheid durch
das Ehegericht drohe eine Konversion zum Katholizismus bzw. bei einem

positiven Bescheid bestehe die Möglichkeit der Gewinnung einer evangelischen

Seele.

Wie hat man sich nun im einzelnen diese Appellationen vorzustellen,
welche die Instrumentalisierung der ehegerichtlichen Funktionen für die

eigenen persönlichen Interessen der Klagenden widerspiegeln?
Ein genauerer Blick auf die Fälle der Bitte um Dispensation vom

Ehehindernis der zu nahen Verwandtschaft soll hier Einblick verschaffen:
Zunächst ein ganz grober quantitativer Überblick über die gefundenen Fälle:
Während im Laufe des 16. Jahrhunderts die Appellationen eher eine
Ansprache auf Ehe und Ehescheidungen betreffen, ändert sich dieses Bild um
die Wende vom 16. zum 17. Jahrhundert: Fälle das Ehehindernis der zu nahen
Verwandtschaft betreffend treten nun gehäuft auf, sind in den 1630er und
1640er Jahren stark vertreten und beschäftigen schliesslich in der ganzen
zweiten Hälfte des 17. Jahrhunderts intensiv das Ehegericht bzw. die Obrigkeit.

An der Wende vom 17. zum 18. Jahrhundert und in den ersten Jahren des
18. Jahrhunderts treten die Eherichter fast ausschliesslich mit dieser
Problematik an die Obrigkeit heran, wobei, wie eingangs bereits erwähnt, die

Appellationen nur noch formelhaften Charakter tragen.
Worum geht es nun genauer in den meisten Fällen und wie argumentieren

die Parteien, um die Dispensation zu erwirken?
In der überwiegenden Zahl der Fälle möchte ein evangelisches Paar die

Ehe schliessen. Dem Ehevollzug steht jedoch entweder entgegen, dass die
Brautleute in irgendeinem Grad miteinander blutsverwandt oder dass sie

durch Schwägerschaft miteinander verbunden sind.

14 Staatsarchiv Zürich, A 265/1^1.

57



In einer ersten Kategorie, die auch am häufigsten vertreten ist, versucht
das Paar die Dispensation mit dem Argument zu erwirken, dass ihnen von
Papisten angeboten worden wäre, dass die Ehe eingesegnet würde, falls sie

zum Katholizismus übertreten würden. Hier sei auf das eingangs zitierte
Beispiel verwiesen. Unter Papisten hat man entweder den Dorfpriester, ganz
allgemein katholisch Gläubige in der Gemeinde, manchmal auch den katholischen

Obervogt oder selbst Vertreter aus Konstanz zu verstehen. Nicht selten
wird zusätzlich darauf hingewiesen, dass es bei den Katholiken ja nicht
ungewöhnlich sei, in ähnlichen Fällen eine Dispensation zu erteilen, ja dass sich

sogar Geschwister verheiraten könnten.
Wenn das Paar offensichtlich Schwierigkeiten hat, seine Forderungen vor

der Zürcher Obrigkeit durchzusetzen und sich die Angelegenheit über Jahre

hinzieht, kann auch schon einmal ganz deutlich damit gedroht werden, dass

man sich von dem «pfaffen copulieren» lasse, falls Zürich nicht endlich die

Bewilligung erteile.15

Besonders hartnäckig sind die Parteien auch dann, wenn die Ehe bereits
durch den Beischlaf vollzogen wurde, durch die später aufgedeckte Verwandtschaft

aber die Heirat in Frage gestellt ist. Hier geben die Paare an, dass sie lieber
katholisch würden, als sich der Schande auszusetzen, nicht heiraten zu können.

Bei all diesen Fällen liegt die Brisanz der Argumentation darin, dass die
Parteien die prekäre Lage der unsicheren ehegerichtlichen Zuständigkeiten
ausnutzten, um ihre Interessen durchzusetzen, das heisst konkret, dass sie
sich durch einen Übertritt zum Katholizismus aus der ehegerichtlichen
Kompetenz Zürichs befreiten, um als Katholiken den Dispens vor dem katholischen

Konsistorium in Konstanz erwirken zu können, oder dass sie zumindest
mit dieser Möglichkeit drohten.

In einer zweiten Kategorie von Fällen spielt die unsichere
Konfessionszugehörigkeit der Braut eine zusätzliche Rolle. Hier argumentieren meistens
die Dorfpfarrer und erklären, dass es um die Erhaltung oder gar um die

Gewinnung einer evangelischen Seele gehe. Ein Beispiel:
Jacob Schwanck und Elisabeth Vogel bitten im Februar 1630 um den

Ehedispens, da sie blutsverwandt sind. Im Bericht der Eherichter an die Obrigkeit

liest man: «[...] so pitind sy umb gotes willen recht us sonderen gnaden

gegen inen ein übriges zethun, und zugestaten das sy ehlüt werden mögind,
als dann welle sy voglerin, wie auch ir muter (so bishar papistisch gewesen)
durch mitel diser ehe zu unser waren evangelischen inen wolgefelligen
religion treten, hingegen papistischer bishar geübter religion sich fürohin gentz-
lich enthallten, [,..].»16

15 Diesen Ausdruck findet man häufig in den ehegerichtlichen Appellationen, Staatsarchiv Zürich,
A 265/1—4.

16 Staatsarchiv Zürich. A 265/2.

58



Eine typische Konstellation dieser Kategorie ist die, dass die Frau in einer
früheren Ehe katholisch geworden ist, dann Witwe wurde und erneut
heiraten möchte. Einen katholischen Bewerber gibt es bereits, der Pfarrer setzt
sich jedoch für die Ehe der Braut mit einem Evangelischen ein, obwohl dieser
mit ihr blutsverwandt ist.

Ähnlich liegt der Fall, wenn ein Papist um ein evangelisches Mädchen
wirbt, der Pfarrer aber, wiederum trotz vorhandener Blutsverwandtschaft,
einen Evangelischen um die Ehe mit dem Mädchen anspricht. Wiederum ein

Beispiel zur Veranschaulichung:
Im Januar 1646 berichten die Eherichter an die Obrigkeit, dass Jacob Ober-

häusli von Bissegg und Anna Brüschweil von Bennicken trotz Blutsverwandtschaft

heiraten wollen. Flierzu ein längeres Zitat aus den Appellationen: «Ist
doch gemelter jacob oberheüsli saambt herren ulrich wegglern pfahreren zu
leütmerckhen, hüt dato persöhnlich vor uns erschynen, und uns underthennig
berichtet, wie das anfenckhlich ein pappistischer knab umb gedachte brüsch-

wyllerin geworben, caspar metzger von amblickhen, aber ein alter richter in
diessenbergischen gerichten dasselbige ungehrn gesehen, und us sorg damit
brüschwyllerin nit zum pabstumb komme, imm gerathen jaa auch angewys-
sen, das er (obgleich weil sy von stieffgeschwüstergiten ein anderen etwas
verwandt, doch nit so nach das die ehe hinderen möge) gedachte brüschwyllerin
zur ehe nemmen solle, welchem er gefolget, beide ein anderen zur ehe genommen

und christenlicher ynsegnung und bestetigung begehrt, da wehre letst
offenbar worden, das sein und der anna brüschwyllerin grossvater melchior
pfister beide seelig, allein vaterhalb geschwüstergite gsein, derowegen sy
beide von irem begehren erst domahls abgewiessen worden, weil und aber sy
beide ein anderen so hertzlich lieb, das sy ein anderen nit mehr lassen könnindt
noch mögind, und sich der messpriester gegen imme anerboten, wann er sich

zu seiner religon bekhennen, er imme die verwilligung baldt ussbringen wolle,
also wehre er bewegt worden, selbst persöhnlich vor uns zuerschynen, [,..].»17

Weiterhin kann der Fall vorliegen, dass eine Katholikin vor einiger Zeit
evangelisch geworden ist und sich mit einem blutsverwandten Evangelischen
verheiraten möchte. Der Pfarrer unterstützt dieses Begehren natürlich auch
mit dem Argument, dass sie dann mit Sicherheit standhafter dem evangelischen

Glauben treu bleiben werde.
Schliesslich kann es sich um eine evangelische Braut handeln, in deren

Familie es bereits eine ganze Anzahl von Katholiken gibt und deren Glaubenssituation

durch eine evangelische Heirat stabilisiert werden könnte.
In einer dritten, sehr kleinen Kategorie wird von den Pfarrern mit der

allgemein überaus bedrängten konfessionellen Lage argumentiert, nämlich

17 Ebenda.

59



dass zum Beispiel ein Dorf bis zu dem Zeitpunkt rein evangelisch geblieben
sei, beim Ablehnen des Dispensationsbegehrens des Brautpaares diese
eindeutige Situation gefährdet werden könne, zumal von katholischer Seite
bereits Bestrebungen gezeigt würden, in dem Dorf den katholischen Kultus
aufzurichten.

Die Dispensationspraxis bei zu naher Verwandtschaft

Wieso konnten die Paare aber bei einer Konversion zum Katholizismus
damit rechnen, dass ihnen von katholischer Seite der Dispens ohne Schwierigkeiten

erteilt würde? Lagen die dogmatischen Grundlagen im reformierten
Zürich und im katholischen Konstanz so weit auseinander? Eigentlich nicht,
ja in Zürich hatte man sich im Laufe der Zeit sogar auf die strengeren
Vorschriften der katholischen Kirche eingelassen, was die erlaubten
Verwandtschaftsgrade anbelangt.

Der amerikanische Historiker Thomas Max Safley macht auf die Tatsache

aufmerksam, dass die reformierten Schweizer Ehegerichte trotz ihrer
weltlichen Ausrichtung vom kanonischen Recht beeinflusst waren.18 Die Vorstellungen

reformierter Theologen und Juristen basierten ja nicht zuletzt stark
auf katholischen Kirchengesetzen. Auch wenn die sakramentale Natur der
Ehe abgelehnt wurde, so blieb doch ihr religiöser Charakter bestehen und
ihre Kontrolle durch die lokale Kirche spielte eine wichtige Rolle.19

Auf unsere Problematik bezogen wird dieser Sachverhalt besonders deutlich:

Auch wenn sich die Reformatoren anfangs allein auf den im Leviticus20

verbotenen zweiten Grad der Blutsverwandtschaft beriefen und diese
Vorstellung in der ersten Zürcher Ehegerichtsordnung von 1525 Ausdruck
fand, so schwenkte man später auf die strengeren Verbote des römischen
Rechts ein.21

Ausdrücklich verbot auch die Ehegerichtsordnung von 1525 die Dispensation

von Ehehindernissen - in der Praxis bildete jedoch die Möglichkeit des

Appellierens an die Obrigkeit einen häufig genutzten Weg, um dieses Verbot
zu umgehen.

Im einzelnen lassen sich diese Abweichungen vom ursprünglichen Soll-
Zustand nur ansatzweise rekonstruieren. Zu Hilfe kommt einem hierbei eine

Zusammenstellung von Bedenkschriften «wegen Dispensation der Ehen im
dritten grad der bluthsfreundtschaft und 2.ten glid der Maagschaft», die 1657

18 Thomas Max Safley, «Canon law and Swiss reform: Legal theory and practice in the marital courts
of Zurich, Bern, Basel, and St. Gall», in: Richard H. Helmholz, Hg., Canon law in protestant lands,
Berlin 1992, S. 197.

19 William Bürge, The comparative law of marriage and divorce, London 1910, S. 32.
20 3. Mose 18.

21 Bürge. The comparative law (wie Anm. 19), S. 33.

60



von den «dienern der kirchen und schulen zu statt und land» in Zürich verfertigt

wurde und sich an die Obrigkeit der Stadt Zürich richtete.22

In einer Bedenkschrift aus dem Jahre 1625 wird darauf hingewiesen, dass

man sich «vor 100 und mehr Jahren» darauf geeinigt hätte, dass «der drite
grad in blutsverwandtschafft solle verbotten syn und der ander in der
schwagerschafft» - ein Verweis also auf die Ehegerichtsordnung von 1525 mit der

alleinigen Berufung auf Leviticus 18.21 Der Obrigkeit und dem «Widerpart»
habe es aber mit der Zeit missfallen, dass sich allzu nahe Verwandte
miteinander verheirateten, worauf man sich 1533 darauf geeinigt habe, dass eine

Verheiratung bei Blutsverwandtschaft erst ab dem vierten Grade möglich
sein solle.24 Die Schrift bezieht sich hier auf die Vorgänge auf der Tagsatzung

von 1533, auf der von Zürich, Bern, Basel, Schaffhausen und St. Gallen auf

Vorschlag Zürichs und mit Rücksicht auf die katholischen fünf Orte die Ehe
zwischen Geschwisterkindern verboten wurde.25 Dieser Fall war nämlich
nicht im Leviticus, also der biblischen Norm, nach der man sich in reformierten

Kreisen richten wollte, aufgeführt, ja, unter dem katholischen Druck
wurde auf derselben Tagsatzung die Erlaubtheit der Verwandtenehen sogar
noch um einen Grad, also vom vierten Grad ab, heraufgesetzt.2"

Auf dem vierten Laterankonzil von 1215 hatte man sich auf die Grenze des

vierten Grades bei Blutsverwandtschaft bereits geeinigt. Diese Grenze

sorgte aber auch in der katholischen Kirche weiterhin für Diskussionsstoff,
wurde der Punkt doch auf dem Trienter Konzil wieder aufgenommen und der
Vorschlag eingebracht, die Grenze auf den dritten Grad herabzusetzen. Zu
einer Abstimmung hierüber kam es jedoch nicht.27 Allerdings wurde der Er-
laubtheitsgrad bei Affinität auf den zweiten Grad herabgesetzt, vorausgesetzt,

der voreheliche Verkehr hatte bereits stattgefunden.28
Bestand also seit der Reformation im reformierten Zürich und im katholischen

Konstanz zumindest eine gewisse Einigkeit in der Handhabung der
Verwandtschaftsgrade in den Ehegerichten, so schieden sich die Geister doch
bei der Praxis des Dispensierens erheblich. Die katholische Seite konnte auf
eine lange Dispensationspraxis zurückblicken: Als vor dem vierten Laterankonzil

noch der siebte Grad der Blutsverwandtschaft die Grenze gebildet
hatte, gehörte das Dispensieren von diesem Ehehindernis gegen Geld zum
alltäglichen Geschäft. Und auch nach dem Herabsetzen der Grade wurde das

22 Staatsarchiv Zürich, A 6.
23 Ebenda.
24 Ebenda.
25 Eidgenössische Abschiede IV le, S. 126f.
26 Köhler, Zürcher Ehegericht (wie Anm. 5), S. 80-82.
27 A. Esmein, Le mariage en droit canonique, Bd. 2, Paris 1935, S. 290-292.
28 Thomas Max Safley, Let no man put asunder - The control of marriage in the German southwest:

A comparative study 1550-1600 Sixteenth Century Essays and Studies 2), Kirksville 1984, S. 20.

61



Dispensieren nicht aufgegeben, so dass immer nähere Verwandte miteinander

verheiratet werden konnten - vom ersten Verwandtschaftsgrad wurde
in der Praxis allerdings niemals dispensiert. Obwohl auf dem Trienter Konzil
beschlossen wurde, dass die Dispensation vom zweiten Grad nur in seltenen
Fällen und unter erschwerten Bedingungen erteilt werden solle, gehörte dies
bald zur gängigen Praxis.29

Wie bereits erwähnt, setzte man sich im reformierten Zürich 1525 dezi-
diert von dem Erkaufen der Eheerlaubnis ab und verbot das Dispensieren
ganz. Die Elintertür über das Appellieren an die Obrigkeit blieb jedoch
offen, und von dieser Möglichkeit wurde dann auch, wie an den Thurgauer
Beispielen gesehen, reger Gebrauch gemacht. Das Problem war den

Zeitgenossen wohl bewusst, und immer wieder musste sich die Obrigkeit mit
Beschwerden von Seiten der Zürcher Geistlichkeit auseinandersetzen. Die
bereits erwähnte Beschwerdeschrift von 1625 gibt an, dass die zunächst wohl
befolgten Satzungen von 1525 mit der Zeit an Ansehen verloren hätten und
dass «die dispensationen sind gemein worden nit nur in gmeinen herschafften,

da es etwan sein sonderbahr bedencken haben kan, sondern auch zu stat
und land». Man befürchtete sogar, «dass aus diserem anlaass diser fälen je
länger je mehr, sonderlich in der landtgraffschafft Thurgauw ynrissen wöl-
lind», womit die Verfasser der Schrift ja auch letztendlich Recht behalten
sollten.30

Selbst im reformierten Zürich hatte sich also das Dispensieren mit der Zeit
eingeschlichen, ein besonderes Problem stellten allerdings die Gemeinen
Flerrschaften, insbesondere der Thurgau, dar. In der Bedenkschrift wird
dann auch nicht verschwiegen, worin die Gründe für diese Entwicklung zu
suchen seien, nämlich in der schwierigen konfessionspolitischen Situation
des Thurgaus. Man erkannte auch, dass die Thurgauer diese Situation
auszunutzen wussten, um frech eigene Interessen durchzusetzen. 1625 fürchteten
die Verfasser der Bedenkschrift noch, dass «in betrachtung dessen sorgend
wir, dass die Thurgauwer und andere sich des dritten grads darumb nit setigen,

sonder nur erst darbey anlaas nemmen möchtind, in anderen näheren

sipschaft sich zu vertieffen [...]»?' Und wirklich finden sich im Laufe des

17. Jahrhunderts Fälle, in denen um einen Dispens im zweiten Grad der
Blutsverwandtschaft ersucht wird, immer mit Verweis auf die gängige Praxis
in katholischen Gebieten. Aus dem Jahre 1689 ist sogar die Beschwerde des

Bischofszellischen Pfarrers Bachmann erhalten, der von einem Dispens im
ersten Grade zu berichten weiss.32

29 Esmein, Le mariage (wie Anm. 27), S. 390f.
30 Staatsarchiv Zürich, A 6.
31 Ebenda.
32 Staatsarchiv Zürich, A 265/4.

62



Umso erstaunlicher ist diese Entwicklung, als das Problem bereits in der
ersten Hälfte des 16. Jahrhunderts von den den Thurgau regierenden Orten
erkannt und ein Mandat erlassen worden war, das ausdrücklich Ehen im
zweiten und dritten Verwandtschaftsgrad im Thurgau untersagte, woraufhin
Bürgermeister und Rat der Stadt Zürich am 1. Februar 1548 den Befehl an
die Eherichter erteilten, dass aus den Gemeinen Herrschaften niemand mehr

vor sie gewiesen werden solle, der um einen Dispens vom dritten
Verwandtschaftsgrad ersuchen wolle.33 Mit diesem ausdrücklichen Verbot erklärt sich

vielleicht, warum in den letzten Jahrzehnten des 16. Jahrhunderts keine
Gesuche um Dispens bei zu naher Verwandtschaft bei der Obrigkeit eingingen.

Warum aber setzten die Gesuche dann um die Wende vom 16. zum 17.

Jahrhundert so massiv ein und entwickelten sich bis zu Beginn des 18. Jahrhunderts
trotz wiederholten Protests von reformierter geistlicher Seite beinahe zu
einem Gewohnheitsrecht?

Eine noch stärkere Brisanz erhält diese Entwicklung unter Berücksichtigung

der Tatsache, dass im katholischen Konstanz gerade nach 1600 kaum
mehr Fälle vor dem Ehegericht behandelt werden mussten, die ein Ehehindernis

wegen zu naher Verwandtschaft betrafen, hier also genau die gegenteilige

Entwicklung auszumachen ist.

Thomas Safley mutmasst optimistisch, dass die Gründe vielleicht darin zu
suchen seien, dass sich bei der Bevölkerung eine gewisse Akzeptanz der
Beschlüsse des Tridentinischen Konzils durchgesetzt hätte, dass das Ehegericht
also gar nicht mehr so häufig um einen Dispens angegangen worden sei, und
dass durch das Anlegen von Gemeinderegistern das Paar oder der Priester
ohne Eingreifen des Ehegerichts die möglichen Hindernisse selber habe
herausfinden können. Ein weiterer Grund sei vielleicht darin zu suchen, dass ja
durch das Herabsetzen der Grenze bei Affinität auf den zweiten Grad eine

Menge möglicher Fälle von allein weggefallen seien.34

Zusammenfassung und Fazit

Zwei Faktoren lassen sich ausmachen, die für die Entwicklungen im Thurgau
verantwortlich sind: Erstens die konfessionspolitisch besondere Situation der
Gemeinen Herrschaft, die es mit sich brachte, dass beide Konfessionen auf
engstem Räume zusammenlebten und dass sich die Verwaltung kompliziert
gestaltete - sowohl eine katholische als auch ein reformierte Stelle waren für
Ehestreitigkeiten zuständig. Zweitens die Tatsache, dass bereits seit dem
16. Jahrhundert die weltliche Obrigkeit alleinige Entscheidungsinstanz für
die Ehegerichtsfälle im Thurgau war und somit die konfessionspolitische

33 Köhler, Zürcher Ehegericht (wie Anm. 5), S. 226.
34 Safley, Let no man put asunder (wie Anm. 28), S. 73.

63



Situation für diese Gerichtsfälle eine besondere Bedeutung annahm. Die
Obrigkeit war eher darauf bedacht, im konfessionellen Kräftefeld keine
Verluste erleiden zu müssen, als auf die strenge Handhabung der ehegerichtlichen

Satzungen zu pochen. Das auch mit Geistlichen besetzte Ehegericht
besass nur bescheidene Möglichkeiten, eventuell auf eine strengere Beachtung

der ursprünglichen Vorstellungen Einfluss zu nehmen. Die von Zürcher
Geistlichen verfasste Beschwerdeschrift aus der ersten Hälfte des 17.

Jahrhunderts wies deutlich auf die wunden Punkte hin, zeitigte aber keinerlei
Wirkung. Wenn auch, wie Köhler unterstreicht, Zürcher Obrigkeit und
Ehegericht in der frühen Zeit ihre Interessen betreffend nicht auseinanderdividiert

werden dürfen, so erkennen wir hier doch bereits Ansätze für spätere

Differenzen.
Um eine Erklärung für das zum ausgehenden 17. Jahrhundert hin zur

Gewohnheit werdende Appellieren beim Ehehindernis der zu nahen Verwandtschaft

zu liefern, genügen die bisherigen Faktoren jedoch nicht. Hier müssen
zusätzlich die massiven gegenreformatorischen Massnahmen der katholischen

Kirche im Thurgau seit der ersten Hälfte des 17. Jahrhunderts berücksichtigt

werden, welche die reformierte Zürcher Obrigkeit schneller zum
Nachgeben brachte. Möglicherweise bekam die Appellationspraxis im Laufe
der Zeit eine gewisse Eigendynamik, und die Thurgauer machten sich in
zunehmendem Masse die bestehenden Verhältnisse für ihre Interessen zunutze.
Die Androhung einer Konversion, der Hinweis auf das Erwirken einer
einfachen Dispensation vor dem Konstanzer Ehegericht, aber auch das Inaus-
sichtstellen der Gewinnung einer Seele für den evangelischen Glauben, wie
dies durch Thurgauer Geistliche geschah, mussten mit der Zeit die Zürcher
Obrigkeit mürbe werden lassen, wollte man nicht dem konfessionellen Gegner

Gewinne zuspielen.
Zugespitzt könnte so die eingangs formulierte These auch lauten, dass sich

das obrigkeitliche Machtinstrument des Ehegerichts aufgrund der spezifischen

konfessionspolitischen Situation der Gemeinen Herrschaft in ein
Machtinstrument der Beherrschten verwandeln konnte.

Das obrigkeitliche Interesse der Disziplinierung der Untertanen wurde

von denselben unterlaufen und die eigenen Interessen, die der Disziplinierung

entgegenliefen, konnten durchgesetzt werden.35

35 Für die lokale Fundierung von Studien, die sich mit dem frühneuzeitlichen Sozialdisziplinierungs-
prozess beschäftigen, hat sich in letzter Zeit vor allem Heinrich Richard Schmidt stark gemacht. Er
ermittelt in seinen Arbeiten über Sittenzucht in Berner Landgemeinden eine christlich inspirierte
Selbstregulierung der dörflichen Gemeinden und setzt sich so von der im allgemeinen etatistisch
geprägten Sozialdisziplinierungsthese ab: Heinrich Richard Schmidt, Dorf und Religion: Reformierte
Sittenzucht in Berner Landgemeinden der Frühen Neuzeit, Stuttgart 1995. Von den zahlreichen
Aufsätzen siehe vor allem ders., «Sozialdisziplinierung? Ein Plädoyer für das Ende des Etatismus in der
Konfessionalisierungsforschung», in: Historische Zeitschrift 265,1997, S. 639-682.

64


	Gemeine Herrschaft und ehegerichtliche Zuständigkeiten : zur Macht der Beherrschten im Thurgau des 17. Jahrhunderts

