Zeitschrift: Itinera : Beiheft zur Schweizerischen Zeitschrift fur Geschichte =

supplément de la Revue suisse d'histoire = supplemento della Rivista

storica svizzera
Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft fur Geschichte

Band: 21 (1999)

Artikel: Gemeine Herrschaft und ehegerichtliche Zustandigkeiten : zur Macht
der Beherrschten im Thurgau des 17. Jahrhunderts

Autor: Volkland, Frauke

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1078012

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1078012
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Gemeine Herrschaft und ehegerichtliche
Zustandigkeiten

Zur Macht der Beherrschten im Thurgau des 17. Jahrhunderts

Frauke Volkland

Im Herbst 1595 treten die beiden evangelisch Gldubigen Jakob Gonzenbach
und Kleophea Rietmann aus dem kleinstddtischen Bischofszell mit der Bitte
um einen Ehedispens an die Ziircher Obrigkeit heran. Die beiden sind im
dritten Grad miteinander verwandt. Das Ziircher Ehegericht trigt die Bitte
der beiden mit folgenden Worten der Obrigkeit vor: «[...] herr johannes pisto-
rius aber doctor zu costantz, desglychen auch der messprister zu bischoffzell,
habind solliche ir einanndern verlobte ee zulassen und denn kilchgang zethun
innen verwilligen wellen, ja wann und wover er gontzenbach und sy rietman-
nin von unnser wahren evangelischen relligion und lehr abfallind, item zuvor
bychten, auch einen eyd schwerind das sy bis anhero unrecht geglaubt, darzu
einen unrechten glauben gehept, des glychen fiirohin im bapsthum belyben
und ire nachkommen zu dem bapsthum halten aufziehenn. Das sy aber des
gottlicher erkandtnus und in bedennkung ires heils gantz deheins wegs nit
thun wellen nach konnen, sondern pittind gott den allmechtigen, das er sy
by erkandter evangelischer lehr, die zyt ires lebens gnedenlichen erhalten
thuge [...].»'

In dieser und dhnlicher Weise wurde im ausgehenden 16. und im Verlaufe
des 17.Jahrhundertsim Thurgau mannigfach an die Obrigkeit der Stadt Ziirich
appelliert, um einen Dispens fiir das bestehende Ehehindernis wegen zu naher
Verwandtschaft zu erwirken. Die Dispense wurden in der Mehrzahl der Fille
ausgestellt, wenn auch in einigen Fillen erst nach jahrelangem hartnéickigen
und wiederholten Appellieren der Parteien. Gegen Ende des 17. und zu Be-
ginn des 18. Jahrhunderts scheint die Praxis des Dispensierens bei zu naher
Verwandtschaft beinahe zur Gewohnheit geworden zu sein: Die Appellatio-
nen treten in gehdufter Form auf und weisen im Wortlaut nur noch formelhaf-
ten Charakter auf - Hinweise auf ein Locken des katholischen Widerparts und
die Gefahr einer Konversion der Appelierenden fehlen hier ganz.

Die Frage stellt sich, wie es zu dieser Entwicklung kommen konnte, unter-
sagte doch die Ziircher Ehegerichtsordnung aus dem Jahre 1525 ausdriicklich
die Dispensation bei Ehehindernissen: «Und was bishar mit dispensieren und
umb gelt erlangt worden ist, soll alles us sin und nit me irren.»”

1 Ehegerichtliche Appellationen und Weisungen, Staatsarchiv Ziirich, A 265/1.
2 Emil Egli, Hg., Aktensammlung zur Geschichte der Ziircher Reformation in den Jahren 15191533,
Darmstadt 1973, S. 328.

33



Folgende These soll den Ausgangspunkt fiir die kommenden Erlduterungen
bilden: Die konfessionspolitisch besondere Situation der Gemeinen Herr-
schaften, hier des Thurgaus, brachte es mit sich, dass gewisse ehegerichtliche
Satzungen von den Untertanen zunehmend unterwandert, wenn nicht gar ganz
unterlaufen werden konnten. Im Verwaltungsapparat der Gemeinen Herr-
schaft Thurgau gab es also im 17. Jahrhundert erhebliche Liicken, die den Un-
tertanen geniigend Spielraum fiir das Durchsetzen eigener Interessen liessen.’

Diese These wird in drei Schritten anhand der bereits eingefiihrten Proble-
matik der Dispensation vom Ehehindernis wegen zu naher Verwandtschaft
erhértet: Zunéchst geht es darum, etwas Licht in die prekire Situation der
ehegerichtlichen Zustédndigkeiten im Thurgau zu bringen. Diese befanden
sich entweder auf Seiten des Ziircher Ehegerichts bzw. der Ziircher Obrig-
keit oder des Konstanzer Konsistoriums. In einem zweiten Schritt wird das
Quellenmaterial, die ehegerichtlichen Appellationen, vorgestellt und ab-
schliessend die Dispensationspraxis im Thurgau des 17. Jahrhunderts disku-
tiert und ein Fazit aus dieser Diskussion gezogen.

Die ehegerichtlichen Zustandigkeiten im Thurgau

Die dem Hause Osterreich gehérende Landgrafschaft Thurgau wurde 1460
vonden VII eidgendssischen Orten erobert und von ihnen zu einer Gemeinen
Vogtei gemacht, die von den VII Stinden zu gleichen Rechten und Pflichten
regiert wurde. Nach der Reformation waren von den sieben Stéanden fiinf ka-
tholisch, einer evangelisch (Ziirich) und einer parititisch (Glarus). Der erste
Landfriede von 1529 verhalf der reformierten Thurgauer Kirche zum Aufbau
einer grundlegenden Organisationsstruktur und zur Ausbreitung des refor-
mierten Glaubens in der Gemeinen Herrschaft. Doch bereits zwei Jahre
spater, mit dem Abschluss des 2. Landfriedens von 1531, wurde die neu ent-
standene Kirche in vielen Rechten beschnitten — ihr Glaube durfte sich zum
Beispiel im Gegensatz zum katholischen nicht weiter ausbreiten, ferner
musste sie sich dem katholischen Kirchenrecht unterordnen. An ihrem Wei-
terbestehen konnte jedoch nicht geriittelt werden, wurde doch der Grundsatz
festgelegt, dass beide Konfessionen, Katholiken als auch Reformierte, ihren
Glauben in der Gemeinen Herrschaft leben durften — die fiir diese Zeit in
Europa so ungewohnliche Situation der gemischtkonfessionellen Gemeinden
war entstanden.’

3 Als grundlegende Literatur zur geringen Herrschaftsdurchdringung in den Gemeinen Herrschaf-
ten im 17. Jahrhundert sei hier genannt: Hans Conrad Peyer, Verfassungsgeschichte der alten
Schweiz, Ziirich 1978, S. 97-100.

4 Konrad Straub, Rechtsgeschichte der evangelischen Kirchgemeinden der Landschaft Thurgau unter
den eidgentssischen Landfrieden 1529-1792, Frauenfeld 1902, Einleitung. Einen Einblick in die
Problematik des gemischtkonfessionellen Zusammenlebens im frithneuzeitlichen Europa erhalt
man durch Harm Klueting, Das konfessionelle Zeitalter 1525-1648, Stuttgart 1989.

54



Die Unterordnung der reformierten Kirche unter das katholische Kirchen-
recht brachte es auch mit sich, dass das 1529 eingerichtete reformierte Thur-
gauer Ehegericht wieder abgeschafft und dass fortan das katholische Ehe-
gericht, das Konstanzer Konsistorium nédmlich, sowohl fiir die katholischen
als auch fiir die reformierten Thurgauer zustédndig war. De facto blieb aber
dem Zircher Ehegericht zumindest fiir Ehen, in denen beide Teile oder
wenigstens der beklagte Teil evangelisch war, die Gerichtsbarkeit erhalten,
da ihm die sieben Orte als Inhaber der Kirchengewalt der evangelischen Ge-
meinden diese Zustindigkeit zuwiesen.” Die Kompetenz der Eherichter
wurde dabei aber ausdriicklich auf die juristische Entscheidung beschrénkt.
Durch diese Einschrinkung entstanden rechtliche Unsicherheiten, die dazu
fiihrten, dass am 26. Februar 1560 eine Verfiigung von der Ziircher Obrigkeit
ausging, die Eherichter sollten von jetzt ab «weder gen Glarus nach in das
Thurgow oder anderswohin, da danen har eehendel fiir sy komen, hinder-
rucks myner herren eines ersamen raths niitzid schryben nach rathen etc.»,
sondern mussten in solchen Féllen die Sache direkt an die Obrigkeit gelangen
lassen.’ Den Eherichtern wurde nur noch iiberlassen, Zitationen, Verkiindi-
gungen und Kundschaften zu verfassen und Urteilsbriefe auszustellen.

Das von der weltlichen Obrigkeit 1525 eingesetzte kirchliche Ehegericht,
in dem seit 1531 zwei Geistliche und sechs Ratsherren sassen, besass also, was
die Gemeine Herrschaft Thurgau und das paritdtische Glarus anbetrifft, nur
noch eingeschrdnkte Funktionen. Die eigentliche Entscheidungsinstanz war
die Obrigkeit, die allgemein als Appellationsinstanz fungierte, welche die
Entscheide des Ehegerichts ausser Kraft setzen konnte.” Walter Kéhler be-
tont in seinem Werk iiber Ziircher Ehegericht und Genfer Konsistorium, dass
das Verhiltnis von Obrigkeit und Ehegericht durch Verbundenheit gekenn-
zeichnet gewesen sei, ja, das geistliche Gericht habe sich, abgesehen von
leichten Spannungen, gutwillig in die obrigkeitliche Omnipotenz eingefiigt.”

Kohler weist allerdings darauf hin, dass dieses Einvernehmen mit der Zeit
gestort worden sei, wurde doch von kirchlicher Seite zu Beginn des 18. Jahr-
hunderts Protest gegen die staatliche Allmacht laut.’ In den weiteren Ausfiih-
rungen werden wir sehen, dass das Verhiltnis bereits friiher, in der ersten
Hilfte des 17. Jahrhunderts getriibt wurde, da auf kirchlicher Seite grosse Be-
denken gegen das aus ihrer Warte exzessive Dispensieren durch die Obrig-
keit bestanden.

5 Straub, Rechtsgeschichte (wie Anm. 4). S. 109; Walther Kohler, Ziircher Ehegericht und Genfer
Konsistorium: I. Das Ziircher Ehegericht und seine Auswirkung in der deutschen Schweiz zur Zeit
Zwinglis, Leipzig 1932, S. 224.

6 Staatsarchiv Ziirich, A 6.

7 Kohler, Ziircher Ehegericht (wie Anm. 5), S. 65-68, 199.

8 Ebenda, S. 202.

9 Ebenda.

55



In den 1630er Jahren versuchten die katholischen Orte, die Ziircherische
Ehegerichtsbarkeit in den Gemeinen Herrschaften, speziell im Thurgau, ganz
auszuschalten und die Judikatur in Ehesachen eben doch dem bischoflichen
Konstanzer Konsistorium als einem geistlichen Gericht zuzuweisen." Ziirich
wehrte sich gegen diesen Vorstoss mit den Argumenten, die ehegerichtliche
Judikatur sei von der Stadt Ziirich nach dem ersten Landfrieden aufgerichtet
und auch durch denzweiten Landfrieden nicht beseitigt worden, was man durch
die Anfiihrung vieler Einzelfdlle zu unterstreichen versuchte. De facto argu-
mentierte Ziirich richtig, de jure stand jedoch die Restitution des Konstanzer
Ehegerichts den Argumenten entgegen." Im September 1632 kam unter dem
Druck der allgemeinen politischen Lage des 30jdhrigen Krieges eine giitliche
Einigung zustande, in der das evangelische Matrimonialwesen im Thurgau dem
Ziircher Ehegericht iibertragen wurde."” Im einzelnen bedeutete dies, dass die
Ehegerichtsbarkeit iiber evangelische und gemischtkonfessionelle Ehen mit
beklagtem evangelischen Teil dem reformierten Stand Ziirich, jene tiber katho-
lische und gemischtkonfessionelle Ehen mit beklagtem katholischen Teil der
Konstanzischen Ehegerichtsbarkeit zugesprochen wurde."

Diese einleitende Darstellung zur prekidren Lage der ehegerichtlichen Zu-
standigkeiten im Thurgau soll als Folie dienen, auf deren Hintergrund sich die
folgenden Schilderungen abspielten. Allein die rechtsgeschichtliche Entwick-
lung lisst bereits deutlich werden, wie auf institutioneller Ebene die konfessions-
politischen Verwicklungen dazu benutzt wurden, dem konfessionellen Gegner
Kompetenzen abspenstig zu machen, um sich diese selber zu Nutze zu machen.
Auf einer anderen Ebene wurden hier die konfessionellen Konflikte, die durch
die verschiedenen Landfrieden beigelegt werden sollten, weiter ausgetragen.

Dass die ehegerichtlichen Funktionen aber sogar dazu benutzt wurden,
dem konfessionellen Gegner Seelen abspenstig zu machen und die eigene
Schar der Gldaubigen zu vergrossern, soll im folgenden anhand der sogenann-
ten ehegerichtlichen Appellationen und Weisungen gezeigt werden.

Die ehegerichtlichen Appellationen und Weisungen
aus der Gemeinen Herrschaft Thurgau

In den ehegerichtlichen Appellationen und Weisungen richten sich jewelils
die Eherichter an den Rat und den Biirgermeister, also die Obrigkeit der
Stadt Ziirich, um die Bitten der appellierenden Parteien bzw. eines Spre-

10 Ebenda, S. 227f.

11 Ebenda, S. 230.

12 Die katholischen Orte mussten angesichts des militdrischen Erfolges der schwedischen Truppen
schliesslich dem Vergleich zustimmen; J. A. Pupikofer, Geschichte der Landgrafschaft Thurgau
vom Ubergang an die Eidgenossen bis zur Befreiung im Jahre 1798, Frauenfeld 1889, S. 569.

13 Ebenda.

56



chers derselben wie zum Beispiel des Dorfpfarrers vorzubringen. Die rege
Appellationstédtigkeit aus den Gemeinen Herrschaften, die fast ausschliess-
lich Dokumente aus dem Thurgau hervorgebracht hat, ist vom Anbeginn der
Tétigkeit des Ziircher Ehegerichts bis 1729 liickenlos im Ziircher Staats-
archiv dokumentiert." Die Fille beziehen sich auf das Einklagen einer Ehe,
auf voreheliche Schwingerungen, auf Ehescheidungsbegehren, verschiede-
ne Ehestreitigkeiten und zu einem grossen Teil eben auf Bitten um Dispensa-
tion vom Ehehindernis der zu nahen Verwandtschaft.

Nicht selten spielen konfessionelle Belange eine wichtige Rolle in den Fil-
len: Entweder geraten die klagenden Parteien in konfessionelle Konflikte,
wenn zum Beispiel ein Ehepartner zum anderen Glauben konvertiert, oder
der Dorfpfarrer oder die klagenden Parteien selber machen die Eherichter
bzw. die Obrigkeit auf konfessionelle Belange aufmerksam. Dies kann zum
Beispiel so aussehen, dass sie erkldren, bei einem negativen Bescheid durch
das Ehegericht drohe eine Konversion zum Katholizismus bzw. bei einem
positiven Bescheid bestehe die Mdglichkeit der Gewinnung einer evangeli-
schen Seele.

Wie hat man sich nun im einzelnen diese Appellationen vorzustellen,
welche die Instrumentalisierung der ehegerichtlichen Funktionen fiir die
eigenen personlichen Interessen der Klagenden widerspiegeln?

Ein genauerer Blick auf die Fille der Bitte um Dispensation vom Ehe-
hindernis der zu nahen Verwandtschaft soll hier Einblick verschaffen: Zu-
nichst ein ganz grober quantitativer Uberblick iiber die gefundenen Fiille:
Wihrend im Laufe des 16. Jahrhunderts die Appellationen eher eine An-
sprache auf Ehe und Ehescheidungen betreffen, dndert sich dieses Bild um
die Wende vom 16. zum 17. Jahrhundert: Fille das Ehehindernis der zu nahen
Verwandtschaft betreffend treten nun gehauft auf, sind in den 1630er und
1640er Jahren stark vertreten und beschiftigen schliesslich in der ganzen
zweiten Hilfte des 17. Jahrhunderts intensiv das Ehegericht bzw. die Obrig-
keit. An der Wende vom 17. zum 18. Jahrhundert und in den ersten Jahren des
18. Jahrhunderts treten die Eherichter fast ausschliesslich mit dieser Pro-
blematik an die Obrigkeit heran, wobei, wie eingangs bereits erwidhnt, die
Appellationen nur noch formelhaften Charakter tragen.

Worum geht es nun genauer in den meisten Fillen und wie argumentieren
die Parteien, um die Dispensation zu erwirken?

In der iberwiegenden Zahl der Félle mochte ein evangelisches Paar die
Ehe schliessen. Dem Ehevollzug steht jedoch entweder entgegen, dass die
Brautleute in irgendeinem Grad miteinander blutsverwandt oder dass sie
durch Schwigerschaft miteinander verbunden sind.

14 Staatsarchiv Ziirich, A 265/1-4.

«



In einer ersten Kategorie, die auch am héaufigsten vertreten ist, versucht
das Paar die Dispensation mit dem Argument zu erwirken, dass ihnen von
Papisten angeboten worden wire, dass die Ehe eingesegnet wiirde, falls sie
zum Katholizismus tibertreten wiirden. Hier sei auf das eingangs zitierte Bei-
spiel verwiesen. Unter Papisten hat man entweder den Dorfpriester, ganz all-
gemein katholisch Glaubige in der Gemeinde, manchmal auch den katholi-
schen Obervogt oder selbst Vertreter aus Konstanz zu verstehen. Nicht selten
wird zusdtzlich darauf hingewiesen, dass es bei den Katholiken ja nicht unge-
wohnlich sei, in dhnlichen Fillen eine Dispensation zu erteilen, ja dass sich
sogar Geschwister verheiraten konnten.

Wenn das Paar offensichtlich Schwierigkeiten hat, seine Forderungen vor
der Ziircher Obrigkeit durchzusetzen und sich die Angelegenheit iiber Jahre
hinzieht, kann auch schon einmal ganz deutlich damit gedroht werden, dass
man sich von dem «pfaffen copulieren» lasse, falls Ziirich nicht endlich die
Bewilligung erteile.”

Besonders hartnéckig sind die Parteien auch dann, wenn die Ehe bereits
durch den Beischlaf vollzogen wurde, durch die spiter aufgedeckte Verwandt-
schaft aber die Heiratin Frage gestelltist. Hier geben die Paare an, dass sie lieber
katholisch wiirden, als sich der Schande auszusetzen, nicht heiraten zu kénnen.

Bei all diesen Fillen liegt die Brisanz der Argumentation darin, dass die
Parteien die prekdre Lage der unsicheren ehegerichtlichen Zustandigkeiten
ausnutzten, um ihre Interessen durchzusetzen, das heisst konkret, dass sie
sich durch einen Ubertritt zum Katholizismus aus der ehegerichtlichen Kom-
petenz Ziirichs befreiten, um als Katholiken den Dispens vor dem katholi-
schen Konsistorium in Konstanz erwirken zu konnen, oder dass sie zumindest
mit dieser Moglichkeit drohten.

In einer zweiten Kategorie von Fillen spielt die unsichere Konfessions-
zugehorigkeit der Braut eine zusitzliche Rolle. Hier argumentieren meistens
die Dorfpfarrer und erklédren, dass es um die Erhaltung oder gar um die
Gewinnung einer evangelischen Seele gehe. Ein Beispiel:

Jacob Schwanck und Elisabeth Vogel bitten im Februar 1630 um den Ehe-
dispens, da sie blutsverwandt sind. Im Bericht der Eherichter an die Obrig-
keit liest man: «[...] so pitind sy umb gotes willen recht us sonderen gnaden
gegen inen ein iibriges zethun, und zugestaten das sy ehliit werden mdgind,
als dann welle sy voglerin, wie auch ir muter (so bishar papistisch gewesen)
durch mitel diser ehe zu unser waren evangelischen inen wolgefelligen reli-
gion treten, hingegen papistischer bishar geiibter religion sich fiirohin gentz-
lich enthallten, [...].»"

15 Diesen Ausdruck findet man héufig in den ehegerichtlichen Appellationen, Staatsarchiv Ziirich,
A 265/14.
16 Staatsarchiv Ziirich, A 265/2.

58



Eine typische Konstellation dieser Kategorie ist die, dass die Frau in einer
fritheren Ehe katholisch geworden ist, dann Witwe wurde und erneut hei-
raten mochte. Einen katholischen Bewerber gibt es bereits, der Pfarrer setzt
sich jedoch fiir die Ehe der Braut mit einem Evangelischen ein, obwohl dieser
mit ihr blutsverwandt ist.

Ahnlich liegt der Fall, wenn ein Papist um ein evangelisches Midchen
wirbt, der Pfarrer aber, wiederum trotz vorhandener Blutsverwandtschaft,
einen Evangelischen um die Ehe mit dem Médchen anspricht. Wiederum ein
Beispiel zur Veranschaulichung:

Im Januar 1646 berichten die Eherichter an die Obrigkeit, dass Jacob Ober-
héusli von Bissegg und Anna Briischweil von Bennicken trotz Blutsverwandt-
schaft heiraten wollen. Hierzu ein ldngeres Zitat aus den Appellationen: «Ist
doch gemelter jacob oberheiisli saambt herren ulrich wegglern pfahreren zu
leiitmerckhen, hiit dato perséhnlich vor uns erschynen, und uns underthennig
berichtet, wie das anfenckhlich ein pappistischer knab umb gedachte briisch-
wyllerin geworben, caspar metzger von amblickhen, aber ein alter richter in
diessenbergischen gerichten dasselbige ungehrn gesehen, und us sorg damit
briischwyllerin nit zum pabstumb komme, imm gerathen jaa auch angewys-
sen, das er (obgleich weil sy von stieffgeschwiistergiten ein anderen etwas ver-
wandt, doch nit so nach das die ehe hinderen mége) gedachte briischwyllerin
zur ehe nemmen solle, welchem er gefolget, beide ein anderen zur ehe genom-
men und christenlicher ynsegnung und bestetigung begehrt, da wehre letst
offenbar worden, das sein und der anna briischwyllerin grossvater melchior
pfister beide seelig, allein vaterhalb geschwiistergite gsein, derowegen sy
beide von irem begehren erst domahls abgewiessen worden, weil und aber sy
beide ein anderen so hertzlich lieb, das sy ein anderen nit mehr lassen konnindt
noch mogind, und sich der messpriester gegen imme anerboten, wann er sich
zu seiner religon bekhennen, er imme die verwilligung baldt ussbringen wolle,
also wehre er bewegt worden, selbst persohnlich vor uns zuerschynen, [...].»"

Weiterhin kann der Fall vorliegen, dass eine Katholikin vor einiger Zeit
evangelisch geworden ist und sich mit einem blutsverwandten Evangelischen
verheiraten mochte. Der Pfarrer unterstiitzt dieses Begehren natiirlich auch
mit dem Argument, dass sie dann mit Sicherheit standhafter dem evangeli-
schen Glauben treu bleiben werde.

Schliesslich kann es sich um eine evangelische Braut handeln, in deren Fa-
milie es bereits eine ganze Anzahl von Katholiken gibt und deren Glaubens-
situation durch eine evangelische Heirat stabilisiert werden konnte.

In einer dritten, sehr kleinen Kategorie wird von den Pfarrern mit der all-
gemein liberaus bedrdngten konfessionellen Lage argumentiert, nimlich

17 Ebenda.

39



dass zum Beispiel ein Dorf bis zu dem Zeitpunkt rein evangelisch geblieben
sei, beim Ablehnen des Dispensationsbegehrens des Brautpaares diese ein-
deutige Situation gefihrdet werden konne, zumal von katholischer Seite
bereits Bestrebungen gezeigt wiirden, in dem Dorf den katholischen Kultus
aufzurichten.

Die Dispensationspraxis bei zu naher Verwandtschaft

Wieso konnten die Paare aber bei einer Konversion zum Katholizismus da-
mit rechnen, dass ihnen von katholischer Seite der Dispens ohne Schwierig-
keiten erteilt wiirde? Lagen die dogmatischen Grundlagen im reformierten
Ziirich und im katholischen Konstanz so weit auseinander? Eigentlich nicht,
ja in Ziirich hatte man sich im Laufe der Zeit sogar auf die strengeren Vor-
schriften der katholischen Kirche eingelassen, was die erlaubten Verwandt-
schaftsgrade anbelangt.

Der amerikanische Historiker Thomas Max Safley macht auf die Tatsache
aufmerksam, dass die reformierten Schweizer Ehegerichte trotz ihrer welt-
lichen Ausrichtung vom kanonischen Recht beeinflusst waren.' Die Vorstel-
lungen reformierter Theologen und Juristen basierten ja nicht zuletzt stark
auf katholischen Kirchengesetzen. Auch wenn die sakramentale Natur der
Ehe abgelehnt wurde, so blieb doch ihr religioser Charakter bestehen und
ihre Kontrolle durch die lokale Kirche spielte eine wichtige Rolle."”

Auf unsere Problematik bezogen wird dieser Sachverhalt besonders deut-
lich: Auch wenn sich die Reformatoren anfangs allein auf den im Leviticus™
verbotenen zweiten Grad der Blutsverwandtschaft beriefen und diese Vor-
stellung in der ersten Zircher Ehegerichtsordnung von 1525 Ausdruck
fand, so schwenkte man spiter auf die strengeren Verbote des romischen
Rechts ein.”!

Ausdriicklich verbot auch die Ehegerichtsordnung von 1525 die Dispen-
sation von Ehehindernissen — in der Praxis bildete jedoch die Moglichkeit des
Appellierens an die Obrigkeit einen hiufig genutzten Weg, um dieses Verbot
zu umgehen.

Im einzelnen lassen sich diese Abweichungen vom urspriinglichen Soll-
Zustand nur ansatzweise rekonstruieren. Zu Hilfe kommt einem hierbei eine
Zusammenstellung von Bedenkschriften «wegen Dispensation der Ehen im
dritten grad der bluthsfreundtschaft und 2.ten glid der Maagschaft», die 1657

18 Thomas Max Safley, «Canon law and Swiss reform: Legal theory and practice in the marital courts
of Zurich, Bern, Basel, and St. Gall», in: Richard H. Helmholz, Hg., Canon law in protestant lands,
Berlin 1992, S. 197.

19 William Burge, The comparative law of marriage and divorce, London 1910, S. 32.

20 3. Mose 18.

21 Burge, The comparative law (wie Anm. 19), S. 33.

60



von den «dienern der kirchen und schulen zu statt und land» in Ziirich verfer-
tigt wurde und sich an die Obrigkeit der Stadt Ziirich richtete.”

In einer Bedenkschrift aus dem Jahre 1625 wird darauf hingewiesen, dass
man sich «vor 100 und mehr Jahren» darauf geeinigt hétte, dass «der drite
grad in blutsverwandtschafft solle verbotten syn und der ander in der schwa-
gerschafft» — ein Verweis also auf die Ehegerichtsordnung von 1525 mit der
alleinigen Berufung auf Leviticus 18.7 Der Obrigkeit und dem «Widerpart»
habe es aber mit der Zeit missfallen, dass sich allzu nahe Verwandte mit-
einander verheirateten, worauf man sich 1533 darauf geeinigt habe, dass eine
Verheiratung bei Blutsverwandtschaft erst ab dem vierten Grade moglich
sein solle.” Die Schrift bezieht sich hier auf die Vorgénge auf der Tagsatzung
von 1533, auf der von Ziirich, Bern, Basel, Schaffhausen und St. Gallen auf
Vorschlag Ziirichs und mit Riicksicht auf die katholischen fiinf Orte die Ehe
zwischen Geschwisterkindern verboten wurde.” Dieser Fall war ndmlich
nicht im Leviticus, also der biblischen Norm, nach der man sich in reformier-
ten Kreisen richten wollte, aufgefiihrt, ja, unter dem katholischen Druck
wurde auf derselben Tagsatzung die Erlaubtheit der Verwandtenehen sogar
noch um einen Grad, also vom vierten Grad ab, heraufgesetzt.*

Auf dem vierten Laterankonzil von 1215 hatte man sich auf die Grenze des
vierten Grades bei Blutsverwandtschaft bereits geeinigt. Diese Grenze
sorgte aber auch in der katholischen Kirche weiterhin fiir Diskussionsstoff,
wurde der Punkt doch auf dem Trienter Konzil wieder aufgenommen und der
Vorschlag eingebracht, die Grenze auf den dritten Grad herabzusetzen. Zu
einer Abstimmung hieriiber kam es jedoch nicht.” Allerdings wurde der Er-
laubtheitsgrad bei Affinitdt auf den zweiten Grad herabgesetzt, vorausge-
setzt, der voreheliche Verkehr hatte bereits stattgefunden.”

Bestand also seit der Reformation im reformierten Ziirich und im katholi-
schen Konstanz zumindest eine gewisse Einigkeit in der Handhabung der
Verwandtschaftsgrade in den Ehegerichten, so schieden sich die Geister doch
bei der Praxis des Dispensierens erheblich. Die katholische Seite konnte auf
eine lange Dispensationspraxis zuriickblicken: Als vor dem vierten Lateran-
konzil noch der siebte Grad der Blutsverwandtschaft die Grenze gebildet
hatte, gehorte das Dispensieren von diesem Ehehindernis gegen Geld zum
alltdglichen Geschift. Und auch nach dem Herabsetzen der Grade wurde das

22 Staatsarchiv Ziirich, A 6.

23 Ebenda.

24 Ebenda.

25 Eidgenossische Abschiede I'V 1c, S. 126f.

26 Kohler, Ziircher Ehegericht (wie Anm. 5), S. 80-82.

27 A. Esmein, Le mariage en droit canonique, Bd. 2, Paris 1935, S. 290-292.

28 Thomas Max Safley, Let no man put asunder — The control of marriage in the German southwest:
A comparative study 1550-1600 (= Sixteenth Century Essays and Studies 2), Kirksville 1984, S. 20.

61



Dispensieren nicht aufgegeben, so dass immer nidhere Verwandte mitein-
ander verheiratet werden konnten — vom ersten Verwandtschaftsgrad wurde
in der Praxis allerdings niemals dispensiert. Obwohl auf dem Trienter Konzil
beschlossen wurde, dass die Dispensation vom zweiten Grad nur in seltenen
Fillen und unter erschwerten Bedingungen erteilt werden solle, gehorte dies
bald zur gingigen Praxis.”

Wie bereits erwihnt, setzte man sich im reformierten Ziirich 1525 dezi-
diert von dem Erkaufen der Eheerlaubnis ab und verbot das Dispensieren
ganz. Die Hintertiir iiber das Appellieren an die Obrigkeit blieb jedoch
offen, und von dieser Moglichkeit wurde dann auch, wie an den Thurgauer
Beispielen gesehen, reger Gebrauch gemacht. Das Problem war den Zeit-
genossen wohl bewusst, und immer wieder musste sich die Obrigkeit mit
Beschwerden von Seiten der Ziircher Geistlichkeit auseinandersetzen. Die
bereits erwidhnte Beschwerdeschrift von 1625 gibt an, dass die zunéchst wohl
befolgten Satzungen von 1525 mit der Zeit an Ansehen verloren hétten und
dass «die dispensationen sind gemein worden nit nur in gmeinen herschaff-
ten, da es etwan sein sonderbahr bedencken haben kan, sondern auch zu stat
und land». Man befiirchtete sogar, «dass aus diserem anlaass diser félen je
langer je mehr, sonderlich in der landtgraffschafft Thurgauw ynrissen wol-
lind», womit die Verfasser der Schrift ja auch letztendlich Recht behalten
sollten.”

Selbst im reformierten Ziirich hatte sich also das Dispensieren mit der Zeit
eingeschlichen, ein besonderes Problem stellten allerdings die Gemeinen
Herrschaften, insbesondere der Thurgau, dar. In der Bedenkschrift wird
dann auch nicht verschwiegen, worin die Griinde fiir diese Entwicklung zu
suchen seien, ndmlich in der schwierigen konfessionspolitischen Situation
des Thurgaus. Man erkannte auch, dass die Thurgauer diese Situation auszu-
nutzen wussten, um frech eigene Interessen durchzusetzen. 1625 fiirchteten
die Verfasser der Bedenkschrift noch, dass «in betrachtung dessen sorgend
wir, dass die Thurgauwer und andere sich des dritten grads darumb nit seti-
gen, sonder nur erst darbey anlaas nemmen méchtind, in anderen ndheren
sipschaft sich zu vertieffen [...]»." Und wirklich finden sich im Laufe des
17. Jahrhunderts Fille, in denen um einen Dispens im zweiten Grad der
Blutsverwandtschaft ersucht wird, immer mit Verweis auf die géngige Praxis
in katholischen Gebieten. Aus dem Jahre 1689 ist sogar die Beschwerde des
Bischofszellischen Pfarrers Bachmann erhalten, der von einem Dispens im
ersten Grade zu berichten weiss.”

29 Esmein, Le mariage (wie Anm. 27), S. 390f.
30 Staatsarchiv Ziirich, A 6.

31 Ebenda.

32 Staatsarchiv Zirich, A 265/4,

62



Umso erstaunlicher ist diese Entwicklung, als das Problem bereits in der
ersten Hilfte des 16. Jahrhunderts von den den Thurgau regierenden Orten
erkannt und ein Mandat erlassen worden war, das ausdriicklich Ehen im
zweiten und dritten Verwandtschaftsgrad im Thurgau untersagte, woraufhin
Biirgermeister und Rat der Stadt Ziirich am 1. Februar 1548 den Befehl an
die Eherichter erteilten, dass aus den Gemeinen Herrschaften niemand mehr
vor sie gewiesen werden solle, der um einen Dispens vom dritten Verwandt-
schaftsgrad ersuchen wolle.” Mit diesem ausdriicklichen Verbot erklart sich
vielleicht, warum in den letzten Jahrzehnten des 16. Jahrhunderts keine Ge-
suche um Dispens bei zu naher Verwandtschaft bei der Obrigkeit eingingen.

Warum aber setzten die Gesuche dann um die Wende vom 16. zum 17. Jahr-
hundert so massiv ein und entwickelten sich bis zu Beginn des 18. Jahrhunderts
trotz wiederholten Protests von reformierter geistlicher Seite beinahe zu
einem Gewohnheitsrecht?

Eine noch stirkere Brisanz erhélt diese Entwicklung unter Beriicksich-
tigung der Tatsache, dass im katholischen Konstanz gerade nach 1600 kaum
mehr Fiélle vor dem Ehegericht behandelt werden mussten, die ein Ehehin-
dernis wegen zu naher Verwandtschaft betrafen, hier also genau die gegen-
teilige Entwicklung auszumachen ist.

Thomas Safley mutmasst optimistisch, dass die Griinde vielleicht darin zu
suchen seien, dass sich bei der Bevolkerung eine gewisse Akzeptanz der Be-
schliisse des Tridentinischen Konzils durchgesetzt hitte, dass das Ehegericht
also gar nicht mehr so hiufig um einen Dispens angegangen worden sei, und
dass durch das Anlegen von Gemeinderegistern das Paar oder der Priester
ohne Eingreifen des Ehegerichts die méglichen Hindernisse selber habe her-
ausfinden kénnen. Ein weiterer Grund sei vielleicht darin zu suchen, dass ja
durch das Herabsetzen der Grenze bei Affinitdt auf den zweiten Grad eine
Menge moglicher Fille von allein weggefallen seien.™

Zusammenfassung und Fazit

Zwei Faktoren lassen sich ausmachen, die fiir die Entwicklungen im Thurgau
verantwortlich sind: Erstens die konfessionspolitisch besondere Situation der
Gemeinen Herrschaft, die es mit sich brachte, dass beide Konfessionen auf
engstem Raume zusammenlebten und dass sich die Verwaltung kompliziert
gestaltete — sowohl eine katholische als auch ein reformierte Stelle waren fiir
Ehestreitigkeiten zustidndig. Zweitens die Tatsache, dass bereits seit dem
16. Jahrhundert die weltliche Obrigkeit alleinige Entscheidungsinstanz fiir
die Ehegerichtsfdlle im Thurgau war und somit die konfessionspolitische

33 Kohler, Ziircher Ehegericht (wie Anm. 5), S. 226.
34 Safley, Let no man put asunder (wie Anm. 28), S. 73.

63



Situation fiir diese Gerichtsfille eine besondere Bedeutung annahm. Die
Obrigkeit war eher darauf bedacht, im konfessionellen Kréftefeld keine Ver-
luste erleiden zu miissen, als auf die strenge Handhabung der ehegericht-
lichen Satzungen zu pochen. Das auch mit Geistlichen besetzte Ehegericht
besass nur bescheidene Moglichkeiten, eventuell auf eine strengere Beach-
tung der urspriinglichen Vorstellungen Einfluss zu nehmen. Die von Ziircher
Geistlichen verfasste Beschwerdeschrift aus der ersten Hilfte des 17. Jahr-
hunderts wies deutlich auf die wunden Punkte hin, zeitigte aber keinerlei
Wirkung. Wenn auch, wie Kohler unterstreicht, Ziircher Obrigkeit und Ehe-
gericht in der frithen Zeit ihre Interessen betreffend nicht auseinander-
dividiert werden diirfen, so erkennen wir hier doch bereits Ansétze fiir spé-
tere Differenzen.

Um eine Erkldrung fiir das zum ausgehenden 17. Jahrhundert hin zur Ge-
wohnheit werdende Appellieren beim Ehehindernis der zu nahen Verwandt-
schaft zu liefern, geniigen die bisherigen Faktoren jedoch nicht. Hier miissen
zusdtzlich die massiven gegenreformatorischen Massnahmen der katholi-
schen Kirche im Thurgau seit der ersten Hilfte des 17. Jahrhunderts beriick-
sichtigt werden, welche die reformierte Ziircher Obrigkeit schneller zum
Nachgeben brachte. Moglicherweise bekam die Appellationspraxis im Laufe
der Zeit eine gewisse Eigendynamik, und die Thurgauer machten sich in zu-
nehmendem Masse die bestehenden Verhiltnisse fiir ihre Interessen zunutze.
Die Androhung einer Konversion, der Hinweis auf das Erwirken einer ein-
fachen Dispensation vor dem Konstanzer Ehegericht, aber auch das Inaus-
sichtstellen der Gewinnung einer Seele fiir den evangelischen Glauben, wie
dies durch Thurgauer Geistliche geschah, mussten mit der Zeit die Ziircher
Obrigkeit miirbe werden lassen, wollte man nicht dem konfessionellen Geg-
ner Gewinne zuspielen.

Zugespitzt konnte so die eingangs formulierte These auch lauten, dass sich
das obrigkeitliche Machtinstrument des Ehegerichts aufgrund der spezifi-
schen konfessionspolitischen Situation der Gemeinen Herrschaft in ein
Machtinstrument der Beherrschten verwandeln konnte.

Das obrigkeitliche Interesse der Disziplinierung der Untertanen wurde
von denselben unterlaufen und die eigenen Interessen, die der Disziplinie-
rung entgegenliefen, konnten durchgesetzt werden.”

35 Fiir die lokale Fundierung von Studien, die sich mit dem frithneuzeitlichen Sozialdisziplinierungs-
prozess beschiftigen, hat sich in letzter Zeit vor allem Heinrich Richard Schmidt stark gemacht. Er
ermittelt in seinen Arbeiten iiber Sittenzucht in Berner Landgemeinden eine christlich inspirierte
Selbstregulierung der dorflichen Gemeinden und setzt sich so von der im allgemeinen etatistisch ge-
prigten Sozialdisziplinierungsthese ab: Heinrich Richard Schmidt, Dorf und Religion: Reformierte
Sittenzucht in Berner Landgemeinden der Friihen Neuzeit, Stuttgart 1995. Von den zahlreichen Auf-
sétzen siehe vor allem ders., «Sozialdisziplinierung? Ein Plddoyer fiir das Ende des Etatismus in der
Konfessionalisierungsforschung», in: Historische Zeitschrift 265, 1997, S. 639-682.

64



	Gemeine Herrschaft und ehegerichtliche Zuständigkeiten : zur Macht der Beherrschten im Thurgau des 17. Jahrhunderts

