Zeitschrift: Itinera : Beiheft zur Schweizerischen Zeitschrift fur Geschichte =

supplément de la Revue suisse d'histoire = supplemento della Rivista

storica svizzera
Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft fur Geschichte

Band: 20 (1998)

Artikel: Erstrittene Offentlichkeit : Jenny P. d'Héricourts Auseinandersetzung
mit Gesellschaftstheoretikern im Frankreich des 19. Jahrhunderts

Autor: Arni, Caroline

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1078065

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1078065
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Workshop «Frauen - Staat - Politik»

Erstrittene Offentlichkeit. Jenny P. d’Héricourts
Auseinandersetzung mit Gesellschaftstheoretikern
im Frankreich des 19. Jahrhunderts*

Caroline Arni

L’existence des femmes en société est encore incertaine ... dans l’état actuel,
elles ne sont pour la plupart, ni dans l'ordre de la nature, ni dans l'ordre de
la société. (Mme de Staél, 1800)

Autres temps, autres femmes. Elles ont cette singuliere et précieuse qualité
d’étre ce qu’elles doivent étre dans le milieu ou elles se trouvent. (Guy de
Maupassant, Ende 19. Jh.)

Als die franzésische Denkerin und politische Aktivistin Jenny P. d’Héricourt
in den 1850er Jahren zeitgendssische Gesellschaftstheoretiker offentlich
kritisierte, waren es nicht nur ihre scharfen Kommentare und ihre provoka-
tiven Thesen, die Aufsehen erregten. Gleichermassen skandalos war die Tat-
sache, dass sich eine Frau iiber die Regeln des Diskurses hinwegsetzte, indem
sie die ausschliesslich ménnliche Zustdndigkeit fiir die Frage nach der
zukiinftigen Organisation der Gesellschaft bestritt. Einer, der die Diskussion
mit d’Héricourt aufnahm und schliesslich wieder abbrach, war der Sozialist
und Anarchist Pierre-Joseph Proudhon. Er teilte d’"Héricourt 1857 mit, dass
sie sich fiir eine Weiterfithrung des Disputes von einem «parrain», einem
Paten, vertreten lassen solle.! Diese Forderung begriindete Proudhon mit der
Heftigkeit der Polemik seinerseits, die er einer Frau nicht zumuten konne
und wolle: «[...] vous concevez qu’il m’est de toute impossibilité d’argu-
menter sur vous, de vous, avec vous, sans m’exposer a chaque mot a violer
toutes les bienséances.»” Es waren aber nicht nur die Regeln der Wohlan-
stdandigkeit, die Proudhon von einer direkten Konfrontation mit d’'Héricourt
absehen liessen. Der Gesellschaftstheoretiker Proudhon bot iiberdies sein

* Ohne Claudia Honegger, die mich dazu ermuntert hat, mich mit Jenny P. d'Héricourt als einer
frithen Soziologin auseinanderzusetzen, wire dieser Artikel nicht zustande gekommen. Ich danke
Claudia Honegger fiir ihre inspirierende Unterstiitzung.

1 Proudhon, Pierre-Joseph: Lettre 8 Madame J. d’'Héricourt, in: La Revue philosophique et religieuse
(im folgenden zit. als RPR), V1, janvier 1857, 164-168, 166.
2 RPR, VI, janvier 1857, 167.

77



ganzes anatomisch-physiologisches Wissen auf, um seine Herausforderin von
der Unmoglichkeit dieses Disputes zu iiberzeugen: «Il y a chez vous, au cer-
veau comme dans le ventre, certain organe incapable par lui-méme de vain-
cre son inertie native, et que I'esprit male est seul capable de faire fonc-
tionner, ce a quoi il ne réussit méme pas toujours.»* Mit diesem Verweis auf
die intellektuelle Unzulidnglichkeit ihres Geschlechtes machte Proudhon
d’Héricourt auf die Grenzverletzung aufmerksam, die sie begangen hatte.
Weil sie Frau war, hatte d’Héricourt in der Offentlichkeit des Gesellschafts-
diskurses nichts zu suchen. Gleichzeitig sprachen andere d’Héricourt die Zu-
gehorigkeit zum weiblichen Geschlecht ab: Da sie sich wie ein Mann gebiér-
dete, konnte sie keine Frau sein. Noch einigermassen anerkennend fillt die-
ses Urteil bei Jules de Goncourt aus: «Elle a dans la style la toute-puissance
de la barbe.»* Andere formulierten dies weniger wohlwollend: D’Héricourt
sel brutal und habe kein Herz, sie sei eine «machine a raisonnement».” Eine
Frau, die o6ffentlich debattierte, war keine Frau, war kein Mensch.

Jenny P. d’Héricourt ist eine in vielerlei Hinsicht interessante und ausser-
ordentlich originelle Denkerin des 19. Jahrhunderts. Ihr Werk lisst sich als
klassisches in die Geschichte des feministischen wie auch des soziologischen
Denkens einordnen.® Es wird hier jedoch weniger um die Einzelheiten ihres
theoretischen Werkes gehen. Statt dessen sollen d’Héricourts Zugang zum

3 RPR, VI, janvier 1857, 165.

4 Jules de Goncourt zit. nach: Adam, Juliette: Mes premiéres armes littéraires et politiques, Paris
1904, 55.

5 Zit. nach: D’Héricourt, Jenny P.: La femme affranchie. Réponse 3 MM. Michelet, Proudhon,
E. de Girardin, A. Comte et aux autres novateurs modernes, 2 volumes, Briissel/Paris 1860 (im
folgenden zit. als LFA 1 bzw. LFA II), Bd. I, 10.

6 D’Héricourt wurde bis vor kurzem nur im Kontext der Geschichte des franzosischen Feminismus
und der Verbindung von Sozialismus und Feminismus aufgegriffen, vgl. Albistur, Maité/Armoga-
the, Daniel: Histoire du féminisme frangais, Paris 1977, 319-321; Evans, Richard J.: The Feminists.
Women’s Emancipation Movements in Europe, America and Australasie 1840-1920, New York
1977, 118; Robertson, Priscilla: An experience of Woman: Pattern and Change in 19th century Eu-
rope, Philadelphia 1982, 295; Moses, Claire Goldberg: French Feminism in the nineteenth century,
Albany N.Y. 1984, xii und 152-172; Rendall, Jane: The Origins of Modern Feminism: Women in
Britain, France and the United States 17801860, Hampshire/London 1985, 295ff.; Kdppeli, Anne-
Marie: Die feministische Szene, in: Duby, Georges/Perrot, Michelle: Geschichte der Frauen, Bd. 4:
19. Jahrhundert, hg. von Geneviéve Fraisse und Michelle Perrot, Frankfurt a.M./New York 1994,
496f. Ausschliesslich der Person d’Héricourt widmeten sich in diesem Zusammenhang drei Au-
torInnen: Offen, Karen: A Nineteenth-Century Feminist Rediscovered: Jenny P. d’Héricourt,
1809-1873, in: Signs, 1, 13, 1987a, 144-158. Offen, Karen: Qui est Jenny P. d’Héricourt? Une iden-
tité retrouvée, in: Bulletin de 1a Société d’Historier de la Révolution de 1848 et des révolutions du
XIXesiccle: 1848: Révolutions et mutations au dix-neuviéme siecle, 3, 1987b, 87-100. Montalbetti,
Carlo: Alle origine del movimento per I'emancipazione femminile in Italia. Jenny P. d’'Héricourt
et la «Ragione», in: Il Risorgimento, 3, 33, 1981, 246-264. Anteghini, Alessandra: Socialismo et
feminismo nella Francia del XIX¢ secolo: Jenny P. d’'Héricourt, Genova 1988, In meiner Arbeit zu
Jenny P. d’Héricourt habe ich dagegen nach der soziologischen Dimension ihres Denkens gefragt,
vgl. Arni, Caroline: femme sociologue — femme diable. Jenny P. d’Héricourt, eine friihsoziologi-
sche Denkerin im Frankreich des 19. Jahrhunderts, unveroff. Fachprogrammarbeit am Institut fiir
Soziologie der Universitdt Bern, Bern 1996. Vgl. ausserdem: Arni, Caroline/Honegger, Claudia:
Jenny P. d’Héricourt (1809-1975). Weibliche Modernitit und die Prinzipien von 1789, in: Honeg-
ger, Claudia/Wobbe, Theresa (Hg.): Frauen in der Soziologie. Neun Portrits, Miinchen 1998, 60-98.

78



gesellschaftstheoretischen Diskurs und ithre Nicht-Beriicksichtigung in der
Traditionsbildung soziologischen Denkens diskutiert werden. Diese beiden
Schwerpunkte sind verkniipft mit der iibergreifenden Fragestellung nach den
offentlichen Handlungsrdumen von Frauen im Staat. Denn erstens kann
d’Héricourts Auseinandersetzung mit den Gesellschaftstheoretikern ihrer
Zeit als Momentaufnahme im Streit um den legitimen Zugang zur Offent-
lichkeit des gesellschaftstheoretischen Diskurses gelesen werden. Zweitens
verdeutlicht ihr Verschwinden aus der soziologischen Traditionsbildung, wie
Frauen aus dem Handlungsraum Diskurs herausfallen, sobald dieser forma-
lisiert und institutionalisiert wird.

«Insurgée» in jeder Hinsicht: Zur Biographie Jenny P. d’Héricourts’

Eine «Aufstdndische», wie sich Jenny P. d’Héricourt selbst als Nachfolgerin
der Revolution von 1789 bezeichnete, war sie nicht nur in ihrem politischen
Engagement.® Aufstandisch war sie auch insofern, als dass sie sich in ihrer
Bildungsbiographie und ihren beruflichen Ambitionen iiber die Grenzen
eines konventionellen Lebensentwurfes einer Frau im 19. Jahrhundert hin-
wegsetzte. 1809 als Jeanne-Marie-Fabienne Poinsard in Besancon geboren,
wuchs d’Héricourt in einem mittelstdndischen, von Protestantismus und Re-
publikanismus geprédgten Milieu auf. Dieser soziokulturelle Hintergrund
sollte sich auf ihren Bildungsgang ebenso entscheidend auswirken wie auf
die Richtungen ihres Denkens und auf ihr politisches Engagement. Sie
setzte ihrer Herkunft denn auch ein deutliches Zeichen, indem sie in den
1850er Jahren das lutheranische Heimatdorf der Familie Poinsard, Héricourt,
als Pseudonym wihlte. Nach dem Tod des Vaters 1817 zog d’Héricourt mit
threr Mutter nach Paris. Zehn Jahre spiter erwarb sie ein Lehrerinnen-
diplom. 1833 heiratete sie den Sprachprofessor und Beamten Michel-
Gabriel-Joseph Marie, trennte sich jedoch bereits nach «four years of sor-
row» wieder von ihm.” In den folgenden Jahren eignete sich d’'Héricourt die
naturwissenschaftlich-medizinische Bildung an, die Frauen auf universi-
tairem Weg verschlossen war. Sie belegte Privatkurse in Anatomie, Physio-
logie und Naturgeschichte und erwarb ein Diplom in homoopathischer

7 Die meisten biographischen Informationen stammen aus einem wahrscheinlich verschleiert auto-
biographischen Text, der 1869 in einer amerikanischen Frauenzeitschrift veréffentlicht und 1987
von Karen Offen ediert und kommentiert wurde. Offen hat auch die in diesem Text angegebenen
biographischen Daten nach archivalischen Quellen verifiziert und zum Teil korrigiert. Vgl. Offen
1987a und Offen 1987b. Einige wenige zusitzliche biographische Informationen finden sich bei:
Anteghini 1988.

8 Vgl LFA 1, 228: «Oui, je mérite le nom d’insurgée comme nos péres de 89.»

9 D’Héricourt zit. nach Offen 1987a, 152. Die Scheidung wurde in Frankreich mit der Revolutions-
gesetzgebung eingefiihrt, 1804 im Code Civil verschirften Bestimmungen unterzogen und 1816
schliesslich abgeschafft. Sie wurde erst 1884 wieder eingefiihrt. Vgl. Albistur/Armogathe 1977,240.

(.



Medizin. Zu Beginn der 1850er Jahre liess sie sich an der Maternité in Paris
zur Hebamme ausbilden und eréffnete eine Praxis fiir Frauen- und Kinder-
krankheiten.!? Bereits seit Beginn der 1840er Jahre war d’Héricourt politisch
und publizistisch titig. Sie veroffentlichte einen sozialkritischen Roman und
war Mitarbeiterin der Zeitung Le populaire, Publikationsorgan des Kom-
munisten Etienne Cabet." Gegen Ende der 1840er Jahre wandte sich d’Héri-
court von der frihkommunistischen Bewegung ab. Sie warf Cabet vor, die
Interessen der Frauen zu vernachldssigen, und widmete sich fortan der
Frauenbewegung.'? Innerhalb eines feministischen Kontextes schuf sie denn
auch wihrend der 1850er Jahre als Mitarbeiterin der kulturphilosophischen,
linksliberal-protestantisch gepriagten Zeitschrift Revue philosophique et re-
ligieuse 1hr eigentlich gesellschaftstheoretisches Werk. In dieser Zeitschrift
publizierte d’Héricourt unter anderem ihre Kritik an den «contre-émanci-
pateurs» Pierre-Joseph Proudhon, Auguste Comte und Jules Michelet.!* Au-
guste Comte gilt als «Griindervater» der Soziologie, und Jules Michelet war
jener Vertreter der modernen franzosischen Nationalgeschichtsschreibung,
der nicht nur iiber Strukturen und Prozesse der Geschichte schrieb, sondern
sich in seinem Spdtwerk auch mit Abhandlungen iiber die Liebe, die Frau

10 Erst ab 1869/70 konnten Frauen in Frankreich an der «école supérieure de médecine pour jeunes
filles» ein formalisiertes Medizinstudium absolvieren. Das Diplom berechtigte sie allerdings nur
zur Praxis im Ausland. Vgl. Albistur/Armogathe 1977, 312f.

11 Der Roman «Le fils du réprouvé» erschien 1844 unter dem Pseudonym Félix Lamb; vgl. Lamb,
Félix: Le fils du réprouvé, 2 volumes, Paris 1844. Zur persinlichen Bekanntschaft d’Héricourts mit
Cabet und zu ihrer Mitarbeit in dessen Zeitung Le populaire vgl. Johnson, Christopher: Utopian
Communism in France: Cabet and the Icarians, 1839-1851, London 1974, 84.

12 D’Héricourt hielt in revolutiondren Clubs Vortrige liber die zivilrechtliche Gleichstellung der
Frauen, und sie war Mitbegriinderin der Société pour I’ Emancipation des femmes. Ausserdem pu-
blizierte sie wahrscheinlich unter dem Namen Jeanne Marie in der saint-simonistisch gepragten,
feministischen Zeitung La voix des femmes. Vgl. zur saint-simonistischen Frauenbewegung: De-
vance, Louis: Femme, famille, travail et morale sexuelle dans I'idéologie de 1848, in: Romantisme,
13-14, 1976, 79-103. Grubitzsch, Helga/Lagpacan, Loretta: «Freiheit fiir die Frauen - Freiheit fiir
das Volk». Sozialistische Frauen in Frankreich 1830-1848, Frankfurt a.M. 1980. Kleinau, Elke: Die
freie Frau. Soziale Utopien des frithen 19. Jahrhunderts, Diisseldorf 1987. Taylor, Barbara: Eve and
the New Jerusalem: Socialism and Feminism in the 19th Century, London 1983. Fraisse, Genevieve:
La Raison des Femmes, Paris 1992. Fraisse, Genevieve: Geschlecht und Moderne. Archéologien
der Gleichberechtigung, Frankfurt a.M. 1995.

13 LFA I, 8. Fiir die vorliegende Darstellung wird insbesondere die Auseinandersetzung mit
Proudhon aufgegriffen, weil Proudhon sich im Gegensatz zu Michelet und Comte auf eine direkte
Debatte mit d’Héricourt eingelassen hatte: D’Héricourt, Jenny P: M. Proudhon et la question des
femmes, in: La Revue philosophique et religieuse V1, décembre 1856, 5-15. Dies.: Réponse de Mme
Jenny d’Héricourt a M. P.J. Proudhon, in: La Revue philosophique et religieuse VI, février 1857,
267-275. Dies.: M. Proudhon et la question des femmes, in: La Revue philosophique et religieuse
VI, mars 1857,521-522. Diese Debatte wurde von ihr ausfiihrlich kommentiert, vgl. LFA I, 126-220.
Comte wird hier insofern behandelt, als dass er als «Griindervater der Soziologe» den Kontrast-
fall zu d’Héricourts Verschwinden aus der soziologischen Tradition darstellt.

80



und das Insekt hervortat.!* Die Auseinandersetzungen mit diesen Autoren
waren Hintergrund und Anlass zu d’Héricourts Hauptwerk La femme
affranchie, das 1860 zuerst in Briissel und nach Aufhebung eines Publika-
tionsverbotes auch in Frankreich erschien. 1863/64 reiste d’'Héricourt in die
USA, wo sie enge Kontakte zur amerikanischen Frauenbewegung unter-
hielt.'”> Zu Beginn der 1870er Jahre kehrte sie nach Frankreich zuriick und
erlag 1875 in Paris einem Hirnschlag.

Das umstrittene Geschlecht der Diskursoffentlichkeit

D’Héricourt bewegte sich in und zwischen den «drei Kulturen» Literatur, So-
zialwissenschaft und Naturwissenschaft, wobei hier noch Politik als vierte
Kultur hinzugefiigt werden konnte.'® Das 19. Jahrhundert war geprigt von
den Uberschneidungen dieser kulturellen Felder. So unterhielten Gesell-
schaftstheoretiker wie Auguste Comte und Pierre-Joseph Proudhon enge
Beziehungen zu den Naturwissenschaften und vor allem zur Biologie. Ins-
besondere dort, wo sie den sozialen Ort der Frau bestimmten, vertraten diese
Denker das angebliche Interesse der «Natur». Und die Stimme der Natur
sprach eine klare Sprache: Comte zufolge determinierte eine spezifisch weib-
liche Hirnstruktur die Frauen zu ausschliesslich affektivem Handeln und ver-
wies sie in die familidre, reproduktive und nicht-gesellschaftliche Sphire.
Proudhon variierte das Thema. Er behauptete, die Frau sei unfihig, sich zu
individualisieren und sich in produktiver Tétigkeit zu vergesellschaften, weil
es ihr an einem spermienproduzierenden Organ fehle. Die Gesellschafts-
theorien Comtes und Proudhons zeichneten sich dadurch aus, dass sie das
Geschlechterverhdltnis naturalisierten und Aussagen iiber die Existenz der
Frauen den naturwissenschaftlichen Instanzen iiberantworteten, an die sie
um 1800 im Zuge der Verwissenschaftlichung des Geschlechterverhiltnisses
delegiert worden waren.!”

Die Ausgrenzung der Frau aus der Gesellschaft und aus der Gesellschafts-

14 Sodie gleichnamigen Buchtitel aus Michelets Spatwerk (L'insecte 1857, L' Amour 1858, La Femme
1859). Vgl. Michelet, Jules: (Euvres completes, éditées par Paul Viallaneix, vol. XVIII, 1858-1860:
L’Amour, La Femme, édition critique établie avec le concours d’Arimadavane Govidane et
Thérese Moreau, Paris 1985.

15 Diese Reise war urspriinglich als Auswanderung geplant; unklar bleiben jedoch d'Héricourts
Beweggriinde zu diesem Schritt. Es kann vermutet werden, dass sie sich vom Leben in den USA
erweiterte berufliche Perspektiven erhoffte - sei es, um als Arztin zu praktizieren, sei es, um sich
weiterzubilden — und dass sie sich von der politischen Kultur Nordamerikas angezogen fiihlte.

16 Zur Entstehung der Sozialwissenschaft als dritte Kultur zwischen Literatur und Naturwissenschaft
vgl. Lepenies, Wolf: Die drei Kulturen. Soziologie zwischen Literatur und Wissenschaft, Miin-
chen/Wien 1985.

17 Zur Verwissenschaftlichung des Geschlechterverhiltnisses vgl. Honegger, Claudia: Die Ordnung
der Geschlechter. Die Wissenschaften vom Menschen und das Weib, Frankfurt a.M./New York
1991.

81



theorie war symptomatisch fiir den frithsoziologischen Diskurs. Sie miindete
in die Bestimmung von Gesellschaft als «code word for the interest and needs
of men as apposed to women».'* D’Héricourt schrieb in der Revue philoso-
phique et religieuse gegen diese Kodifizierung von Gesellschaft an. Sie tat
dies, indem sie die Erkldrungszusammenhéange aufgriff, auf die sich ihre Kon-
trahenten beriefen — Naturwissenschaft, rationale Argumentation, soziale
Realitdt — und diese gegen deren Theorien kehrte. Threrseits naturwissen-
schaftlich argumentierend, bestritt sie beispielsweise, dass die Biologie die
soziale Existenz determiniere. Die Wirkung sei vielmehr wechselseitig, weil
jedes Organ sich entsprechend der Umwelteinwirkung entwickle: «I’ Anato-
mie vous dit: chez les deux sexes la masse cérébrale est semblable pour la
composition et, ajoute la Phrénologie, pour le nombre des organes. La Bio-
logie ajoute: la loi de développement de nos organes est ’exercice qui sup-
pose I’action et la réaction, dont le résultat est d’augmenter le volume, la con-
sistance et la vitalité de I'organe exercé.»'” Die Unterscheidung zwischen in-
dividualisierten, produktiv tatigen und vergesellschafteten Médnnern und
nicht-individualisierungsfihigen, reproduktiv tdtigen und nicht-vergesell-
schafteten Frauen sei folglich nicht Angelegenheit der Natur, sondern der
Gesellschaft. Der Geschlechterdualismus liege der sozialen Organisation
nicht als natiirliche Gegebenheit zugrunde; vielmehr werde er in ordnungs-
und machtpolitischer Absicht systemfunktional zu einer ungleichen Gesell-
schaftsordnung entworfen: «Eh! non, Messieurs, ce ne sont pas 1a des hom-
mes et des femmes: ce sont les tristes produits de votre égoisme, de votre af-
freux esprit de domination, de votre imbécillité ...»*"

Mit dieser Argumentation erschloss d’Héricourt die faktischen Geschlech-
terdifferenzen einer soziologischen Analyse. Dabei bestritt sie nicht, dass
jenseits gesellschaftlicher Einwirkung eine Geschlechterdifferenz existiere,
aber sie negierte die Moglichkeit, diese vorsoziale Geschlechterdifferenz er-
kennen und theoretisieren zu konnen.?' Insofern sei jede Theorie iiber die
Geschlechterdifferenz blanke Ideologie, schaffe erst die Unterschiede, die
sie als gegebene postuliere und diene der Reproduktion sozialer Ungleich-
heit: «Ces motifs sont assez graves pour que nous repoussions toutes les théo-

18 Sydie, Rosalind A.: Natural Women, Cultured Men. A Feminist Perspective on Sociological Theory,
Ontario 1987, 46. Von dieser Identifizierung des Gesellschaftlichen mit dem Mannlichen sollten
auch die spiteren soziologischen Klassiker wie etwa Herbert Spencer, Ferdinand Ténnies und
Emile Durkheim nicht abweichen.

19 LFA I, 178.

20 LFA 11, 124.

21 D’Héricourt nahm mit dieser Argumentation in Anlehnung an Kant eine «heuristische Begren-
zung des Feldes der Erkenntnis» vor, die feministische Theoretikerinnen heute als gleichsam drit-
ten Weg zwischen Geschlechterkonstruktivismus und Geschlechtersubstantialismus postulieren.
Vgl. Rodig, Andrea: Ding an sich und Erscheinung. Einige Bemerkungen zur theoretischen
Dekonstruktion von Geschlecht, in: Feministische Studien, 12, 2, 1994, 91-99, 95 (Hervorhebung
CA.).

32



ries, toutes les classifications en vogue, et pour que nous ne nous permet-
tions pas la fantaisie d’en essayer une, qui ne serait pas meilleure que celles
des autres, puisque les éléments nous manquent, et ne peuvent étre donnés
que par le libre développement des deux sexes dans I’égalité.»?* D’Héricourt
loste das Geschlechterverhiltnis aus dem naturalisierenden und essentiali-
stischen Begriindungszusammenhang, in den es Comte und Proudhon ver-
wiesen hatten, und holte es in die Sphére des Sozialen und des Politischen.
Sie entwickelte eine Vorstellung von Geschlecht, wie sie der feministischen
Wissenschaft im 20. Jahrhundert zum Ausgangspunkt von Kritik und Ana-
lyse werden sollte: Geschlecht ist eine soziale und historische Kategorie.”
Mit dieser kritischen Intervention vollzog d’Héricourt einen geradezu per-
formativ zu nennenden Akt. Denn sie focht nicht nur die wissenschaftliche
Legitimitdt der Geschlechtertheorien Proudhons und Comtes an, sondern
sie unterlief und verkehrte liberdies die Ordnung des Gesellschaftsdiskurses.
Indem sie ihre Kritik am gesellschaftstheoretischen Diskurs 6ffentlich for-
mulierte und Debatten herausforderte, beanspruchte sie ndmlich erstens die
Subjektposition in demselben Diskurs, der sie qua ihres Geschlechtes zum
Objekt definiert und aus seinem Feld ausgeschlossen hatte. Und sie drang
zweitens in eine Offentlichkeit ein, die einem Vergeschlechtlichungsprozess
unterworfen war: Die Offentlichkeit war ménnlich®*. Dass d’'Héricourt als
«nicht-Frau» wahrgenommen wurde, als eine, die iiber die «Macht des Bar-
tes» verfiigte, traf durchaus den Kern der Sache: D’Héricourt nahm durch
thre Tatigkeit den Platz des Mannes/Subjektes ein. Wenn aber die Ge-
schlechtsidentitiit der Frau, die in den Handlungsraum Offentlichkeit ein-
dringt, diskutabel wird, so bedeutet dies umgekehrt auch, dass die mannli-
che Identitdt des Handlungsraumes Offentlichkeit erschiittert wird, sobald
ihn eine Frau beansprucht. Auf genau diese «Identitidtskrise» des 6ffentli-
chen Diskurses reagierten die Versuche, d’Héricourts Verhalten damit zu
rationalisieren, dass sie ein «Mann» sei. D’Héricourt ihrerseits verschirfte
die Krise bewusst, indem sie nachdriicklich auf ihrem Frau-Sein beharrte:
«Une femme qui se trouve heureuse de s’entendre dire: Vous étes un homme,
n’est a mes yeux qu’une sotte, une créature indigne avouant la superiorité du
sexe masculin; et les hommes qui croient lui faire un compliment ne sont que

22 LFA 11, 278.

23 Die gleiche Argumentation verwandte d’Héricourt auch zur Dekonstruktion naturalisierter Un-
gleichheiten in «Rassen»- und Klassenverhiltnissen.

24 Vgl. exemplarisch Hausen, Karin: Die Polarisierung der «Geschlechtscharaktere». Eine Spiege-
lung der Dissoziation von Erwerbs- und Familienleben, in: Conze, Werner (Hg.): Sozialgeschichte
der Familie in der Neuzeit Europas: neue Forschungen, Stuttgart 1976, 363-393.

83



d’impertinents vaniteux.»? Diese hartnickig zielgerichtete Kritik an einer
dualistischen Gesellschaft erkldrt Proudhons ebenso irritierte wie bemer-
kenswert unhéfliche Reaktion auf d’Héricourts Schreiben: Wer die Regeln
des Diskurses derart bewusst und ausdriicklich iibertritt, fillt aus der Ord-
nung der menschlichen Dinge und wird zur Maschine. Die Auseinanderset-
zung zwischen Proudhon und d’Héricourt war ein Streit um den legitimen
Zugang zum gesellschaftstheoretischen Diskurs und um das Geschlecht des
Handlungsraumes Offentlichkeit. Dieser Streit war von betrichtlicher
Tragweite: auf dem Spiel stand die dualistische Ordnung der Geschlechter.
Proudhon befasste sich denn auch nur sekundér mit den Inhalten von d’Héri-
courts Kritik (wihrend andere die Auseinandersetzung gar nicht erst auf-
nahmen). Primér ging es ihm darum, den Ausschluss der Frauen aus der
Gesellschaft und aus der Gesellschaftstheorie an d’Héricourt als Person
praktisch zu vollziehen und die Regeln des Diskurses wiederherzustellen.
Wie ist es aber zu erkliren, dass sich eine Frau den Zugang zum offentli-
chen Diskurs in einer Zeit erstreiten konnte, in der gerade ihr Ausschluss aus
Staat und Gesellschaft durch den Ausgang der beiden Revolutionen von 1789
und 1848 bestirkt schien? D’Héricourt selbst legitimierte ihr Recht auf
Kritik und Einmischung zum einen mit der ethisch und sozial notwendigen
formalen Gleichheit der Geschlechter. Zum andern sei sie kompetent, ihr
Geschlecht in der theoretischen Neuordnung der Geschlechter zu vertreten,
weil sie die Lebensbedingungen von Frauen kenne.”* D’Héricourts Selbst-
verstandnis war ein politisches: es ging ihr um die Emanzipation der Frauen
und um die Egalisierung der Gesellschaft. Dass gerade dieses politische
Selbstverstindnis d’Héricourt zur Einmischung in den gesellschaftstheoreti-
schen Diskurs motivierte, war in der Frithzeit soziologischen Denkens nicht
ungewohnlich. Der frithsoziologische Diskurs war als theoretische Bewalti-
gung des sozialen, politischen, dkonomischen und kulturellen Wandels im
nachrevolutioniren Frankreich entstanden und war insofern hoch politisiert.

25 RPR, VI, décembre 1856, 9.

26 Vgl. LFA1,229: «<Maintenant [...] 2 moi, femme, de parler, de moi-méme pour mon droit [...].» Joan
W. Scott hat das Paradox, das diese Position impliziert, als Konstitutivum des Feminismus analy-
siert: «Feminism was a protest against women'’s political exclusion; its goal was to eliminate ‘sexual
difference’ in politics, but it had to make its claims on behalf of ‘women’ (who were discursively
produced through ‘sexual difference’). To the extent that it acted for “‘women’, feminism produced
the ‘sexual difference’ it sought to eliminate. This paradox — the need both to accept and to refuse
‘sexual difference’ — was the constitutive condition of feminism as a political movement through-
out its long history.» Vgl. Scott, Joan W.: Only Paradoxes to Offer. French Feminists and the Rights
of Man, Cambridge/London 1996, 3f. Auch d’'Héricourt entkam diesem Paradox nicht; sie bot aber
Ansitze dazu, es aus einer soziologischen Perspektive aufzulosen: Was sie als Realitit akzeptierte,
waren die faktischen Unterschiede zwischen Frauen und Ménnern — nicht ohne aber auf deren
sozio-historische Genese und damit Verdnderbarkeit hinzuweisen. Was sie zuriickwies, war die
theoretische Bestimmung einer vorsozialen, ontologischen Geschlechterdifferenz als Ursprung der
gegenwartig faktischen Unterschiede. Es waren also verschiedene «sexual differences», die sie in
ihrer Argumentation gleichzeitig akzeptierte und zuriickwies.

84



Zur Krisenhaftigkeit dieses Wandels gehorte es auch, dass 1789 wie 1848 re-
volutiondr aktive Frauen das traditionelle Geschlechterverhiltnis provo-
zierten und die Frage nach alternativen Geschlechterordnungen aufwarfen.?
Der im Verlauf zweier Revolutionen explizit gemachte Ausschluss der
Frauen aus der Staatsbiirgerschaft stiess auf den Widerstand einer zuneh-
mend organisierten friithfeministischen Bewegung.”® Die dichotomisierte
Gesellschaftsordnung — den Frauen die Familie, den Minnern Staat und Ge-
sellschaft — setzte sich nicht unumstritten durch. Die hochgradige Politisiert-
heit des gesellschaftstheoretischen Denkens und die Méglichkeit, an eine
Tradition politisierender Frauen anzukniipfen, 6ffneten d’Héricourt den Zu-
gang zu einem Diskurs iiber Geschlecht und Gesellschaft, in dem Frauen
nicht als Akteurinnen vorgesehen waren.

Weiter verfiigte d’"Héricourt mit der Revue philosophique et religieuse iiber
eine soziale und institutionelle Struktur, die ihr die «Veroffentlichung» ihrer
Einmischung iiberhaupt erst ermoglichte. Die sozialen Beziehungen um die
Revue philosophique et religieuse stellten eine «sociabilité» her, einen Be-
reich, in dem die Grenzen zwischen Privatheit und Offentlichkeit aufge-
weicht waren.?? Uber Freundschaften war d’Héricourt in ein soziales Netz
eingebunden, das ihr zugleich eine publizistische Infrastruktur bereitstellte.

Nichtsdestotrotz setzte sich die ménnliche Codierung der Diskursoffent-
lichkeit im Falle d’Héricourts schliesslich durch: Proudhon konnte es sich
leisten, die Auseinandersetzung mit seiner Kritikerin abzubrechen und sie
in der Folge zu ignorieren. Und die publizistische Infrastruktur d’Héricourts
war fragil; sie zerbrach unter der Wucht der Emporung iiber die unbotmas-
sige Autorin. Napoléon III verbot 1858 jede weitere Publikation der Revue
philosophique et religieuse. Damit erfuhr d’Héricourt den Ausschluss der
Frau aus Gesellschaft, Staat und Offentlichkeit, den sie in den Theorien ihrer
Kontrahenten kritisiert hatte. Die Offentlichkeit, in die sie eingedrungen
war, priasentiert sich als Ort geschlechterspezifischer Ein- bzw. Ausgrenzung:*
In der Offentlichkeit wurde nicht nur rasonniert, sondern dariiber hinaus der
Geschlechterdualismus als soziale Realitdt hergestellt und zementiert.

27 Genevieve Fraisse formuliert diesen Sachverhalt prignant: «En parallele a I’élaboration d'un
nouveau lien social, un autre lien sexuel s’avére nécessaire.» Vgl. Fraisse 1992, 49.

28 Vgl. Literatur in Anmerkungen 6 und 12.

29 Zur «sociabilité» vgl. Jost, Hans Ulrich: Zum Konzept Offentlichkeit in der Geschichte des 19. Jahr-
hunderts, in: Schweizerische Zeitschrift fiir Geschichte, 46, 1, 1996, 43-59, 471,

30 Zu einer solchen Betrachtungsweise von Offentlichkeit vgl. Jost 1996, 54.

85



Das selektive Gediichtnis der soziologischen Tradition

D’Héricourt liess sich jedoch nicht beeindrucken. Im Vorwort zu ithrem 1860
publizierten Hauptwerk La femme affranchie konterte sie mit der ihr eige-
nen ironischen Schirfe die Bemiihungen ihrer Kontrahenten, sie zu dis-
kreditieren: «Si je vous apparais sous I’aspect peu récréatif d’une machine a
raisonnement, c’est d’abord parce que la nature m’a faite ainsi, et que je ne
vois aucune bonne raison pour modifier son ceuvre; puis parce qu’il n’est pas
mauvais qu’'une femme majeure vous prouve que son sexe, quand il ne craint
pas votre jugement, raisonne aussi bien et souvent mieux que le votre.»*' Im
ersten Band von La femme affranchie stellte d’'Héricourt ihre zum Teil be-
reits in der Revue philosophique et religieuse veroffentlichte Kritik an den
Gesellschaftstheoretikern und an den sozialen und politischen Bewegungen
der ersten Jahrhunderthilfte zusammen.* Im zweiten Band analysierte sie
die Stellung der Frauen im Wert- und Rechtssystem der franzosischen Ge-
sellschaft und entwarf ein umfassendes politisches Programm fiir den Kampf
um Gleichstellung. Weiter legte sie in diesem Band eine «théorie philoso-
phique du droit» vor, deren Reichweite sich dann erschliesst, wenn sie auch
als Sozialtheorie gelesen wird. D’Héricourt stellte sich die Frage, wie Ge-
sellschaft als organisiertes Kollektiv von Individuen in einer Weise zu den-
ken sei, die weder das Individuum auf seinen gesellschaftlichen Nutzen, noch
die Gesellschaft auf ihren Nutzen fiir die individuelle Existenz reduziert. Sie
verband die dltere sozialphilosophische Frage nach der sozialen Ordnung
und dem inneren Zusammenbhalt der Gesellschaft mit dem Interesse an Frei-
heit und Autonomie des Individuums. Ausgehend von dieser Problemstel-
lung, entwickelte d’Héricourt in Anséitzen ein Konzept von Vergesellschaf-
tung, das Emile Durkheim gegen Ende des 19. Jahrhunderts seinerseits unter
dem Begriff «organische Solidaritit» zu einem Meilenstein der soziologi-
schen Theoriebildung machen sollte.* Organische Solidaritét bezeichnet die
Form von Vergesellschaftung, die in differenzierten Gesellschaften die Indi-
viduen durch Arbeitsteilung und Kooperation miteinander verbindet. Indi-
vidualisierung und Differenzierung sind aus dieser Perspektive fiir die so-
ziale Integration notwendige Prozesse. Dabei — und das ist entscheidend -
machte d’Héricourt keinen Unterschied zwischen Frauen und Ménnern.
Beide Geschlechter verfiigen in ihren Augen gleichermassen iiber die Be-

31 LFA L 10.

32 Sie widmete sich namentlich folgenden Bewegungen und Personen: «Communistes modernes»,
«Saint-Simoniens», «Fusioniens», «Phalanstériens», Ernest Legouvé, Emile de Girardin, Jules
Michelet, Auguste Comte, Pierre-Joseph Proudhon.

33 Zur organischen Solidaritit vgl. Durkheim, Emile: Uber soziale Arbeitsteilung. Studie iiber die
Organisation héherer Gesellschaften (1893), Frankfurt a.M. 1996 (2. Auflage). Vgl. auch Miiller,
Hans-Peter/Schmid, Michael: Arbeitsteilung, Solidaritit und Moral. Eine werkgeschichtliche und
systematische Einfithrung in die «Arbeitsteilung» von Emile Durkheim, in: Durkheim 1996,
481-521.

86



fahigung und das Recht zu einer individualisierten und produktiven Exi-
stenz. Anders als ihre Kontrahenten verlor d’Héricourt bei der Theoretisie-
rung von Gesellschaft die sozialen Realitdten auch dort nicht aus den Augen,
wo es um den sozialen Ort der Geschlechter ging. In der gesellschaftlichen
Praxis ndmlich, darauf wies sie immer wieder hin, waren die Frauen einem
mentalen und sozialen Wandel unterworfen, der sie aus der traditionellen
Bindung an Familie und Reproduktion herausléste und ihnen Individuali-
sierungschancen bieten konnte. Die Frauen partizipierten am Denken der
Aufkldrung, sie waren in die Produktion integriert und hatten damit teil an
dem, was d’Héricourt fiir Modernisierungsprozesse hielt.

Damit ging d’Héricourt iiber die Theorie ihres Zeitgenossen Auguste Comte
hinaus. Comte hatte als Reaktion auf die Gefahr der Desintegration in einer
arbeitsteiligen Gesellschaft eine nach Klassen, Geschlechtern und Genera-
tionen stark hierarchisierte Gesellschaftsordnung propagiert. Individualitét
galt Comte als Bedrohung der sozialen Integration und war deshalb dem
Klassen- oder Geschlechtertypus unterzuordnen.*® Selbst Durkheim fiel
Jahrzehnte spiter seinerseits wieder hinter d’Héricourt zuriick. Anders
als sie leitete Durkheim organische Solidaritit nicht vom Recht jedes Indi-
viduums auf die Entwicklung seiner Individualitdt her, sondern von der
sexuellen Arbeitsteilung als erste und urspriingliche Form gesellschaftlicher
Differenzierung. Wie Proudhon und Comte setzte Durkheim die Ge-
schlechterdifferenz als «natiirliche» Kategorie einer Gesellschaftsordnung
voraus, statt die geschlechtersegregierende Struktur dieser Gesellschaft als
Produkt einer spezifischen sozialen Ordnung zu begreifen. Durkheim
glaubte denn auch, der Gefahr der Desintegration mit einer progressiven
Differenzierung der Geschlechter beikommen zu kdnnen. Eine intensivierte
geschlechterspezifische Arbeitsteilung, die beispielsweise den wissenschaft-
lich produktiven Mann von der &sthetisch interessierten Frau unterscheidet,
sollte die benotigte soziale Solidaritét sicherstellen.’> D’Héricourt ihrerseits
vertraute auf die integrativen Wirkungen einer Individualisierung, die auch
die Geschlechterrollen sprengt: Wenn Solidaritdt dadurch zustande kommt,
dass die Menschen aufgrund ihrer verschiedenen Féhigkeiten alle aufeinan-
der angewiesen sind, kann nur die freie Entfaltung aller Individuen, inklu-
sive der Frauen, sozialen Zusammenhalt schaffen. Damit 1oste d’Héricourt

34 Vgl. zu Comtes Gesellschaftstheorie in deutscher Ubersetzung: Comte, Auguste: Soziologie. Aus
dem franzosischen Original ins Deutsche iibertragen von Valentine Dorn, 1. Band, Jena 1923,

35 Vgl.insbesondere: Durkheim, Emile: Der Selbstmord (1897), Frankfurt a.M. 1993 (4. Auflage). Zu
Durkheims Konzeption des Geschlechterverhiltnisses als strukturierendes Element in seiner
Sozialtheorie vgl. Lehmann, Jennifer M.: Durkheim’s Women: His Theory of the Structures and
Functions of Sexuality, in: Current Perspectives in Social Theory, 11, 1991, 141-187. Roth,
Guenther: Emile Durkheim und die Prinzipien von 1789. Zum Problem der Geschlechtergleich-
heit, in: Ostner, Ilona/Lichtblau, Klaus (Hg.): Feministische Vernunftkritik. Ansitze und Traditio-
nen, Frankfurt a.M. 1992,167-188.

87



den soziologischen Diskurs aus den Beschriankungen der Geschlechterpoli-
tik und ergénzte zugleich die gleichheitsphilosophische feministische Argu-
mentation um ein sozialtheoretisches Argument.

Indessen fand d’Héricourts Werk keinen Eingang in die Geschichte des
soziologischen Denkens. In der historischen Rekonstruktion der soziologi-
schen Theoriebildung wurde nachtréglich und zusétzlich zur Ausgrenzung
aus der Diskursoffentlichkeit ein weiterer Ausschluss ihrer Person und ihres
Denkens vollzogen. Dieser Ausschluss war ein Nicht-Einschluss in die so-
ziologische Tradition. Er steht im Zusammenhang mit den Professionalisie-
rungs- und Institutionalisierungsprozessen, durch die ein wissenschaftlicher
Diskurs zur wissenschaftlichen Disziplin wird.* Zentraler Bestandteil dieser
Prozesse ist die Reglementierung der Frage, wer zur Disziplin gehort, d. h.
wessen Denken als soziologisches gelten kann. Eine entstehende Disziplin
regelt diese Zugehorigkeiten und Zugénge nicht nur aktuell. Sie tut dies auch
nachtrédglich, indem sie in die Rekonstruktion ihrer Tradition gewisse Werke
ein- und andere ausschliesst. Die Tatsache, dass Gesellschaftstheorie in den
1850er Jahren noch nicht Angelegenheit einer wissenschaftlichen Disziplin
mit formalisiertem und restringiertem Zugang war, ermoglichte d’Héricourts
Beitrag zur soziologischen Theoriebildung. Denn von einer akademisch in-
stitutionalisierten Wissenschaft Soziologie wire sie qua ithres Geschlechtes
ausgeschlossen gewesen. In ithrem Falle vollzogen die Vertreter der Disziplin
Soziologie den Ausschluss nachtridglich dadurch, dass sie in der Rekon-
struktion ihrer Friihgeschichte nur Griinderviter kennen und bislang keine
«Griindermiitter» finden wollten. Ebensowenig suchten sie im frithsoziolo-
gischen Diskurs nach Gesellschaftsentwiirfen, die Gesellschaft nicht als
«code word for the interest and needs of men» (Rosalind A. Sydie) dachten.
Gesellschaftstheoretisches Denken, das die Kategorie Geschlecht als soziale
und historische Kategorie versteht und Gesellschaft nicht entlang einer dua-
listischen Geschlechterordnung organisiert, sollte lange nicht zur kollektiven
Identitdt der Disziplin Soziologie gehoren.*

36 Zur Unterscheidung zwischen dem Diskurs und der Disziplin einer Wissenschaft vgl. Eriksson,
Bjorn: The First Formulation of Sociology. A Discursive Innovation of the 18th Century, in: Ar-
chives Européennes de Sociologie, 34, 2, 1993, 251-276, hier insbes. 251f.

37 D’Héricourt ist nicht die einzige «vergessene» Friihsoziologin. Zu erwihnen wire als Zeitgenos-
sin etwa auch die Englinderin Harriet Martineau (1802-1876). Zu d’Héricourt, Martineau und
weiteren «Klassikerinnen» in der Soziologie vgl. Honegger/Wobbe 1998, Zur Integration der ana-
lytischen Kategorie Geschlecht in die Soziologie vgl. beispielsweise Stacey, Judith/Thorne, Barrie:
Feministische Revolution in der Soziologie? Ein Vergleich feministischer Anséitze in der Ge-
schichte, Literaturwissenschaft, Anthropologie und Soziologie in den USA, in: Feministische Stu-
dien, 4, 2, 1985, 118-129, hier insbes. 121ff.

88



Moéglichkeiten und Grenzen der Streitbarkeit: Schlussfolgerungen

An der Person d’Héricourt wird deutlich, wie sich Frauen unter restriktiven
gesellschaftlichen Bedingungen einen Handlungsraum in der Offentlichkeit
erstreiten konnten, der ihnen nicht zugedacht war. D’Héricourt schuf sich
diesen Handlungsraum, um gerade diejenigen theoretischen Konstruktionen
radikal zu kritisieren, die den Ausschluss ihres Geschlechtes aus Offentlich-
keit, Gesellschaft und Staat begriindeten. Der Kontext, der dies in ihrem
Falle moglich machte, setzte sich zusammen aus der Tradition 6ffentlich po-
litisierender und theoretisierender Frauen, aus ihrem eigenen politischen
Engagement und Selbstverstdndnis und aus der «sociabilité» um die Revue
philosophique et religieuse.

Der vor diesem Hintergrund erstrittene Handlungsraum hatte Grenzen,
die immer wieder geltend gemacht wurden, sei es von seiten des Staates
durch Verbot und Zensur von Publikationen, oder sei es von seiten der Ge-
sellschaftstheoretiker, die sich der Diskussion mit d’Héricourt verweigerten.
Diese Begrenzungen vollzogen sich entlang der Logik einer Offentlichkeit,
die Ort der Etablierung und Aufrechterhaltung einer geschlechterdualisti-
schen Ordnung war. Der offentliche Handlungsraum d’Héricourts wurde
schliesslich auch riickwirkend eingeschriankt, indem der theoretischen
Reichweite ihres Denkens nachtragliche Grenzen gesetzt wurden. Dieses
Denken, das ein Beitrag zur soziologischen Theoriebildung hitte sein
koénnen und als solcher von der Geschichtsschreibung der Soziologie hitte
rekonstruiert werden konnen, blieb ignoriert. So erweist sich der von d’Héri-
court erstrittene Handlungsspielraum retrospektiv als zugleich ungewohn-
lich weit und gewdhnlich begrenzt.

D’Héricourt selbst liess sich von den Versuchen ihrer Kontrahenten, ihr
Denken, Sprechen und Handeln zu begrenzen, zeitlebens kaum beirren. Sie
beschwichtigte nie, was von ihr offensichtlich ausging, nimlich eine Bedro-
hung der minnlichen Identitit des offentlichen Diskurses. Weder ihr
Geschlecht noch die Regeln der Wohlanstdndigkeit machten es in ihren
Augen nétig, sich im Disput mit Proudhon von einem Mann vertreten zu
lassen. D’Héricourt akzeptierte Proudhons Attacke auf ihr autonomes
Sprechen nicht als hofliche Riicksichtnahme — auf die sie sowieso nicht an-
gewiesen war. Vielmehr sah sie darin ein verstecktes Riickzugsgefecht ihres
Kontrahenten: «Mal armé pour la défense, plus mal armé peut-étre pour
I’attaque, vous voudriez bien échapper.»*

38 RPR, VI, février 187, 267.

89



	Erstrittene Öffentlichkeit : Jenny P. d'Héricourts Auseinandersetzung mit Gesellschaftstheoretikern im Frankreich des 19. Jahrhunderts

