
Zeitschrift: Itinera : Beiheft zur Schweizerischen Zeitschrift für Geschichte =
supplément de la Revue suisse d'histoire = supplemento della Rivista
storica svizzera

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft für Geschichte

Band: 20 (1998)

Rubrik: Workshop "Frauen - Staat - Politik"

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Workshop «Frauen - Staat - Politik»

Erstrittene Öffentlichkeit. Jenny P. d'Héricourts
Auseinandersetzung mit Gesellschaftstheoretikern
im Frankreich des 19. Jahrhunderts*

Caroline Arni

L'existence des femmes en société est encore incertaine... dans l'état actuel,
elles ne sont pour la plupart, ni dans l'ordre de la nature, ni dans l'ordre de

la société. (Mme de Staël, 1800)

Autres temps, autres femmes. Elles ont cette singulière et précieuse qualité
d'être ce qu'elles doivent être dans le milieu où elles se trouvent. (Guy de

Maupassant, Ende 19. Jh.)

Als die französische Denkerin und politische Aktivistin Jenny P. d'Héricourt
in den 1850er Jahren zeitgenössische Gesellschaftstheoretiker öffentlich
kritisierte, waren es nicht nur ihre scharfen Kommentare und ihre provoka-
tiven Thesen, die Aufsehen erregten. Gleichermassen skandalös war die
Tatsache, dass sich eine Frau über die Regeln des Diskurses hinwegsetzte, indem
sie die ausschliesslich männliche Zuständigkeit für die Frage nach der
zukünftigen Organisation der Gesellschaft bestritt. Einer, der die Diskussion
mit d'Héricourt aufnahm und schliesslich wieder abbrach, war der Sozialist
und Anarchist Pierre-Joseph Proudhon. Er teilte d'Héricourt 1857 mit, dass

sie sich für eine Weiterführung des Disputes von einem «parrain», einem
Paten, vertreten lassen solle.1 Diese Forderung begründete Proudhon mit der
Heftigkeit der Polemik seinerseits, die er einer Frau nicht zumuten könne
und wolle: «[...] vous concevez qu'il m'est de toute impossibilité
d'argumenter sur vous, de vous, avec vous, sans m'exposer à chaque mot à violer
toutes les bienséances.»2 Es waren aber nicht nur die Regeln der
Wohlanständigkeit, die Proudhon von einer direkten Konfrontation mit d'Héricourt
absehen Hessen. Der Gesellschaftstheoretiker Proudhon bot überdies sein

* Ohne Claudia Honegger, die mich dazu ermuntert hat, mich mit Jenny P. d'Héricourt als einer
frühen Soziologin auseinanderzusetzen, wäre dieser Artikel nicht zustande gekommen. Ich danke
Claudia Honegger für ihre inspirierende Unterstützung.

1 Proudhon, Pierre-Joseph: Lettre à Madame J. d'Héricourt, in: La Revue philosophique et religieuse
(im folgenden zit. als RPR), VI, janvier 1857, 164-168, 166.

2 RPR, VI, janvier 1857,167.

77



ganzes anatomisch-physiologisches Wissen auf, um seine Herausforderin von
der Unmöglichkeit dieses Disputes zu überzeugen: «Il y a chez vous, au
cerveau comme dans le ventre, certain organe incapable par lui-même de vaincre

son inertie native, et que l'esprit mâle est seul capable de faire
fonctionner, ce à quoi il ne réussit même pas toujours.»3 Mit diesem Verweis auf
die intellektuelle Unzulänglichkeit ihres Geschlechtes machte Proudhon
d'Héricourt auf die Grenzverletzung aufmerksam, die sie begangen hatte.
Weil sie Frau war, hatte d'Héricourt in der Öffentlichkeit des Gesellschaftsdiskurses

nichts zu suchen. Gleichzeitig sprachen andere d'Héricourt die
Zugehörigkeit zum weiblichen Geschlecht ab: Da sie sich wie ein Mann gebär-
dete, konnte sie keine Frau sein. Noch einigermassen anerkennend fällt dieses

Urteil bei Jules de Concourt aus: «Elle a dans la style la toute-puissance
de la barbe.»4 Andere formulierten dies weniger wohlwollend: D'Héricourt
sei brutal und habe kein Herz, sie sei eine «machine à raisonnement».5 Eine
Frau, die öffentlich debattierte, war keine Frau, war kein Mensch.

Jenny P. d'Héricourt ist eine in vielerlei Hinsicht interessante und
ausserordentlich originelle Denkerin des 19. Jahrhunderts. Ihr Werk lässt sich als

klassisches in die Geschichte des feministischen wie auch des soziologischen
Denkens einordnen.6 Es wird hier jedoch weniger um die Einzelheiten ihres
theoretischen Werkes gehen. Statt dessen sollen d'Héricourts Zugang zum

3 RPR, VI. janvier 1857, 165.
4 Jules de Goncourt zit. nach: Adam, Juliette: Mes premières armes littéraires et politiques, Paris

1904,55.
5 Zit. nach: D'Héricourt, Jenny P.: La femme affranchie. Réponse à MM. Michelet, Proudhon,

E. de Girardin, A. Comte et aux autres novateurs modernes, 2 volumes, Brüssel/Paris 1860 (im
folgenden zit. als LFA I bzw. LFA II), Bd. I, 10.

6 D'Héricourt wurde bis vor kurzem nur im Kontext der Geschichte des französischen Feminismus
und der Verbindung von Sozialismus und Feminismus aufgegriffen, vgl. Albistur, Maïté/Armoga-
the, Daniel: Histoire du féminisme français, Paris 1977,319-321; Evans, Richard J.: The Feminists.
Women's Emancipation Movements in Europe, America and Australasie 1840-1920, New York
1977,118; Robertson, Priscilla: An experience of Woman: Pattern and Change in 19th century
Europe, Philadelphia 1982,295; Moses, Claire Goldberg: French Feminism in the nineteenth century,
Albany N.Y. 1984, xii und 152-172; Rendall, Jane: The Origins of Modern Feminism: Women in
Britain. France and the United States 1780-1860, Hampshire/London 1985,295ff.; Käppeli, Anne-
Marie: Die feministische Szene, in: Duby, Georges/Perrot, Michelle: Geschichte der Frauen, Bd. 4:
19. Jahrhundert, hg. von Geneviève Fraisse und Michelle Perrot, Frankfurt a.M./New York 1994,
496f. Ausschliesslich der Person d'Héricourt widmeten sich in diesem Zusammenhang drei
Autorinnen: Offen, Karen: A Nineteenth-Century Feminist Rediscovered: Jenny P. d'Héricourt,
1809-1875, in: Signs, 1,13,1987a, 144-158. Offen, Karen: Qui est Jenny P. d'Héricourt? Une identité

retrouvée, in: Bulletin de la Société d'Historier de la Révolution de 1848 et des révolutions du
XIXe siècle: 1848: Révolutions et mutations au dix-neuvième siècle, 3,1987b, 87-100. Montalbetti,
Carlo: Aile origine del movimento per l'emancipazione femminile in Italia. Jenny P. d'Héricourt
et la «Ragione», in: Il Risorgimento, 3, 33, 1981, 246-264. Anteghini, Alessandra: Socialismo et
feminismo nella Francia del XIXe secolo: Jenny P. d'Héricourt, Genova 1988. In meiner Arbeit zu
Jenny P. d'Héricourt habe ich dagegen nach der soziologischen Dimension ihres Denkens gefragt,
vgl. Arni, Caroline: femme sociologue — femme diable. Jenny P. d'Héricourt, eine frühsoziologische

Denkerin im Frankreich des 19. Jahrhunderts, unveröff. Fachprogrammarbeit am Institut für
Soziologie der Universität Bern, Bern 1996. Vgl. ausserdem: Ami. Caroline/Honegger. Claudia:
Jenny P. d'Héricourt (1809-1975). Weibliche Modernität und die Prinzipien von 1789, in: Honeg-
ger, Claudia/Wobbe, Theresa (Hg.): Frauen in der Soziologie. Neun Porträts, München 1998,60-98.

78



gesellschaftstheoretischen Diskurs und ihre Nicht-Berücksichtigung in der
Traditionsbildung soziologischen Denkens diskutiert werden. Diese beiden

Schwerpunkte sind verknüpft mit der übergreifenden Fragestellung nach den
öffentlichen Handlungsräumen von Frauen im Staat. Denn erstens kann
d'Héricourts Auseinandersetzung mit den Gesellschaftstheoretikern ihrer
Zeit als Momentaufnahme im Streit um den legitimen Zugang zur
Öffentlichkeit des gesellschaftstheoretischen Diskurses gelesen werden. Zweitens
verdeutlicht ihr Verschwinden aus der soziologischen Traditionsbildung, wie
Frauen aus dem Handlungsraum Diskurs herausfallen, sobald dieser formalisiert

und institutionalisiert wird.

«Insurgée» in jeder Hinsicht: Zur Biographie Jenny P. d'Héricourts7

Eine «Aufständische», wie sich Jenny P. d'Héricourt selbst als Nachfolgerin
der Revolution von 1789 bezeichnete, war sie nicht nur in ihrem politischen
Engagement.8 Aufständisch war sie auch insofern, als dass sie sich in ihrer
Bildungsbiographie und ihren beruflichen Ambitionen über die Grenzen
eines konventionellen Lebensentwurfes einer Frau im 19. Jahrhundert
hinwegsetzte. 1809 als Jeanne-Marie-Fabienne Poinsard in Besançon geboren,
wuchs d'Héricourt in einem mittelständischen, von Protestantismus und
Republikanismus geprägten Milieu auf. Dieser soziokulturelle Hintergrund
sollte sich auf ihren Bildungsgang ebenso entscheidend auswirken wie auf
die Richtungen ihres Denkens und auf ihr politisches Engagement. Sie

setzte ihrer Herkunft denn auch ein deutliches Zeichen, indem sie in den
1850er Jahren das lutheranische Heimatdorf der Familie Poinsard, Héricourt,
als Pseudonym wählte. Nach dem Tod des Vaters 1817 zog d'Héricourt mit
ihrer Mutter nach Paris. Zehn Jahre später erwarb sie ein Lehrerinnendiplom.

1833 heiratete sie den Sprachprofessor und Beamten Michel-
Gabriel-Joseph Marie, trennte sich jedoch bereits nach «four years of
sorrow» wieder von ihm.9 In den folgenden Jahren eignete sich d'Héricourt die
naturwissenschaftlich-medizinische Bildung an, die Frauen auf universitärem

Weg verschlossen war. Sie belegte Privatkurse in Anatomie, Physiologie

und Naturgeschichte und erwarb ein Diplom in homöopathischer

7 Die meisten biographischen Informationen stammen aus einem wahrscheinlich verschleiert auto¬
biographischen Text, der 1869 in einer amerikanischen Frauenzeitschrift veröffentlicht und 1987

von Karen Offen ediert und kommentiert wurde. Offen hat auch die in diesem Text angegebenen
biographischen Daten nach archivalischen Quellen verifiziert und zum Teil korrigiert. Vgl. Offen
1987a und Offen 1987b. Einige wenige zusätzliche biographische Informationen finden sich bei:
Anteghini 1988.

8 Vgl. LFA I, 228: «Oui, je mérite le nom à'insurgée comme nos pères de 89.»
9 D'Héricourt zit. nach Offen 1987a, 152. Die Scheidung wurde in Frankreich mit der Revolutions¬

gesetzgebung eingeführt, 1804 im Code Civil verschärften Bestimmungen unterzogen und 1816
schliesslich abgeschafft. Sie wurde erst 1884 wieder eingeführt. Vgl. Albistur/Armogathe 1977,240.

79



Medizin. Zu Beginn der 1850er Jahre Hess sie sich an der Maternité in Paris

zur Hebamme ausbilden und eröffnete eine Praxis für Frauen- und
Kinderkrankheiten.10 Bereits seit Beginn der 1840er Jahre war d'Héricourt politisch
und publizistisch tätig. Sie veröffentlichte einen sozialkritischen Roman und
war Mitarbeiterin der Zeitung Le populaire, Publikationsorgan des
Kommunisten Etienne Cabet.11 Gegen Ende der 1840er Jahre wandte sich d'Héricourt

von der frühkommunistischen Bewegung ab. Sie warf Cabet vor, die
Interessen der Frauen zu vernachlässigen, und widmete sich fortan der
Frauenbewegung.12 Innerhalb eines feministischen Kontextes schuf sie denn
auch während der 1850er Jahre als Mitarbeiterin der kulturphilosophischen,
linksliberal-protestantisch geprägten Zeitschrift Revue philosophique et
religieuse ihr eigentlich gesellschaftstheoretisches Werk. In dieser Zeitschrift
publizierte d'Héricourt unter anderem ihre Kritik an den «contre-émanci-

pateurs» Pierre-Joseph Proudhon, Auguste Comte und Jules Michelet.13

Auguste Comte gilt als «Gründervater» der Soziologie, und Jules Michelet war
jener Vertreter der modernen französischen Nationalgeschichtsschreibung,
der nicht nur über Strukturen und Prozesse der Geschichte schrieb, sondern
sich in seinem Spätwerk auch mit Abhandlungen über die Liebe, die Frau

10 Erst ab 1869/70 konnten Frauen in Frankreich an der «école supérieure de médecine pour jeunes
filles» ein formalisiertes Medizinstudium absolvieren. Das Diplom berechtigte sie allerdings nur
zur Praxis im Ausland. Vgl. Albistur/Armogathe 1977,312f.

11 Der Roman «Le fils du réprouvé» erschien 1844 unter dem Pseudonym Félix Lamb; vgl. Lamb,
Félix: Le fils du réprouvé, 2 volumes. Paris 1844. Zur persönlichen Bekanntschaft d'Héricourts mit
Cabet und zu ihrer Mitarbeit in dessen Zeitung Le populaire vgl. Johnson, Christopher: Utopian
Communism in France: Cabet and the Icarians, 1839-1851, London 1974, 84.

12 D'Héricourt hielt in revolutionären Clubs Vorträge über die zivilrechtliche Gleichstellung der
Frauen, und sie war Mitbegründerin der Société pour l'Emancipation des femmes. Ausserdem
publizierte sie wahrscheinlich unter dem Namen Jeanne Marie in der saint-simonistisch geprägten,
feministischen Zeitung La voix des femmes. Vgl. zur saint-simonistischen Frauenbewegung:
Devance, Louis: Femme, famille, travail et morale sexuelle dans l'idéologie de 1848, in: Romantisme,
13-14, 1976, 79-103. Grubitzsch, Helga/Lagpacan, Loretta: «Freiheit für die Frauen - Freiheit für
das Volk». Sozialistische Frauen in Frankreich 1830-1848, Frankfurt a.M. 1980. Kleinau, Elke: Die
freie Frau. Soziale Utopien des frühen 19. Jahrhunderts, Düsseldorf 1987. Taylor. Barbara: Eve and
the New Jerusalem: Socialism and Feminism in the 19th Century, London 1983. Fraisse, Geneviève:
La Raison des Femmes, Paris 1992. Fraisse, Geneviève: Geschlecht und Moderne. Archäologien
der Gleichberechtigung, Frankfurt a.M. 1995.

13 LFA I, 8. Für die vorliegende Darstellung wird insbesondere die Auseinandersetzung mit
Proudhon aufgegriffen, weil Proudhon sich im Gegensatz zu Michelet und Comte auf eine direkte
Debatte mit d'Héricourt eingelassen hatte: D'Héricourt, Jenny P.: M. Proudhon et la question des

femmes, in: La Revue philosophique et religieuse VI, décembre 1856,5-15. Dies.: Réponse de Mme
Jenny d'Héricourt à M. P.J. Proudhon, in: La Revue philosophique et religieuse VI, février 1857,
267-275. Dies.: M. Proudhon et la question des femmes, in: La Revue philosophique et religieuse
VI, mars 1857,521-522. Diese Debatte wurde von ihr ausführlich kommentiert, vgl. LFA 1,126-220.
Comte wird hier insofern behandelt, als dass er als «Gründervater der Soziologe» den Kontrastfall

zu d'Héricourts Verschwinden aus der soziologischen Tradition darstellt.

80



und das Insekt hervortat.14 Die Auseinandersetzungen mit diesen Autoren
waren Hintergrund und Anlass zu d'Héricourts Hauptwerk La femme
affranchie, das 1860 zuerst in Brüssel und nach Aufhebung eines
Publikationsverbotes auch in Frankreich erschien. 1863/64 reiste d'Héricourt in die

USA, wo sie enge Kontakte zur amerikanischen Frauenbewegung
unterhielt.15 Zu Beginn der 1870er Jahre kehrte sie nach Frankreich zurück und

erlag 1875 in Paris einem Hirnschlag.

Das umstrittene Geschlecht der Diskursöffentlichkeit

D'Héricourt bewegte sich in und zwischen den «drei Kulturen» Literatur,
Sozialwissenschaft und Naturwissenschaft, wobei hier noch Politik als vierte
Kultur hinzugefügt werden könnte.16 Das 19. Jahrhundert war geprägt von
den Überschneidungen dieser kulturellen Felder. So unterhielten
Gesellschaftstheoretiker wie Auguste Comte und Pierre-Joseph Proudhon enge
Beziehungen zu den Naturwissenschaften und vor allem zur Biologie.
Insbesondere dort, wo sie den sozialen Ort der Frau bestimmten, vertraten diese

Denker das angebliche Interesse der «Natur». Und die Stimme der Natur
sprach eine klare Sprache: Comte zufolge determinierte eine spezifisch weibliche

Hirnstruktur die Frauen zu ausschliesslich affektivem Handeln und
verwies sie in die familiäre, reproduktive und nicht-gesellschaftliche Sphäre.
Proudhon variierte das Thema. Er behauptete, die Frau sei unfähig, sich zu
individualisieren und sich in produktiver Tätigkeit zu vergesellschaften, weil
es ihr an einem spermienproduzierenden Organ fehle. Die Gesellschaftstheorien

Comtes und Proudhons zeichneten sich dadurch aus, dass sie das

Geschlechterverhältnis naturalisierten und Aussagen über die Existenz der
Frauen den naturwissenschaftlichen Instanzen überantworteten, an die sie

um 1800 im Zuge der Verwissenschaftlichung des Geschlechterverhältnisses
delegiert worden waren.17

Die Ausgrenzung der Frau aus der Gesellschaft und aus der Gesellschafts-

14 So die gleichnamigen Buchtitel aus Michelets Spätwerk L'insecte 1857. L'Amour 1858. La Femme
1859). Vgl. Michelet. Jules: Œuvres complètes, éditées par Paul Viallaneix, vol. XVIII. 1858-1860:
L'Amour, La Femme, édition critique établie avec le concours d'Arimadavane Govidane et
Thérèse Moreau, Paris 1985.

15 Diese Reise war ursprünglich als Auswanderung geplant; unklar bleiben jedoch d'Héricourts
Beweggründe zu diesem Schritt. Es kann vermutet werden, dass sie sich vom Leben in den USA
erweiterte berufliche Perspektiven erhoffte - sei es, um als Ärztin zu praktizieren, sei es, um sich
weiterzubilden - und dass sie sich von der politischen Kultur Nordamerikas angezogen fühlte.

16 Zur Entstehung der Sozialwissenschaft als dritte Kultur zwischen Literatur und Naturwissenschaft
vgl. Lepenies, Wolf: Die drei Kulturen. Soziologie zwischen Literatur und Wissenschaft.
München/Wien 1985.

17 Zur Verwissenschaftlichung des Geschlechterverhältnisses vgl. Honegger, Claudia: Die Ordnung
der Geschlechter. Die Wissenschaften vont Menschen und das Weib, Frankfurt a.M./New York
1991.

81



theorie war symptomatisch für den frühsoziologischen Diskurs. Sie mündete
in die Bestimmung von Gesellschaft als «code word for the interest and needs
of men as apposed to women».18 D'Héricourt schrieb in der Revue philosophique

et religieuse gegen diese Kodifizierung von Gesellschaft an. Sie tat
dies, indem sie die Erklärungszusammenhänge aufgriff, auf die sich ihre
Kontrahenten beriefen - Naturwissenschaft, rationale Argumentation, soziale
Realität - und diese gegen deren Theorien kehrte. Ihrerseits naturwissenschaftlich

argumentierend, bestritt sie beispielsweise, dass die Biologie die
soziale Existenz determiniere. Die Wirkung sei vielmehr wechselseitig, weil
jedes Organ sich entsprechend der Umwelteinwirkung entwickle: «l'Anato-
mie vous dit: chez les deux sexes la masse cérébrale est semblable pour la

composition et, ajoute la Phrénologie, pour le nombre des organes. La
Biologie ajoute: la loi de développement de nos organes est l'exercice qui
suppose l'action et la réaction, dont le résultat est d'augmenter le volume, la
consistance et la vitalité de l'organe exercé.»19 Die Unterscheidung zwischen
individualisierten, produktiv tätigen und vergesellschafteten Männern und

nicht-individualisierungsfähigen, reproduktiv tätigen und nicht-vergesell-
schafteten Frauen sei folglich nicht Angelegenheit der Natur, sondern der
Gesellschaft. Der Geschlechterdualismus liege der sozialen Organisation
nicht als natürliche Gegebenheit zugrunde; vielmehr werde er in ordnungs-
und machtpolitischer Absicht systemfunktional zu einer ungleichen
Gesellschaftsordnung entworfen: «Eh! non, Messieurs, ce ne sont pas là des hommes

et des femmes: ce sont les tristes produits de votre égoïsme, de votre
affreux esprit de domination, de votre imbécillité ...»2()

Mit dieser Argumentation erschloss d'Héricourt die faktischen
Geschlechterdifferenzen einer soziologischen Analyse. Dabei bestritt sie nicht, dass

jenseits gesellschaftlicher Einwirkung eine Geschlechterdifferenz existiere,
aber sie negierte die Möglichkeit, diese vorsoziale Geschlechterdifferenz
erkennen und theoretisieren zu können.21 Insofern sei jede Theorie über die
Geschlechterdifferenz blanke Ideologie, schaffe erst die Unterschiede, die
sie als gegebene postuliere und diene der Reproduktion sozialer Ungleichheit:

«Ces motifs sont assez graves pour que nous repoussions toutes les théo-

18 Sydie, Rosalind A.: Natural Women. Cultured Men. A Feminist Perspective on Sociological Theory,
Ontario 1987, 46. Von dieser Identifizierung des Gesellschaftlichen mit dem Männlichen sollten
auch die späteren soziologischen Klassiker wie etwa Herbert Spencer, Ferdinand Tönnies und
Emile Dürkheim nicht abweichen.

19 LFA I, 178.

20 LFA II, 124.
21 D'Héricourt nahm mit dieser Argumentation in Anlehnung an Kant eine «heuristische Begren¬

zung des Feldes der Erkenntnis» vor, die feministische Theoretikerinnen heute als gleichsam dritten

Weg zwischen Geschlechterkonstruktivismus und Geschlechtersubstantialismus postulieren.
Vgl. Rödig, Andrea: Ding an sich und Erscheinung. Einige Bemerkungen zur theoretischen
Dekonstruktion von Geschlecht, in: Feministische Studien. 12, 2, 1994, 91-99, 95 (Hervorhebung
C.A.).

82



ries, toutes les classifications en vogue, et pour que nous ne nous permettions

pas la fantaisie d'en essayer une, qui ne serait pas meilleure que celles
des autres, puisque les éléments nous manquent, et ne peuvent être donnés

que par le libre développement des deux sexes dans l'égalité.»22 D'Héricourt
löste das Geschlechterverhältnis aus dem naturalisierenden und essentiali-
stischen Begründungszusammenhang, in den es Comte und Proudhon
verwiesen hatten, und holte es in die Sphäre des Sozialen und des Politischen.
Sie entwickelte eine Vorstellung von Geschlecht, wie sie der feministischen
Wissenschaft im 20. Jahrhundert zum Ausgangspunkt von Kritik und Analyse

werden sollte: Geschlecht ist eine soziale und historische Kategorie.23
Mit dieser kritischen Intervention vollzog d'Héricourt einen geradezu per-

formativ zu nennenden Akt. Denn sie focht nicht nur die wissenschaftliche

Legitimität der Geschlechtertheorien Proudhons und Comtes an, sondern
sie unterlief und verkehrte überdies die Ordnung des Gesellschaftsdiskurses.
Indem sie ihre Kritik am gesellschaftstheoretischen Diskurs öffentlich
formulierte und Debatten herausforderte, beanspruchte sie nämlich erstens die

Subjektposition in demselben Diskurs, der sie qua ihres Geschlechtes zum
Objekt definiert und aus seinem Feld ausgeschlossen hatte. Und sie drang
zweitens in eine Öffentlichkeit ein, die einem Vergeschlechtlichungsprozess
unterworfen war: Die Öffentlichkeit war männlich24. Dass d'Héricourt als

«nicht-Frau» wahrgenommen wurde, als eine, die über die «Macht des Bartes»

verfügte, traf durchaus den Kern der Sache: D'Héricourt nahm durch
ihre Tätigkeit den Platz des Mannes/Subjektes ein. Wenn aber die
Geschlechtsidentität der Frau, die in den Handlungsraum Öffentlichkeit
eindringt, diskutabel wird, so bedeutet dies umgekehrt auch, dass die männliche

Identität des Handlungsraumes Öffentlichkeit erschüttert wird, sobald
ihn eine Frau beansprucht. Auf genau diese «Identitätskrise» des öffentlichen

Diskurses reagierten die Versuche, d'Héricourts Verhalten damit zu
rationalisieren, dass sie ein «Mann» sei. D'Héricourt ihrerseits verschärfte
die Krise bewusst, indem sie nachdrücklich auf ihrem Frau-Sein beharrte:
«Une femme qui se trouve heureuse de s'entendre dire: Vous êtes un homme,
n'est à mes yeux qu'une sotte, une créature indigne avouant la supériorité du
sexe masculin; et les hommes qui croient lui faire un compliment ne sont que

22 LFA II, 278.
23 Die gleiche Argumentation verwandte d'Héricourt auch zur Dekonstruktion naturalisierter

Ungleichheiten in «Rassen»- und Klassenverhältnissen.
24 Vgl. exemplarisch Hausen, Karin: Die Polarisierung der «Geschlechtscharaktere». Eine Spiege¬

lung der Dissoziation von Erwerbs- und Familienleben, in: Conze, Werner (Hg.): Sozialgeschichte
der Familie in der Neuzeit Europas: neue Forschungen, Stuttgart 1976, 363-393.

83



d'impertinents vaniteux.»25 Diese hartnäckig zielgerichtete Kritik an einer
dualistischen Gesellschaft erklärt Proudhons ebenso irritierte wie
bemerkenswert unhöfliche Reaktion auf d'Héricourts Schreiben: Wer die Regeln
des Diskurses derart bewusst und ausdrücklich übertritt, fällt aus der
Ordnung der menschlichen Dinge und wird zur Maschine. Die Auseinandersetzung

zwischen Proudhon und d'Héricourt war ein Streit um den legitimen
Zugang zum gesellschaftstheoretischen Diskurs und um das Geschlecht des

Handlungsraumes Öffentlichkeit. Dieser Streit war von beträchtlicher
Tragweite: auf dem Spiel stand die dualistische Ordnung der Geschlechter.
Proudhon befasste sich denn auch nur sekundär mit den Inhalten von d'Héricourts

Kritik (während andere die Auseinandersetzung gar nicht erst
aufnahmen). Primär ging es ihm darum, den Ausschluss der Frauen aus der
Gesellschaft und aus der Gesellschaftstheorie an d'Héricourt als Person

praktisch zu vollziehen und die Regeln des Diskurses wiederherzustellen.
Wie ist es aber zu erklären, dass sich eine Frau den Zugang zum öffentlichen

Diskurs in einer Zeit erstreiten konnte, in der gerade ihr Ausschluss aus
Staat und Gesellschaft durch den Ausgang der beiden Revolutionen von 1789

und 1848 bestärkt schien? D'Héricourt selbst legitimierte ihr Recht auf
Kritik und Einmischung zum einen mit der ethisch und sozial notwendigen
formalen Gleichheit der Geschlechter. Zum andern sei sie kompetent, ihr
Geschlecht in der theoretischen Neuordnung der Geschlechter zu vertreten,
weil sie die Lebensbedingungen von Frauen kenne.26 D'Héricourts
Selbstverständnis war ein politisches: es ging ihr um die Emanzipation der Frauen
und um die Egalisierung der Gesellschaft. Dass gerade dieses politische
Selbstverständnis d'Héricourt zur Einmischung in den gesellschaftstheoretischen

Diskurs motivierte, war in der Frühzeit soziologischen Denkens nicht
ungewöhnlich. Der frühsoziologische Diskurs war als theoretische Bewältigung

des sozialen, politischen, ökonomischen und kulturellen Wandels im
nachrevolutionären Frankreich entstanden und war insofern hoch politisiert.

25 RPR, VI, décembre 1856, 9.
26 Vgl. LFA 1,229: «Maintenant [...] à moi, femme, de parler.de moi-même pour mon droit [...].» Joan

W. Scott hat das Paradox, das diese Position impliziert, als Konstitutivum des Feminismus analysiert:

«Feminism was a protest against women's political exclusion: its goal was to eliminate 'sexual
difference' in politics, but it had to make its claims on behalf of 'women' (who were discursively
produced through 'sexual difference'). To the extent that it acted for 'women', feminism produced
the 'sexual difference' it sought to eliminate. This paradox - the need both to accept and to refuse
'sexual difference' - was the constitutive condition of feminism as a political movement throughout

its long history.» Vgl. Scott, Joan W.: Only Paradoxes to Offer. French Feminists and the Rights
of Man, Cambridge/London 1996,3f. Auch d'Héricourt entkam diesem Paradox nicht: sie bot aber
Ansätze dazu, es aus einer soziologischen Perspektive aufzulösen: Was sie als Realität akzeptierte,
waren die faktischen Unterschiede zwischen Frauen und Männern - nicht ohne aber auf deren
sozio-historische Genese und damit Veränderbarkeit hinzuweisen. Was sie zurückwies, war die
theoretische Bestimmung einer vorsozialen, ontologischen Geschlechterdifferenz als Ursprung der
gegenwärtig faktischen Unterschiede. Es waren also verschiedene «sexual differences», die sie in
ihrer Argumentation gleichzeitig akzeptierte und zurückwies.

84



Zur Krisenhaftigkeit dieses Wandels gehörte es auch, dass 1789 wie 1848

revolutionär aktive Frauen das traditionelle Geschlechterverhältnis
provozierten und die Frage nach alternativen Geschlechterordnungen aufwarfen.27

Der im Verlauf zweier Revolutionen explizit gemachte Ausschluss der
Frauen aus der Staatsbürgerschaft stiess auf den Widerstand einer zunehmend

organisierten frühfeministischen Bewegung.28 Die dichotomisierte
Gesellschaftsordnung - den Frauen die Familie, den Männern Staat und
Gesellschaft - setzte sich nicht unumstritten durch. Die hochgradige Politisiert-
heit des gesellschaftstheoretischen Denkens und die Möglichkeit, an eine
Tradition politisierender Frauen anzuknüpfen, öffneten d'Héricourt den

Zugang zu einem Diskurs über Geschlecht und Gesellschaft, in dem Frauen
nicht als Akteurinnen vorgesehen waren.

Weiter verfügte d'Héricourt mit der Revuephilosophique et religieuse über
eine soziale und institutionelle Struktur, die ihr die «Veröffentlichung» ihrer
Einmischung überhaupt erst ermöglichte. Die sozialen Beziehungen um die
Revue philosophique et religieuse stellten eine «sociabilité» her, einen
Bereich, in dem die Grenzen zwischen Privatheit und Öffentlichkeit
aufgeweicht waren.29 Über Freundschaften war d'Héricourt in ein soziales Netz
eingebunden, das ihr zugleich eine publizistische Infrastruktur bereitstellte.

Nichtsdestotrotz setzte sich die männliche Codierung der Diskursöffentlichkeit

im Falle d'Héricourts schliesslich durch: Proudhon konnte es sich

leisten, die Auseinandersetzung mit seiner Kritikerin abzubrechen und sie

in der Folge zu ignorieren. Und die publizistische Infrastruktur d'Héricourts
war fragil; sie zerbrach unter der Wucht der Empörung über die unbotmäs-
sige Autorin. Napoléon III verbot 1858 jede weitere Publikation der Revue

philosophique et religieuse. Damit erfuhr d'Héricourt den Ausschluss der
Frau aus Gesellschaft, Staat und Öffentlichkeit, den sie in den Theorien ihrer
Kontrahenten kritisiert hatte. Die Öffentlichkeit, in die sie eingedrungen
war, präsentiert sich als Ort geschlechterspezifischer Ein- bzw. Ausgrenzung:30
In der Öffentlichkeit wurde nicht nur räsonniert, sondern darüber hinaus der
Geschlechterdualismus als soziale Realität hergestellt und zementiert.

27 Geneviève Fraisse formuliert diesen Sachverhalt prägnant: «En parallèle à l'élaboration d'un
nouveau lien social, un autre lien sexuel s'avère nécessaire.» Vgl. Fraisse 1992,49.

28 Vgl. Literatur in Anmerkungen 6 und 12.

29 Zur «sociabilité» vgl. Jost, Hans Ulrich: Zum Konzept Öffentlichkeit in der Geschichte des 19. Jahr¬
hunderts, in: Schweizerische Zeitschrift für Geschichte, 46, 1, 1996,43-59, 47f.

30 Zu einer solchen Betrachtungsweise von Öffentlichkeit vgl. Jost 1996, 54.

85



Das selektive Gedächtnis der soziologischen Tradition

D'Héricourt Hess sich jedoch nicht beeindrucken. Im Vorwort zu ihrem 1860

publizierten Hauptwerk La femme affranchie konterte sie mit der ihr eigenen

ironischen Schärfe die Bemühungen ihrer Kontrahenten, sie zu
diskreditieren: «Si je vous apparais sous l'aspect peu récréatif d'une machine à

raisonnement, c'est d'abord parce que la nature m'a faite ainsi, et que je ne
vois aucune bonne raison pour modifier son œuvre; puis parce qu'il n'est pas
mauvais qu'une femme majeure vous prouve que son sexe, quand il ne craint
pas votre jugement, raisonne aussi bien et souvent mieux que le vôtre.»31 Im
ersten Band von La femme affranchie stellte d'Héricourt ihre zum Teil
bereits in der Revue philosophique et religieuse veröffentlichte Kritik an den
Gesellschaftstheoretikern und an den sozialen und politischen Bewegungen
der ersten Jahrhunderthälfte zusammen.32 Im zweiten Band analysierte sie

die Stellung der Frauen im Wert- und Rechtssystem der französischen
Gesellschaft und entwarf ein umfassendes politisches Programm für den Kampf
um Gleichstellung. Weiter legte sie in diesem Band eine «théorie philosophique

du droit» vor, deren Reichweite sich dann erschliesst, wenn sie auch
als Sozialtheorie gelesen wird. D'Héricourt stellte sich die Frage, wie
Gesellschaft als organisiertes Kollektiv von Individuen in einer Weise zu denken

sei, die weder das Individuum auf seinen gesellschaftlichen Nutzen, noch
die Gesellschaft auf ihren Nutzen für die individuelle Existenz reduziert. Sie

verband die ältere sozialphilosophische Frage nach der sozialen Ordnung
und dem inneren Zusammenhalt der Gesellschaft mit dem Interesse an Freiheit

und Autonomie des Individuums. Ausgehend von dieser Problemstellung,

entwickelte d'Héricourt in Ansätzen ein Konzept von Vergesellschaftung,

das Emile Dürkheim gegen Ende des 19. Jahrhunderts seinerseits unter
dem Begriff «organische Solidarität» zu einem Meilenstein der soziologischen

Theoriebildung machen sollte.33 Organische Solidarität bezeichnet die
Form von Vergesellschaftung, die in differenzierten Gesellschaften die
Individuen durch Arbeitsteilung und Kooperation miteinander verbindet.
Individualisierung und Differenzierung sind aus dieser Perspektive für die
soziale Integration notwendige Prozesse. Dabei - und das ist entscheidend -
machte d'Héricourt keinen Unterschied zwischen Frauen und Männern.
Beide Geschlechter verfügen in ihren Augen gleichermassen über die Be-

31 LFAI, 10.

32 Sie widmete sich namentlich folgenden Bewegungen und Personen: «Communistes modernes»,
«Saint-Simoniens», «Fusioniens», «Phalanstériens», Ernest Legouvé, Emile de Girardin, Jules
Michelet, Auguste Comte, Pierre-Joseph Proudhon.

33 Zur organischen Solidarität vgl. Dürkheim, Emile: Über soziale Arbeitsteilung. Studie über die
Organisation höherer Gesellschaften (1893), Frankfurt a.M. 1996 (2. Auflage). Vgl. auch Müller,
Hans-Peter/Schmid, Michael: Arbeitsteilung, Solidarität und Moral. Eine werkgeschichtliche und
systematische Einführung in die «Arbeitsteilung» von Emile Dürkheim, in: Dürkheim 1996,
481-521.

86



fähigung und das Recht zu einer individualisierten und produktiven
Existenz. Anders als ihre Kontrahenten verlor d'Héricourt bei der Theoretisie-

rung von Gesellschaft die sozialen Realitäten auch dort nicht aus den Augen,
wo es um den sozialen Ort der Geschlechter ging. In der gesellschaftlichen
Praxis nämlich, darauf wies sie immer wieder hin, waren die Frauen einem
mentalen und sozialen Wandel unterworfen, der sie aus der traditionellen
Bindung an Familie und Reproduktion herauslöste und ihnen
Individualisierungschancen bieten konnte. Die Frauen partizipierten am Denken der

Aufklärung, sie waren in die Produktion integriert und hatten damit teil an
dem, was d'Héricourt für Modernisierungsprozesse hielt.
Damit ging d'Héricourt über die Theorie ihres Zeitgenossen Auguste Comte
hinaus. Comte hatte als Reaktion auf die Gefahr der Desintegration in einer
arbeitsteiligen Gesellschaft eine nach Klassen, Geschlechtern und Generationen

stark hierarchisierte Gesellschaftsordnung propagiert. Individualität
galt Comte als Bedrohung der sozialen Integration und war deshalb dem
Klassen- oder Geschlechtertypus unterzuordnen.34 Selbst Dürkheim fiel
Jahrzehnte später seinerseits wieder hinter d'Héricourt zurück. Anders
als sie leitete Dürkheim organische Solidarität nicht vom Recht jedes
Individuums auf die Entwicklung seiner Individualität her, sondern von der
sexuellen Arbeitsteilung als erste und ursprüngliche Form gesellschaftlicher
Differenzierung. Wie Proudhon und Comte setzte Dürkheim die
Geschlechterdifferenz als «natürliche» Kategorie einer Gesellschaftsordnung
voraus, statt die geschlechtersegregierende Struktur dieser Gesellschaft als

Produkt einer spezifischen sozialen Ordnung zu begreifen. Dürkheim
glaubte denn auch, der Gefahr der Desintegration mit einer progressiven
Differenzierung der Geschlechter beikommen zu können. Eine intensivierte
geschlechterspezifische Arbeitsteilung, die beispielsweise den wissenschaftlich

produktiven Mann von der ästhetisch interessierten Frau unterscheidet,
sollte die benötigte soziale Solidarität sicherstellen.35 D'Héricourt ihrerseits
vertraute auf die integrativen Wirkungen einer Individualisierung, die auch
die Geschlechterrollen sprengt: Wenn Solidarität dadurch zustande kommt,
dass die Menschen aufgrund ihrer verschiedenen Fähigkeiten alle aufeinander

angewiesen sind, kann nur die freie Entfaltung aller Individuen, inklusive

der Frauen, sozialen Zusammenhalt schaffen. Damit löste d'Héricourt

34 Vgl. zu Comtes Gesellschaftstheorie in deutscher Übersetzung: Comte, Auguste: Soziologie. Aus
dem französischen Original ins Deutsche übertragen von Valentine Dorn, I. Band, Jena 1923.

35 Vgl. insbesondere: Dürkheim, Emile: Der Selbstmord (1897), Frankfurt a.M. 1993 (4. Auflage). Zu
Dürkheims Konzeption des Geschlechterverhältnisses als strukturierendes Element in seiner
Sozialtheorie vgl. Lehmann, Jennifer M.: Durkheim's Women: His Theory of the Structures and
Functions of Sexuality, in: Current Perspectives in Social Theory, 11, 1991, 141-187. Roth,
Guenther: Emile Dürkheim und die Prinzipien von 1789. Zum Problem der Geschlechtergleichheit,

in: Ostner, Ilona/Lichtblau, Klaus (Hg.): Feministische Vernunftkritik. Ansätze und Traditionen,

Frankfurt a.M. 1992,167-188.

87



den soziologischen Diskurs aus den Beschränkungen der Geschlechterpolitik
und ergänzte zugleich die gleichheitsphilosophische feministische

Argumentation um ein sozialtheoretisches Argument.
Indessen fand d'Héricourts Werk keinen Eingang in die Geschichte des

soziologischen Denkens. In der historischen Rekonstruktion der soziologischen

Theoriebildung wurde nachträglich und zusätzlich zur Ausgrenzung
aus der Diskursöffentlichkeit ein weiterer Ausschluss ihrer Person und ihres
Denkens vollzogen. Dieser Ausschluss war ein Nicht-Einschluss in die
soziologische Tradition. Er steht im Zusammenhang mit den Professionalisie-

rungs- und Institutionalisierungsprozessen, durch die ein wissenschaftlicher
Diskurs zur wissenschaftlichen Disziplin wird.36 Zentraler Bestandteil dieser
Prozesse ist die Reglementierung der Frage, wer zur Disziplin gehört, d.h.
wessen Denken als soziologisches gelten kann. Eine entstehende Disziplin
regelt diese Zugehörigkeiten und Zugänge nicht nur aktuell. Sie tut dies auch

nachträglich, indem sie in die Rekonstruktion ihrer Tradition gewisse Werke
ein- und andere ausschliesst. Die Tatsache, dass Gesellschaftstheorie in den
1850er Jahren noch nicht Angelegenheit einer wissenschaftlichen Disziplin
mit formalisiertem und restringiertem Zugang war, ermöglichte d'Héricourts
Beitrag zur soziologischen Theoriebildung. Denn von einer akademisch
institutionalisierten Wissenschaft Soziologie wäre sie qua ihres Geschlechtes

ausgeschlossen gewesen. In ihrem Falle vollzogen die Vertreter der Disziplin
Soziologie den Ausschluss nachträglich dadurch, dass sie in der
Rekonstruktion ihrer Frühgeschichte nur Gründerväter kennen und bislang keine
«Gründermütter» finden wollten. Ebensowenig suchten sie im frühsoziologischen

Diskurs nach Gesellschaftsentwürfen, die Gesellschaft nicht als

«code word for the interest and needs of men» (Rosalind A. Sydie) dachten.
Gesellschaftstheoretisches Denken, das die Kategorie Geschlecht als soziale
und historische Kategorie versteht und Gesellschaft nicht entlang einer
dualistischen Geschlechterordnung organisiert, sollte lange nicht zur kollektiven
Identität der Disziplin Soziologie gehören.37

36 Zur Unterscheidung zwischen dem Diskurs und der Disziplin einer Wissenschaft vgl. Eriksson,
Björn: The First Formulation of Sociology. A Discursive Innovation of the 18th Century, in:
Archives Européennes de Sociologie, 34,2,1993, 251-276, hier insbes. 251f.

37 D'Héricourt ist nicht die einzige «vergessene» Frühsoziologin. Zu erwähnen wäre als Zeitgenos¬
sin etwa auch die Engländerin Harriet Martineau (1802-1876). Zu d'Héricourt, Martineau und
weiteren «Klassikerinnen» in der Soziologie vgl. Honegger/Wobbe 1998. Zur Integration der
analytischen Kategorie Geschlecht in die Soziologie vgl. beispielsweise Stacey, Judith/Thorne, Barrie:
Feministische Revolution in der Soziologie? Ein Vergleich feministischer Ansätze in der
Geschichte, Literaturwissenschaft, Anthropologie und Soziologie in den USA, in: Feministische
Studien, 4,2,1985,118-129, hier insbes. 121ff.

88



Möglichkeiten und Grenzen der Streitbarkeit: Schlussfolgerungen

An der Person d'Héricourt wird deutlich, wie sich Frauen unter restriktiven
gesellschaftlichen Bedingungen einen Handlungsraum in der Öffentlichkeit
erstreiten konnten, der ihnen nicht zugedacht war. D'Héricourt schuf sich
diesen Handlungsraum, um gerade diejenigen theoretischen Konstruktionen
radikal zu kritisieren, die den Ausschluss ihres Geschlechtes aus Öffentlichkeit,

Gesellschaft und Staat begründeten. Der Kontext, der dies in ihrem
Falle möglich machte, setzte sich zusammen aus der Tradition öffentlich
politisierender und theoretisierender Frauen, aus ihrem eigenen politischen
Engagement und Selbstverständnis und aus der «sociabilité» um die Revue

philosophique et religieuse.
Der vor diesem Hintergrund erstrittene Handlungsraum hatte Grenzen,

die immer wieder geltend gemacht wurden, sei es von Seiten des Staates

durch Verbot und Zensur von Publikationen, oder sei es von seiten der
Gesellschaftstheoretiker, die sich der Diskussion mit d'Héricourt verweigerten.
Diese Begrenzungen vollzogen sich entlang der Logik einer Öffentlichkeit,
die Ort der Etablierung und Aufrechterhaltung einer geschlechterdualisti-
schen Ordnung war. Der öffentliche Handlungsraum d'Héricourts wurde
schliesslich auch rückwirkend eingeschränkt, indem der theoretischen
Reichweite ihres Denkens nachträgliche Grenzen gesetzt wurden. Dieses

Denken, das ein Beitrag zur soziologischen Theoriebildung hätte sein

können und als solcher von der Geschichtsschreibung der Soziologie hätte
rekonstruiert werden können, blieb ignoriert. So erweist sich der von d'Héricourt

erstrittene Handlungsspielraum retrospektiv als zugleich ungewöhnlich

weit und gewöhnlich begrenzt.
D'Héricourt selbst liess sich von den Versuchen ihrer Kontrahenten, ihr

Denken, Sprechen und Handeln zu begrenzen, zeitlebens kaum beirren. Sie

beschwichtigte nie, was von ihr offensichtlich ausging, nämlich eine Bedrohung

der männlichen Identität des öffentlichen Diskurses. Weder ihr
Geschlecht noch die Regeln der Wohlanständigkeit machten es in ihren
Augen nötig, sich im Disput mit Proudhon von einem Mann vertreten zu
lassen. D'Héricourt akzeptierte Proudhons Attacke auf ihr autonomes
Sprechen nicht als höfliche Rücksichtnahme - auf die sie sowieso nicht
angewiesen war. Vielmehr sah sie darin ein verstecktes Rückzugsgefecht ihres
Kontrahenten: «Mal armé pour la défense, plus mal armé peut-être pour
l'attaque, vous voudriez bien échapper.»38

38 RPR, VI, février 187,267.

89



Machen Frauen Staat?

Geschlechterverhältnisse im politischen System -
am Beispiel der Ersten Republik Österreichs*

Gabriella Hauch

Raus mit den Männern ausm Reichstag!
Raus mit den Männern ausm Landtag!

Raus mit den Männern ausm Herrenhaus!
Wir machen draus

Ein Frauenhaus.

(Friedrich Hollaender, 1926)'

Als im Juni 1926 Ciaire Waldoff - in der Berliner Cabaretszene als «Kodder-
schnauze» berühmt - diesen Song von Friedrich Hollaender, seines Zeichens

Komponist der Musik zum Film «Der Blaue Engel», in Berlin auf Platte
aufnahm, kamen diese Worte einer Bilanz über sieben Jahre Frauenwahlrecht
in der Weimarer Republik gleich - auch wenn sie möglicherweise ironisch
intendiert waren. Lange bevor die Diskussionen um Pro und Contra von
Quotenregelungen einsetzten und darüber, mit welchen Strategien sich
Frauen im Männerraum der institutionalisierten Politik einen Platz erobern
könnten, wurde im Berlin der zwanziger Jahre singend die Radikalvariante
gefordert:

Raus mit den Männern ausm Dasein!
Raus mit den Männern ausm Hiersein!
Raus mit den Männern ausm Dortsein!
Die müssten längst schon fortsein!
Raus mit den Männern ausm Bau!
Und rin in die Dinger mit der Frau.2

Nicht harmonisches Miteinander und Geschlechtergerechtigkeit wurden
hier propagiert, sondern mit dem radikalen geschlechtsspezifischen
Entweder-Oder der Differenzgedanke auf die Spitze getrieben. Nur der
bedingungslose Ausschluss der Männer aus den parlamentarischen Räumen
und ihr Ersatz durch Frauen würde gesellschaftspolitische Verbesserungen

* Für Diskussionen, Anregungen und Kritik danke ich Rudolf G. Ardelt. Ingrid Bauer, Karl Fallend,
Ernst Hanisch, Reinhard Kannonier, Roman Sandgruber und Anton Staudinger.

1 Dieter Hildebrandt, In die Saiten, aufs Pedal. Vor hundert Jahren wurde Friedrich Hollaender
geboren, in: Die Zeit, 18. Oktober 1996, S. 60.

2 Ibid.

90



garantieren. Obwohl diese Position nur von einer kleinen Minderheit
vertreten wurde, war sie für einen zeitgenössisch kritischen bzw. ironischen

Schlagertext gut. Er führt direkt in das Spannungsfeld von Frauen und
Politik, wie es sich in allen Ländern einige Jahre nach Einführung des
allgemeinen Frauenwahlrechts präsentierte. Die Eliminierung der politischen
Geschlechterdifferenz bedeutete nicht nur ein Weiterwirken der damit
konnotierten Normen, Mentalitäten und den damit verbundenen Ein- und

Ausschliessungen. Diese gesellschaftspolitische Zäsur wurde von einer
neuerlichen Konstituierung von Differenzen begleitet - nicht nur entlang der
Geschlechterlinie, sondern auch innerhalb der Geschlechter. Trotzdem sich
die weiblichen Abgeordneten verschiedenen Weltanschauungen, verschiedenen

Fraktionen ihrer Parteien verpflichtet fühlten, verschiedenen Alters
waren und aus verschiedenen Teilen der Republik ins Parlament gewählt
worden waren, verschiedenen Schichten angehörten, verschiedene
Religionsbekenntnisse hatten, nahmen sie einen essentialistischen Standpunkt ein,
definierten sich also über 'weibliches' Geschlecht und sahen die Verbindung
ihrer Geschlechtsidentität mit ihrer politischen Funktion als selbstverständlich

an. Gleichzeitig waren sie sich jedoch ihrer Differenzen untereinander
bewusst. Das bedeutet, die ersten weiblichen Abgeordneten jonglierten
in Differenz zu ihrer postulierten Gleichheit auf dem parlamentarischen
Parkett.

Diese zentrale These wird im folgenden auf drei Ebenen erläutert.
Anhand eines Politikfeldes aus der Ersten Republik Österreichs, der Sozialpolitik,

wird gezeigt, mit welchen Fragestellungen eine geschlechterorientierte
Politikgeschichte neue Wege gehen könnte. Bei der Frage nach den
Politikfeldern, also den Handlungsspielräumen, kommen die Protagonistinnen
in der gesetzgebenden Versammlung, dem Nationalrat, in den Blick. Anhand
der Prosopographie der ersten weiblichen Abgeordnetengenerationen
werden ihre Lebenswelten nach frauenspezifischen Politikbedingungen
analysiert. Dieser generalisierende Blick kann zwar keine mit qualitativen
Methoden erarbeiteten Biographien ersetzen, zeigt jedoch sehr deutlich die

geschlechtsspezifischen Facetten in Politikerinnenkarrieren auf.

Vorab jedoch noch einige Überlegungen zur Diskussion um eine
Neuorientierung der politischen Geschichtsschreibung und ihr Verhältnis zu
Geschlechter- und Frauengeschichte.

«Wer suchet, der findet» oder
geschlechtsspezifische Fragen an die politische Geschichtsschreibung

In den letzten Jahren wurde unter dem Paradigma vom «Ende der Gewissheiten»

heftig um das Wie, Warum und Wozu der Geschichtsschreibung

91



gestritten.3 Besonders betroffen davon waren die Erweiterung der
Sozialgeschichte oder Sozialgeschichte versus Historische Kulturanthropologie.4
Nun erst beginnen diese Debatten auch die politische Geschichtsschreibung
zu erfassen: «Für ein neues Verständnis politischer Geschichtsschreibung»
ist der Untertitel einer von Maurice Agulhon publizierten Aufsatzsammlung

«Der vagabundierende Blick»5 und gleichzeitig eine Proklamation.
Agulhon plädiert für eine politische Historiographie, die offen ist für das

Zusammenspiel von Alltagssphäre, symbolischer Repräsentation, Mentalitäten
und sozioökonomischen Ordnungsgeboten. Das Politische, so Agulhon, ist
dieser Austausch selbst und nicht das Gegenstandsfeld, auf dem der
Austausch stattfindet. Dieser spannende Ansatz ist hinsichtlich seiner
Konkretisierung noch work in progress, scheint aber als Leitmotiv für künftige
Arbeiten und vor allem für die Diskussion um die politische Geschichtsschreibung

inspirierend.6 Agulhon orientiert sich dabei jedoch am gängigen
androzentrischen Verständnis von Politik, das sich in einem manifesten und
einem latenten Frauenausschluss äusserte.

Bei dem Wandel von der vormodernen patriarchalen hauswirtschaftlichen
Gesellschaftsstruktur zur modernen mit ihren scheinbar geschlechtsneutralen

Institutionen ist auch der Bereich der Ökonomie in die Analyse ein-
zubeziehen. In die äusserst komplexe Entwicklung eines vom Haus
losgelösten ökonomischen, marktorientierten Bereichs war die Konstruktion
der asymmetrischen «Ordnung der Geschlechter» verwoben.7 Biologistisch
definierte Geschlechterdifferenz bildete den einen, androzentristische
Geschlechterblindheit den anderen Pol, zwischen denen die Geschlechter-

3 Herta Nagl-Docekal: «Ist Geschichtsphilosophie heute noch möglich?», in: Der Sinn des Historischen.

Geschichtsphilosophische Debatten, hg. Herta Nagl-Docekal (Frankfurt a. M.: Fischer, 1996)
7-63. Diese Debatte führte im deutschsprachigen Raum zur Gründung der Österreichischen
Zeitschrift für Geschichtswissenschaften. Ibid. 1 1990/1 Geschichte neu schreiben.

4 Reinhard Sieder, «Sozialgeschichte auf dem Weg zu einer historischen Kulturwissenschaft?», in:
Geschichte und Gesellschaft 20 (Juli/August 1994) 445^168. Hans-Ulrich Wehler: «Moderne
Politikgeschichte? Oder: Willkommen im Kreis der Neorankeaner vor 1949», in: Geschichte und
Gesellschaft 22 (April/Juni 1996) 257-266: Erweiterung der Sozialgeschichte. Österreichische
Zeitschrift für Geschichtswissenschaften 2 (1991/1): Wende welcher Geschichte. Ibid. (1992): Kultur
suchen. Ibid. (1993/1): Revisionen.

5 Maurice Agulhon. Der vagabundierende Blick. Für ein neues Verständnis politischer Geschichtsschreibung

(Frankfurt a. M.: Fischer Wissenschaft, 1995).
6 Stellvertretend für die innerhalb der feministischen Politikwissenschaften und der feministischen

Philosophie boomende Literaturproduktion sei auf folgende Sammelbände bzw. die Überblicksliteratur

verwiesen: Feministische Standpunkte in der Politikwissenschaft. Eine Einführung, hg. Eva
Kreisky und Birgit Sauer (Frankfurt/New York: Campus, 1995); Österreichische Zeitschrift für
Geschichtswissenschaften 6 (1995/2): Frauen Geschlechter Geschichte. Politische Theorie, Differenz
und Lebensqualität. hg. Herta Nagl-Docekal und Herlinde Pauer-Studer (Frankfurt a. M.: Suhr-
kamp, 1996); Geschlechterverhältnisse und Politik, hg. Institut für Sozialforschung Frankfurt
(Frankfurt a.M.: Suhrkamp. 1994). Sieglinde Rosenberger, Geschlechter - Gleichheiten -
Differenzen. Eine Denk- und Politikbeziehung (Wien: Gesellschaftskritik, 1996).

7 Vater Staat und seine Frauen, Band I: Beiträge zurpolitischen Theorie, hg. Barbara Schaeffer-Hegel
(Moos: Pfaffenweiler, 1990). Band II: Studien zur politischen Kultur, hg. Barbara Schaeffer-Hegel
und Heide Kopp-Degethoff (Moos: Pfaffenweiler, 1990).

92



Verhältnisse der Moderne oszillieren.8 Beide bildeten ein zentrales - latentes

oder unbewusstes - Paradigma am Beginn der modernen Wissenschaft,
wovon auch die Geschichtswissenschaften betroffen sind.9

Der Androzentrismus wurde oft mit dem Argument gerechtfertigt und

begründet, dass ja die abstrakten Begriffe von Politik, Staat und Institutionen
über das geschlechtsneutrale Konzept von citizenship transportiert würden.
Nachdem sich dabei normierte und legitime Machtstrukturen vor reale,
alltäglich konkret erlebbare Macht- bzw. Ohnmachtsverhältnisse schoben,
scheinen diese zu verschwinden. Der darin jedoch wirksame «unterlegte,
unthematisierte Geschlechtertext»10 von citizenship wurde in den letzten
fünfzehn Jahren von feministischer Seite, vor allem von Philosophinnen,
Soziologinnen und Rechtstheoretikerinnen, im angelsächsischen Bereich
dechiffriert.

Die Vorrangstellung des männlichen Individuums begründete die rechtliche

und soziokulturell mit Normen verbundene Ungleichheit zwischen
Männern und Frauen. Das bedeutete für die Habsburgermonarchie, dass

vormoderne patriarchale Regeln im Allgemeinen Bürgerlichen Gesetzbuch

(ABGB) von 1811 und später in den verschiedenen Vereinsrechten als

Geschlechterdifferenzen rechtlich festgeschrieben wurden:11 der idealtypische
«Bürger-Mann» wurde zum Haupt der Familie und zum politikfähigen
Individuum, und citizenship wurde zur rechtlichen und zur sozialen Kategorie.

So lautet die zentrale These für die Diskussion um eine moderne
Politikgeschichte: Geschlecht und moderne Politik konstruier(t)en und bedingen
sich gegenseitig. Daraus folgt, dass Politik wie alle anderen gesellschaftlichen
Bereiche ohne geschlechtsspezifische Komponenten nicht gedacht und
ebensowenig historisch untersucht werden kann. In die Diskussion um
Politikgeschichtsschreibung muss das Bemühen um eine veränderte Theorie von
citizenship einfliessen, um die neuzeitliche Spaltung in Staatsbürger/Mensch
und Frau zu überwinden.12 Meines Erachtens würde bereits die Reflexion

8 Claudia Honegger, Die Ordnung der Geschlechter. Die Wissenschaft vom Menschen und das Weih
1750-1850 (Frankfurt/New York: Campus, 1991).

9 Exemplarisch für die Auseinandersetzung für den österreichischen Forschungsstand: Edith
Saurer. «Frauengeschichte in Österreich. Eine fast kritische Bestandsaufnahme», in: L'Homme.
Zeitschrift für feministische Geschichtswissenschaft 2 (1993): 37-63; Uta C. Schmidt. «Für eine
disziplinare Matrix feministisch perspektivierter Geschichtswissenschaft», in: Österreichische
Zeitschrift für Geschichtswissenschaften 6 (1995/2): 237-255.

10 Nancy Fraser, «Was ist kritisch an der Kritischen Theorie? Flabermas und die Geschlechterfrage»
in: dies.. Widerspenstige Praktiken. Macht, Diskurs, Geschlecht (Frankfurt a.M.: Suhrkamp, 1994),
174.

11 Gabriella Hauch, «Politische Wohltätigkeit - wohltätige Politik. Frauenvereine in der Habsburger
Monarchie 1811-1866», in: Zeitgeschichte (1992): 200-215. Gabriella Hauch, Vom Frauenstandpunkt

aus. Frauen im Parlament 1919-1933 (Wien: Gesellschaftskritik, 1995), 34-59.
12 Iris Marion Young, «Das politische Gemeinwesen und die Gruppendifferenz. Eine Kritik am Ideal

des universalen Staatsbürgerstatus», in: Jenseits der Geschlechtermoral. Beiträge zur feministischen
Ethik, hg. Herta Nagl-Docekal und Herlinde Pauer-Studer (Frankfurt a.M.: Fischer, 1993),

93



über die geschlechtsspezifische Konstruktion von politikmächtigen und
nicht-politikmächtigen Angehörigen der selben staatlichen Gemeinschaft
neue Perspektiven eröffnen - neben ebenso wirksamen sozialen, ethnischen
und religiös begründeten Aus- und Eingrenzungen. Den ideologischen
Unterbau für die Konstruktion des Systems citizenship-politics bildete die

Dichotomisierung der Geschlechtscharaktere (Karin Hausen). Aus
wahrnehmbaren Differenzen, aus der Arbeitsteilung zwischen Männern und
Frauen wurden Normen abgeleitet und Wesenheiten konstruiert. Der
Modernisierungsprozess brachte eine Neudefinition der Geschlechterdifferenzen

mit hierarchisch strukturierten Zugängen zu Handlungsspielräumen
in der Gesellschaft. So kam es zur konstruierten Spaltung der Gesellschaft
in einen männlich-öffentlichen und in einen weiblich-privaten Bereich. Seit
der anthropologischen Wende (Jürgen Kocka) in der deutschsprachigen
Historiographie erhielten die sogenannten privaten Bereiche im Rahmen
von Sozialgeschichte, Erfahrungs- oder Alltagsgeschichte ihren
wissenschaftlichen Ort. Deutlich weniger aber in der Strukturgeschichte und auch
in der Politikgeschichte.

Aus der Problematisierung dieses Bereiches folgt aber noch nicht, dass

Privatheit zur Öffentlichkeit umgewidmet würde - wo sich ja vorgeblich Freiheit

und Gleichheit entfalten können. Im Gegenteil, die Stille der Privatheit
bietet für Frauen angesichts der geschlechtsspezifischen Machtverhältnisse in
manchen Fällen mehr Schutz der Persönlichkeit. So endete Helene von Drus-
kowitz, Jahrgang 1856, eine der ersten Österreicherinnen, die in Zürich
studierten, in einer Irrenanstalt. Die promovierte Literaturwissenschafterin, die
exzellente Analysen und Essays zur Situation der Frauen verfasste, hielt den

gesellschaftlichen Druck, kombiniert mit materiellen Existenzschwierigkeiten,
denen sie als nichtverheiratete Schriftstellerin ohne elterliches Vermögen

ausgesetzt war, im wahrsten Sinne des Wortes nicht mehr aus.13 Auch die
öffentlichen Verhandlungen von sexuellen Belästigungen, wie in den USA
der Fall Anita Hill versus Thomas Clarence oder in Österreich die
sogenannte «Grapschaffaire»14 zeigten, dass die betroffenen Frauen als Täterinnen

stigmatisiert wurden, da sie den informellen Code, der die Rede über
Sexualität oder sexuelle Handlungen in der Sphäre der Öffentlichkeit tabui-
siert, gebrochen hatten. Die beiden prominenten Täter zogen sich hingegen
relativ unbehelligt aus den Affären heraus.

267-304. Erna Appelt, «Bürgerrechte - Feministische Revisionen eines politischen Projektes», in:
Feministische Politikwissenschaft, hg. Erna Appelt und Gerda Neyer (Wien: Gesellschaftskritik,
1994), 97-117.

13 Petra Nachbaur schreibt an der Universität Innsbruck an einer Dissertation über Helene von
Druskowitz.

14 Eine relativ junge Abgeordnete der sozialdemokratischen Fraktion eröffnete, dass ihr der damalige

österreichische Sozialminister, ebenfalls Sozialdemokrat, in den Ausschnitt ihres Kleides
gegriffen hätte. Profil, 6. September 1993. Ibid., 13. September 1993.

94



Für den Kontext der Politikgeschichtsschreibung würden sich zum
Beispiel folgende Fragestellungen anbieten, um die Grenzen von öffentlich und

privat als fliessende begreifen zu können und gleichzeitig oszillierende
Zwischenzonen deutlich zu machen:

Kann es angesichts der Männerbünde, die die Öffentlichkeit, die
Machtzentren formierten, angemessen erscheinen, ungebrochen den Terminus
Öffentlichkeit geschlechtsneutral anzuwenden? Inwieweit trägt der

geschlechtsspezifische Ein- und Ausgrenzungscharakter von Männerbünden
nicht auch männlich private Züge in sich? Oder: Wie funktionieren die
Verwobenheit und die gegenseitige Bedingtheit von männlichen Politikkonzep-
ten, Politikstrukturen und einer spezifisch männlichen Kultur des sozialen

Umgangs, der gegenüber Kolleginnen über weite Strecken von Sexismen

geprägt ist?15

Mit diesen Überlegungen zu den politikhistorischen Konzepten von
citizenship und Öffentlichkeit und Privatheit werden Zugänge deutlich, mit
denen in der Politikgeschichte die Kategorie Geschlecht wie die
Geschlechterverhältnisse als zentral zu integrieren sind - auch in die Geschichte des

Parlamentarismus.16

Geschlechtsspezifische Politik - das Soziale

Die deutschsprachige Frauenforschung war aus einer politischen Bewegung
entstanden, die institutionalisierte Mittel der Politik und des Rechts radikal
hinterfragte. Feministische Autonomie als politisches Programm hiess nicht
nur selbstbestimmt und selbstverantwortlich, also unabhängig von der
Definitionsmacht des 'anderen' Geschlechts das Leben zu bestimmen, sondern

zum Teil auch, die tradierten bürgerlich-demokratischen Spielregeln oder die
Teilnahme an Institutionen, wie Parteien und Parlamenten, zu verweigern.
Möglicherweise setzten deswegen die Analysen und wissenschaftlichen

Bemühungen um die Vergeschlechtlichung17 von staatstragenden Institutionen

später ein, als etwa im angloamerikanischen Bereich.18

15 Im Rahmen des Projektes «Frauen im Parlament», das vom Bundesministerium für Wissenschaft
und Forschung finanziert wurde, führte ich mit 12 Abgeordneten der Zweiten Republik
lebensgeschichtliche Interviews. Vgl. auch Eva Rossmann, Unter Männern. Frauen im Parlament
(Wien/Bozen: Folio, 1996).

16 Für die Zweite Republik mit Ausblick auf die Erste Republik: Gerda Neyer, «Frauen im öster¬
reichischen Parlament: Chancen und Barrieren», in: Frauen in Österreich. Beiträge zu ihrer Situation

im 20. Jahrhundert, hg. David F. Good, Margarete Grandner und Mary Jo Maynes
(Wien/Köln/Weimar: Böhlau, 1994) 77-101.

17 Eva Kreisky, Der Staat ohne Geschlecht? Ansätze feministischer Staatskritik und feministischer
Staatserklärung, in: Feministische Standpunkte, hg. Kreisky und Sauer, 203.

18 Eva Kreisky, Gegen geschlechtshalbierte Wahrheiten. Feministische Kritik an der Politikwissen¬
schaft im deutschsprachigen Raum, in: Feministische Standpunkte, hg. Kreisky und Sauer, 27-62.

95



Wenn die Geschichte der Frauenbewegungen als «klassischer Bereich»
der Flistorischen Frauenforschung in Österreich gilt19 - waren damit doch

vorwiegend Frauen und ihre Vereinigungen gemeint, aber nur vereinzelt
wurden Geschlechterverhältnisse in Parteien oder politischen Milieus
thematisiert. Dieser defizitäre Forschungsstand gilt auch für die moderne
historische Parteienforschung in Österreich, abseits der geschlechts- und

frauenspezifischen Fragestellungen. Zunehmend widmen sich diesem
Bereich Politologinnen.20 Als Forschungsfeld wurde der Bereich 'Frauen und
Politik' bislang durch folgende Untersuchungsfelder strukturiert:
• Ausgrenzung und Möglichkeiten zur Partizipation,
• Möglichkeiten und Spielräume für legitimierte Aktivitäten in Vereinen,
• Konsequenzen der Eingrenzung für den Akkulturationsprozess (Stichwort

weibliche Kultur versus Anpassung an Männlichkeit),
• Begegnung mit tradierten Definitionen von Politik, deren Übernahme,

Hinterfragung und Neudefinition.

Vor 1918, der best erforschten Zeit,21 zogen die meisten Frauenbewegungen
ihre Kraft aus der Forderung nach «Geschlechtergerechtigkeit», die weder

homogene Konzeptionen von männlich und weiblich noch Differenzen leugnete.

Alle Vereinsaktivitäten, unabhängig von politischen Positionen, sind als

ein über die Grenze des Familiären Hinaustreten, als ein in die Öffentlich-
keit-Treten einzuschätzen und als eine eminent politische Handlung
anzusehen - auch wenn es um karitative Angelegenheiten ging.22

Als Frauen als 'das' weibliche Geschlecht konstruiert wurden, reagierten
sie als Angehörige verschiedener sozialer Schichten und Vertreterinnen
divergierender ideologischer Ausrichtungen mit der frauenspezifischen
Identitätsbildung im Kollektiv. Trotz erheblicher Schwierigkeiten durch das

Vereinsrecht! Der erste (sozialdemokratische) «Wiener Arbeiterinnen-
Bildungsverein» musste 1889 bei seinem zweiten Gründungsversuch jegliche
politische Bestrebungen in einem separaten Paragraphen ausdrücklich

negieren, um die Genehmigung zur Konstituierung zu erhalten. Der «Allge-

19 Saurer, Frauengeschichte, 47.
20 So arbeiten derzeit Politikwissenschafterinnen an einer Geschichte der Christlichsozialen Partei

in der Ersten Republik, vgl. auch: Handbuch zum politischen System Erste Republik. Anton
Staudinger, Wolfgang C. Müller und Barbara Steininger, «Die Chistlichsoziale Partei», in: Handbuch.

hg. Emmerich Tälos et al., 160-176.
21 Saurer, Frauengeschichte, vgl. die Literatur in den Anmerkungen. Harriet Anderson, Vision und

Leidenschaft. Die Frauenbewegung im Fin-de-Siècle Wiens (Wien: Deuticke, 1994) gibt einen guten
Überblick; jüngste Publikationen dazu: Gabriella Flauch, «Arbeit, Recht und Sittlichkeit als
Themen der Frauenbewegungen in der Habsburgermonarchie», in: Die Habsburgermonarchie:
Parteien, Verbände, Vereine, hg. Österreichische Akademie der Wissenschaften (Wien:
Akademieverlag, 1999); Birgitta Bader-Zaar, Wahlrecht, in: ibid.; Renate Flieh, «Mädchenbildung», in:
ibid.

22 Flauch, Politische Wohltätigkeit, 200f.

96



meine Österreichische Frauenverein», radikaler Flügel der bürgerlichen
Frauenbewegung, erhielt gar erst nach drei vergeblichen Ansuchen im Jahre
1893 die Genehmigung zur Vereinsgründung.23 Gleichzeitig sahen sich

Angehörige mancher Strömungen der bürgerlichen Frauenbewegung durchaus
als das bessere und fähigere Geschlecht, die Staatsgeschäfte zu verwalten.
Die Kollektividentität «Wir Frauen» zerfällt und zerfiel immer in einzelne
Akteurinnen mit verschiedensten Interessenslagen, die sich wegen der Zu-
schreibung als ungleiches Geschlecht bei Forderungen wie nach dem aktiven
und passiven Wahlrecht und gleichen Bildungsmöglichkeiten trafen.

Nach der Gründung der Ersten Republik 1918, die in einer Sozialrevolutionären

Situation stattfand, erfolgte die Beseitigung der formal-juristischen
Ausgrenzung von Frauen aus den institutionalisierten politischen Räumen.
Nun wurden die Debatten um Strategien, wie die volle Teilnahme von Frauen

an der öffentlichen Meinungsbildung und den Entscheidungsprozessen
angesichts der herrschenden Geschlechterordnung garantiert werden könnte,
konkret: Solange Differenzen ignoriert werden, können Strukturen, die
Frauen benachteiligen, verdeckt und verfestigt werden. Gleichzeitig gibt es

jedoch auch Fälle, die zeigen, dass die Betonung von Differenzen
Benachteiligung verschleiert. Oder: auch Gleichbehandlung, etwa bei gleicher
Zuteilung von Ressourcen, muss nicht unbedingt im Einklang mit den
Erfordernissen der Gerechtigkeit stehen. Die Zeitgenossinnen am Beginn der

Republik waren mit diesen Erfahrungen zwar (noch) nicht konfrontiert, aber

einigen war diese doppelte Konstituierung der Geschlechterverhältnisse
bewusst, etwa Therese Schlesinger.24

Aufgrund der nicht nur in schriftlichen Regeln fixierten, sondern auch
Mentalitäten und Fähigkeiten prägenden geschlechtlichen Machtverhältnisse

brachte das konkrete Leben in Gleichberechtigung in vielen Fällen für
sie Nachteile. Als Mitglied der Institution, die das politische System
repräsentierte - des Parlaments -, wurden die Parlamentarierinnen mit der
Tatsache und ihren Folgen konfrontiert, dass es sich beim politischen System um
eine einseitig männliche Kreation handelte. So schilderte Anna Boschek,
sozialdemokratische Gewerkschafterin und Mitglied des Sozialpolitischen
Ausschusses während der gesamten Ersten Republik, wie schwierig es für sie

gewesen war, sich angesichts ihrer vierjährigen Volksschulbildung in den

Debatten um Gesetzesentwürfe gegen ihre Juristenkollegen durchzusetzen.
Ganze Nächte hätte sie sich durch das «verflixte Juristendeutsch veralteter

23 Hauch, Frauenstandpunkt, 44.
24 Marina Tichy, «'Ich hatte immer Angst, unwissend zu sterben'. Therese Schlesinger: Bürgerin und

Sozialistin», in: «Die Partei hat mich nie enttäuscht...». Österreichische Sozialdemokratinnen, hg.
Edith Prost (Wien: Gesellschaftskritik, 1989) 135-184. Hauch, Frauenstandpunkt, 311-315.

97



Gesetze durchbeissen müssen an einem Tisch mit gewiegten Kronjuristen».25

Angesichts der Melange von Gleichheit und Differenz ist Nancy Fraser
zuzustimmen, die «Geschlechtergleichheit» als «multivalenten» Begriff
definiert. Die Eliminierung der politischen Geschlechterdifferenz bedeutete
nicht nur ein Weiterwirken der darin konnotierten Normen (Ein- und
Ausschliessungen), sondern auch den Beginn einer neuerlichen Konstituierung
von Differenz(en).

Über diese strukturelle Verknüpfung von Politik und Geschlecht musste

von den politisch aktiven Frauen ein Netz gespannt werden, das ihre
Handlungsspielräume deutlich machte: Zum einen, um konkrete inhaltliche
frauenspezifische Forderungen durchzusetzen, zum anderen, um für mehr
Frauen in politischen Funktionen einzutreten. Damit beabsichtigten die
ersten Parlamentarierinnen auf der Ebene der institutionalisierten Politik via
Parteien und Parlament, aber auch in ausserparlamentarischen Aktivitäten,
in bestehende Geschlechterverhältnisse einzugreifen und die Machtasymmetrien

zu verändern, also 'klassische' Frauenpolitik zu betreiben. Dabei
begegnete ihnen die weiter bestehende strukturelle Verknüpfung von
Geschlecht und Politik auf der Ebene der Machtstrukturen, der symbolischen
Ordnungen und auf der Ebene der konkreten Politikfelder.

Als konkretes Politikfeld, anhand dessen die These von der strukturellen
Verknüpfung von Geschlecht und Politik in der feministischen Forschung
bislang am weitgehendsten verifiziert wurde, gilt der Bereich Wohlfahrt -
Fürsorge - Sozialpolitik.26 Als ein Kennzeichen des Modernisierungsprozesses

handelt es sich dabei um den Bereich, in dem die fortschreitende
Übernahme von Reproduktion(sarbeiten) durch den Staat immer wieder von
Frauen gefordert bzw. kritisiert wurde oder ihnen zugeschrieben worden ist.

- In den Forschungsergebnissen dazu wird ein Drei-Schritt deutlich: Die
wohlfahrtsstaatlichen Einrichtungen sind nicht nur positiv für weibliche
Lebensweisen zu charakterisieren, indem sie den Alltag erleichtern und die
Existenz absichern, sondern sie werden auch als Instrumente der Kontrolle
und Disziplinierung analysiert. Und schliesslich kann anhand der Sozialpolitik

analysiert werden, wie sie die Strukturierung, Bewahrung und
Neuformung von Geschlechterrollen tradierten.

25 Julie Schneider-Hanusch, Interview, in: Die Frau, 15. Mai 1954. Das Studium der Jurisprudenz
wurde erst 1919 für Frauen zugänglich.

26 Pat Thane, «Wohlfahrt und Geschlecht in der Geschichte: Ein partieller Überblick zu Forschung,
Theorie und Methode», in: L'Homme. Zeitschrift für feministische Geschichtswissenschaft 5

(1992/2) 5-18. Susan Zimmermann, «Das Geschlecht der Fürsorge. Kommunale Armen- und
Wohlfahrtspolitik in Budapest und Wien 1870-1914», in: ibid., 19^10.

98



Obwohl Frauen überproportional mehr von Armut betroffen waren,
orientierten sich die Selbsthilfebewegungen, die nicht an der Sphäre der
Produktion ansetzten, wie die Konsumgenossenschaften,27 ebenso wie die
sozialstaatlichen Einrichtungen vorwiegend an Bedürfnissen von Männern:
ihre andere Stellung im Berufsleben, wie durchgängigere Arbeitsverhältnisse

und ihr klassenübergreifender rechtlich festgelegter primärer Status als

«Haupt der Familie» wurden zur Basis sich herausbildender
Sozialversicherungssysteme.28 Dahinter wirkte nicht unbedingt böse Absicht. Auch formal
neutral formulierte Kriterien trafen auf geschlechtsspezifisch unterschiedliche

Lebenslagen und drängten Frauen ins «zweite soziale Netz». So griff
die Einführung der «Arbeitslosenunterstützung» 1918, die an ein 20wöchi-

ges Arbeitsverhältnis und den Krankenversicherungsnachweis für die Zeit
vor dem Ersten Weltkrieg gebunden war, bei vielen Frauen nicht - da sie

überwiegend in Berufen beschäftigt waren, die keine Krankenversicherungspflicht

kannten.29

Das neue Versicherungssystem, das zur gesellschaftlichen Integration
vormals marginaler sozialer Schichten beitrug, transformierte die Hierarchie des

bürgerlichen Familienmodells im geschlechtsspezifischen Sozialversicherungsrecht.

Aber auch die Dichotomie von öffentlich und privat ist im
Bereich der sozialen Absicherung und Reproduktion neu und anders zu
diskutieren. In Krisenzeiten werden von der öffentlichen Hand nicht mehr
gewährte Unterstützungen privat aufgefangen. Ebenso wie versucht wird, den

sinkenden Lebensstandard vor allem mittlerer bürgerlicher Schichten durch
vermehrte und vielfältigere Frauenarbeiten auszugleichen. Dass dies in den
österreichischen Städten, speziell in Wien, in den zwanziger Jahren vor allem
Beamtengattinnen betraf, die ihre Zuarbeit vor den Ehemännern verheimlichten,

wurde aus den Reden grossdeutscher Parlamentarierinnen
offensichtlich und bestimmte auch die grossdeutsche Frauenpolitik wesentlich. Sie

versuchten, auf diesen 'privaten' Bereich in der Öffentlichkeit aufmerksam
zu machen und ihn damit zu politisieren.30

27 Gabriella Hauch, «Self-help- Combine - Bankruptcy. Consumer Cooperatives in Austria 1856-1995»,
in: Labour, Class and Consumption: Consumer Cooperation in Europe and the United States,

1840-1950, hg. Ellen Furlough and Carl Strikwerda (Lanham: Roman & Littlefield, voraus. 1999).
28 Linda Gordon, «Social Insurance and Public Assistance», in: American Historical Review 97

(1992/1).
29 Stenographische Protokolle der Konstituierenden Nationalversammlung, in: Hauch, Frauenstand¬

punkt, 137-141.
30 Stenographische Protokolle des Nationalrats, I. Gesetzgebungsperiode, 197. Sitzung, 19.6.1923,

6085-6089. Hauch, Frauenstandpunkt 148f. Zur grossdeutschen Frauenpolitik: Gabriella Hauch,
«Frauenpolitik - Frauenbewegungen in der Ersten Republik», in: Handbuch, hg. Emmerich Tâlos
et alii, 283-286. Johanna Gehmacher, «'Volksgemeinschaft' der Frauen? Deutschnationale und
nationalsozialistische Geschlechterpolitik in Österreich 1918-1938», Forschungsbericht des
Jubiläumsfonds der Österreichischen Nationalbank Nr. 4319, Wien 1996. An dieser Stelle einen
speziellen Dank an Johanna Gehmacher für die vielen produktiven Diskussionen zu Frauen und
Politik.

99



Der zweite Bereich, bei dem die strukturelle Verflechtung von Politik und
Geschlecht genauer beleuchtet werden kann, ist die Bildungspolitik. Anhand
dieses Politikfeldes, das in der Ersten Republik keine Geschlechtsneutralität
kannte, wird auch deutlich, welche gesellschaftspolitischen Konsequenzen
daran geknüpft sind. 'Wissen ist Macht' war nicht umsonst eine zentrale
Parole der frühen Arbeiterinnenbewegung im Sinne der Erlangung von mehr
Rechten im Rahmen der bürgerlichen Gesellschaft. Bildung und Wissen ist
eine Möglichkeit zur Veränderung von Status quo, zur Auslotung verschiedener

Möglichkeiten: Für Frauen bedeutet das Erlernen eines Berufs
ökonomische Unabhängigkeit von Familie und Ehemann. Bildung und Wissen

begünstigt, eigene Standpunkte zu entwickeln oder andere zu hinterfragen,
und bildet daher eine eminent wichtige Funktion für den gesellschaftspolitischen

Bereich.
In der Habsburger Monarchie gab es keine öffentlichen höheren

Mädchenschulen.31 Die wenigen Einrichtungen waren kirchliche oder
private Gründungen, die erst im 20. Jahrhundert das Öffentlichkeitsrecht
erhielten. Die daraus folgende Konnotierung von Bubenschulen mit öffentlich
und Mädchenschulen mit privat wird in der Ersten Republik aufgebrochen.
Per Erlass des sozialdemokratischen Staatssekretärs für Unterricht Otto
Glöckel vom Juli 1919 wurden die Bubenschulen für Mädchen geöffnet.32
Dahinter stand jedoch nicht die Leitidee Koedukation, sondern Geldmangel.
Aus budgetären Gründen war es nicht möglich, staatliche Mädchengymnasien

einzurichten, so dass, um dem Gleichheitsgrundsatz zumindest formal
genüge zu tun, die Bubenschulen für Mädchen geöffnet wurden. Es wurde
aber auch weiterhin von einer weibliche Abgeordnete aller Fraktionen
umfassenden Frauenallianz die Umgestaltung von privaten in öffentliche
Mädchengymnasien betrieben und mit der Forderung kombiniert, die meist

privaten Lehrerinnen mit ihren staatlich-angestellten Kollegen gleichzustellen.

Die Basis ihrer Argumentation bildete der in der Verfassung verankerte
Gleichheitsgrundsatz, der durch die Nichtsubventionierung der
Mädchengymnasien verletzt würde.33 Obwohl privat dabei als juristischer Terminus
durchaus seine Berechtigung hat, ist das Wirken dieser Mädchenschulen
durchaus als öffentliches zu charakterisieren.

Die Forderung nach gleichen Bildungsmöglichkeiten für Mädchen und

Frauen, vor allem als eine Forderung verschiedenster Fraktionen der
Frauenbewegung in der Habsburgermonarchie, hat es den Parlamentarierinnen

31 Gertrud Simon, Höhere Mädchenbildung in Österreich. Anfänge und Entwicklungen. Ein Beitrag
zur Historiographie und Systematik der Erziehungswissenschaften (Wien: Frauenverlag, 1993).
Renate Flieh, Mädchenbildung, in: Habsburgermonarchie. Hauch, Frauenstandpunkt, 38-46.

32 Hauch, Frauenstandpunkt. 210.
33 Stenographisches Protokoll der Konstituierenden Nationalversammlung, 78. Sitzung, 29.4.1920,

2370-2374 (Therese Schlesinger).

100



sichtlich erleichtert, Parteilinien zu überschreiten, die erheblichen Differenzen

untereinander zu überspielen und (Frauen-)Bildung als explizit
politisches Frauenterrain zu etablieren.34 Auch wenn andere Überlegungen
dahinter wirkten: Der Zweck - Mädchen die Matura zu ermöglichen - heiligte
sogar für christlichsoziale Politikerinnen das Mittel: Koedukation. Auch die

Protagonistinnen der zweiten Parlamentsfraktion, die dem biologistisch-
kulturellen Differenzgedanken anhing und weibliche Abgeordnete im
Nationalrat stellte, der deutschnationalen Grossdeutschen Volkspartei, wählten
einen Umweg, um in dieser Ausnahmesituation den gemeinsamen
Schulbesuch von Mädchen und Buben bejahen zu können und dafür das Placet
ihrer Fraktionskollegen zu erhalten. Würden die öffentlichen Bubenschulen

für Mädchen nicht zugänglich gemacht, so ihre Argumentation, würden
die «arischen» Mädchen benachteiligt und vorwiegend jüdische Mädchen
in den Genuss höherer Bildung kommen. Denn der Besuch der privaten
Mädchenschulen war mit erheblich grösseren finanziellen Kosten verbunden

als derjenige öffentlicher Schulen, und es lag in der Tradition des

assimilierten jüdischen Wiener Bürgertums, auch ihren Töchtern höhere

Bildung zu ermöglichen. Allerdings sind auch die zunehmend geschlechtsspezifisch

segregierten Lehrpläne, v.a. die Schaffung des Schultyps
Frauenoberschule, die Einführung des Kochunterrichts, auf ihre gesellschaftspolitische

Wirkung auf die Geschlechterrollen in Betracht zu ziehen.

Ein prosopographischer Blick auf die ersten Parlamentarierinnen

In der Ersten Republik bekleideten neunzehn Frauen ein Nationalratsmandat

- von insgesamt 408 Abgeordneten. Neunzehn Abgeordnete sind eine
Grösse, die Herbert Matis und Dieter Stiefel in ihrer ausgezeichneten
quantitativ arbeitenden Pilotstudie «Der österreichische Abgeordnete» verleitete,

sie als «parlamentarische Marginalgruppe» zu bezeichnen, bei der es

sich nicht lohne, sie als eigene Gruppe zu spezifizieren.35 Dadurch versperrten
sie sich den Weg zu geschlechtsspezifischen Fragestellungen und

Analyseansätzen. Eine qualitative Herangehensweise kann jedoch für die von
einem geschlechtsorientierten Blickwinkel nur scheinbar als Marginalgruppe

zu klassifizierenden Frauen spannende Ergebnisse zeigen.
Die prozentuelle Frauenquote schwankte je nach Legislaturperiode

zwischen 4,2% und 7,3%.36 Sieben Parlamentarierinnen gehörten Parteien an,

34 Hauch, Frauenstandpunkt, 209-237.
35 Herbert Matis und Dieter Stiefel, Der österreichische Abgeordnete. Der österreichische Nationalrat

1919-1979 - Versuch einer historischen Kollektivbiographie. Unveröff. Manuskript, Wien o.J., 18.

36 Biographisches Handbuch der österreichischen Parlamentarier 1918-1993, hg. Parlamentsdirektion
(Vienna: Österreichische Staatsdruckerei, 1993) 688; im Gegensatz dazu die nach einem anderen
Schlüssel errechneten Zahlen bei Neyer, Parlament, 99.

101



die programmatisch dem Gedanken der Geschlechterdifferenz verpflichtet
waren: vier der Christlichsozialen Partei (CSP) und drei der Grossdeutschen
Volkspartei (GDVP). Zwölf der weiblichen Abgeordneten, also die grosse
Mehrheit, kamen auf Listenplätzen der zumindest programmatisch dem

Gleichheitspostulat verpflichteten Sozialdemokratischen Arbeiterpartei
(SDAP) in den Nationalrat. Aus den Ergebnissen der Prosopographie der
weiblichen Abgeordneten werden nun Aspekte herausgegriffen, die über die
Lebenswelt Parlament hinausreichen, sie jedoch entscheidend prägten und
erst möglich machten, wie persönliche Lebenserfahrungen, Herkunftsmilieu,
Politisierungszeitpunkt, Ausbildung und Beruf und der Familienstand.37

Das erste Herantasten an Sozialisierungs- und Politisierungserfahrungen
erfolgt über die Erfassung des Alters der Abgeordneten. Dabei kann ein
Grobraster an generationenmässigen Erfahrungen erstellt werden.
Problematisch bleibt dabei die Nichterfassung der individuellen, schichtspezifischen,

milieugebundenen Aspekte.
Die älteste Abgeordnete war die Sozialdemokratin Therese Schlesinger,

Jahrgang 1863, die jüngste Marie Schneider, Jahrgang 1898, Grossdeutsche.
Sie waren jedoch nie gleichzeitig im Hohen Haus. Die beiden trennten nicht
nur fünfunddreissig Jahre: Marie Schneider, mit 32 Jahren bei ihrem Eintritt
ins Parlament jüngste Nationalratsabgeordnete und einzige Akademikerin,
bekleidete während des Nationalsozialismus eine Funktion auf der
zweithöchsten Frauen-Funktionärsebene der NSDAP in Wien,38 Therese
Schlesinger, die als feministische Aktivistin in den neunziger Jahren des 19.

Jahrhunderts für den Zutritt von Frauen zur Universität gekämpft hatte, also
auch für Marie Schneider, gelang es 1939 schwer krank mit 76 Jahren als

führende Sozialistin jüdischer Herkunft gerade noch zu emigrieren.
Elf Abgeordnete waren bei ihrem Mandatsantritt zwischen vierzig und

fünfundvierzig Jahren, zwei Abgeordnete noch in den Dreissigern, laut Ka-
tegorisierung von Matis und Stiefel, «junge Abgeordnete» im Vergleichsrahmen

der Ersten Republik,39 und sechs waren über fünfzig Jahre alt. Nur
eine einzige Abgeordnete wurde während ihrer Tätigkeit sechzig und gilt
damit als «alte Abgeordnete» - womit mit einem kleinen Seitenblick auf die

Parlamentskollegen festgestellt werden kann, dass die Frauen im Durchschnitt

wesentlich jünger waren als die männlichen Abgeordneten. Auch die

von Matis und Stiefel festgestellte «Überalterung» der Sozialdemokraten ist

37 Die Ergebnisse beruhen auf der Auswertung der von mir erstellten Biographien der weiblichen
Abgeordneten in: Hauch, Frauenstandpunkt, 241-350.

38 Johanna Gehmacher und Gabriella Hauch, «Eine 'deutsch fühlende Frau'. Die grossdeutsche
Politikerin Marie Schneider und der Nationalsozialismus in Österreich», in: Frauenleben 1945.

Kriegsende in Wien, Sonderausstellung des Historischen Museums der Stadt Wien (Wien: Stadt
Wien, 1995), 115-132.

39 Matis and Stiefel, Abgeordnete, 23.

102



bei den Frauen nicht zu verifizieren.40 Im Gegenteil, bei den Nationalratswahlen

1930 kandidierten drei jüngere Abgeordnete, womit die Ablösung
der jedoch noch nicht «alten» Abgeordneten vorbereitet wurde. Hatte etwa
die Wirtschaftsexpertin Emmy Freundlich von 1919 bis 1930 alleine die weibliche

Klinge gegen christlichsoziale und grossdeutsche Abgeordnete geführt,
stand ihr ab 1930 die neue Abgeordnete Ferdinanda Flossmann zur Seite.41

Die Hälfte der Nationalrätinnen der Ersten Republik - alles Sozialdemokratinnen

- waren bereits in den 1890er Jahren politisch aktiv. Der Beginn
ihres politischen Engagements war demnach Teil des ersten Konjunkturaufschwungs

der organisierten Frauenbewegung. Die Ursachen und Kontexte
ihrer konkreten Politisierung konnten nicht bei allen in gleicher Genauigkeit
eruiert werden. Die Familie, speziell männliche Familienangehörige, spielten
bei der Mehrheit der Sozialdemokratinnen eine Rolle. Denn mit ihnen
konnten sie Versammlungen besuchen, die in Wirtshäusern stattfanden, wo
'anständige' Frauen in den Abendstunden nichts zu suchen hatten.42 Die
zweitwichtigste Politisierungsinstanz bildete bei Sozialdemokratinnen der

Arbeitsplatz. Ehemänner spielten hingegen bei ihrer Politisierung keine
Rolle. Die meisten von ihnen waren bei ihrer Verehelichung bereits
sozialdemokratisch organisiert. Ehen wie die von Gabriele Proft, deren Ehemann
nicht sozialdemokratisch engagiert war, wurden bald geschieden.43

Anders gestaltete sich die Politisierung der christlichsozialen und
grossdeutschen Abgeordneten. Ein Drittel der weiblichen Abgeordneten dieser
beiden Fraktionen wurde im Ersten Weltkrieg politisiert, als katholisches
Frauenvereinsmilieu und deutschnationale Vereinsnetzwerke staatstragende

Funktionen übernahmen.44

Nur eine, Marie Schneider, war jung genug, um die ersten Erfolge der
Frauenrechtsbewegung (in Koalition mit Teilen des liberalen Bürgertums) in
Anspruch nehmen zu können. Sie besuchte das Wiener Privatmädchengymnasium

in der Rahlgasse, konnte jedoch nach der Matura 1917 noch nicht,
wie von ihr gewünscht, Staatswissenschaften studieren, da Frauen erst 1919

der Zugang zum Studium der Rechte geöffnet wurde.45 Aber auch sie erlebte

40 Ibid., 22.
41 Stenographisches Protokoll des Nationalrats, VI. Gesetzgebungsperiode. 39. Sitzung, 30.6.1931,

1019-1021.
42 Gabriella Hauch, «Der diskrete Charme des Nebenwiderspruchs. Zur sozialdemokratischen

Frauenbewegung», in: Sozialdemokratie und Habsburgerstaat, Sozialistische Bibliothek, Abt. 1: Die
Geschichte der österreichischen Sozialdemokratie (Wien: Locker, 1988), 104.

43 Marie-Louise Angerer, «Gabriele Proft. 'Faust soll zwischen 1480 und 1580 gelebt haben'», in: Die
Partei, hg. Prost, 187-223. Hauch, Frauenstandpunkt, 294-298.

44 Silvia Svoboda, «Die Soldaten des Hinterlandes», in: Die Frau im Korsett. Wiener Frauenalltag
zwischen Klischee und Wirklichkeit 1848-1920 (Wien: Museen der Stadt Wien, 1984), 50.

45 Hauch, Frauenstandpunkt, 316-323. Dass es auch andere Möglichkeiten gab, zeigte der Lebens¬

weg Käthe Leichters. Diese, selber Jahrgang wie Schneider, Jüdin und linke Sozialistin, besuchte
wie jene dasselbe Mädchengymnasium, legte die in Österreich für Frauen nicht zugänglichen

103



die Einführung des Frauenwahlrechts erst als Erwachsene. Das bedeutet,
dass alle weiblichen Abgeordneten den Ausschluss der Frauen von Wahlrecht

und politischem Vereinsrecht selbst erlebt hatten - wenn dies auch
nicht alle als Mangel empfanden. Hatte sich die SDAP bereits 1891 in ihrem
Brünner Parteiprogramm auf diese Forderung festgelegt, folgten CSP und
GDVP erst im Jahre 1918, kurz vor bzw. während des Zusammenbruchs der
Habsburgermonarchie.46

Bei der ersten Generation der sozialdemokratischen Abgeordneten, die
1919 und 1920 in die Konstituierende Nationalversammlung bzw. in den
Nationalrat einzogen, handelte es sich um Frauen, die bereits jahrzehntelange

Erfahrungen in politischer Arbeit mitbrachten. Vor allem was öffentliches
Sprechen, Verhandeln, Taktieren, Formulieren von Programmen und
Forderungen anlangte, denn die Sozialdemokratinnen hatten nicht nur
Schwierigkeiten mit Behörden und politischen Gegnern ob ihres Engagements,
sondern auch mit den eigenen Genossen.47 Darunter waren die beiden ersten
'Berufspolitikerinnen' Österreichs: Adelheid Popp, die 1893 als 24jährige mit
nur vier Klassen Volksschule begann, für die sozialdemokratische Frauen-

Zeitung zu arbeiten, und Anna Boschek, die als 20jährige 1894
Gewerkschaftssekretärin für Frauen wurde. Im Gegensatz dazu handelte es sich bei
den grossdeutschen und christlichsozialen Mandatarinnen der Wahlen 1919

und 1920 um weniger erfahrene Frauen. Ein Praxisdefizit, das zumindest bei
der ersten Generation mit dem Kapital an höherer Bildung und bürgerlichem
Selbstbewusstsein wettgemacht wurde.

In Anlehnung an Rainer Lepsius' Modell für die Abgeordneten der
Weimarer Republik48 können die Nationalrätinnen der Ersten Republik beinahe

zur Hälfte (acht von neunzehn), und alles Sozialdemokratinnen, dem
proletarisch-unterbürgerlichen Milieu zugeordnet werden. Vier stammten aus
dem liberalen, grossbürgerlichen Milieu, davon zwei aus assimilierten
jüdischen Familien, die Sozialdemokratin Therese Schlesinger und die
christlichsoziale Abgeordnete Hildegard Burjan. Gerade letzteres mag erstaunen,
prägte doch der militante katholische Antisemitismus, neben dem Ras-

Fächer in Deutschland ab. Gabriella Hauch: «Käthe Leichter, geb. Pick. Spuren eines
Frauenlebens», in: Archiv. Jahrbuch des Vereins für Geschichte der Arbeiterbewegung, Wien 8 (1992)
97-123.

46 Birgitta Bader-Zaar, Das Frauenstimmrecht. Vergleichende Aspekte seiner Geschichte in Grossbri¬
tannien, den Vereinigten Staaten von Amerika, Österreich, Deutschland und Belgien, 1860-1920.
L'Homme Schriften, Bd. 3, (Wien: Böhlau, 1998).

47 Hauch, «Diskreter Charme», 101-119.
48 Rainer Lepsius: «Parteiensystem und Sozialstruktur: Zum Problem der Demokratisierung der

deutschen Gesellschaft», in: Wirtschaft, Geschichte und Wirtschaftsgeschichte, hg. Wilhelm Abel et
alii (Stuttgart: 1966) 371-393. Für deutsche Parlamentarierinnen: Christi Wickert: «Frauen im
Parlament: Lebensläufe sozialdemokratischer Parlamentarierinnen in der Weimarer Republik», in:

Lebenslauf und Gesellschaft: zum Einsatz von kollektiven Biographien in der historischen
Sozialforschung, hg. Wilhelm Heinz Schröder (Stuttgart: Klett-Kotta 1985) 208-240.

104



senantisemitismus der Deutschnationalen, die Antimoderne' in Wien seit
dem 19. Jahrhundert. Ihre jüdische Herkunft trug wesentlich zum Ende ihrer
christlichsozialen Politikkarriere bei. Es wird kolportiert, dass der spätere
Heeresminister und Parteikollege Carl Vaugoin dezidiert vor der zweiten
Nationalratswahl 1920 sagte, er liesse sich nicht mehr in seinem Wahlkreis
von einer «preussischen Saujüdin» verdrängen.49 Burjan zog sich daraufhin
aus der parteipolitischen Arbeit zurück - was ihr nicht leicht fiel. Zwei der
weiblichen Abgeordneten stammten aus «konservativem» Haus, eine
Kategorie, die nach Lepsius Adel und auch Rechtsanwälte einschloss, davon eine
Christlichsoziale und eine Grossdeutsche. Schliesslich sind zwei Abgeordnete

den katholischen städtischen Mittelschichten, Beamten zuzuordnen,
eine entschied sich für die CSP, eine für die GDVP. Bei zwei Abgeordneten,
der christlichsozialen Aloisia Schirmer und der grossdeutschen Lotte Furreg,
war es aufgrund der schwierigen Quellenlage nicht möglich, ihr Herkunftsmilieu

zu verifizieren.
Wie korreliert ihre Herkunft nun mit ihrer Ausbildung? Bei den

Abgeordneten aus proletarisch-unterbürgerlichem Milieu steigt mit zunehmend

jüngeren Jahrgängen ihr Ausbildungsgrad. Von der ersten Generation hatten

Anna Boschek, Marie Tusch und Adelheid Popp nicht einmal die gesamte
Volksschulzeit absolviert. Im Gegensatz dazu hätte Therese Schlesinger
sicherlich studiert, wenn sie rechtlich die Möglichkeit dazu gehabt hätte. Bis
auf sie und drei weitere waren jedoch alle Abgeordneten vor, während und
nach ihrer Parlamentstätigkeit berufstätig.

Sechs Sozialdemokratinnen (Anna Boschek, Emmy Freundlich, Adelheid
Popp, Gabriele Proft, Amalie Seidel, Marie Tusch) blieben die gesamte erste
Republik im Nationalrat - wobei es sich um Gründerinnen aus den 1890er
Jahren handelte. Das entspricht nicht nur den Thesen von «Senioritätsprin-
zip» und der «Permanenz der Mandate»50, sondern verweist auch auf den
Charakter der SDAP als Partei modernen Typs, die der
republikanischdemokratischen Staatsform Rechnung trug und Frauen, genauer gesagt, den
sie repräsentierenden Parteigruppierungen einige (wenige) Fixplätze zuwies,
wie der Sekretärin der Frauenorganisation, der Frauenpresse oder der
Frauenorganisation der Konsumgenossenschaften. Trotz aller Widerstände
angesichts von Frauenforderungen, die es in grossen Teilen der Freien
Gewerkschaften gab, war das Mandat Anna Boscheks als Gewerkschaftssekretärin

für Frauenangelegenheiten unumstritten.

49 Louis Bosmans, «Hildegard Burjan - Leben und Werk». Unveröff. Diplomarbeit, Universität
Wien, 1971, 77, in: Hauch, Frauenstandpunkt. 251.

50 Heinz Fischer, «Die parlamentarischen Fraktionen», in: Das politische System Österreichs, hg. ders.
(Wien: Manz, 1974), 122ff.

105



Dies war in den anderen Fraktionen in der Ersten Republik nicht der
Fall. Auch Senioritätsprinzip und Permanenz der Mandate kamen bei den
weiblichen christlichsozialen und grossdeutschen Abgeordneten nicht zur
Anwendung. Vielmehr ist eine starke Fluktuation zu bemerken. Nur die
christlichsoziale Abgeordnete Olga Rudel-Zeynek, die auf einem
Bundesländer-Mandat der Steiermark im Nationalrat sass, blieb dort sieben Jahre
und wechselte anschliessend in den Bundesrat, dessen erste Präsidentin sie
wurde.51 In den Jahren 1927 bis 1930 war keine christlichsoziale oder
grossdeutsche Abgeordnete im Flohen Haus. Dieser Zustand wurde von den
Frauen als Skandal bezeichnet. Vor den Nationalratswahlen 1930 wurde
offensichtlich, wie schnell die Katholische Reichsfrauenorganisation und auch
der grossdeutsche Reichsfrauenausschuss die Politikmechanismen der
parlamentarischen Demokratie gelernt hatten: Die immerhin rund 188000

organisierten Katholikinnen52, die sich zwar nicht explizit als politisch
definierten, stellten politisch sehr wohl einen Machtfaktor dar. Sie knüpften ihr
Wahlkampfengagement an die sichere Kandidatur einer Frau, und die Wiener

Bürgerschullehrerin Emma Kaprai zog in den Nationalrat ein.53 Auch die

grossdeutschen Frauen mobilisierten im Frauenbewegungsmileu der Ersten
Republik. Der bürgerlich-liberale Bund Österreichischer Frauenvereine und
die aus ihren Reihen entstandene «Österreichische Frauenpartei» Hessen

sich hinreissen, durch die Kandidatur der jungen Marie Schneider ihr Votum
für die deutschnationale GDVP abzugeben.54

Dem, was als «weibliche Normalbiographie»55 gilt (Heirat - Kinder -
Haushalt), entsprachen nur sieben von den neunzehn Abgeordneten: sie

waren während ihrer politischen Tätigkeit verheiratet und hatten mit einer
Ausnahme Kinder. Dabei wurde deutlich, dass die ideologische Position zu
Mutterschaft und ausserhäuslichem Engagement nicht unbedingt mit der
selbstgewählten Realität kongruent sein musste: die 9jährige Tochter der
christlichsozialen Hildegard Burjan kam ins Internat56, und die minderjährigen

Söhne der grossdeutschen Emma Stradal waren ebenfalls kein Hindernis

für ihre Tätigkeit im Parlament57. Das galt auch für die Sozialdemokratinnen

Ferdinanda Flossmann und Marie Hautmann, die beide kleine
Kinder hatten und ausserdem aus Linz und Wiener Neustadt nach Wien ein¬

st Hauch, Frauenstandpunkt, 302-307.
52 Franziska Starhemberg, «Die katholische Frauenbewegung», in: Der Katholizismus in Österreich.

Sein Wirken, Kämpfen und Hoffen (Innsbruck/Wien/München: Haymann, 1935), 309.
53 KFO-Arbeit, 3 (1932), 1.

54 Jutta Pint, «Die österreichische Frauenpartei 1929-1934». Unveröff. Diplomarbeit, Universität
Wien, 1988, 108t.

55 Erika Adolphy, «Einige Gedanken zu der Frage: Was ist eigentlich eine normale Frauenbiogra¬
phie?», in: beitrage zur feministischen theorie und praxis 1 (1981), 8f.

56 Hauch, Frauenstandpunkt, 254.
57 Ibid., 337-339.

106



pendelten. Alle delegierten die Haus- und Erziehungsarbeiten an Haushälterinnen

oder ein weibliches Verwandtschaftsnetz - dazu zählten auch
Schwestern. Alle anderen Kinder waren beim Eintritt ihrer Mütter ins
Parlament bereits älter. Allerdings muss gerade bei den Sozialdemokratinnen
konstatiert werden, dass Kinder nie ein Hindernis für ihr politisches
Engagement darstellten: so kümmerte sich bei Adelheid Popp die Mutter und ihr
Ehemann, nach dessen Tod eine Haushälterin; Emmy Freundlich konnte sich

wie Therese Schlesinger Haushaltshilfen leisten. Nur Amalie Seidel zog sich

fünf Jahre, in denen sie drei Kinder bekam, völlig von der politischen Arbeit
zurück.

Die grosse Mehrheit der Lebenswege der weiblichen Abgeordneten wich
allerdings von der «weiblichen Normalbiographie» ab: mehr als ein Viertel
(5) waren geschieden. Neben den Sozialdemokratinnen Emmy Freundlich,
Marie Hautmann, Gabriele Proft und Amalie Seidel war auch eine
Christlichsoziale darunter, Olga Rudel-Zeynek. Bei offiziellen Anlässen, etwa der

Verleihung des Goldenen Verdienstkreuzes der Republik Österreich anlässlich

ihres 60. Geburtstags 1931, wurde sie als «Witwe» des Feldmarschall
Leutnants Rudel tituliert, obwohl dieser erst am 30. August 1938 in Wien
verstarb.58 Als Verhinderin der Ehescheidungsreformgesetze wäre es der
christlichsozialen Fraktion59 nicht gut zu Gesicht gestanden, eine geschiedene Frau
kandidieren zu lassen. Drei Mandatarinnen, Marie Köstler, Adelheid Popp
und Therese Schlesinger, waren beim Antritt ihres politischen Mandats
bereits verwitwet, drei weitere, Anna Boschek, Emma Kaprai und Marie
Schneider, blieben ihr Leben lang ledig. Das bedeutet, dass die Mehrheit der
weiblichen Abgeordneten während ihrer politischen Funktion im Hohen
Haus - 60% - nicht in einer Ehegemeinschaft lebten. Dieser Tatbestand
scheint die These zu erhärten, dass alleinstehende Frauen, das heisst solche,
die sich nicht um die vielschichtige Reproduktion von Ehemännern
kümmern mussten und über mehr Zeit für sich verfügten, leichter Zugang zum
männlich geprägten politischen Milieu hatten.

Solche Streifzüge können keine einzelbiographischen Arbeiten ersetzen,
zeigen aber Tendenzen in der Herausbildung des Typus der Berufspolitikerin.

Diese ersten Nationalrätinnen stellten eine neue Gruppe der politischen
Eliten dar, den weiblichen Part der politischen Klasse und wie er in sich

differenziert zu betrachten ist. Ihre Akzeptanz hing von den jeweiligen
Politikfeldern ab, in denen sie sich engagierten, und von ihren jeweiligen
Interessensvertretungen, die sie delegierten. Je offensichtlicher die
Geschlechterdifferenz in einzelnen Politikfeldern positioniert war, desto leich-

58 Ibid., 303.
59 Ibid. 184-193.

107



ter konnten sie sich in ihrer Fraktion behaupten und auf der Bühne des

Parlaments in Form von Redebeiträgen und als Verfasserinnen bzw.
Unterzeichnerinnen von Gesetzesanträgen zu politischen Akteurinnen werden.

Die Geschichtswissenschaft oszilliert zwischen zwei Versuchungen,
worüber sich ihre Produzentinnen und Produzenten bewusst sein sollten:
einerseits wird dem Leser und der Leserin, durch die Vermittlung von
Vergessenem etwas Neues präsentiert, damit ein Gefühl der Fremdheit
vermittelt, das Projektionen provoziert - und andererseits stellt sie den Rezipien-
tlnnen die Verbindung zur heutigen Gesellschaft her, indem sie ihnen die
Wurzeln ihres alltäglichen Tuns vor Augen führt. Dieser multiple Konnex

von Aktualität' und 'Vergangenem' wird gerade bei den die Geschlechterverhältnisse

offensichtlich tangierenden Themenbereichen wie «Frauen und
Politik» deutlich. Denn Ende des Jahrhunderts geht es immer noch darum,
eine wirkliche demokratische Teilhabe von Frauen durchzusetzen.

Ein Vergleich der Parlamentarierinnen, ihrer Lebenswelt, mit ihren
männlichen Kollegen steht noch aus.60 Allerdings wird in der
geschlechtergeschichtlichen Zusammenschau auch die These zu überprüfen sein, ob
Parlamentarierinnen der männerbündischen Struktur 'Parlament' lediglich ein
demokratisches Alibi gaben. Eine These, die beinahe alle weiblichen
Abgeordneten der Zweiten Republik, die ich im Rahmen meiner Arbeiten zu
Frauen und Politik interviewt habe,61 aufgrund ihrer konkreten Erfahrungspraxis

immer wieder formulieren
Friedrich Hollaenders Song ist nach wie vor aktuell.

60 Dabei handelt es sich um ein Forschungsprojekt des Bundesministeriums für Wissenschaft und
Verkehr zu «Parlamentarismus in Österreich: Politische Eliten, Parteien und politisches System»,
an dem ich derzeit arbeite.

61 Dabei handelt es sich um zwölf lebensgeschichtliche Interviews mit zwölf Abgeordeten von SPÖ,
ÖVP und FPÖ, die ich in den Jahren 1992/93 führte.

108



Un parlement favorable aux femmes

Les débats de 1900 sur la révision des arrêtés fédéraux

concernant la formation professionnelle1

Catherine Fussinger

«Hat der Bund das Recht, aus öffentlichen Mitteln Schulen und Vereine zu

unterstützen, die ausdrücklich einen Teil der schweizerischen Bevölkerung
von der Teilnahme ausschliessen?»2

Le droit au travail et à la formation professionnelle constitue un enjeu
fondamental pour le statut des femmes et il émerge en tant que tel dès la fin du
19e siècle. Si les diverses associations féminines et féministes qui se créent

peu avant 1900 porteront cette revendication, cette question préoccupe
également de plus larges secteurs de la société. Fragilisées, les classes moyennes

cherchent à trouver des emplois convenables pour leurs filles et

acceptent l'idée que celles-ci devront travailler jusqu'à leur mariage, voire, pour
les célibataires, assurer leur subsistance durant toute leur existence. Par
ailleurs, les transformations socio-économiques du dernier tiers du 19e siècle

suscitent l'apparition de nouvelles catégories socio-professionnelles et

requièrent un personnel plus qualifié. Pour assurer sa formation, des écoles

professionnelles vont se créer dans l'ensemble des secteurs. Entre 1880 et

1930, on assiste, en Suisse comme dans les pays voisins, à une véritable
floraison d'établissements: écoles d'arts et métiers, écoles de commerce,
d'infirmières, écoles techniques, agricoles, ménagères.3 En créant des écoles
d'Etat ou en les subventionnant - ce qui constitue la formule adoptée par la

Confédération -, l'Etat joue un rôle très important dans le développement
de la formation professionnelle. Dès lors, il est légitime de s'interroger sur son
rôle dans le renforcement ou la diminution des inégalités entre hommes et
femmes en ce domaine.

En effet, bien que l'exclusion des femmes soit une dimension constitutive
de l'Etat libéral bourgeois, ce dernier se trouve régulièrement confronté à

1 Je remercie Alain Clavien et Monique Pavillon pour la relecture critique du texte de la communication

présentée lors du colloque et Sabine Girardet pour celle qu'elle a apportée au présent
article.

2 Intervention de Josef Jäger, séance du Conseil national du 21 mars 1900. in Bulletin sténographi-
que officiel de l'Assemblée fédérale suisse (dorénavant Bull. stén.). p. 49.

3 Je ne traiterai pas dans cet article de l'ambiguïté caractérisant la mise en place de cet enseignement
ménager qui se présente à la fois comme une formation professionnelle, une préparation des femmes

à leur rôle de mère et d'épouse et un quadrillage des classes populaires. Lors de la discussion
Françoise Thébaud a fait remarquer qu'en France, à sa connaissance, de telles écoles n'avaient pas
été mises en place, par contre elles ont existé en Belgique.

109



des opportunités qui lui permettent, dans différents domaines, de renforcer
ou d'atténuer les inégalités liées au genre. Ainsi, pour rester dans des
domaines connexes à la formation professionnelle, pourrait-on analyser sa

politique en matière d'instruction primaire, secondaire et supérieure ou
encore son attitude en tant qu'employeur. Si la responsabilité étatique apparaît
de façon assez évidente dans ces domaines, les choses sont moins claires en
ce qui concerne la formation professionnelle. D'une part, celle-ci étant
censée répondre aux besoins de l'économie4, on estime que l'Etat a moins de

prise sur elle que sur l'instruction publique qui est de son seul ressort. D'autre
part, construite comme l'inévitable résultat d'aptitudes masculines et
féminines fortement différenciées, la sexuation des métiers et filières s'est vue
complètement naturalisée. Avec les premiers travaux historiques consacrés

aux professions féminines qui émergent autour de 1900 (infirmières, dactylos,

employées des grands magasins), un certain déplacement s'est opéré:
rejetant l'idée d'une différence de capacités entre hommes et femmes, ces
études mettaient l'accent sur le poids des discours normatifs et des
mentalités qui avaient canalisé les femmes vers les activités correspondant aux
qualités qu'on leur prêtait. Sans vouloir nier cet aspect, il me semble que la
division du travail accrue, avec la rehiérarchisation qui l'accompagne,
constitue un cadre d'analyse qui permet de remettre en cause de façon plus
radicale cette sexuation des professions en désignant les mécanismes qui y
ont présidé. Pouvoir assurer le verrouillage des échelons inférieurs en y
cantonnant les femmes constituait en effet une garantie de plus grande mobilité
socio-professionnelle pour les hommes.5

Alors que cette reconfiguration du monde du travail est traversée par une
montée du corporatisme comprenant le plus souvent des dispositions visant
à exclure les femmes et les étrangers, émerge une nouvelle conception de

l'Etat dont l'une des fonctions serait d'arbitrer les conflits opposant les

différents groupes d'intérêts.6 En particulier une série de réformateurs estiment

que l'Etat doit jouer un rôle de modérateur dans le conflit qui oppose le

prolétariat à la bourgeoisie. Mon propos n'est pas de déterminer si, en
dernière instance, ces mesures servirent les intérêts du système en place en
atténuant les conflits sociaux et en facilitant l'intégration du mouvement

4 La formation professionnelle dépendra d'ailleurs le plus souvent des départements de l'agriculture,

de l'industrie et du commerce et non pas des départements de l'instruction.
5 Voir à ce sujet l'excellent article de Suzanne Bachrach, «La féminisation des PTT en France au

tournant du siècle», in Le mouvement social, juillet-septembre 1987, n° 140, pp. 69-87.
6 Pour une analyse plus large de la dynamique entre groupes d'intérêts et Etat et une mise en

perspective de la place des associations féminines dans ce cadre, voir: Beatrix Mesmer,
Ausgeklammert, Eingeklammert. Frauen und Frauenorganisationen in der Schweiz des 19. Jahrhunderts,
Helbing & Lichtenhahn, Basel, 1988, cf. «V.l. Interessenorganisation in der pluralistischen
Gesellschaft», pp. 150-156.

110



ouvrier, mais de rappeler qu'à cette période s'élabore une nouvelle
représentation du rôle de l'Etat.

Face à un conflit opposant des intérêts masculins à des intérêts féminins,
l'Etat peut-il être amené à jouer un rôle du même type? C'est précisément
ce que je me propose d'examiner en analysant les débats qui se déroulèrent
au Parlement en 1900, à l'occasion de la révision des arrêtés fédéraux
concernant la formation professionnelle. L'Etat a-t-il le droit de financer avec
les deniers publics le monopole des hommes dans certains secteurs de

formation? Doit-il ou non encourager les femmes à exercer des activités en
dehors de leur foyer? Qu'en est-il de l'égalité de l'homme et de la femme
devant la loi? En quoi la concurrence des femmes est-elle déloyale? Tels sont
quelques-uns des termes de ce débat parlementaire.

Formation commerciale: l'Etat face à des intérêts masculins et féminins
en concurrence

Pour encourager le développement de la formation professionnelle, le

Conseil fédéral adopte une politique de subventions qu'il institue à travers
différents arrêtés fédéraux. Le premier arrêté, qui date de 1884, porte sur la

formation dans le domaine de l'industrie et des arts et métiers7, celui de 1891

encourage l'enseignement commercial8, celui de 1893 la formation agricole9
et, enfin, celui de 1895 porte sur l'éducation ménagère.10 En 1898, le

conseiller national saint-gallois Emil Wild, radical-démocrate, dépose une
motion demandant la révision de ces quatre arrêtés car il souhaite faciliter
l'allocation de bourses fédérales et uniformiser les mesures d'encouragement
adoptées dans ces différents domaines. La commission d'experts du Conseil
fédéral estimera toutefois que des changements suffisants peuvent être
introduits au moyen de nouveaux règlements d'application et qu'il n'est pas
nécessaire d'adopter un arrêté fédéral unique concernant l'enseignement
professionnel.

7 Arrêté fédéral concernant l'enseignement professionnel du 27 juin 1884, in Feuille fédérale suisse.
samedi 12 juillet 1884, vol. III, n" 34, pp. 402^104.

8 Arrêté fédéral concernant l'encouragement de l'enseignement commercial du 15 avril 1891, in
Feuille fédérale suisse, samedi 22 avril 1891, n" 16, pp. 129-131.

9 Loi fédérale concernant l'amélioration de l'agriculture par la Confédération du 22 décembre 1893,
in Feuille fédérale suisse, mercredi 17 janvier 1894, n" 3, pp. 65-66.

10 Arrêté fédéral concernant l'enseignement de l'économie domestique et l'instruction profes¬
sionnelle à donner à la femme du 20 décembre 1895, in Feuille fédérale suisse, lundi 30 décembre
1895, n" 56, p. 884-885. Signalons que les écoles d'infirmières seront également subventionnées à

partir de 1903, via le Département militaire fédéral et la Croix-Rouge suisse.

111



Dans son rapport11, le Conseil fédéral indique également qu'il doit prendre

position face à deux requêtes antagonistes qui lui sont parvenues au
courant de l'été 1899: l'une émane de Y Union fiir Frauenbestrebungen12 et
l'autre du Schweizerischer Kaufmännischer Verein (SKV). L'association
féministe zurichoise demande que les subsides fédéraux ne soient octroyés
qu'aux associations qui acceptent les femmes aux cours et aux examens
commerciaux qu'elles organisent. Ayant eu connaissance de cette démarche, le
Schweizerischer Kaufmännischer Verein s'adresse aux autorités en les priant
de ne donner aucune suite à cette requête en ce qui concerne les cours et les

examens organisés par les sections de sa société; ce qui revient de fait quasi
à exclure les femmes de la formation commerciale. Il faut en effet savoir que
l'une des spécificités de cette formation est d'avoir été mise en place par les

employés de commerce eux-mêmes. Dès 1873, ces derniers constituent une
première fédération qui a pour but d'organiser des cours de perfectionnement

et qui deviendra en 1883 le Schweizerischer Kaufmännischer Verein.
Comme le montrent Mario König et alii dans leur ouvrage consacré aux
employés en Suisse13, cette association n'est pas considérée initialement comme
un interlocuteur valable par l'Etat qui ignore ses demandes de subsides. C'est
seulement lorsque le Vorort, le Comité directeur de l'«Union suisse du
commerce et de l'industrie», donne son aval que l'Etat se décide à encourager la

formation commerciale et les associations qui l'organisent (arrêté de 1891).
Toutefois, les subsides finalement alloués auront comme conséquence
d'assurer au SKV un contrôle quasi complet sur la formation commerciale et lui
permettront ainsi de devenir l'une des plus grandes organisations d'employés
en lui conférant une assise dont il ne bénéficiait pas auparavant.14

L'exclusion des femmes constitue l'un des pivots de la lutte contre la

prolétarisation telle que la comprend le SKV, l'enjeu est donc de taille lorsque

cette association demande aux autorités fédérales de ne pas donner suite
à la requête de Y Union für Frauenbestrebungen. Ce faisant, le SKV se trouve
face à l'Etat dans une position de force, parce que ses sections assurent
l'essentiel de la formation commerciale, et de faiblesse parce qu'elles
dépendent pour cela des subsides fédéraux.

11 Rapport du Conseil fédéral à l'Assemblée fédérale concernant la révision des arrêtés fédéraux sur
l'enseignement professionnel (postulat du 1" juillet 1898) du 21 novembre 1899, in Feuille fédérale
suisse, n° 51, vol. V, 20 décembre 1899, pp. 852-902.

12 Idem p. 878. Cette association a adressé au Conseil fédéral une lettre le 13 juin 1899 qui sera
suivie le 31 août par celle de la société suisse des commerçants (SKV) qui demande au Conseil
fédéral de ne donner aucune suite à cette requête.

13 Mario König, Hannes Siegrist & Rudolf Vetterli, Warten und Aufrücken. Die Angestellten in der
Schweiz 1870-1950, Chronos, Zürich, 1985, Teil A: «Die kaufmännischen und verwaltenden
Angestellten», pp. 39-218.

14 Warten und Aufrücken, op. cit., pp. 115-116.

112



Si, en 1900, le SKV apparaît comme interlocuteur reconnu, l'Union für
Frauenbestrebungen ne dispose pas du tout d'un capital similaire, et ce pour
plusieurs raisons. Premièrement, il s'agit d'une toute jeune association qui
s'est créée à peine trois ans plus tôt, en 1896 à Zürich15 et qui ne saurait donc

prétendre à une quelconque représentativité. De plus, à cette époque, le
mouvement féminin ne dispose pas encore réellement d'une association faîtière,
puisque YAlliance de sociétés féminines suisses se crée fin mai et que les

débats au Parlement se déroulent au courant du mois de juin 1900. Ainsi la

Société d'utilité publique des femmes suisse (fondée en 1888) est-elle la seule

association qui puisse prétendre à ce moment avoir une assise nationale et

se poser comme interlocutrice face à l'Etat. Or, consultée lors de la révision
des arrêtés fédéraux concernant la formation professionnelle, cette association

féminine à caractère traditionnel ne soutiendra pas la requête de Y Union

für Frauenbestrebungen. Bien qu'il soit lui-même l'un des défenseurs de cette

requête, le conseiller national Albert Gobât ne peut s'empêcher de relever
ce point faible: «Il paraît d'autre part que certaines dames qui sont plus ou
moins à la tête du mouvement féministe se contenteraient des déclarations
faites dans le message du conseil fédéral. Si tel était le cas, le conseil national

pourrait peut-être ne pas être plus catholique que le pape et se contenter

des déclarations du conseil fédéral appuyées par votre commission.»16

Toutefois, si cette déclaration sera reprise par la presse17, les parlementaires
ne s'arrêteront heureusement pas à ces divisions. La requête de l'association
féministe zurichoise semble en quelque sorte avoir profité de la méconnaissance

des parlementaires du monde associatif féminin18, ce qui, paradoxalement,

lui a permis de tirer le profit maximal de la présence de «la question
femmes» dans l'espace public. En effet, sans se référer à ce dernier aspect,
comment peut-on expliquer que les parlementaires aient finalement pris
position en faveur des femmes, après avoir fait valoir, pour certains d'entre
eux, des arguments aussi féministes que ceux avancés par l'association
zurichoise?

15 L'Union für Frauenbestrebungen naît de la fusion du Schweizerischer Verein für Frauenbildungs¬
reform créé en 1893 avec pour but notamment l'obtention de l'ouverture de tous les établissements
de formation fermés aux femmes et du Frauenrechtsschutzverein créé la même année, cf. Nora
Escher, Entwicklungstendenzen der Frauenbewegung in der deutschen Schweiz 1850-1918/19,
ADAG Administration & Druck AG, Zürich. 1985 pp. 131-173.

16 Intervention d'Albert Gobât, séance du Conseil national du 21 mars 1900, in Bull, stén., p. 40.
17 Nouvelliste vaudois, 29 mars 1900, compte rendu des débats du Conseil national.
18 Ainsi, dans la version française du rapport du Conseil fédéral une erreur a été faite dans le nom

de la société puisque on parle de la Société d'utilité publique des femmes suisses alors que dans les
autres cas et dans la version allemande, il est toujours fait mention de l'Union für Frauenbestrebungen.

Cf. Rapport du Conseil fédéral à l'Assemblée fédérale concernant la révision des arrêtés
fédéraux sur l'enseignement professionnel (postulat du 1er juillet 1898) du 21 novembre 1899, op.
cit., p. 878.

113



Ainsi l'intérêt de ces débats réside-t-il précisément dans le fait qu'ils nous

permettent de saisir la sensibilité existant au sein du Conseil fédéral et du
Parlement de cette époque quant au statut des femmes, tout en mesurant la
détermination des conseillers sur ce sujet. Distinguer les propos tenus lors
des débats des décisions adoptées s'avère nécessaire, dans la mesure où
toutes les instances amenées à se prononcer - le Conseil fédéral, le Conseil
national et le Conseil des Etats - se déclarent d'emblée bien disposées
envers un changement de statut des femmes, ce qui, en soi, est remarquable.
Cependant, seule la minorité de la commission du Conseil national défendra
initialement la requête de l'Union für Frauenbestrebungen, à savoir que
l'acceptation des femmes aux mêmes conditions que les hommes aux cours et
aux examens de commerce soit une condition pour obtenir les subsides
fédéraux.

Un parlement acquis aux revendications féministes?

Dans son rapport, le Conseil fédéral commence par souligner que les «femmes

ont conquis depuis longtemps le champ de l'activité commerciale»19

puisqu'elles sont plus de 20000 à y être actives, et que «l'expérience prouve
que sous le rapport de l'intelligence, des capacités et de la fidélité, elles ne
sont nullement inférieures aux employés de sexe masculin»20. Enfin,
reprenant visiblement l'argumentation de l'association féministe, ce rapport
porte un coup fatal à l'accusation de concurrence déloyale adressées aux femmes

du fait de leur bas salaire:

«En s'efforçant de mettre leur instruction au niveau de celle des hommes, les femmes seront en
mesure de faire taire les doléances de ceux qui prétendent que l'activité de la femme, non basée

sur une éducation préalable, a pour résultat une réduction du salaire des hommes. L'occasion de

s'instruire mieux permettra d'exiger un salaire plus élevé. Car des prestations équivalentes réclament

un salaire analogue et la question du sexe est indifférente. La concurrence s'ennoblira du fait
que l'un et l'autre sexes bénéficieront du même degré de culture.»21

Toutefois, en dépit de ces considérations progressistes, le Conseil fédéral
estime que «la Confédération, malgré ses subventions, ne peut exercer
aucune contrainte sur les sociétés» et les obliger à admettre les femmes aux
cours qu'elles organisent. Aussi renoncera-t-il à insérer dans le règlement une

19 Rapport du Conseil fédéral à l'Assemblée fédérale concernant la révision des arrêtés fédéraux sur
l'enseignement professionnel (postulat du 1er juillet 1898) du 21 novembre 1899, op. cit., p. 878.

20 Idem, p. 878.
21 Idem, pp. 878-879.

114



disposition conforme à ce que demandait l'association féministe zurichoise

car il espérait «que les sociétés de commerçants ne refuseraient pas
d'obtempérer à une exigence bien naturelle».22

Si, dans sa majorité, la commission du Conseil national adhérera à cette
manière de voir, la minorité de la commission - composée d'Albert Gobât
et de Théodore Curti - proposera pour sa part que la condition formelle
donnant droit aux subsides soit d'accepter les femmes aux cours comme aux
examens. N'ayant pas rédigé un rapport de minorité, ces deux conseillers
nationaux profitent du fait qu'ils sont respectivement rapporteur romand et

alémanique de la commission pour exposer longuement leur point de vue sur
cette question. Et, étonnamment, suite à un débat où interviendront plus
d'une dizaine de conseillers nationaux, c'est cette position-là qui sera acceptée

à une très large majorité (soit à 69 voix contre 10). Quant à la commission

du Conseil des Etats, elle reste sur les positions du Conseil fédéral.23

Cependant, comme le Conseil national refuse de revenir sur sa décision24 et que
le Conseil des Etats n'avait adopté la sienne qu'à une très faible majorité,
c'est ce dernier qui se ralliera finalement à la position du Conseil national,
soit la plus favorable aux femmes.25 Et c'est ainsi qu'une mesure contraignante

pour les associations de commerçants, mettant un terme à leurs

pratiques discriminatoires envers les élèves femmes, l'emporta sur la molle
recommandation et les pieux souhaits du Conseil fédéral et du Conseil des

Etats.
Bien qu'il soit impossible de déterminer quels furent les arguments qui

suscitèrent l'adhésion des chambres, il importe de s'y arrêter.26 En effet,
l'image qui se dessine est celle d'un parlement non seulement averti, mais

également acquis, pour une large part, aux revendications féministes. Cette
ouverture, quelque circonscrite qu'elle ait été, mérite me semble-t-il notre
attention car elle nous amène à interroger ce qui, par la suite, a mis en échec

ce courant favorable à un changement de statut des femmes.

22 Idem, p. 880.
23 Séance du Conseil des Etats du 8 juin 1900, in Bull. stén.. pp. 290-302.
24 Séance du Conseil national du 16 juin 1900, in Bull, stén., pp. 407—409.
25 Séance du Conseil des Etats du 23 juin 1900, in Bull. stén.
26 Différents travaux historiques font mention de ces débats et de la décision du Parlement, mais

aucun à ma connaissance n'analyse les arguments avancés ni ne les replace dans une réflexion sur
le rôle de l'Etat: Nora Escher, op.cit., p. 156-160; Beatrix Messmer, op. cit., p. 204-205; Mario König,
Hannes Siegrist & Rudolf Vetterli, op. cit., p. 117-119; Markus Kühler. Berufsbildung in der
Schweiz' 100 Jahre Bundessubventionen; Biga, Bern, 1986, pp. 29-30; Emil Wettstein, Die
Entwicklung der Berufsbildung in der Schweiz, Institut für Bildungsforschung und Berufspädagogik
des Kantonalen Amtes für Berufsbildung, Sauerländer, Aarau, 1987, p. 64; Barbara Ringeisen,
Frauenberufsbildung: Die Entwicklung der Lehrverhältnisse und -abschlüsse von 1920 bis 1988,
unter besonderer Berücksichtigung der Politik der Frauenorganisationen, Lizentiatsarbeit Uni
Berne, August 1990, non publié.

115



A l'instar de ce qui figure dans le rapport du Conseil fédéral, une série
d'interventions porte sur l'inexorable avancée des femmes dans le monde
professionnel de l'époque. On en appellera aux dames des postes et des

télégraphes, aux institutrices ou encore aux universitaires.27 Alors qu'on aurait
pu s'attendre à ce qu'on rappelle avec insistance le fait que bon nombre de
femmes étaient dans l'obligation de gagner leur vie, cet argument est peu
mentionné. En revanche, on discute de leurs capacités et, étonnamment,
celles-ci sont plus souvent saluées que rabaissées. La perception très nette que
certains parlementaires ont des progrès du féminisme est également
frappante. Ainsi, le socialiste bâlois Stephan Gschwind28 dira que quiconque est

un tant soit peu sensible à l'air du temps ne peut manquer de soutenir la

position de la minorité de la commission. Quant à l'argument du catholique-
conservateur Caspar Decurtins, qui réclame que l'Etat n'encourage pas
artificiellement les progrès du féminisme29, il me semble tout aussi révélateur.

La concurrence, déloyale ou stimulante, constitue le second registre
d'arguments. En effet, c'est sur ce clou que tapera le Schweizerischer Kaufmännischer

Verein. Dans la requête qu'elle adresse le 13 juin 1899 au Conseil
fédéral, Y Union für Frauenbestrebungen y répond de façon anticipée en
situant la concurrence déloyale non pas entre hommes et femmes, mais entre
personnel qualifié et non qualifié:

«Nicht die geschulten, durch eigene Organisation oder Zugehörigkeit zu einer solchen geschützten,
weiblichen Arbeitskräfte werden die Konkurrenz zu einer unlautern machen, sondern die
ungebildeten, alleinstehenden, auf den guten Willen der Arbeitgeber angewiesenen Angestellten. Durch
gutgeschulte Kräfte wird die Konkurrenz im Interesse des Ganzen nur veredelt werden, und sicher
wird es vom unparteiischen Standpunkte aus nur als richtig und wünschbar betrachtet werden, wenn
weibliche leistungsfähigere Kräfte unfähigere männliche ersetzen.»30

En faisant l'apologie des bienfaits du libre-jeu de la concurrence, les
féministes zurichoises se placent sur le terrain de l'idéologie libérale. Elles font
ainsi vibrer une corde sensible chez certains parlementaires qui, comme
Gobât et Jäger, osent poursuivre un tel raisonnement et dénoncer le mono-

27 Intervention de Heinrich Berchtold, séance du Conseil national du 21 mars 1900, in Bull. sien..
pp. 45^46.

28 L'appartenance politique indiquée pour les parlementaires est celle qu'ils ont au sein de l'assemblée
fédérale: les informations concernant les parlementaires sont tirées pour l'essentiel de L'Assemblée

fédérale suisse. 1848-1920. Biographies, Erich Gruner (éd.), Bern. Francke Verlag, 1966.

29 Intervention de Stephan Gschwind, séance du Conseil national du 21 mars 1900, in Bull, stén., p.
55: «Es scheint mir, dass sich jedermann, der vom Flügelschlage der Zeit nur einigermassen berührt
ist, unter allen Umständen der Ansicht der Minderheit anschliessen muss» et intervention de Caspar

Decurtins, p. 47: «Zugegeben, aber man soll nicht künstlich den Feminismus grossziehen.»
30 Intervention de Theodor Curti qui cite la requête de VUnion für Frauenbestrebungen, séance du

Conseil national du 21 mars 1900, op. cit., p. 44. La lettre de VUnion für Frauenbestrebungen, tout
comme celle du SKV n'ont pas été conservées par l'administration fédérale.

116



pole dont le SKV veut bénéficier. Ainsi Gobât, qui appartient à l'aile gauche
du radicalisme et qui est le chef de file des radicaux bernois, dira qu'«il s'agit
simplement d'empêcher que des sociétés subventionnées par la Confédération

créent au préjudice des femmes ce qu'on appelle en droit des privilèges
odieux, c'est-à-dire les privent des droits attribués par la constitution fédérale
aux citoyens des deux sexes».31 Quant à Josef Jäger, il estime qu'empêcher
les femmes de se former et d'être ainsi des concurrentes loyales n'est que
l'expression de la volonté des hommes d'opprimer les femmes.32 Une impartialité

qui n'est pas partagée par tous. Si l'homme de gauche qu'est Theodor
Curti estime qu'une présence féminine n'est nullement dommageable à la

qualité de l'enseignement commercial, il dira également que l'exclusion des

femmes devrait être réenvisagée si leur présence venait à menacer l'existence,

le bien-être ou la supériorité de la gent masculine.33 Pourtant, ce saint-

gallois établi à Zürich offre une place aux revendications féminines dans son

journal la «Züricher Post»34 et n'hésite pas à défendre au sein du Conseil
national la position de la minorité. En tant que rapporteur alémanique de cette
commission, ce brillant journaliste ouvre le débat en brandissant comme
repoussoir l'image d'un Etat dont il ne veut pas, à savoir un Etat dont le rôle
serait de maintenir la séparation des sphères masculine et féminine en

empêchant les femmes d'accéder à d'autres activités que celle de femme au

foyer:

«Man hat jedesmal, wenn die sogenannte Frauenfrage diskutiert wurde, den Satz aufgestellt: die
Frau gehört ins Haus, und man hat damit aussprechen wollen, dass ausser dieser Thätigkeit eigentlich

eine andere von ihr nicht gesucht werden soll, und damit wäre auch gesagt, dass der Staat keinen
Grund habe, andere Thätigkeiten der Frau zu unterstützen.»35

Seul le Grison Caspar Decurtins défendra ouvertement la position ici
stigmatisée par Curti. Invoquant la «Nature» et les saintes écritures, ce député
catholique-conservateur en appellera aussi au peuple suisse:

31 Intervention d'Albert Gobât, séance du Conseil national du 21 mars 1900. in Bull. stén.. p. 57.
32 Intervention de Josef Jäger, séance du Conseil national du 21 mars 1900. in Bull. stén.. p. 49: «Die

Frau hat das Recht, zu konkurrieren; da, wo sie gefährliche Konkurrentin wird, beweist sie. dass
sie die nötige Fähigkeit besitzt, und es wäre Barbarei, zu erklären, die Mittel müssen ihr versagt
werden, weil es ein Vergnügen des brutaleren Geschlechtes ist, die Frau zu unterdrücken.»

33 Intervention de Theodor Curti, séance du Conseil national du 21 mars 1900, in Bull. stén.. p. 45:
«Käme eine Frage, wo wirklich die Existenz des männlichen Geschlechtes und dessen Wohlfahrt
oder dessen Superiorität gefährdet wäre, dann könnte man ja die Frage des Ausschlusses der Frau
prüfen.»

34 A partir de 1890, la «Züricher Post» aura un supplément féminin du nom de «Frauenrecht», dans
lequel écrit la juriste et féministe zurichoise Emilie Kempin Spyri; information transmise par
Monique Pavillon.

35 Intervention de Theodor Curti, séance du Conseil national du 21 mars 1900, in Bull, stén., p. 44.

117



«In der Frauenfrage hat der Bundesrat die goldene Mitte gewählt; die grosse Mehrheit des
Schweizervolkes würde, wenn man dasselbe befragen würde, sich weiter rechts stellen. Denn im
Schweizervolke - man mag das altvaterisch und konservativ nennen - ist noch der Gedanke lebendig
und rege, dass die Frau im Haus ihre Stellung haben und suchen solle.»36

Non seulement Decurtins sera le seul à défendre cette position, mais sa

manière d'argumenter montre qu'il se sait en minorité. N'est-ce pas étonnant
de le voir anticiper la critique que sa position ne va pas manquer de susciter,
à savoir d'être patriarcale et conservatrice? Mis à part Decurtins, sur les 11

conseillers nationaux à s'exprimer sur cette question, le Zurichois Amsler37

sera le seul à s'opposer à la proposition de la minorité. Son argumentation
est pour le moins ambiguë. En effet, il prétend ne pas vouloir entrer dans le
débat qui touche à «la question des femmes» et se borner à des considérations

pragmatiques: les cours dispensés par les associations de commerçants,
qui ont si bien fait leurs preuves nous dit-il, ne pourraient plus fonctionner
si on leur imposait aussi brutalement un tel contingent de nouvelles élèves!
Bien qu'il reprenne les arguments avancés par le SKV et qu'il se fasse l'avocat

engagé des intérêts de cette association, il n'ose pas se déclarer ouvertement

opposé à l'admission des femmes.38

Venons-en maintenant à l'intervention qui pose le plus explicitement la

question du rôle de l'Etat, soit celle du radical-démocrate argovien Josef

Jäger:

«Was die grundsätzliche Frage betrifft, so ist sie, glaube ich, heute etwas zu wenig tief gefasst worden.
Diese Frage ist im Grunde eine Staats- und verwaltungsrechtliche. Hat der Bund das Recht, aus
öffentlichen Mitteln Schulen und Vereine zu unterstützen, die ausdrücklich einen Teil der schweizerischen

Bevölkerung von der Teilnahme ausschliessen? Diese Kurse werden aus dem Steuergeld,
dem Zollgeld, an dem auch die Frau zu tragen hat, subventioniert, und da soll die Frau von den
Beneficien dieser Kurse ausgeschlossen sein? Das ist die Grundfrage. Sie stellen heisst sie verneinen.
Es geht doch öffentlich rechtlich nicht an, dass wir aus öffentlichen Mitteln Bildungsinstitute
unterstützen und sie zu Monopolen eines Geschlechtes machen. Mit gleichem Rechte könnte man
dazu kommen, sie zum Monopol gewisser Familien usw. zu machen. Es gibt da nur eine Lösung.
Der Bundesrat darf angesichts der von der Verfassung aufgestellten allgemeinen Schulpflicht für
das männliche und weibliche Geschlecht beim Ausschluss des weiblichen Geschlechts aus einer
öffentlichen Schule nicht mitwirken.»39

36 Intervention de Caspar Decurtins, séance du Conseil national du 21 mars 1900, in Bull, stén., pp.
46-47.

37 A la même période deux homonymes zurichois siègent au Conseil national, il m'est donc impossi¬
ble de dire s'il s'agit ici de Amsler-Künzi ou de Amsler-Wunderli, cependant le fait que ce dernier
soit membre du comité de l'association des commerçants zurichois serait susceptible d'expliquer
une intervention défendant les intérêts du SKV. Cf. L'Assemblée fédérale suisse, 1848-1920.
Biographies, Erich Gruner (éd.), op. cit., pp. 48-49.

38 Intervention de Amsler, séance du Conseil national du 21 mars 1900, in Bull, stén., p. 47^48 et 56.
39 Intervention de Josef Jäger, séance du Conseil national du 21 mars 1900, in Bull, stén., p. 49. Les

italiques sont une mise en évidence de l'auteure.

118



Alors que la majorité des autres interventions portaient sur «la question
des femmes» (leur place dans la société, leur entrée dans le monde du
travail, leurs capacités, leur droit à entrer en concurrence avec les hommes),
Jäger veut placer le débat sur un autre niveau. En effet, c'est moins sur cette
question que les conseillers nationaux doivent trancher selon lui que celle du
rôle de l'Etat, envisagé dans une perspective de droit public et administratif.
Le tour de force de son argumentation est d'assimiler d'entrée les écoles et

cours commerciaux créés par le SKV à des écoles publiques, sans même
ouvrir la discussion sur ce sujet. Or, le Conseil fédéral motivait son refus de

contraindre les associations à accepter les femmes à leurs cours en arguant
précisément du fait que, en dépit des subsides alloués, l'Etat ne pouvait
imposer une telle contrainte à des associations privées qui avaient assuré la création

et le développement des cours commerciaux. Loin d'être un faux-fuyant,
cette position reflète parfaitement la politique adoptée par la Confédération
en matière de formation professionnelle, dont les exigences portent presque
exclusivement sur la répartition du financement entre les différents
partenaires (Confédération, cantons, communes et privés) tout en laissant une
totale liberté en matière d'organisation, de programmes et de plans d'études.

Ainsi, le fait d'imposer l'accès des femmes aux cours commerciaux constituera

la première entorse d'envergure à cette politique. En affirmant d'entrée
le caractère public de ces écoles, Jäger rompt avec l'ambiguïté de la politique
étatique qui a choisi de transférer à des privés des fonctions publiques.

Les informations biographiques dont on dispose concernant Josef Jäger40

ne font aucune mention de son intérêt pour la cause des femmes. Et
pourtant, tout en restant circonscrite au problème tel qu'il le définit dans sa

question introductive, son argumentation s'enracine dans une logique qui,
poussée à son terme, s'attaque radicalement à l'exclusion des femmes des

droits de citoyenneté.
En demandant si l'Etat a le droit de subventionner des écoles et des

associations qui excluent explicitement une partie de la population suisse, Jäger
choisit d'ouvrir son propos par une question qui a une portée générale et il
prend soin de ne pas rappeler d'emblée que c'est des femmes dont il s'agit.
Est-ce là une manière d'amener ses confrères à sortir de leur point de vue
d'hommes décidant du statut des femmes, pour les replacer dans leur position

de représentants de l'Etat ayant des responsabilités face à la population
dans son ensemble? Le procédé rhétorique employé, qu'il ait été ou non
délibéré, consiste à rendre invisible dans un premier temps l'antagonisme

40 Mis à part les informations qui se trouvent dans L'Assemblée fédérale, l'on peut consulter Otto
Hunziker, «Nationalrat Josef Jaeger der Stadtamman von Baden», in Schweizerköpfe Heft 12, Orell
Füssli, Zürich-Leipzig, 1935.

119



hommes/femmes pour mieux postuler l'appartenance des hommes et des

femmes à un groupe commun - ici la population suisse -, ce qui permet dans

un deuxième temps de dénoncer l'exclusion des femmes. Or, sous cet aspect
également, Jäger opère un glissement intéressant: il stigmatise moins cette
exclusion que le monopole que les hommes cherchent à conserver. En
affirmant qu'entériner ce monopole du sexe masculin dans le cadre de la formation

professionnelle revient à ouvrir la porte à la société de l'Ancien Régime,
il fait appel à l'un des fondements de la théorie démocratique libérale, qui
veut que ce système soit basé sur des droits individuels et non sur les

privilèges de certains groupes ou de certaines familles. Or, comme
l'historiographie féministe l'a montré, la démocratie que nous connaissons s'est
constituée sur une contradiction essentielle, qui la mine à la base, à savoir
l'exclusion des femmes des droits de citoyenneté.41 Dès lors, pour celles et
ceux qui revendiquent la fin de cette exclusion, l'une des stratégies possible
consiste à se battre sur le terrain même de la théorie de la démocratie libérale,
en exploitant ses fondements logiques. C'est là le pivot de l'argumentation
développée par Y Union für Frauenbestrebungen, aussi bien que celle de

Jäger.

L'appartenance politique: un paradigme susceptible
de rendre compte des positions adoptées?

Au Conseil des Etats, seuls deux députés soutiendront la position du Conseil
national: il s'agit du Tessinois Rinaldo Simen, un journaliste qui se range sous
la bannière de radicaux-démocrates au sein de l'assemblée fédérale et,
étonnamment, de Georges Python, le chef de file des catholiques-conservateurs
fribourgeois. Le fait que Python, qui collabore étroitement avec Decurtins,
notamment en matière de politique ouvrière, ait pris le contre-pied de son
camarade de parti nous montre bien que, en ce qui concerne la question des

femmes, une analyse qui reposerait uniquement sur l'appartenance aux
différents partis politiques, se révèle inadéquate. Toutefois, l'on doit tout de

même constater que toutes les interventions qui donnent satisfaction à la

requête de VUnionfür Frauenbestrebungen proviennent, à deux exceptions
près, de la gauche du parlement, soit des rangs des radicaux-démocrates et

41 Parmi d'autres références possibles: Françoise Colin, «Mythe et réalité de la démocratie», in La
démocratie à la «française» ou les femmes indésirables, Cedref, Publications de l'Université de Paris
7, Paris, 1996, pp. 25-35; Joan Scott, «Les femmes qui n'ont que des paradoxes à offrir. Féministes
françaises 1789-1945», pp. 11-26 et Michèle Riot-Sarcey, «De l'historicité du genre citoyen», pp.
43-52, in La politique des droits. Citoyenneté et construction des genres aux 19' et 2(Y siècles, Kimé,
Paris, 1994.

120



du «sozialpolitische Gruppe»42, qui en constitue l'extrême gauche. Parmi les

parlementaires qui se sont exprimés, l'on trouve au sein de cette tendance
Theodor Curti, ainsi que le Thurgovien Emil Hoffmann et le socialiste bâlois

Stephan Gschwind. Mis à part un homme du centre, l'indépendant zurichois
Heinrich Berchtold qui, au sein de la commission, a défendu la position
de la minorité, c'est du côté des radicaux-démocrates que se recrutent, au

Conseil national, les défenseurs de la requête féministe. En tant que rapporteur

francophone de la commission, le radical bernois Albert Gobât joue un
rôle important. Comme il le rappelle au cours du débat, à d'autres reprises
déjà, il s'était fait le défenseur des intérêts féminins en revendiquant pour les

institutrices un salaire égal à celui de leurs collègues.43 Toutefois, comme nous
l'avons vu, l'intervention la plus radicale et la plus brillante est celle de l'ar-
govien Joseph Jäger, qui appartient également au groupe radical-démocrate
tout en se distinguant souvent par ses positions de gauche. Étonnamment, les

propos du radical saint-gallois Cari Hilty, connu pour ses positions chrétiennes

sociales et son engagement en faveur du droit de vote des femmes, ne
sont pas particulièrement percutants dans ce contexte, puisqu'il se contente
de réaffirmer que les capacités intellectuelles des femmes ne sont pas
inférieures à celles des hommes.

Si, au Conseil national, ce sont les membres de la tendance radicale-

démocratique qui sont les plus nombreux à soutenir la position de la minorité,

leurs confrères du Conseil des Etats, soit le Neuchâtelois Jean Berthoud,
le Bernois Franz Bigler et le Saint-gallois Johannes Geel, ne veulent pas
contraindre les associations de commerçants à accepter les femmes à leurs

cours. Dès lors, l'on ne saurait dire que la tendance radicale-démocratique se

montre mieux disposée que d'autres envers les revendications féminines. De
telles prises de position semblent être bien plus le fait d'individus que le fruit
d'une ligne politique plus largement partagée. En effet, comme à l'époque
«la question femmes» ne constitue pas une échéance politique importante,
l'absence de débats à ce sujet au sein des associations politiques
traditionnelles autorise cette hétérogénéité des positions qui, selon toute
vraisemblance, ne s'organisent pas autour du traditionnel clivage gauche-
droite.44

42 Erich Gruner et Pierre Frey. L'Assemblée fédérale suisse, 1848-1920. Sociologie et statistique, vol.
II, Bern, Francke Verlag, 1966, p. 84.

43 Intervention d'Albert Gobât, séance du Conseil national du 21 mars 1900, in Bull, stén., p. 39: «Le
fait est que des hommes qui emploient des femmes profitent de l'occasion pour réduire leurs
salaires. Cela ne se fait pas seulement dans le commerce, mais dans tous les autres domaines. Ce qui
existe dans le canton de Berne existe aussi dans les autres cantons je pense: que la femme institutrice

est beaucoup moins payée que l'homme instituteur. Ainsi, on ne peut pas faire grief à la femme
de ce qu'elle soit moins payée que l'homme.»

44 Les appartenances associatives et les connexions professionnelles pourraient également constituer
un paradigme explicatif pour rendre compte du positionnement de tel ou tel député mais les
différentes biographies consultées n'ont livré aucune information de cet ordre.

121



Conclusion

Comme je l'ai signalé, plusieurs historiennes et historiens font référence à la
décision adoptée en 1900 par le Parlement.45 Toutefois, l'explication de cette
prise de position reprend généralement celle que le SKV a avancé à l'époque

et par laquelle Beatrix Mesmer clôt le paragraphe qu'elle consacre à cette
question dans son ouvrage: «Der Standpunkt des Pädagogen und der an der
Frauenarbeit interessierten Unternehmer ist nun einmal bei den Behörden
durchgedrungen.»46 De là à conclure que les parlementaires ne cherchaient
qu'à satisfaire les employeurs ayant besoin de personnel féminin formé à

certaines tâches spécifiques subalternes, il n'y a qu'un pas. D'autant que c'est
bel et bien ainsi que les choses se déroulèrent par la suite: une «saine

concurrence» entre hommes et femmes - reposant sur un même niveau de

formation, de salaire et un même accès aux postes - telle qu'elle est défendue

par VUnion für Frauenbestrebungen et certains parlementaires ne se réalisera

jamais. En effet, en dépit de la décision adoptée en 1900 et de ses effets

- à la veille de 1914, les femmes représentent le quart des élèves47 - une réelle
mixité au sein de la profession commerciale ne parviendra pas à se mettre en

place.
Toutefois, quel qu'ait été le développement ultérieur, je ne crois pas que

ce soit dans l'idée de satisfaire les employeurs que le Parlement ait décidé de

mettre un terme à l'exclusion des femmes des cours commerciaux organisés

par le SKV. Comme j'espère l'avoir montré, non seulement cet argument n'a
jamais été mentionné, mais de plus le Conseil fédéral et certains parlementaires

affirment qu'une égalité en matière de formation doit entraîner une
égalité salariale, on ne saurait donc prétendre que fournir aux employeurs
une main d'oeuvre féminine peu coûteuse ait été leur préoccupation
première. Plus globalement, ces débats nous offrent l'image d'un Conseil fédéral
et national largement acquis à un changement de statut des femmes. Une fois
passée la surprise de découvrir une facette habituellement peu manifeste de

l'assemblée fédérale, une question surgit: comment se fait-il qu'un Gobât, un
Gschwind ou un Jäger aient défendu, non sans un certain brio, une telle
position alors que, dans leur biographie, nulle mention n'est faite d'un engagement

sur cette question? Deux explications coexistent et se complètent me
semble-t-il. D'une part, dans les diverses monographies portant sur la vie

politique du pays et ses représentants, aucune attention n'est portée à la

question femmes. Dès lors, ce n'est qu'à travers un long et minutieux recou-

45 Voir note 27.
46 Schweizerisches Kaufmännisches Centralblatt vom 15. Dezember 1900, citation tirée de B. Mesmer,

op. cit., p. 205.
47 Warten und Aufrücken, op. cit., p. 118.

122



pement d'informations que l'on parvient à reconstituer des positions à ce

sujet et qu'on peut les mettre en relation avec les autres positions politiques
défendues. D'autre part, il est très vraisemblable que ces parlementaires ne
se soient pas particulièrement engagé sur cette thématique tout en défendant
ponctuellement des positions favorables aux femmes.48 Une telle possibilité
apporte à mon avis un nouvel éclairage sur la diffusion des arguments
féministes en 1900. En effet, si des parlementaires ne se distinguant pas par
ailleurs par un engagement spécifique en faveur des femmes sont à même de

défendre leurs intérêts comme c'est le cas ici, cela signifie que, comme le

soulignait Gschwind, le féminisme participait réellement de l'air du temps en
1900.

Or, à ma connaissance, les travaux historiques portant sur le développement

du féminisme en Suisse n'ont pas mis en perspective l'existence
momentanée d'une ouverture de ce type au sein des élites politiques
helvétiques.49 Révéler une telle réalité constituerait donc un des intérêts majeurs
des débats de 1900 sur la révision des arrêtés fédéraux concernant la formation

professionnelle. Car, quand bien même cette ouverture fut de fort courte
durée, en prendre acte nous permet de réinterroger en amont la dynamique
qui y a conduit et, en aval, ce qui y a mis un terme.

Sans être en quête d'une explication mono-causale, peut-être vaut-il la

peine de s'interroger dans un cas comme celui-ci sur ce qu'on pourrait
appeler une hiérarchie des causalités. Quel fut l'impact des changements socio-
économiques sur les mentalités, comparativement à celui exercé par l'activité
des associations féminines et féministes au cours de la dernière décennie du
19e siècle? Les 20000 femmes engagées dans les activités commerciales
auxquelles le rapport du Conseil fédéral se réfère ont-elles constitué le socle à

partir duquel il a été possible d'ouvrir une brèche aux revendications
féministes? Comment ces dernières ont-elles été reprises et diffusées dans

l'espace public? Peut-on réellement dire que les positions adoptées par les

parlementaires en 1900 soient le fruit de l'activité des divers groupes
féministes qui se créent à cette période? Faute d'études portant sur une chronologie

fine et analysant la présence de la «question femmes» dans la presse,
en particulier politique, de cette époque, il n'est guère possible de répondre
à cette question. Toutefois, il me paraît assez vraisemblable que, sur une

48 C'est visiblement le cas d'Albert Gobât, ce qui explique que sa fille Marguerite, qui aura des liens
avec le mouvement féminin, ne signale pas cet aspect dans la notice biographique qu'elle rédige
pour le Dictionnaire historique et biographique de la Suisse, Attinger. Neuchâtel, 1921-1934.

49 B. Mesmer met l'accent sur une autre réalité, plus structurante sur le long terme, soit ce que l'on
pourrait grossièrement désigner comme une utilisation des associations féminines par les divers
courants politiques, afin que celles-ci les soutiennent activement dans le travail qu'ils souhaitent
effectuer au niveau de leur base sociale, op. cit., p. 156.

123



durée limitée, les associations féministes aient été portées par un courant
favorable à leurs revendications au sein de l'opinion publique, plutôt qu'elles
ne l'aient insufflé. Auraient-elles alors bénéficié à leur insu d'alliés dont elles

n'ont su ou pu réellement profiter?

124



«Weder Frauen-Hauswehr noch Frauen-Stimmrecht»

Zum Zusammenhang von Geschlecht, Stimmrecht und Wehrpflicht
in der Schweiz

Rudolf Jaun

Unterbäch, 1. März 1957: Die Frauen der kleinen Oberwalliser Gemeinde
Unterbäch schreiten zur Wahlurne und stimmen - probeweise - darüber ab,

ob den Schweizer Frauen zukünftig eine verfassungsmässige Zivilschutz-
Pflicht auferlegt werden soll. In Unterbäch wurde, wie in einer Reihe anderer
Schweizer Gemeinden, den Frauen für einen Tag das Stimmrecht zugestanden.1

Die Frauen von Unterbäch verfügten wie die Gesamtheit der
Schweizerinnen mehr als zehn Jahre nach dem Ende des Zweiten Weltkrieges immer
noch nicht über das allgemeine Stimm- und Wahlrecht. «Unterbäch» wurde
im politischen Jargon der 1950er/60er Jahre zur Kurzformel für den
symbolischen Protest gegen den Versuch, Frauen mit einer Dienstpflicht zu

belegen, ohne darüber mitentscheiden zu dürfen. Wie kam es zu dieser

paradoxen Situation, die politisch immer noch rechtlosen Schweizer
Staatsbürgerinnen einer spezifischen Frauen-Wehrpflicht unterstellen zu wollen?

Die am Ende des Ersten Weltkrieges als «Generalstreiks-Forderung» auf
die politische Agenda gesetzte Einführung des Frauenstimmrechtes wurde
auch nach 1945 auf die lange Bank geschoben.2 Mitte der 1950er Jahre

änderte sich jedoch die Haltung der regierenden Parteien und der
Bundesverwaltung gegenüber dem Frauenstimmrecht schlagartig. Die durch die

Ungarn- und Suezkrise intensivierte Rüstungsanstrengung, welche die Schweiz
in die Lage versetzen sollte, ihre politische Unabhängigkeit und militärische
Neutralität zu verteidigen, sah den Einbezug der Frauen ins Dispositiv des

totalen Krieges vor. Frauen sollten verfassungsmässig verpflichtet werden,
im Rahmen des Zivilschutzes Dienst zu leisten und sich einer Ausbildung in
der Eindämmung von Kriegsschäden zu unterziehen.

Die mit hoher politischer Dringlichkeit vorangetriebene Ausarbeitung
eines Zivilschutz-Gesetzes führte zu einer politisch vertrackten Situtation:
Einerseits sollte die Frauen-Dienstpflicht den Frauen durch eine
Männerabstimmung oktroyiert werden. Andererseits wurde das Frauenstimmrecht

seit dem Aufkommen der Frauenstimmrechts-Bewegung unter anderem

mit dem Argument der Einheit von Männer-Wehrpflicht und Männer-

1 Siehe den Beitrag von May Broda in diesem Band.
2 Yvonne Voegeli, Zwischen Hausrat und Rathaus. Auseinandersetzungen um die politische

Gleichberechtigung der Frauen in der Schweiz 1945-1971, Zürich 1997.

125



Stimmrecht abgelehnt. Die Diskussion um die Einführung der Frauen-Haus-
wehrpflicht und des Frauenstimmrechtes liess das diskursive Verhältnis von
Geschlecht, Staat und Militär im Kontext der schweizerischen Gesellschaft
und der schweizerischen Staatlichkeit beispielhaft sichtbar werden.

Der Aufsatz macht sich zur Aufgabe, zwei Frage- und Themenbereiche zu
thematisieren: 1. Wie wird der Zusammenhang von Stimmrecht und
Wehrpflicht konstruiert, und welches sind die Staats- und geschichtsphiloso-
phischen Prämissen dieses Konstruktes? 2. In welcher Form sind diese
diskursiven Konstrukte in den Auseinandersetzungen um die Volksabstimmungen

über die Einführung einer Frauen-Zivilschutzpflicht 1957 und die

Einführung des Frauen-Stimmrechtes 1959 aktiviert worden, und welche
Zusammenhänge bestehen zwischen der Ablehnung beider Vorlagen durch den
Männer-Souverän? Zur Erörterung dieser Fragestellungen werden Impulse
der geschlechtergeschichtlichen Forschung aufgenommen, welche das
Verhältnis von Geschlecht, Staat und Militär in systematischer Weise
thematisieren.3

Wehrpflicht und Stimmrecht

Zu den «herkömmlichen Positionen zur Verteidigung des Ausschlusses der
Frau von den politischen Rechten» zählte der Zürcher Rechtsprofessor Werner

Kägi in seinem Gutachten zum «Anspruch der Schweizerfrau auf
politische Gleichberechtigung» folgende vier argumentative Aussagen: 1. Die
Frau ist politisch unbegabt. 2. Die Frau gehört ins Haus! 3. Der Staat ist der
Mann. 4. Das Stimmrecht ist das Korrelat zur Wehrpflicht.4 Diese vier
Aussagen begründeten mittels zugeschriebener Geschlechtscharaktere den
Ausschluss der Frauen aus der Öffentlichkeit und leiten im Kern die politischen

3 Claudia Opitz, «Von Frauen im Krieg zum Krieg gegen Frauen. Krieg, Gewalt und Geschlechterbeziehungen

aus historischer Sicht», in: L'Homme Heft 1/1992; dies.,«Der Bürger wird Soldat -
und die Bürgerin ...?» in: Viktoria Schmidt-Linsenhoff, Sklavin oder Bürgerin? Französische
Revolution und Neue Weiblichkeit 1760-1830. Katalogbuch zur gleichnamigen Ausstellung. Marburg
1989; Karen Hagemann, «Nation, Krieg und Geschlechterordnung. Zum kulturellen und politischen

Diskurs in der Zeit der antinapoleonischen Erhebung Preussens 1806-1815», in: Geschichte
und Gesellschaft 4/1996. S. 562; dies., «'Heran, heran, zu Sieg oder Tod!' Entwürfe patriotischer-
wehrhafter Männlichkeit in der Zeit der Befreiungskriege», in: Thomas Kühne, Männergeschichte

- Geschlechtergeschichte. Männlichkeit im Wandel der Moderne. Frankfurt 1996, S. 51; Ute Frevert,
«Soldaten, Staatsbürger. Überlegungen zur historischen Konstruktion von Männlichkeit», in: ders.,
S. 69; Ute Frevert, «Das jakobinische Modell: Allgemeine Wehrpflicht und Nationsbildung in
Preussen-Deutschland», S. 17 und «Das Militär als 'Schule der Männlichkeit'. Erwartungen,
Angebote, Erfahrungen im 19. Jahrhundert», in: dies. (Hg.), Militär und Gesellschaft im 19. und
20. Jahrhundert, Stuttgart 1997; Rudolf Jaun, «Zur Akzentuierung der Geschlechtscharaktere in
der Belle Epoque der Schweiz», in: Rudolf Jaun/Brigitte Studer (Hg.), weiblich - männlich.
Geschlechterverhältnisse in der Schweiz: Rechtsprechung, Diskurs, Praktiken, Zürich 1995, S. 117.

4 Werner Kägi, Der Anspruch der Schweizerfrau auf politische Gleichberechtigung. Gutachten,
Zürich 1956.

126



Mitwirkungsrechte aus der Wehrpflicht ab.5 Kägi gelingt es mit Leichtigkeit
diese «herkömmlichen Positionen» mit juristischen, historischen und
soziologischen Argumenten zu entkräften.6

Die Ableitung des Stimmrechtes aus der Wehrpflicht widerlegt Kägi mit
dem Hinweis, dass seit der Neubegründung der Eidgenossenschaft 1798/1815

die militärische Dienstleistung keine rechtliche Voraussetzung für die
Ausübung des Stimmrechtes gewesen sei und dass das Männer-Stimmrecht nie
in Abhängigkeit vom Beginn und Ende der Wehrpflicht ausgeübt worden sei.

Immerhin wird konzediert, dass «in alten Zeiten dieser Zusammenhang
eindeutig gegeben» gewesen sei: «die alte Landsgemeinde war zugleich
Heerversammlung; politisch berechtigt war nur der waffenfähige Bürger.»7
Eingestanden wird auch, dass der Zusammenhang von Milizarmee und

Staatsbürgerschaft, von Soldat und Bürger im 19. und 20. Jahrhundert immer
wieder betont wurde. Halbwegs als Reminiszenz, halbwegs als Beleg folgt -
unvermeidlich - der Verweis auf die beiden Appenzell, wo der Zutritt zur
Landsgemeinde nur mit einem Seitengewehr zulässig war.8

Wie ist das «Korrelat» zwischen Wehrpflicht und Stimmrecht zu interpretieren,

und welches sind seine geschlechtergeschichtlichen und
geschlechterideologischen Hintergründe?

Es sind zwei Ebenen zu unterscheiden: 1. Rechtlich war das Stimmrecht
weder an die Wehrpflicht noch an geleistete Militärdienste gebunden: bis
1874 leisteten nur etwa 40% - vor 1848 vermutlich sogar nur 20% - der
Diensttauglichen effektiv militärischen Dienst, nach 1874 leisteten fast alle

Diensttauglichen, das waren etwa 60-80% aller Schweizer Männer, Militärdienst.

Männer, die aus irgendeinem Grund keinen Militärdienst leisteten,
gingen ihres vollen aktiven und passiven Wahl- und Stimmrechtes keineswegs

verlustig. 2. Die allgemeine Wehrpflicht, d.h. die staatliche
Zwangsrekrutierung erfasste jedoch nach 1874 das gesamte Männerpotential der
Nation: alle Männer - auch die von Geburt an Invaliden - erhielten bis vor
kurzem ein eidgenössisch normiertes Dienstbüchlein, in dem geleistete
Diensttage oder die Wehrpflicht-Ersatzsteuer eingetragen wurden: nicht
eine Militärdienst-Ersatzsteuer, sondern eine Wehrpflicht-Ersatzsteuer. Das

Militärpflichtersatz-Gesetz von 1901 sah bei Nichtbezahlen des

Militärpflichtersatzes, die Möglichkeit des Entzuges des Stimmrechtes vor.

5 Karin Hausen, «Die Polarisierung der "Geschlechtscharaktere' - Eine Spiegelung der Dissoziation

von Erwerbs- und Familienleben», in: W. Conze (Hg.), Sozialgeschichte der Familie in der
Neuzeit Europas, Stuttgart 1976, S. 363-393; Ute Frevert, «Mann und Weib, und Weib und Mann».
Geschlechter-Differenzen in der Moderne, München 1995.

6 Kägi, S. 32ff.
7 Kägi, S. 33.
8 Kägi, S. 33.

127



Die Korrelation «Wehrpflicht - Stimmrecht» im Verfassungsstaat des

19. und 20. Jahrhunderts beruhte nicht auf geleisteten Militärdiensten,
sondern auf der Kategorie Geschlecht: Das männliche Geschlecht begründete
in einem politisches Mitwirkungsrecht und militärische Zwangsverpflichtung.

Die von Kägi angedeutete historische Herleitung aus «alten Zeiten» greift
zu kurz. Das Ancien régime kannte wohl im System der ungleichen
Rechtsansprüche, Privilegien und Exemptionen eine Wehrpflicht: entweder das

Rekrutierungsrecht der Landesherrschaft in ihren Territorien oder die

Wehrpflicht der vollberechtigten Landleute, aber auch die Freistellung vom
obrigkeitlichen Aufgebotsrecht, insbesondere der Stadtbürger. Eine
allgemeine nationale Wehrpflicht bestand so wenig wie ein nationales
Staatsbürgerrecht. Eine generelle Wehrpflicht bestand höchstens im Sinne einer
Landsturmpflicht: im Falle einer akuten feindlichen Bedrohung waren alle
Männer verpflichtet, bewaffnet auf die Sammlungsplätze zu laufen. Seit dem

späten 16. Jahrhundert wurden zwar die «Jungmänner» im Rahmen der
Entstehung von Miliz- bzw. Defensionalorganisationen konskribiert und
teilweise in normierte Milizformationen eingeteilt oder bei Mobilisationen
«ausgezogen». Eine durchgehende Erfassung der Männer war jedoch weder
administrativ möglich (Arbeitsmobilität) noch sozio-ökonomisch tragbar
(Familienwirtschaft), noch militärisch notwendig. Rekrutiert wurde nur
solange, bis die Truppeneinheiten aufgefüllt waren. Die selektive militärische
Rekrutierung der Männer beruhte vom 16. bis ins 18. Jahrhundert auf einem

System sozial und ökonomisch austarierter Kontingente der Dörfer, Höfe
und Gewerbebetriebe.9 Ebenso selektiv wurde das aussermilitärische Waf-
fentragrecht gehandhabt, welches als Ehrenberechtigung galt. Männer ohne

Waffentragrecht galten in ihrer Ehre eingeschränkt und mit dem Makel eines
weiblichen Geschlechtscharakters behaftet.10 Erst der Nationalstaat des
19. Jahrhunderts kreierte die Vorstellung, dass das gesamte nationale
Männerpotential die militärische «Wehrkraft» und die politische «Volkskraft»

bilde und deklamierte die allgemeine Wehrpflicht und das allgemeine
Stimmrecht der Männer.11 Das Korrelat «Wehrpflicht-Stimmrecht» ist ein

9 Werner Baumann, Die Entwicklung der Wehrpflicht in der Schweizerischen Eidgenossenschaft
1803-1874, Zürich 1932.

10 Zur Monopolisierung und Instrumentalisierung des Waffentrag- und -gebrauchrechtes im frühab¬
solutistischen Staat siehe Hermann Romer, Herrschaft, Reislauf und Verbotspolitik. Beobachtungen

zum rechtlichen Alltag der Zürcher Solddienstbekämpfung im 16. Jahrhundert, Zürich 1955.

Eine Studie zur Durchsetzung obrigkeitlich monopolisierter Gewalt und der Bildung staatlicher
Streitkräfte, d.h. der Einführung von regulierten Milizorganisationen in den Orten der schweizerischen

Eidgenossenschaft, fehlt. Für erste Ansätze siehe: Jakob Steinemann, Reformen im bernischen

Kriegswesen zwischen 1560 und 1653, Diss. Bern 1919.
11 Das Rekrutierungsrecht stand trotz der Deklamation der allgemeinen Wehrpflicht in der

Bundesverfassung von 1848 lediglich den Kantonen zu. Diese stellten dem Bund bis 1874 gesetzlich
festgelegte Mannschafts-Kontingente. Die allgemeine Wehrpflicht wurde europaweit erst nach

128



Unikat: das Unikat des männlichen Geschlechtes. Nicht Wehrpflicht und
Stimmrecht werden korreliert, sondern männliches Geschlecht mit
männlichem Geschlecht. Mit der Konstruktion eines «Korrelates» konnte
allerdings der Ausschluss der Frauen aus dem öffentlichen Bereich des Staates

doppelt legitimiert werden.
Das geschlechterpolitisch motivierte Konstrukt der Einheit von Männer-

Heer und Männer-Staat wurde nicht nur historisch mit der altgermanischen
Einheit von privilegierter Krieger-Versammlung und Gefolgschafts-Versammlung

legitimiert, sondern auch mit der idealistischen Staats- und

Geschichtsphilosophie des 19. Jahrhunderts, welche in der Schweiz nach der
liberalen Revolution von 1830/1848 in die Staatsrechtslehre, die Geschichtsschreibung

und in die Militärtheorie Eingang fand.12 Exemplarisch zeigt dies

die «Anleitung zum militairischen Denken und Arbeiten» von Oberst Emil
Rothpietz, Professor für Militärwissenschaften an der Eidgenössischen
Polytechnischen Schule in Zürich.13

Das weibliche Geschlecht wurde sowohl geistig wie physisch für die Staatsbzw.

Heeresentwicklung als «unbegabt» betrachtet. Den Frauen schrieb

Rothpietz die Aufgabe zu, ein «gesundes, kräftiges Geschlecht» zu gebären
und «in Zucht und Ordnung» zu erziehen: «Das Weib hat somit eine für den

Krieg und die Zukunft des Vaterlandes höchst bedeutungsvolle aber doch

nur primitive Aufgabe.»14 Der Ort des primär physisch-seelischen
Entwicklungspotentials der Frau sei die Mutterschaft und die Familienpflege und
damit das von der Öffentlichkeit abgeschirmte Haus. Alleine das männliche
Geschlecht wird als geistig entwickelbar gehalten und damit zum Träger der

Entwicklung des spezifisch nationalen «Volksgeistes» im Sinne Hegels: «Die
bewusste Staatsexistenz ist in jedem Augenblick nur in der vollendeten Form
der lebenden Männer vertreten.» Das Potential zur Kriegsführung beruhe in
dialektischer Verschränkung in der Entwicklung von männlichem Geist und
männlicher Physis. Die mit der Entfaltung des Weltgeistes immer seltener
werdenden Kriege überprüften die Widerstandskraft des nationalstaatlich
verfassten Männerpotentials: «Krieg» wird in den Horizonten der
spekulativ-idealistischen Staatsmetaphysik zum Männlichkeitstest des nationalen
Männerpotentials. Das alleine den Männern zugeschriebene physische und

1870 in grösserem Ausmass ausgeschöpft. So auch in der Schweiz, als im Zuge der Verfassungsrevision

von 1874 die administrative und medizinische Rekrutierung vom Bund übernommen
wurde und mit dem eidgenössisch geordneten Zivilstandswesen, der Einwohnerkontrolle und den
militärischen Kreiskommandos und Sektionen moderne administrative Voraussetzungen geschaffen

wurden.
12 Rudolf Jaun. «Vom Bürger-Militär zum Soldaten-Militär: Die Schweiz im 19. Jahrhundert», in: Ute

Frevert (Hg.). Militär und Gesellschaft im 10. and 20. Jahrhundert. Stuttgart 1997, S. 48ff.
13 Emil Rothpietz: Die Schweizerische Armee im Feld. Eine Anleitung zum militairischen Denken und

Arbeiten. Erster Theil: Vom Kriege. Basel 1869.
14 Rothpietz, S. 49.

129



geistige Entwicklungspotential bildete die Grundlage des Mythos von der
Einheit des Männer-Staates und des Männer-Heeres: «Das Manneswort hat
die Republik gegründet, der Manneswert erhält sie», proklamierte Bundesrat

Welti anlässlich des erstmals inszenierten Nationalfeiertages am 1. August
1891 in Schwyz.15

Das Konstrukt der Einheit von Männer-Staat und Männer-Heer wurde in
eine geschichtsphilosophische Dimension eingebettet, welche auch die
schweizerische Geschichtsschreibung und das schweizerische Geschichts-
bewusstsein nachhaltig beeinflusste.16 Unter Einfluss des «Machtstaatsdenkens»

wurde die Geschichte des Volkes in aufsteigende und absteigende
Phasen periodisiert: Nach dem «Heldenzeitalter» des 15. und frühen 16.

Jahrhunderts und einer Niedergangsphase im Ancien régime befinde sich die
schweizerische Eidgenossenschaft seit der liberal-demokratischen
Bundesstaatsgründung von 1848 wieder in aufsteigender Entwicklung begriffen.17
Diese Staats- und geschichtsphilosophischen Konzepte bilden die theoretische

Grundlage für die Revision der Bundesverfassung und der
Militärgesetzgebung von 1848/1850 und führen unter den Schlagworten «Ein Recht -
Eine Armee» zur Durchsetzung der allgemeinen Männer-Wehrpflicht und
des allgemeinen Männer-Stimmrechtes auf kommunaler, kantonaler und
eidgenössischer Ebene.18 Der Ausschluss der Frauen aus der öffentlichen
Sphäre des Staates und der Streitkraft sollte in der Schweiz bis in die zweite
Hälfte des 20. Jahrhunderts andauern. Selbst in den 1950er Jahren wurden
die Vorstellungen von Männer-Staat und Männer-Heer nochmals aktiviert,
als die Frauen in die Landesverteidigung eingeschlossen und vom Staat
ausgeschlossen werden sollten.

15 Emil Welti: «Rede an der eidgenössischen Nationalfeier in Schwyz 1. August 1891», in: Hans Weber,
Bundesrat Emil Welti. Ein Lebensbild. Aarau 1903, Anhang S. 3.

16 Nach 1870 setzt unter dem Einfluss des Staatsrechtslehrers Carl Hilty eine hegelianisch inspirierte
Neuinterpretation der Schweizergeschichte ein. Guy P. Marchai: «Das Mittelalter und die nationale
Geschichtsschreibung der Schweiz», in: Susanna Burghartz u.a. (Hg.), Spannungen und
Widersprüche. Gedenkschrift für Frantisek Graus, Sigmaringen 1992, S. 95ff.

17 Der Mythos der Einheit von Männer-Staat und Männer-Heer wurde im 19. Jahrhundert auf die
Alten Eidgenossen und ihre Landsgemeinden übertragen. Die Vorschrift, mit dem Säbel zur
Appenzeller Landsgemeinde zu erscheinen, beruht als invention of tradition des 19. Jahrhunderts auf
dieser Übertragung. Im Ancien régime waren nur die vollberechtigten, männlichen Landleute zur
Landsgemeinde zugelassen, denen auch die Ehrenberechtigung des Waffentragens zukam, jedoch
nicht die Hintersassen und Fremden aus anderen eidgenössischen Orten. Spätestens nach der
Verfassungsrevision von 1874 mussten alle in Appenzell niedergelassenen Schweizer Bürger zur
Landsgemeinde zugelassen werden, auch die Militärdienstuntauglichen. Zur Appenzeller
Landsgemeinde siehe auch Thomas Wanger, «Männerherrschaft ist Krieg», in: L'Homme, Heft 1,1992,
S. 45.

18 Zur bundesrechtlichen Ausgestaltung des Stimmrechtes siehe: Alfred Kölz, Neuere schweizerische
Verfassungsgeschichte. Ihre Grundlinien vom Ende der Alten Eidgenossenschaft bis 1848, Bern
1992, S. 568 und 585. Zur Durchsetzung des allgemeinen Männer-Stimmrechtes auf allen politischen

Ebenen siehe: Albert Tanner: Arbeitssame Patrioten - Wohlanständige Damen. Bürgertum
und Bürgerlichkeit in der Schweiz 1830-1914, Zürich 1995, S. 568ff.

130



Weder Frauen-Hauswehr noch Frauen-Stimmrecht:
Die Volksabstimmungen zum Zivilschutz von 1957

und zur politischen Gleichberechtigung der Frauen von 1959

Gemessen an der militärischen Erfassung der wehrpflichtigen Männer,
gehörte die schweizerische Republik nach 1900 zu den hoch militarisierten
Nationalstaaten Europas.19 Die Schweiz hatte seit dem frühen 19. Jahrhundert

nicht nur eine Miliz im Sinne der englischen milita gebildet, sondern
versuchte mit dem Aufbau einer Miliz-Armee das Kampfkonzept der von
Berufsoffizieren geführten, stehenden Wehrpflichts-Armeen zu imitieren.
Trotz hoher Defizite in der Truppenausbildung und in der Rüstung hielt die
Schweizer Miliz-Armee auch im 20. Jahrhundert an der klassischen
Kriegführung mit einer mobilen, duellfähigen Streitkraft fest. Der Rückzug ins

Alpenréduit zwischen 1940 und 1944 war lediglich ein notfallmässiges
Intermezzo, welches Zeit liess, Kampfkonzepte für die Nachkriegszeit zu
evaluieren.20 Unter den Milizoffizieren entbrannte ein heftiger nicht nur
militärischer, sondern auch politisch-sozialer «Konzeptionsstreit» über die

Frage, ob die Schweizer Miliz-Armee weiterhin nach dem preussisch-
deutschen Militärkonzept oder nach neuen, alternativen Vorstellungen einer
Widerstands-Streitkraft entwickelt werden sollte.21 Unter dem Eindruck der
Ungarn- und Suezkrise von 1956 wurde der Streit vorläufig zugunsten der
am klassischen Modell der (preussisch-deutschen) Kriegführung orientierten

Richtung entschieden. Mit massiven Rüstungsanstrengungen sollte die
Schweizer Miliz-Armee in die Lage versetzt werden, nicht nur eine konventionelle,

mechanisierte Kriegführung zu betreiben, sondern im Zeichen des

totalen Krieges instand gesetzt werden, mit eigenen Atomwaffen einen

Atomkrieg zu führen.22 Eine solche Kriegführung bedingte den Aufbau
einer Zivilschutzorganisation, welche die Frauen miteinbezog. Den Frauen
sollte deshalb eine Zivilschutz-Dienstpflicht auferlegt werden. Ein Problem
stellte sich allerdings: Die Schweizer Frauen verfügten nach wie vor über kein
Wahl- und Stimmrecht. Die Jahrzehnte lang verschleppte Einführung des

Frauenstimmrechtes und die Zuspitzung der politisch-militärischen Situation

führten zu einer unerwarteten Verquickung verschiedener Bereiche
der Gesetzgebung: Aufgeschreckt durch die weltpolitische Krise, hielt der

19 Im Zeitpunkt der Mobilisierung der Armee zu Beginn des Ersten Weltkrieges betrug der Bestand
der Armee über 10% der Bevölkerung.

20 Chantal de Riedmatten: Général Guisan. Autorité et démocratie, Fribourg 1983.
21 Alfred Ernst, «Geschichte der Landesverteidigung», in: Erich Gruner (Hg.), Die Schweiz seit 1945,

Bern 1971, S. 175-201. Ders.: Die Konzeption der schweizerischen Landesverteidigung 1815-1966,
Frauenfeld 1971.

22 Rainer von Falkenstein: Vom Giftgas zur Atombombe. Die Schweiz und die Massenvernichtungs¬
waffen von den Anfängen bis heute, Baden 1997. Andreas Richner: Panzer, Mirages und die
nukleare Option. Die Rolle des Vereins zur Förderung des Wehrwillens und der Wehrwissenschaft
in der militärpolitischen Meinungsbildung der Schweiz 1956-1966, Liz. Uni Bern, Ms. 1996.

131



Bundesrat und das politische Establishment die Restrukturierung des

Zivilschutzes im Rahmen der totalen Landesverteidigung unter allen
Umständen für unumgänglich. Konventionelle Bombardierungen und ein
abfälliger europäischer Atomkrieg sollten überlebt werden. Neben dem
Schutzraumbau bedingte ein solches Unterfangen eine flächendeckende

Zivilschutzorganisation, um Brandherde am Übergreifen zu hindern und ein
dichtes Netz der Ersten Hilfe aufzubauen. Als Zivilschutz-Einheit wurde der
Häuserblock definiert. Dieses Konzept bedingte einen enormen Personalbedarf,

der nur noch durch einen zwangsweisen Einbezug der Frauen

bewerkstelligt werden konnte. Die Männer-Wehrpflicht war im Zeichen der
totalen Kriegsführung eben bis zum 60. Altersjahr angehoben worden und
bildete die Grundlage eines 770000 Mann starken Heeres.

Mit dem Entscheid des Bundesrates, die Frauen zwangsweise in den
Zivilschutz einzubeziehen, bekam die öffentliche Thematisierung des

Geschlechtersystems eine unerwartete Tagesaktualität. Der Bundesrat
beabsichtigte, die Frauen kraft Verordnung obligatorisch für den Zivilschutz zu
verwenden. Dies rief den Protest der Frauenverbände hervor, welche eine
solche Verordnung ohne Mitbestimmung und ohne Frauenstimmrecht für
eine Zumutung hielten.23 Aber auch namhafte Staatsrechtsgelehrte hielten
einen solchen Eingriff in die Persönlichkeitsrechte ohne Verfassungsgrundlage

eines Verfassungsstaates unwürdig.24 Nur für sehr kurze Zeit gab sich
die Bundesverwaltung der Illusion hin, aus dem Verfassungs-Artikel «Jeder
Schweizer ist wehrpflichtig» auch eine Schutzdienst-Pflicht der Frauen
ableiten zu können. Wenn Schweizer auch Schweizerin bedeutete, traf dies auch

für den Artikel «Alle Schweizer sind vor dem Gesetze gleich» zu, und die
sofortige Gewährung des Frauenstimm- und -Wahlrechtes wäre verfassungsrechtlich

unumgänglich gewesen. Politisch war aber die Umgehung des

Frauenstimmrechtes angesagt. Ohne Verfassungspassus war aber nichts zu
machen. Wie weiter - ohne sich das Frauenstimmrecht einzubrocken? Eine
frauengerechte Verpflichtung der Frauen war die Lösung: «Die
Schutzdienstpflicht weiblicher Personen hat sich auf die Hauswehren zu beschränken.»

Mit diesem Passus kam der Zivilschutz-Artikel im März 1957 zur
Abstimmung. Erstmals sollten auf diese Weise in der schweizerischen Verfassung

Frauen explizit erwähnt werden: notabene mit einer Pflicht. Mit einem

Spatzen auf dem Dach (Botschaft über die Durchführung einer eidgenössischen

Abstimmung über das Frauenstimmrecht) und dem Verweis auf den

fast heissen Krieg konnte der Widerstand wichtiger Frauenverbände ab-

23 «Zivilschutz. Botschaft und Beschlussentwurf vom 15. Mai 1956», in: Bundesblatt 1956 I, S. 1089;
Hedi Leuenberger-Köhli: «Bitte, keine Missverständnisse», in: Die Frau 1. 12. 1956; Ruth Keiser,
Das Wort einer Schweizerin, in: Nationalzeitung 22. 2. 1957.

24 Amtliches Stenographisches Bulletin der Bundesversammlung 1956, S. 211 und 825.

132



gefangen werden: zwei Wochen vor der Abstimmung veröffentlichte der
Bundesrat in zustimmender Weise eine jahrelang verschleppte Botschaft

zum Frauenstimmrecht - die Ungarnkrise tat den Rest.25

Eine auch nur teilweise Auswertung der Parlaments- und Pressedebatte
lässt drei verschiedene diskursive Verknüpfungsmuster zwischen Frauen-

Hauswehrpflicht und Frauen-Stimmrecht erkennen:
1. ein konservatives Ja zur Frauen-Hauswehrpflicht und Nein zum

Frauenstimmrecht,

2. ein progessives Ja - Ja,

3. ein radikal progressives Nein zur Frauen-Hauswehrpflicht und Ja zum
Frauenstimmrecht.

Unverkennbar ist in den Quellen für alle drei Verknüpfungsmuster eine

geschlechterdualistische Argumentation zu finden. Das konservative Muster
zeigt sich sowohl in den verwendeten Denkbildern wie im Abstimmungsverhalten

der Kantone. «Diese Dienstpflicht» wurde argumentiert, könne
nicht mit der militärischen Dienstpflicht verglichen werden, «denn hier geht
es um einen Schutzdienst in Haus und Hof, also in der eigentlichen Domäne
der Frauen, für den sie in Fällen von grösster Not und Gefahr vorberereitet
sein müssen.»26 Der Hauswehr-Dienst sei eine «Aufgabe der Frau, der sie sich

nicht soll entziehen können, weil sie damit nur ihre Pflicht als Hausfrau und
Mutter» erfülle.27 Die konservative Argumentationslinie entspricht der
klassischen geschlechterdualistischen Auffassung der Geschlechtscharaktere

25 Ohne zur Zivilschutz-Vorlage Stellung zu beziehen, erliessen der Bund schweizerischer Frauen¬

vereine, der Evangelische Frauenbund der Schweiz, der Schweizerische Gemeinnützige Frauenverein.

der Schweizerische Katholische Frauenbund, der Schweizerische Landfrauenverband, der
Schweizerische Verband für das Frauenstimmrecht, die sozialdemokratischen Frauengruppen, die
Schweizerische Frauenkommission des Landesringes der Unabhängigen und der Staatsbürgerliche
Verband katholischer Schweizer Frauen einen Aufruf an die Frauen, sich in den Zivilschutz-
Organisationen zu engagieren: «Der ungarische Freiheitskampf hat uns alle erschüttert und mahnt
uns zur Besinnung und zur Bereitschaft. Wir wollen zusammenstehen und tun, was in unseren Kräften

liegt, damit unser Land gerüstet sei zur Selbstverteidigung und zur menschlichen Hilfeleistung
im In- und Ausland.» Frau G. Haemmerli-Schindler (Präsidentin des Schweizerischen Zivilen
Frauenhilfsdienstes 1939-1945) fasste die Haltung der Frauenverbände so zusammen: «Entgegen einer
heute weitverbreiteten Meinung wünschen die Schweizer Frauen, dass sofortige und wirksame
Massnahmen für die Organisation des Zivilschutzes getroffen werden. Es liegt ihnen deshalb ferne,
einen negativen Einfluss auf die Abstimmung Uber den Verfassungsartikel für den Zivilschutz
ausüben zu wollen. Ihre Einsprache galt und gilt lediglich dem Absatz 4 des Artikels, der ihnen eine
Dienstpflicht auferlegt, über welche sie nicht mitentscheiden können. Ich erkläre mich mit dieser
Auffassung solidarisch, sehe aber die Notwendigkeit eines Obligatoriums für den Dienst in den
Hauswehren ein.» Zivilschutz. Schweizerische Zeitschrift für Schutz und Betreuung der Zivilbevölkerung

im Kriegs- und Katastrophenfall, Sondernummer 1957; gleichlautend Hedi Leuenberger-
Köhli: «Während die Frauen den objektiven Argumenten, die für die Dienstleistung in den
Hauswehren vorgebracht werden, sich anschliessen, werden sie sich nie damit einverstanden erklären
können, dass Uber sie verfügt wird, ohne dass sie das Recht haben, wie die männlichen Schweizer
Bürger, selbst darüber zu bestimmen.»

26 Emil Duft: «Zur Zivilschutzpflicht der Frauen», in: Vaterland 15. 2. 1957, gleichlautend in: Bulle¬
tin, S. 843. Emil Duft war Kommissionssprecher des Nationalrates.

27 Hans Haug: «Der Zivilschutz im Aufbau», in: Neue Zürcher Zeitung 13. I. 1956.

133



und der Trennung des öffentlichen Bereiches von Männer-Staat und
Männer-Heer und dem privaten Bereich von Familie und Haus.

Das progessive Ja-Ja wurde vor allem von Kreisen vertreten, welche dem
während des Zweiten Weltkrieges eingeführten militärischen Frauenhilf-
dienst und dem freiwilligen Luft- und Zivilschutz nahestanden. Sie sahen in
der Frauen-Hauswehrpflicht eine Legitimationsbasis für das Frauenstimmrecht.

Sie nahmen damit ein Konzept auf, das zum Teil von der
Frauenstimmrechtsbewegung selbst getragen wurde. Während des Ersten
Weltkrieges wurde während kurzer Zeit versucht, mit einem Frauen-Dienstjahr
das Konzept von Männer-Heer und Männer-Heer auf geschlechterdualisti-
sche Weise auch für Frauen einzulösen und so dem Frauenstimmrecht zum
Durchbruch zu verhelfen.28

Die radikalen Progressiven lehnten eine Zivilschutzpflicht ohne
Frauenstimmrecht ab. Diese Haltung nahm vor allem die politische Linke ein. Sie

interpretierte den Hauswehrdienst als Militarisierung der Zivilgesellschaft
und verfing sich dabei in extreme geschlechterdualistische Denkbilder: auch
der eingeschränkte Dienst im Häuserblock könne dazu führen, dass die Frau
ihre eigenen Kinder verlassen und sich ausserhalb des eigenen Hauses
begeben müsse: Die Frau dürfe «nicht gegen ihren eigenen Willen aus ihrer
Häuslichkeit» herausgerissen werden, argumentierte Ständerat Spühler von
der SP.29 «Die Frau und Mutter wird vielleicht die Kinder anderer retten
helfen, während ihre eigenen Lieben zu Grunde gehen», befand die
kommunistische Zeitung «Vorwärts».30 Auch eine egalitäre Auffassung der
Geschlechterordnung hätte eine ablehnende Haltung gegenüber der
spezifischen Frauen-Hauswehr durchaus erlaubt, hätte aber Stellung für eine

egalitäre Position der Frauen in allen Bereichen des öffentlichen Lebens
einschliesslich der Milizarmee beziehen müssen.

Ein Vergleich der Abstimmungsresultate der Zivilschutz-Abstimmung
von 1957 und der Frauenstimmrechts-Abstimmung von 1959 bestätigt das

Bild der mehrheitlich konservativen geschlechterdualistischen Haltung der
Schweizer Männer: Kantone, welche das Frauenstimmrecht hoch verwarfen,
nahmen die Frauen-Hauswehr-Pflicht an: Zürich, Bern, Luzern, Uri, Ob-
walden, Nidwaiden, Glarus, Zug, Solothurn, Schaffhausen, Appenzell Ausser-

und Innerrhoden, St. Gallen, Thurgau, Graubünden und Tessin. Aus der
Reihe tanzten die fundamentalen Nein-Sager aus den Kantonen Schwyz und

Freiburg (allerdings knapp) und dem Wallis. So schaffte die Vorlage das

Ständemehr mit 14 zu 8 spielend, scheiterte aber am Stimmenmehr der

28 Sibylle Hardmeier, Frühe Frauenstimmrechtsbewegung in der Schweiz 1890-1930, Diss. Uni Bern,
Ms. 1996, S. 148 (Zürich 1998).

29 Amtliches Stenographisches Bulletin des Ständerates 1956, S. 218.
30 «Marschbefehl für die Frauen», in: Vorwärts 1. 3. 1957.

134



ablehnenden Kantone Waadt, Neuenburg und Genf. Diese drei Kantone
werden 1959 in der eidgenössischen Abstimmung als einzige das

Frauenstimmrecht annehmen und für sich in Kantons- und Gemeindeangelegenheiten

einführen. Es stellt sich die Frage, ob eher eine extrem geschlechterdualistische

oder eine geschlechteregalitäre Haltung der Männer der Kantone
Waadt, Neuenburg und Genf die Vorlage schliesslich scheitern liess. Oder
war es eher eine generelle Abneigung gegen den Zivilschutz, die den

Ausschlag gab?31 Die mehrheitlich konservative geschlechterdualistische
Argumentation im Abstimmungskampf von 1957 liess erahnen, dass der
Ausschluss der Frauen von den politischen Rechten nach wie vor mehrheitsfähig
war. So wurde etwa in Abrede gestellt, dass man den «Hausschutz» so stark
mit der Forderung nach Gleichberechtigung der Frau im öffentlichen Leben

verkoppeln dürfe, «dass dadurch in Kriegszeiten die Organisation des

Schutzes der Zivilbevölkerung in Frage gestellt wird».32

Mit Ausnahme der parlamentarischen Debatte ist die öffentliche
Auseinandersetzung um das Frauenstimmrecht im Abstimmungsjahr 1959 nicht
untersucht.33 In der Parlamentsdebatte scheint das «Korrelat Wehrpflicht -
Stimmrecht» so gut wie keine Rolle gespielt zu haben, auf der Ebene der
Diskussion in den Parteien wird das Konstrukt aber bereits fassbar. In der
freisinnigen Delegiertenversammlung, welche Stimmfreigabe beschliesst,
verwenden sowohl der befürwortende wie der gegnerische Hauptredner das

«Korrelat» für ihre Argumentation. Ständerat Vaterlaus, Kommandant des

Frauenhilfsdienstes im Zweiten Weltkrieg, setzt sich vehement für das

Frauenstimmrecht ein und hielt die Frauen für den Dienst in der Armee
ebenso geeignet und in einzelnen Dienstzweigen sogar geeigneter als die
Männer.34 Selbst sozialdemokratische Politiker argumentierten in dieser
Weise und machten geltend, dass Frauen «gleichberechtigt im Steuernzahlen,

im Samariter- und Zivildienst und bei noch grösseren Anforderungen im
Kriegsfall» seien.35 In konservativ geschlechterdualistischer Weise wurde der
bewaffnete Militärdienst als der sichtbare Ort des natürlich-gottgewollten
Unterschiedes zwischen den Geschlechtern und als Argument gegen das

Frauenstimmrecht interpretiert: «Eine völlige Rechtsgleichheit von Mann

31 Die Beantwortung dieser Frage muss einer vertieften Untersuchung überlassen werden. Ein Blick
in die welsche Presse zeigt, dass das fehlende Frauenstimmrecht Gewicht hatte, aber nicht hinreichend

war: «L'argument féministe est donc valable. Mais il ne saurait être décisif, en raison même
de son caractère temporaire. La vraie raison de notre opposition, [...] c'est [...] la mise en œuvre de

moyens à notre avis inefficaces et disproportionés au but qu'on poursuit.» Pierre Ramelet,
«Service civil obligatoire?», in: Gazette de Lausanne 26. 2. 1957.

32 Emil Duft, «Zur Zivilschutzpflicht der Frauen», in: Vaterland 15. 2. 1957.
33 Voegeli, S. 165; für die parlamentarische Debatte siehe auch Brigitte Studer, «'L'Etat c'est

l'homme'. Politique, citoyenneté et genre dans le débat autour du suffrage féminin après 1945»,
Schweizerische Zeitschrift für Geschichte 1996, Nr. 3, S. 356-382.

34 NZZ 12. 1.1959.
35 R. Siegrist, «Stimmrecht Und Logik», in: Berner Tagwacht 23. 1. 1959.

135



und Frau wird wohl nie erreicht werden können. Das verhindern das
verschiedene Geschlecht und die verschiedenen Aufgaben, die Mann und Frau
durch die Schöpfung zugedacht sind und die dadurch begründete Differenzierung

in psychischer Flinsicht. Es sei in diesem Zusammenhang nur auf die

Frage des Militärdienstes (Frontdienst) hingewiesen.» Obwohl diese Position
immer wieder als obsolet dargestellt wurde, obsiegte 1959 die Auffassung,
dass Frauen in der öffentlichen Sphäre des Staates höchstens als rechtlose
Hilfskräfte zu verwenden seien.36

In der Männerabstimmung vom 1. Februar 1959 lehnen 66,9% der
Stimmenden, 19 von 21 Kantonen, 2733 von 2947 Gemeinden das
Frauenstimmrecht ab.37 Diese massive Verwerfung zeigt, dass die herkömmlichen
Positionen zur Verteidigung des Ausschlusses der Frau von den politischen
Rechten mit Erfolg zur Geltung gebracht werden konnten. Die «herkömmlichen

Positionen» ergänzen sich in ihren Aussagen. Sie legitimieren nicht
nur den Ausschluss der Frauen von der Politik, sondern lokalisieren das

Zentrum des Lebens der Frauen ausserhalb der Öffentlichkeit im Schosse von
Familie und Haus. Die mythisch verklärte Einheit von Männer-Staat und
Männer-Heer und das Bild vom «Wehrmann» und der «Hausfrau» konnten
unter den Bedingungen des Kalten Krieges ein letztes Mal aktiviert werden.

36 «Solange sich die Aufgaben des Staates hauptsächlich auf die Wahrung der Unabhängigkeit des

Landes gegen aussen (Militärwesen und internationale Diplomatie) und auf die Sicherung von
Ruhe und Ordnung im Innern (Polizeiwesen) bezogen, konnte man mit Recht sagen, Politik sei
Männersache. Heute steht aber als weiterer Staatszweck die Förderung der gemeinsamen Wohlfahrt

im Vordergrund, und zwar greift die Öffentlichkeit im Zeichen dieser Aufgabe tief in das

Leben des Einzelnen und der Familie ein.» Referat von Frau Dr. A. Schmid-Affolter an der
Delegiertenversammlung der Konservativen Volkspartei des Kantons Luzern, Vaterland 19. 1.

1959.
37 Die Tat 2. 2. 1957; NZZ 3. 2. 1957.

136



Dunant oder Helvetia:
Welches Geschlecht hat die humanitäre Schweiz?

Schweizerische Kinderhilfe in den 1930er und 1940er Jahren

Antonia Schmidlin

Im Jahre 1944 schlug ein Industrieller die Gründung eines «Weltenbundes
der Kinder» vor. Kriegsgeschädigte Kinder aus verschiedenen Nationen sollten

zu einem friedlichen Zusammenleben erzogen werden: «Ich glaube, es

ergibt sich von selbst, als Sitz des mir vorschwebenden Bundes die Schweiz

vorzuschlagen. [...] kein Land [scheint] dafür geeigneter zu sein, als das Land
Pestalozzis, Dunants, Rousseaus. [...] Die Schweiz ist auch der Sitz des

Internationalen Roten Kreuzes und das Land der grossen Kinderhilfe. Gerade
in der charitativen Tätigkeit des Roten Kreuzes hat die Schweiz ein grosses
Aktivum für den Sitz des Weltenbundes der Kinder.»1 Kinder, die Schweiz
als Land mit humanitärer und pädagogischer Tradition - dies sind die beiden
Elemente, die hier mit grosser Selbstverständlichkeit gekoppelt werden. Die
Kinderhilfe des Roten Kreuzes verbindet diese beiden Elemente, sie ist
fester Bestandteil des helvetischen Selbstverständnisses. Interessant in
unserem Zusammenhang ist ausserdem die Tatsache, dass die humanitäre
Schweiz männlich konnotiert ist - in der Figur Dunants.2

Die Kinderhilfe kam aber erst zwei Jahre vor dem eingangs zitierten
Referat, also 1942, in die Kompetenz des Schweizerischen Roten Kreuzes (SRK).
Vor 1942 war das SRK mit Aktionen zugunsten von Militärangehörigen
beschäftigt, und die Kinderhilfe war die Arbeit verschiedener privater
Hilfsorganisationen. 1942 übernahm das SRK als Dachorganisation die Leitung der

gesamten Kinderhilfe. Ich gehe in meinem Beitrag der Frage nach, was diese
Fusion für die einzelnen beteiligten Hilfswerke bedeutete. Dabei rücke ich
zwei Hilfsformen in den Vordergrund: die «Kinderzüge» und die Entsendung
von Helfenden in die Notgebiete.3

1 Referat des Industriellen Karl Lauterer vom 28. 9. 1944, BAR, J.II.15, 1969/7, 323.
2 Nicht überall ist das Rote Kreuz männlich konnotiert. In Grossbritannien beispielsweise wird das

Rote Kreuz mit der Krankenschwester Florence Nightingale assoziiert.
3 In diesem Beitrag stütze ich mich im wesentlichen auf mein Dissertationsprojekt mit dem Titel:

Frauen, Staat, Rotes Kreuz: Kinderhilfsorganisationen der 1930er und 1940er Jahre im Verhältnis
zur «offiziellen Schweiz». Die Dissertation entsteht an der Universität Basel.

137



1. Die «Kinderziige»: «Hereinnahme» von Hilfsbedürftigen

Die «Kinderzüge», im damaligen Vokabular als «Hereinnahme von
Kindern» bezeichnet, sind vor allem auf die Arbeit von zwei Hilfswerken
zurückzuführen, in denen fast ausschliesslich Frauen tätig waren.

Bereits während und nach dem Ersten Weltkrieg hatten sich zahlreiche
Komitees gebildet, die «Kinderzüge» organisierten. Die zahlreichen
Initiativen versandeten jedoch mit dem Abflauen der Kriegsnot. Die lokal und
zeitlich begrenzten Aktionen hinterliessen keine Institutionen von Dauer.
Zur Zeit der Weltwirtschaftskrise wurde die Idee der «Kinderzüge» von
den Sozialdemokratischen Frauen der Schweiz wieder aufgenommen.41931
kamen aus Österreich «einige hundert halbverhungerter Kinder herein, um
an den Tischen sozialistischer Familien herausgefüttert zu werden».5 Nach
einem dreimonatigen Aufenthalt in der Schweiz kehrten sie «anständig
gekleidet und neu gekräftigt»6 wieder in die Heimat zurück. Aus dieser
Initiative entsprang die von Regina Kägi-Fuchsmann geleitete Proletarische

Kinderhilfe, aus der später die Arbeiterkinderhilfe der Schweiz und 1936

schliesslich das Schweizerische Arbeiterhilfswerk (SAH) entstehen sollten.
Bis zum Kriegsausbruch konnten einige tausend Kinder aus Österreich - ab

1934 lief die Aktion illegal - in der Schweiz für einige Zeit aufgenommen
werden. Die politische Motivation, die Solidarität von Arbeiterfamilien
untereinander, stand im Vordergrund.

Das zweite Hilfswerk, welches sich im Bereich der «Kinderzüge» verdient
gemacht hat, war das Schweizerische Hilfswerk für Emigrantenkinder
(SHEK). Die Geschichte dieses Hilfswerkes begann 1933 in Zürich: «Ende

September 1933 wurden an die zwanzig Frauen aufgefordert, in das Büro
einer Zürcher Architektin zu kommen. Hier erwartete sie eine Französin, die

von der brennenden Not der deutschen Emigration in Paris berichtete. [...]
Der Funke zündete: tief erschüttert beschloss die kleine Versammlung, sich

helfend zur Verfügung zu stellen und ganz besonders das Los der unglücklichen

Kinder nach besten Kräften zu erleichtern.»7 Aus dieser privaten
Versammlung von «berufstätigen Zürcherinnen, meist Müttern»8 entsprang
bereits ein Monat später im Oktober 1933 die Gründung des ersten Komitees

in Zürich. Die Motivation der Handlung wurde mit der Mutterschaft in
Zusammenhang gebracht (explizit wird erwähnt, dass die meisten Frauen des

Hilfskomitees Mütter waren). Tunlichst vermieden die Zürcherinnen hinge-

4 15 Jahre SAH, Zürich 1949, S. 5.

5 Volksrecht, Nr. 8,10.1.1950.
6 Wie Anm. 4, S. 10.
7 Sutro Nettie: Jugend auf der Flucht 1933-1948. 15 Jahre im Spiegel des Schweizerischen

Hilfswerkes für Emigrantenkinder, Zürich 1952, S. 23.
8 Ebenda.

138



gen politische Stellungnahmen. Bereits im ersten Sammelaufruf wurde
«absichtlich alles, was irgendwie politisch klingt, wie Konzentrationslager usw.

weggelassen», denn man wollte sich «an weitere Bevölkerungskreise wenden,

auch an rechts stehende (natürlich nicht Nazifreunde), [jedoch solche,]
die Kindern helfen, aber mit Politik nichts zu tun haben wollen».9 Kinderhilfe

und Politik wurden in der Vorstellung dieser eher bürgerlichen Frauen
als klar getrennte Bereiche angesehen. Zunächst unterstützte das SHEK mit
Geldspenden die Arbeit einer aus Deutschland emigrierten Ärztin in Paris.

Es wurden regelmässig Geldbeträge nach Paris geschickt. Bald wurde
erkannt, dass den gesundheitlich angeschlagenen Kindern mit Erholungsaufenthalten

geholfen war. Im Mai 1934 wurden die ersten Kinder deutscher

Emigrantenfamilien aus Paris zu Ferienaufenthalten in die Schweiz geholt.10

«Mit grosser Mühe und unter unvorstellbaren administrativen Schwierigkeiten

kam der erste Flüchtlingskinderzug mit ungefähr 150 Kindern
zustande.»11

Über die Arbeit in Paris fanden die bürgerlichen Frauen des SHEK und
Sozialdemokratinnen zusammen. Das SHEK hatte sich auf die Organisation
von «Kinderzügen» spezialisiert. Die Sozialdemokratinnen ihrerseits beteiligten

sich an der Suche nach Ferienplätzen in der Schweiz. Die «Kinderzüge»

wurden im damaligen Vokabular als «Hereinnahme von Kindern»
bezeichnet. Die Schweiz wurde also gleichsam als «Innen»-Raum verstanden.
Dieser Bereich der Kinderhilfe war in den 1930er Jahren ein weibliches

Betätigungsfeld. Bemerkenswert ist, dass sich der weibliche Beitrag nicht auf
die praktische Ebene beschränkte. Im SAH, im SHEK waren Frauen auch
auf der institutionellen Ebene die treibenden Kräfte. Die Hilfsarbeit als

eigentliche Frauenarbeit passte nicht nur in das Programm einer bürgerlich
orientierten Frauenbewegung. Die Sozialdemokratinnen sahen in der
Hilfstätigkeit ein «Vehikel, die Frauen überhaupt erst sozialpolitisch zu engagieren».12

Über die Kinderhilfsarbeit, welche doch so «unpolitisch» begann,
fanden aber auch die eher bürgerlich orientierten Frauen des SHEK zu einer
politischen Haltung. Das zeigte sich beispielsweise an der Empörung über
die schweizerische Flüchtlingspolitik, an einer Eingabe beim Völkerbund im
Frühling 1935, am Verhandlungsgeschick des Hilfswerks mit den Behörden.

Obwohl angefragt, hielt sich das SRK aus den «Kinderzügen» heraus: «Am

9 Brief der Zürcher Rechtsanwältin Dora Edlin an Mme R. Reinhardt in Paris vom 13. 10. 1933,
BAR, J.II.55, 1970/95, Band 5.

10 Wie Anm. 4, S. 10. Sutro (wie Anm. 7), S. 240.
11 Wie Anm. 4, S. 10/11.
12 Simmel-Joachim Monika: Frauen in der Geschichte der sozialen Arbeit - zwischen Anpassung und

Widerstand, in: Cremer Christa et aliae (Hg.): Frauen in sozialer Arbeit. Zur Theorie und Praxis
feministischer Bildungs- und Sozialarbeit, Weinheim, München 1990, S. 42-59; S. 54.

139



Anfang der Emigration fand sich das RK nicht zuständig für Flüchtlingskinder,

teils aus innen- teils aus aussenpolitischen Gründen.»13

2. Spanien: Schweizerische Helferinnen und Helfer im Notgebiet

Es war das SAH, welches zum ersten Mal die Idee lancierte, Hilfsaktionen
zugunsten von Kindern ausserhalb der Schweiz - in Spanien - umzusetzen.
Der Spanische Bürgerkrieg war eine wichtige Etappe in der politisch
motivierten, sozialdemokratischen und kommunistischen Hilfe. Im Oktober 1936

wurden vom SAH Pulvermilch und Wolldecken nach Spanien geschickt.14
Zudem plante das SAH eine Aktion zugunsten der Zivilbevölkerung in

Spanien selbst. Kinder sollten aus dem bombardierten Madrid evakuiert und
in die Schweiz geholt werden: «Die schweizerischen Behörden waren mit
diesem Plan einverstanden unter der Voraussetzung, dass nicht das SAH
allein eine solche Aktion durchführe, sondern versuche, eine allgemeine
schweizerische Spanienhilfe aufzubauen, um dem Unternehmen einen
einwandfreien neutralen Charakter zu geben.»15 Aktionen zugunsten einer
Kriegspartei hatte der Bundesrat ja verboten. Die Verhandlungen unter den
Hilfswerken dauerten ein halbes Jahr und wären «ohne die tatkräftige,
verständnisvolle Hilfe des Internationalen Zivildienstes [...] wohl kaum
zustande gekommen».16 Am 23. 2. 1937 wurde die Schweizerische
Arbeitsgemeinschaft für Spanienkinder gegründet, in der insgesamt 14 Hilfswerke
vertreten waren, auch das SHEK, nicht aber die kommunistische Rote Hilfe)1
Das SRK lehnte eine Zusammenarbeit ab.18 Die Leitung hatte Rodolfo
Olgiati inne, er war sowohl Sekretär des Internationalen Zivildienstes (SCI)
als auch der Arbeitsgemeinschaft für Spanienkinder.

Im Frühling 1937 reisten die ersten schweizerischen Helferinnen und Helfer

nach Spanien. Zu dieser ersten Gruppe gehörte Trudy Ketterer, Frau des

späteren LdU-Nationalrates. Sie erinnert sich, dass täglich Chauffeure mit
Lastwagen zwischen Madrid und Valencia hin und her pendelten, um
Lebensmittel und Hilfsgüter nach Madrid zu bringen und bei der Rückfahrt
Kinder in den leeren Camions aus der Hauptstadt zu holen und in Heimen
zu verteilen. Neben Trudy Ketterer war noch eine weitere Frau in der Equipe,
sie war in Madrid als Übersetzerin und Fürsorgerin tätig.19 Trudy Ketterer

13 Protokoll der Vorstandssitzung der Basler Hilfe vom 14. 12. 1943, BAR, J.II.55, 1970/95, Band 33.
14 Wie Anm. 4, S. 33.
15 Ebenda.
16 Ebenda.
17 Olgiati Rodolfo: Nicht in Spanien hat's begonnen. Von Erfahrungen und Erlebnisse internationa¬

ler Hilfsarbeit, Zürich 1944, S. 158.
18 Kägi-Fuchsmann Regina: Das gute Herz genügt nicht. Aus meinem Leben und meiner Arbeit,

Zürich 1968, S. 138.
19 Olgiati (wie Anm. 17), S. 41. Interview mit Trudy Ketterer vom 21. 6. 1993.

140



erinnert sich: «Bei mir hat es einfach geheissen: 'Ja, Du machst dann den
Haushalt'.»20 Sie besorgte den Haushalt im Standquartier der Chauffeure.

Auch Ida Hegnauer war als Helferin in Spanien. Sie hatte an einem

Vortrag von Regina Kägi-Fuchsmann von der Arbeitsgemeinschaft gehört.
Obwohl für Ida Hegnauer nach eigenen Aussagen die Politik eine wichtige
Rolle spielte, war es auch für sie selbstverständlich, nicht im Kriegsgebiet
selbst im Einsatz zu sein, sondern im Standquartier den Fahrern den Haushalt

zu besorgen: «Ja, das war für mich selbstverständlich, denn die mussten
ihre Ordnung haben. Die mussten recht zu essen haben, die hatten eine

strenge Arbeit. [...] Und ich bin einfach so erzogen worden, [...] dass der
Haushalt mal zuerst kommt.»21 In ihrer Erinnerung waren in jener Zeit
immer mehr Männer als Frauen im Einsatz. Sie erklärt sich diesen Sachverhalt

mit der geschlechtsspezifischen Aufgabenverteilung: «Man brauchte
einfach immer nur 2,3 Frauen, je nachdem, wie gross die Gruppe war. Bei 20

Leuten reichten 3 Frauen. Und darum hatte es viel weniger Frauen.»22 In
Spanien lag die oberste Verantwortung, die Leitung der Aktionen, in den
Händen von Männern. Frauen leisteten eher eine Art «Beihilfe zur Hilfe»,
indem sie den eigentlichen Helfern den Haushalt besorgten. Ausserhalb der
Schweiz, also gleichsam im «Aussenraum», war Hilfsarbeit offensichtlich
Männerarbeit. Die Lastwagen trugen denn auch die programmatischen
Namen: Dunant, Dufour, Zwingli und Pestalozzi.23

In der Schweiz wurden Frauen über die Hilfsarbeit - z.B. durch ihre
Arbeit für die «Kinderzüge» - politisiert. In Spanien ist auch das Gegenteil
vorgekommen: Die 17jährige Grit Risler, Mitglied einer sozialistischen

Jugendgruppe in Zürich, ging Ende 1936 nach Spanien, um die Republik zu
verteidigen. Für einige Zeit arbeitete sie als Betreuerin in einem
Kriegsspital.24 Die Arbeit als Helferin befriedigte Grit Risler: «Ich habe eine feine
Arbeit. Wenn Du mit den Verwundeten sprechen kannst und sie wieder
aufmuntern kannst. [...] Helfen ist sehr schön.»25 Sie durfte jedoch nicht an den

Kämpfen teilnehmen, enttäuscht stellte sie fest: «[...] es ist sehr schwer
hierzubleiben, wenn man die begeisterten Menschen sieht, die hinausfahren
dürfen, um zu kämpfen. Noch nie habe ich es so empfunden, dass ich ein
Mädel bin, wie jetzt.»26 Sie riet sogar: «Jedes Mädel, das nach Spanien will,

20 Interview mit Trudy Ketterer vom 21. 6. 1993.
21 Interview mit Ida Hegnauer vom 8. 4. 1993.
22 Ebenda.
23 Kägi-Fuchsmann (wie Anm. 18), S. 142.
24 Spiess Heiner (Hg.): «... dass Friede und Glück Europas vom Sieg der spanischen Republik

abhängt.» Schweizer im Spanischen Bürgerkrieg. Mit einer Einleitung von Richard Dindo und
Fotografien von Paul Senn und Hans Staub, Zürich, 1986, S. 53.

25 Brief von Grit Risler an ihren Bruder Röbi vom 12. 1. 1937, in: Spiess (wie Anm. 24), S. 45. Röbi
Risler war später Sekretär des SAH.

26 Brief von Grit Risler an ihren Bruder Röbi vom 15. 1. 1937, in: Spiess (wie Anm. 24), S. 46.

141



soll man zurückhalten. Jetzt hat es gar keinen Wert mehr. Erstens sprechen
sie nicht Spanisch und dann, was wollen sie machen?»27 Grit fand also nicht
von der Hilfe zur Politik, sondern umgekehrt war für sie Hilfsarbeit die
einzige Möglichkeit, sich als Frau am Krieg zu beteiligen.

Nach dem Sieg der faschistischen Seite flüchteten Tausende von Spanierinnen

und Spaniern nach Südfrankreich. Einige Schweizerinnen und Schweizer

beschlossen, die Hilfsaktionen in Frankreich fortzusetzen.28 In Toulouse
entstand eine Zentrale, welche die schweizerischen Hilfsaktionen koordinierte.

3.1940-1942:
Schweizerische Arbeitsgemeinschaft für kriegsgeschädigte Kinder

Mit Kriegsbeginn sahen die Kinderhilfsorganisationen die Notwendigkeit,
die Zusammenarbeit zu verstärken. Im Januar 1940 wurde die Schweizerische

Arbeitsgemeinschaft für kriegsgeschädigte Kinder (SAK) gegründet,
welche aus den 14 Hilfswerken der Spanienhilfe und noch sieben weiteren,
neu dazugestossenen Organisationen bestand. Das SRK war nicht dabei.

Als Nachfolgerin der Arbeitsgemeinschaft für Spanienkinder erbte die
SAK das pazifistische, linke Etikett. Dies wurde verstärkt durch die Tatsache,

dass erneut Olgiati an der Spitze der SAK war. In der SAK selbst hielt
man sich aber durchaus für ein neutrales «Schweizerwerk»: «Wir wollen ja
nichts anderes als Diener unserer Heimat sein, - u Bund u Behörden hinter
uns.»29

Die beiden beschriebenen Hilfsformen, also die «Hereinnahme» von
Kindern und die Entsendung von Helfenden in Notgebiete, wurden zum ersten
Mal von derselben Organisation geleitet. Nach einem kurzen Unterbruch bei

Kriegsbeginn waren die «Kinderzüge» in die Schweiz unter der Leitung der
SAK im November 1940 wieder aufgenommen worden. Es handelte sich aber

jetzt hauptsächlich um französische und belgische Kinder, denn die
Schweiz hatte unterdessen die Einreise von jüdischen Kindern verboten.
Heinrich Rothmund, Chef der Polizeiabteilung des Eidgenössischen Justiz-
und Polizeidepartementes, hielt fest: «Ausgeschlossen sind [...] Kinder von
Emigranten oder solchen, die es noch werden, sowie solche - auch französische

- nichtarischer Abstammung.»30 Die Arbeit der SAK in Frankreich

27 Brief von Grit Risler an ihren Bruder Röbi vom 27. 2. 1937, in: Spiess (wie Anm. 24), S. 49.

28 Olgiati (wie Anm. 17), S. 132.
29 Brief der Baslerin Wilhelmine Wehrle-Keckeis an Alfred Siegfried vom 23. 7. 1941, BAR, J.II.15,

1969/7,293. Siegfried war Vorstandsmitglied der SAK und Leiter der Pro Juventute.
30 Kreisschreiben Heinrich Rothmunds an die schweizerische Gesandtschaft in Paris und Vichy sowie

an die Konsulate in Frankreich, an die Polizeidirektionen der Kantone, an die Arbeitsgemeinschaft
für kriegsgeschädigte Kinder vom 23. 5.1941, BAR, J.II.55,1970/95, Band 14.

142



nahm 1940 stark zu. Als 1940 der Norden Frankreichs besetzt wurde, flohen
die deutschen Emigrantinnen und Emigranten aus Paris in den Süden. Dort
wurden sie zusammen mit den spanischen Flüchtlingen aus der Zeit des

Spanischen Bürgerkriegs in Lagern im Pyrenäengebiet interniert. Damit
schwoll die Arbeit der Schweizer Helferinnen und Helfer an. Die Arbeit in
Internierungslagern - eine der wichtigsten Aufgaben der SAK in Frankreich

- war etwas vollkommen Neues für die Organisation. Elsbeth Kasser lebte
und arbeitete auf eigenen Wunsch als Fürsorgerin im Lager Gurs. Der weibliche

Beitrag an der Hilfsarbeit im Ausland veränderte sich: Die Idee für
Hilfsaktionen ging meist von Frauen aus. Kasser selbst hatte die Idee, in
einem Lager eine Baracke einzurichten. Sie handelte aus Eigeninitiative,
nicht aufgrund eines Auftrages. Allein in einem Lager mit mehreren tausend
Internierten übernahmen die Helferinnen leitende, verantwortungsvollere
Aufgaben. Frauen traten nun direkt in die Sphäre des Krieges, sie arbeiteten
nicht mehr im Hintergrund eines Standquartiers wie in Spanien. In Frankreich

änderte sich auch das numerische Verhältnis unter den Geschlechtern:
Es waren weit mehr Frauen im Einsatz als Männer.31 Also auch im «Aus-

senraum» der Hilfe markierten Frauen nun eine grössere Präsenz. Aber die
oberste Leitung war weiterhin in Männerhänden. Rodolfo Olgiati leitete das

Sekretariat der SAK in Bern, Maurice Dubois koordinierte in Toulouse alle
schweizerischen Hilfeleistungen in Südfrankreich. Sowohl Dubois und

Olgiati als auch ein grosser Teil der Helferinnen und Helfer waren bereits in
Spanien für die Arbeitsgemeinschaft für Spanienkinder im Einsatz gewesen.

Die Helfenden wurden als «die Schweiz» wahrgenommen. Elsbeth
Kasser schrieb aus Gurs: «Ich erklärte, dass das Schweizervolk allen ein
besseres Neues Jahr wünsche und den alten Grossmüttern und -vätern über
70 Jahren [... ] in Form einer Tasse warmer Alpenmilch einen Sylvestergruss
sende. Wenn ich jetzt durch [das Lager] gehe, dann lüften die Greise in
Ehrfurcht ihre armselige Kopfbedeckung, als wäre ich die Schweiz.»32 Weil aber
mehr Frauen im Einsatz waren, bekam dieses Bild der Schweiz eine weibliche

Konnotation. Die hilfreiche Schweiz wurde offenbar als weiblich
wahrgenommen: Eine Schweizer Helferin wurde in einer französischen Zeitung
als «Helvetia» abgebildet.33

31 Die Liste der Mitarbeiter in Frankreich vom 11. 12. 1941 nennt 24 Frauen und 5 Männer. BAR,
J.II.15, 1969/7,293.

32 Der Bericht Elsbeth Kassers ist abgedruckt in Sutro (wie Anm. 7), S. 13.

33 Interview mit Friedel und August Bohny-Reiter vom 12. 3. 1994.

143



4.1942: Schweizerisches Rotes Kreuz, Kinderhilfe

Am 1.1.1942 trat die Fusion der SAK mit dem SRK in Kraft: Die Kinderhilfe
des Roten Kreuzes (SRK, Kh) war gegründet worden.

Die SAK war aus folgenden Gründen an einer Fusion interessiert: Sie

hoffte zunächst, vom Ansehen und dem Prestige des SRK profitieren zu
können: «Der Gedanke des Roten Kreuzes und der Flilfsbereitschaft ist in
unserer Bevölkerung tief verwurzelt.»34 Die Spendebereitschaft der
schweizerischen Bevölkerung konnte zunehmen, weil das SRK «die Unterstützung
des gesamten Schweizervolkes und des Bundes hinter sich» hatte.35 Zudem
erhoffte sich die SAK eine Ausweitung der Hilfsaktionen, die dank dem
personellen Apparat des SRK möglich schien. Rechtsstehende Vorstandsmitglieder

der SAK befürchteten schliesslich, der Einfluss des SCI in der SAK
sei zu gross. Nur das SRK konnte in ihren Augen eine wirklich «neutrale»,
«gesamtschweizerische» Hilfe garantieren. So meinte beispielsweise der
Genfer Hugo Oltramare: «il s'agit d'engager la Suisse tout entière [...]. [...]
une organisation nouvelle doit être créée, essentiellement suisse dans son
inspiration et totalement indépendente de toute attache internationale ou
étrangère.»36 Diese Aussage war in erster Linie gegen den SCI und seine

internationalistische Einstellung gerichtet.
Es gab also in der SAK Interesse am Roten Kreuz. Die Fusion fand aber

letztlich unter der Regie des Bundesrates statt. Es ist schon erstaunlich, dass

ein Hilfswerk, das bis zum Jahr 1942 weitgehend militärisch operierte, sich

plötzlich der Kinderhilfe annahm.37 Das Hilfswerk musste zunächst auf
die Kinderhilfe zugeschnitten werden, was Ende 1941 durch eine
Statutenänderung geschah. Der Bundesratsbeschluss vom 9.1.1942 sanktionierte
die formale Unabhängigkeit des Hilfswerks von der Armee; das Personal
blieb jedoch das gleiche, d.h. in den leitenden Gremien sassen weiterhin
Militärangehörige.38 Gleichzeitig wurde das SRK eng an den Bundesrat und
damit an die «offizielle Schweiz» gebunden; jede Aktion im Ausland musste

von Bundesrat direkt bewilligt werden. Das SRK war nun ein «Instrument
der Behörden»: «La Croix-Rouge Suisse s'engage donc à demander
l'autorisation du Conseil fédéral chaque fois qu'elle aura l'intention d'entreprendre

une action à l'étranger ou sur territoire suisse, en faveur d'étrangers [...].
Et voilà, nous voyons véritablement formé l'outil dans les mains de Berne,
la Croix-Rouge Suisse possède maintenant la souplesse nécessaire dans

34 Protokoll der Vorstandssitzung der SAK vom 5. 11. 1941, BAR, J.II.15, 1969/7,293.
35 Brief der Baslerin Wilhelmine Wehrle-Keckeis an Rodolfo Olgiati vom 28.10.1941, BAR, J.II.15,

1969/7, 293.
36 Brief von Hugo Oltramare an den Vorstand der SAK vom 21. 8. 1941, BAR. J.II.15,1969/7, 293.
37 Schärer Esther: Croix-Rouge Suisse, Secours aux Enfants en France 1942-1945. Sa formation, son

activité, ses relations avec le Gouvernement suisse, son rôle. Mémoire de licence, Genf 1986, S. 23.
38 Ebenda, S. 24.

144



l'action et peut proposer de bâtir des aides à l'étranger en s'adressant
directement au Conseil fédéral, elle n'a à en référer qu'à lui.»39 Damit kam die

gesamte Kinderhilfe direkt in den Kontrollbereich der offiziellen Schweiz.

Oberst Hugo Remund wurde Präsident der Kinderhilfe.
Die Kinderhilfe war also für die offizielle Schweiz interessant geworden.

Warum hatte der Bund kein eigenes Hilfskonzept aufgebaut? Warum griff er
auf die Leistung von Gruppierungen zurück, die er vorher bekämpft oder
mindestens misstrauisch beäugt hatte? Was war an der SAK so interessant für die

«offizielle Schweiz»? Zunächst einmal wurden oppositionelle Hilfswerke
diszipliniert: Eben gerade weil die Helfenden im Kriegsgebiet die Schweiz
darstellten, konnte es den Behörden nicht gleichgültig sein, von wem und auf welche

Weise diese Schweiz dargestellt wurde. Im Mai 1942 wurde deshalb ein
zweiter Delegierter als Kontrolle in Frankreich eingesetzt. In jeder Sektion
der am SRK,Kh beteiligten Hilfswerke musste zudem ein SRK-Vertreter
sitzen. Also auch in der Schweiz wurde Kontrolle ausgeübt. Auf der anderen
Seite liessen sich die Erfolge der SAK nicht verleugnen, besonders mit den

«Kinderzügen»: Die SAK hatte stets Mühe gehabt, alle interessierten
Gastfamilien mit Kindern zu versorgen. Die hilfsbedürftigen Kinder fanden in der
Schweiz «reissenden Absatz». Dass das symbolträchtige Rote Kreuz und mit
ihm die «offizielle Schweiz» sich nicht schon früher an den «Kinderzügen»
beteiligte, war eigentlich unverständlich.40 Mit den «Kinderzügen» engagierte
sich das SRK und mit ihm die «offizielle Schweiz» nun in einem Bereich, der
einen grossen Symbolcharakter hatte. Mit den «Kinderzügen» liess sich letztlich

Politik machen. Im Sommer 1941 wollte Heinrich Rothmund, ohne die
SAK zu informieren, deutsche Kinder in die Schweiz einreisen lassen.
Dadurch fühlte sich die SAK hintergangen. Es kam zu einer Sondersitzung mit
Rothmund, in der dieser bestätigte, «dass unsere Behörden gegebenenfalls
nicht nur die Bewilligung zur Hereinnahme deutscher Kinder in die Schweiz
erteilen, sondern eine solche Aktion als für die Schweiz im gegenwärtigen
Augenblick eminent wichtig betrachten würden».41 Man hatte also den Wert der
Kinderhilfe als Beitrag zur schweizerischen Imagepflege, und zwar beiden
Kriegsparteien gegenüber, durchaus erkannt. Die einst vom SHEK «unpolitisch»

definierte Hilfe war politisch geworden - und kam so unter die Leitung
einer militärisch-männlichen Organisation.

39 Ebenda, S. 25.
40 Generalhauptführer Walther Georg Hartmann, der als Vertreter des Deutschen Roten Kreuzes

die Ankunft eines «Kinderzuges» in Genf beobachtet hatte, äusserte sich erstaunt darüber, dass
«keine Vertreter des Schweiz. Roten Kreuzes anwesend» waren (Brief Hugo Remunds an
Generalhauptführer Walther Georg Hartmann vom Deutschen Roten Kreuz vom 7. 1. 1942, SRK-Ar-
chiv. Secours aux Enfants, XXI C, 2).

41 Memorandum betr. Plan zur Hereinnahme deutscher Kinder in die Schweiz zu Händen des Vor¬
standes und des Bureaux des Kinderunterbringungskomitees der SAK vom 26. 7. 1941, BAR,
J.II. 15,1969/7,293.

145



Nicht alle Mitarbeiterinnen und Mitarbeiter der ehemaligen SAK fanden
sich gleich gut mit der neuen Leitung zurecht. Vor allem Frauen hatten Mühe
mit dem männlich, militärisch dominierten SRK - und zwar auch solche aus

bürgerlichen Kreisen. Ich zitiere stellvertretend zwei Frauen aus dem
Vorstand der SAK zur Zeit der Verhandlungen mit dem SRK. Clara Nef,
Präsidentin des BSF: «Die Rotkreuz-Mitarbeiter, soweit ich sie kenne, und alle

Rotkreuz-Direktionsmitglieder habe ich Revue passieren lassen, und ich
kann keinen einzigen Namen mit gutem Gewissen empfehlen. Es sind
grösstenteils ältere 'Semester', manche etwas verknöchert [...] allem Neuem mit
Misstrauen begegnend, nicht beweglich genug, um eine neue Aufgabe mit
Vehemenz aufzugreifen. Vor allem bin ich bei vielen der Meinung, dass

Prestigefragen eine grosse Rolle spielen würden, dass das Ansehen des Roten
Kreuzes eine wichtigere Rolle spielen würde als die Sache selbst [. ..].»42 Auch
die Pädagogin Helene Stucki mahnte zu Vorsicht: «Bevor wir in der Organisation

des Roten Kreuzes auf- oder untergehen, müssten wir eine gewisse
Garantie haben, dass diese Organisation die Arbeit besser macht, als wir sie

bisher gemacht haben. (Eine kompetente Persönlichkeit, die viel mit dem
Roten Kreuz zusammenarbeitet, drückte kürzlich ihre lebhaften Zweifel in
dieser Hinsicht aus.) [...] Natürlich bin ich für eine allmähliche Ausdehnung
unserer Arbeit, aber jedenfalls dürfen wir nicht vor dem Roten Kreuz
kapitulieren.»43

5. Auswirkungen der Fusion auf die Hilfsarbeit in Frankreich

Was merkten die Helfenden in Frankreich von der Fusion der
Kinderhilfsorganisationen? 1942 setzten in Frankreich die Deportationen im
Zusammenhang mit der «Endlösung» ein. Die Helferinnen in den südfranzösischen

Internierungslagern wurden jetzt Zeuginnen der Deportationen. Die eben

erfolgte Fusion mit dem SRK setzte jedoch den Handlungen zugunsten
jüdischer Kinder enge Grenzen. Das SRK, Kh schuldete dem Bundesrat
Rechenschaft. Illegale Aktionen - und das waren ab 1942 die einzig wirklich
effektiven Rettungsmöglichkeiten - hätten die obersten Schweizer Behörden
nicht dulden können. Einige Helferinnen begannen, die vom SRK, Kh
gesetzten Grenzen zu umgehen. Eine dieser Helferinnen war Rosa N. Sie

leitete ein Kinderheim in Südfrankreich, in dem vor allem jüdische Kinder
betreut wurden. Im Januar 1943 verhalf Rosa N. einigen Jugendlichen zur
Flucht in die Schweiz. Für diese illegale Hilfe wurde Rosa N. entlassen. In

42 Brief von Clara Nef an Rodolfo Olgiati vom 10.12.1941, BAR, J.II.15,1969/7,293.
43 Brief von Helene Stucki an Rodolfo Olgiati vom 28.10.1941, BAR, J.II.15,1969/7,293.

146



Frankreich sah sich das SRK, Kh also veranlasst, sogenannt illegale
Rettungsaktionen zu bestrafen. In der Schweiz jedoch genoss das Hilfswerk nicht
zuletzt dank den mutigen Leistungen der Helferinnen in Frankreich das

Image der kinderrettenden Organisation par exellence. Bildlich gesprochen
profitierte also Dunant von den Leistungen der Helvetia. Helvetia aber
wurde entlassen, während Dunant weiterlebte.

147


	Workshop "Frauen - Staat - Politik"
	Erstrittene Öffentlichkeit : Jenny P. d'Héricourts Auseinandersetzung mit Gesellschaftstheoretikern im Frankreich des 19. Jahrhunderts
	Machen Frauen Staat ? : Geschlechterverhältnisse im politischen System - am Beispiel der Ersten Republik Österreichs
	Un parlement favorable aux femmes : Les débats de 1900 sur la révision des arrêtés fédéraux concernant la formation professionnelle
	"Weder Frauen-Hauswehr noch Frauen-Stimmrecht" : zum Zusammenhang von Geschlecht, Stimmrecht und Wehrpflicht in der Schweiz
	Dunant oder Helvetia : welches Geschlecht hat die humanitäre Schweiz? : Schweizerische Kinderhilfe in den 1930er und 1940er Jahren


