
Zeitschrift: Itinera : Beiheft zur Schweizerischen Zeitschrift für Geschichte =
supplément de la Revue suisse d'histoire = supplemento della Rivista
storica svizzera

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft für Geschichte

Band: 20 (1998)

Artikel: Das Frauenstimmrecht und die Erwerbsfrage aus feministisch-
rassenhygienischer Sicht

Autor: Larsen, Majken

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1078062

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1078062
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Das Frauenstimmrecht und die Erwerbsfrage
aus feministisch-rassenhygienischer Sicht

Majken Larsen

Dieser Beitrag stellt den Standpunkt der Schweizer Frauenstimmrechtlerin
Gertrud Woker vor, den sie vor Ausbruch des Ersten Weltkrieges als junge
Frau vertreten hatte.1 Die frisch promovierte Chemikerin fühlte sich

aufgrund ihres steinigen Weges vom Staats- und Gesellschaftsbild des deutschen

radikalen Flügels der Frauenbewegung angesprochen. Das Bild war geprägt
von einem evolutionären und reformistischen Politikverständnis. Wokers
Ansicht nach lag der Motor jedes Entwicklungsprozesses in der Kraft der
Vernunft und im Drang eines jeden einzelnen zu immer grösseren Leistungen.

Das individuelle Bemühen um Leistungssteigerung treibe auch den

gesellschaftlichen Entwicklungsprozess voran. Es sei ein schweres Verbrechen,
jemanden in seinem Leistungsstreben zu behindern, wie es mit den Frauen

geschehe, die durch vielfältige Entwicklungsbarrieren in ihrer tradierten,
unzeitgemässen Rolle festgehalten würden.

Gertrud Woker vertrat die Überzeugung, dass politische Partizipationsrechte

Teil eines unveräusserlichen Menschenrechtes seien. Wie die deutsche

radikale Frauenbewegung verstand sie sich immer gleichzeitig als Staatsbürgerin

und Frauenrechtlerin und versuchte, ihre politische Überzeugung und
ihren politischen Gestaltungswillen mit ihrem frauenpolitischen Engagement

zu verbinden. Die Frauenfrage wurde von den Radikalen als Brot-
und Erwerbsfrage, vor allem aber als Rechtsfrage begriffen und behandelt.
Sie verstanden den Gesetzgeber als zentralen Motor gesellschaftlicher
Veränderung. Der Staat galt als Partner, der Interessengegensätze auszugleichen
hat und mit dem vertragliche oder gesetzliche Vereinbarungen möglich
sind.2

Der Fortschrittsglauben, der ihre politischen Strategien grundlegend
prägte, führte zur Auseinandersetzung der Radikalen mit den Lehren Dar-

1 Dieses Referat beruht auf Forschungsergebnissen meiner Lizentiatsarbeit «Der Kampf der Frauen
gegen die Hölle von Gift und Feuer»: Die IFFF, Gertrud Woker und die Giftgasdiskussion in der
Schweiz der Zwischenkriegszeit. Zürich 1995. Die Arbeit ist einerseits biographisch auf die Person

Gertrud Wokers ausgerichtet und arbeitet andererseits die Giftgasdiskussion in der Schweiz
auf. Gertrud Woker hatte sich als promovierte Chemikerin nach Ausbruch des Ersten Weltkrieges
im Rahmen der friedenspolitisch aktiven «Internationalen Frauenliga für Frieden und Freiheit»
(IFFF) gegen die chemische Kriegsfühung eingesetzt.

2 Clemens, Bärbel. Menschenrechte haben kein Geschlecht! Zum Politikverständnis der bürgerlichen

Frauenbewegung. Pfaffenweiler 1988, S. 122.

43



wins.3 Während die männlichen Rassenhygieniker den Sozialdarwinismus
benutzten, um die Frauen von der «Rassenschädigung» durch die Erwerbsarbeit

zu überzeugen, wies Gertrud Woker in ihrer Broschüre «Erwerbsarbeit

der Frau und Rassenentwicklung» auf die männliche Konkurrenzangst
hin, die dieser Argumentation zugrunde liege. Denn diese Argumentation
sei erst angeführt worden, «seit den Frauen die höheren Berufe zugänglich
geworden sind, seit man den Frauen zu wissenschaftlicher und künstlicher
Betätigung die Bahn freigegeben hat».4 Diese Überlegungen führten nicht
zu Wokers Abkehr von der Rassenhygiene. Auch für sie bedeutete die
«Schädigung der Rassenentwicklung» ein ernst zu nehmendes Problem. Aber für
Gertrud Woker stand ausser Frage, dass die Erwerbsarbeit der Frauen zur
«Rassenverbesserung» führe. Die finanzielle Unabhängigkeit ermögliche die
Liebesheirat und verhindere eine Heirat aus wirtschaftlichen Zwängen,
während die wirtschaftliche Unselbständigkeit der Frau ein Machtgefälle
innerhalb der Ehe nach sich ziehe. Sie thematisierte die Verquickung des

Materiellen und Sexuellen, weil sie im «Martyrium von Ehefrauen, die
der sexuellen Ausbeutung von seiten eines brutalen Ernährers ausgeliefert
sind», keinen Faktor zur «RassenVerbesserung» sehen konnte.5 Nur finanzielle

Unabhängigkeit von Frau und Mann führe zu einer «rassenverbessernden»

partnerschaftlichen Beziehung. Die Voraussetzungen dazu müssten

vom Staat geschaffen werden, der wiederum von Mann und Frau getragen
sein müsse.

Aufgrund der positiven Aspekte der Erwerbsarbeit forderte Gertrud
Woker die gesetzliche Regelung der Löhne, die Kontrolle sanitärer Verhältnisse

und der Arbeitszeit. Trotz der Notwendigkeit der Frauenerwerbsarbeit
zeigte sie sich davon überzeugt, dass Kleinkinder von der Mutter gestillt
werden müssen, weshalb sie sich für die obligatorische Einführung von
Stillstuben, für einen ausgedehnten Mutterschaftsurlaub sowie für die
Einführung der Mutterschaftsversicherung aussprach.6

Hart ins Gericht ging Woker mit den Frauen selbst. In ihrer Analyse der

gesellschaftlichen Stellung der Frauen sah sie die Frau nicht nur als unschuldiges

Opfer. Sie hielt der Frau vor, ihren Beruf so gering zu achten, «dass

[sie] ihn je eher desto lieber an den Nagel hängt, sobald sich ihr die
hergebrachte Versorgung durch die Ehe bietet». Durch dieses Verhalten entziehe

3 Hubbard führt in ihrem Aufsatz an, dass Darwins Evolutionslehre gut zu den vorherrschenden
gedanklichen Strömungen seiner Zeit passte. Seine Geschichte des Lebens auf der Erde entsprach
den gesellschaftlichen Doktrinen des Liberalismus und Individualismus des 19. Jahrhunderts.
Sie wurde dazu verwendet, diesen Doktrinen den Charakter von Naturgesetzen zu verleihen.
Hubbard, Ruth. Hat die Evolution die Frauen übersehen? In: List, Elisabeth und Herlinde Studer
(Hrsg.). Denkverhältnisse Feminismus und Kritik. Frankfurt am Main 1989, S. 301-333.

4 Woker, Gertrud. Erwerbsarbeit der Frau und Rassenentwicklung. Berlin 1911, S. 4.
5 Ebenda, S. 9.

6 Ebenda, S. 12-23.

44



die Frau sich der Verantwortung «für [die] unhaltbaren Arbeitsbedingungen,
die für das weibliche Geschlecht bestehen». Woker argumentierte ferner: «So

lange so viele Frauen den Beruf nur als Lückenbüsser für den mangelnden
Ernährer und Gemahl betrachten und sich, gemäss dieser Lückenbüsserauf-
fassung, der gründlichen beruflichen Ausbildung nach Möglichkeit entziehen,

solange diskreditieren sie selbst die Frauenarbeit und untergraben die
Existenz der Mutter, die arbeiten muss, um mit ihren Kindern zu leben.»7

Aufgrund ihrer Auseinandersetzung mit den Ursachen des Machtgefüges
zwischen den Geschlechtern und ihrer rassenhygienischen Argumentation
forderte Woker, auf die Sozialhygiene hinweisend, die Gründung von
«Mütterheimen», die den Frauen Schutz vor Misshandlungen sowie moralischen,
rechtlichen und materiellen Beistand bei ausserehelicher Mutterschaft
gewährten.8 Indem Gertrud Woker im Rahmen ihrer rassenhygienischen
Überlegungen das Thema der Gewaltanwendung innerhalb der Familie
aufgriff, brach sie ein Tabu der bürgerlichen Gesellschaft. Gewalt stand im
Widerspruch zum Idealbild der Familie als Hort der Wärme und Intimität.
Erst die neue Frauenbewegung thematisiert wieder die männliche Gewalt

gegen Frauen und hat Frauenhäuser gegründet, in denen geschlagene Frauen
mit ihren Kindern Zuflucht suchen können.9

Die von Woker angewandten biologistischen Thesen waren unter den
Naturforscherinnen weit verbreitet, da die Rassenhygiene als Wissenschaft
galt.10 Ihre Akzeptanz basiert auf dem Glauben, mit scheinbar objektiven
naturwissenschaftlichen Begriffen, wie Art, Rasse, Population, Selektion und
Evolution, zum Verständnis gesellschaftlicher und politischer Phänomene

beitragen zu können." Und wie die Frage der Erwerbsarbeit zeigt, war je
nach politischer und ethischer Grundhaltung das Interpretationsraster
verschieden.12 Die auf die Formulierung der rassenhygienischen Paradigmen
einwirkenden Werturteile, erhielten auf diese Weise eine vermeintlicht wis-

7 Woker. Gertrud. Naturwissenschaftliche Streiflichter über das Problem Mutterschaft und Beruf.
O.O. O.J., S. 227.

8 Die Gründung solcher Heime war ein Postulat des schweizerischen Verbandes für Kinder- und
Mutterschutz. Nach Woker, Gertrud, Schweiz. O.O. O.J., S. 543.

9 Joris, Elisabeth und Heidi Witzig. Frauengeschichte(n): Dokumente aus zwei Jahrhunderten zur
Situation der Frauen in der Schweiz. Zürich 1986, S. 829.

10 Schmuhl, Hans Walter. Rassenhygiene, Nationalsozialismus, Euthanasie: Von der Verhütung zur
Vernichtung «lebensunwerten Lebens», 1890-1945. Göttingen 1987, S. 70f.

11 Schmiedebach, Heinz Peter. Sozialdarwinismus, Biologismus, Pazifismus - Ärztestimmen zum Er¬
sten Weltkrieg. In: Bleker, Johanna und Heinz-Peter Schmiedebach (Hrsg.). Vom Dilemma der
Heilberufe 1865-1985. Frankfurt am Main 1987, S. 117.

12 Eine Zeitlang berufen sich die sozialistische Linke und die Lebensreformbewegung ebenso auf
darwinistische und eugenische Theorieelemente wie nordische, völkische und rassenmythologisierende

Gruppen. Historisch betrachtet wird die Eugenik jedoch zu einer Wissenschaft der
politischen Rechten. Weingart, Peter, Jürgen Kroll und Kurt Bayertz (Hrsg.). Rasse, Blut und Gene.
Geschichte der Eugenik und Rassenhygiene in Deutschland. Frankfurt am Main 1992, S. 18.

45



senschaftliche Rechtfertigung. Als angeblich wissenschaftliche Erkenntnisse
wirkten sie dann auf den Erfahrungsraum zurück.13 Die Rassenhygiene trug
durch die patriarchalisch strukturierte Wissenschaft zur Systemstabilisierung
bei, denn die Rassenhygieniker waren fast alle Universitätsprofessoren.14
Im Unterschied zu den konservativ eingestellten Rassenhygienikern wollte
Gertrud Woker über die Rassenhygiene die Stellung der Frau in der
Gesellschaft verbessern. Indem sie sich der Argumentationsweise der Rassenhygiene

bediente, aber andere Prämissen einsetzte, konnte sie die
widersprüchlichen Anforderungen für sich lösen, die sich aus den Ansprüchen
ergaben, einerseits als Naturwissenschaftlerin die neuesten Forschungsansätze

anzuwenden und andererseits sich als Frauenrechtlerin für die
Interessen der Frauen einzusetzen.15 In Gertrud Wokers zahlreichen Schriften
zur chemischen Kriegsführung fanden sich in ihren Argumenten nach dem
Ersten Weltkrieg keine rassenhygienischen Ansätze mehr. (Vgl. dazu Lar-
sen 1995.)

13 Darwin seinerseits sah sein viktorianisches Bild vom aktiven Männchen und dem passiven Weibchen

durch seine Überlegungen über sexuelle Zuchtwahl bestätigt. Hubbard sieht es als heutige
wichtige Aufgabe, Darwins Androzentrismus, wie es Woker für den Sozialdarwinismus getan hatte,
blosszulegen. Dies nicht nur aus historischen Gründen, sondern weil er einen integralen und nicht
in Frage gestellten Bestandteil zeitgenössischer biologischer Theorien bilde. Hubbard. a.a.O.,
S. 301-333.

14 Schmuhl, a.a.O., S. 71.
15 Während die Mehrzahl der Rassenhygieniker im Krieg ein Naturgesetz zur Auslese der Tüchtigsten

oder ein 'Element der göttlichen Weltordnung' sahen, bekämpfte Gertrud Woker nach
Ausbruch des Ersten Weltkrieges den Krieg als Mittel zur Rassenverbesserung. Somit schloss ihre
pazifistische Ansicht keineswegs biologistisches Gedankengut aus. Die unter den Rassenhygienikern
geführte Diskussion über die 'kontraselektorische' Wirkung des modernen Krieges liess im
Verlaufe des Krieges auch die Befürworter seine 'natürliche' Funktion relativieren. Schmiedebach
1987, S. 96, und Weingart 1992, S. 231.

46


	Das Frauenstimmrecht und die Erwerbsfrage aus feministisch-rassenhygienischer Sicht

