Zeitschrift: Itinera : Beiheft zur Schweizerischen Zeitschrift fur Geschichte =

supplément de la Revue suisse d'histoire = supplemento della Rivista

storica svizzera
Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft fur Geschichte

Band: 15 (1993)

Artikel: Die Stellung des katholischen Klerus zur Helvetischen Republik
Autor: Luber, Alban Norbert

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1078118

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1078118
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die Stellung des katholischen Klerus
zur Helvetischen Republik

Alban Norbert Liiber

Der helvetische Innenminister Albrecht Rengger schrieb am 10. Februar
1798 in einem Brief:

«Aus dem von Geistlichen fanatisirten Solothurner Gebiet in den Kanton Basel iibertretend, haben
wir die grisste Ruhe und Stille gefunden, iiberall Freiheitsbiume mit der dreifarbigen Fahne (...)'.»

Gleichsam als Bestétigung dieses negativen Urteils iiber den katholischen
Klerus kann die am 2. August 1801 von Pfarrer Ringold in Altdorf gehalte-
nene Predigt gelten, in der er u. a. die helvetische Kirchenpolitik kritisierte:

«Wir protestiren demnach wider alle Gesetze und Verordnungen, die den Gottesdienst und Reli-
gion der weltlichen Gewalt unterwerfen, die Giiter der Kirche ansprechen oder deren Verwaltung
den christlichen Gemeinden entziehen, den Religionsunterricht zur weltlichen Behdrde ziehen
oder gar zu unterdriicken suchen, das fernere Wahlrecht der christlichen Gemeinden zu ihren
Kirchendienern auf allweg beschneiden und deren gottliche Sendungsrechte verletzen. Kurz wir
wollen in Betreff der Religion so frei und unangefochten sein wie in den &dltesten Tagen unserer
chemaligen Freiheit?.»

Diese beiden zeitgendssischen Stellungnahmen kénnen als typisch fiir die
traditionelle Historiographie gelten. Fiir die Helvetikbefiirworter in der
liberalen Tradition des 19. und 20. Jahrhunderts stellt der katholische Klerus
eine reaktionidre Macht dar, die das Volk antirevolutionidr aufhetzt und
fanatisiert. Historiker in der konservativen Tradition, besonders die Geist-
lichen, behaupten eine areligiose bis antireligiose Haltung des helvetischen
Staates und seiner Organe.

Dieses Geschichtsbild beruht vor allem auf den Erfahrungen des Sonder-
bundskrieges, des Kulturkampfes und des Blockdenkens. Eine nihere
Betrachtung zeigt, dass es weder eine einheitliche helvetische Kirchenpolitik
gab, noch eine geschlossene antihelvetische Position der katholischen Kirche.

Schon die organisatorischen und strukturellen Voraussetzungen fiir ein
einheitliches Agieren waren bei den Schweizer Katholiken nicht gegeben.
Rom war am 15. Februar 1798 von den Franzosen besetzt worden, Papst Pius
V1. starb am 29. August 1799 als franzésischer Gefangener in Valence, so dass
in dieser Zeit das Papsttum praktisch ausgeschaltet war. Das helvetische
Direktorium wies am 27. April 1798 den péapstlichen Nuntius Gravina aus’,

1 Zit. nach Wydler 1, S. 58.

2 Zit. nach Arnold, S. 404.

3 ASHR 1, 8.762. Ob mit dem Entzug der diplomatischen Akkreditierung auch alle geistlichen Rech-
te des Nuntius dahinfielen, ist zweifelhaft. Dieser fiihrte noch lange seinen Titel als Nuntius und

liess sich in Luzern fiir die kirchlichen Belange von einem eigenen Kommissar vertreten (His,
S. 386).

50



und die meisten Bischofe mit schweizerischen Diézesananteilen residierten
im Ausland’. Als rein schweizerische Bischofe konnen nur diejenigen von
Lausanne und Sitten angesehen werden. Gemeinsame kirchliche Strukturen
wie etwa im Reich (reichsstindische Verfassung) oder in Frankreich (galli-
kanische Kirche) gab es in der Schweiz nicht. Es kam wahrend der Helvetik
auch zu keiner Sedisvakanz eines bischoflichen Stuhles, so dass dieses tradi-
tionell konflikttrachtige Thema im Zusammenleben von Kirche und Staat
die Helvetik nicht belastete”.

Der helvetische Biirgereid als Herausforderung

Ein erster Priifstein in der Stellung des Klerus zur Republik war der verlangte
Biirgereid auf die helvetische Verfassung (ASHR 2, S. 521-527 und S. 602),
der Erinnerungen an das franzdsische Beispiel wachrief. Von den Oberhirten
sprach sich einzig der geflohene Fiirstabt von St. Gallen dagegen aus®, die
iibrigen gestatteten den Priestern die Fidesablegung unter dem Vorbehalt
der freien Religionsausiibung (Formel: salvareligione). In Freiburg z. B. beriet
sich der Bischof zweimal mit dem Stadtklerus, wobei die verschiedensten
Meinungen vertreten wurden. Schliesslich konnte man sich auch hier zu einer
Eidesablegung durchringen’. Beim politischen und militarischen Widerstand
in Nidwalden und Schwyz haben einige Geistliche massgebend mitgewirkt,
doch kann auch hier nicht von einer klar definierten Einheitsposition des
Gesamtklerus ausgegangen werden. In Schwyz etwa leisteten die meisten
Kapuziner den Biirgereid, obwohl ihnen von einigen Bauern fiir diesen Fall
mit Brandstiftung gedroht wurde (Fassbind, S. 207). Insgesamt ging die
Eidesleistung in der katholischen Schweiz ohne grossere Probleme iiber die
Biihne. Die meisten Geistlichen konnten sich nach einem gewissen Zogern
und der Zusicherung der Regierung zur freien Religionsausiibung zur
Eidesleistung durchringen®.

4 Es handelt sich um die Bischéfe von Basel (Residenz bis 1792 Pruntrut), Konstanz, Chur, Mailand,
Como.

5 Erstmals wird das Thema Bischofswahl staatlicherseits in einem Erlass des Vollziechungsausschus-
ses vom 22. 1. 1800 aufgegriffen und festgesetzt, dass die Verwaltungskammern die Wahl der
Bischofe bestitigen sollen (vgl. ASHR 5, S. 670).

6 In St. Gallen legten die meisten zuriickgebliebenen Monche den Eid trotz dbtlichem Verbot ab,
aber privat, und nicht offentlich, wie die Behorden es gewiinscht hatten (Meier, S. 225-227).

7 Uber den ehemaligen Nuntius erhielt der Bischof von Lausanne die Nachricht, der Papst sei mit
seiner Einwilligung zur Eidesablegung einverstanden gewesen (ASHR 2, S. 786 und 16, S. 301).
Michaud (8. 202) konnte das Schreiben des Nuntius in den Akten nicht mehr auffinden.

8 Materialien zur Eidesleistung: ASHR 2, S. 781-804 und Bd. 10, S. 35 (Stichwort Biirgereid). Zur
Eidesleitung im Kanton Freiburg vgl. Michaud, S. 200-203. Wesentlich fiir den konfliktfreien
Ablauf der Eidesleistung war auch das Auftreten der Beamten.

51



Revolutioniir gesinnte Priester?

Die helvetische Revolution adaptierte im wesentlichen die politischen Ideen
des franzosischen Direktorialsystems, welches schon eine gewisse Ab-
schwichung des revolutiondren Vorgangs beinhaltete. Dementsprechend
waren auch die politischen und kirchenpolitischen Ideen der Helvetiker
weniger radikal als die der franzdsischen Revolutiondre in den Jahren
1791-1793. Ahnliches gilt auch fiir die kleine Zahl der Priester, die sich aktiv
und teilweise hauptamtlich in den Dienst des neuen Staatswesens stellten.

Der radikalste war wohl der Luzerner Kaspar Joseph Koch, der 1798 sein
Priesteramt niederlegte und Abgeordneter und Staatsanwalt wurde®. Sein
Landsmann Johann Melchior Mohr, Exchorherr von St. Leodegar in Luzern,
arbeitete seit 1798 im Ministerium fiir auswirtige Angelegenheiten, wurde
im Dezember 1800 Nachfolger Stapfers als Unterrichtsminister und im
November 1802 fiir kurze Zeit Aussenminister'’. Im Friihjahr 1798 verliess
Joseph Maria Businger seine Kaplanei in Stans, um in Aarau in den Dienst
der helvetischen Zentralregierung zu treten. Nach der Niederlage Nidwal-
dens am 9. September 1798 wurde er vom Direktorium als Pfarrer nach Stans
gesandt, wo er unter grossen Schwierigkeiten bis 1803 wirkte!'.

Neben diesen Priestern, die als Regierungsbeamte zu bezeichnen sind, gab
es eine andere Gruppe, die als Kirchenvertreter im neuen Staatswesen eine
Chance zur Verwirklichung ihrer kirchlichen und schulischen Reformpline
sahen. Die Freiburger Fontaine (Chorherr)'? und Girard (Franziskaner)
bemiihten sich um eine umfassende Schulreform und um die Ausweitung der
schulischen Tétigkeit in ihrer Heimat". In vielen Kantonen waren Geistliche
Mitglieder der Erziehungsrite, die als staatliche Einrichtungen angesehen
werden miissen. Sie arbeiteten meist mit Duldung der Oberhirten, wobei sich
der Bischof von Freiburg dariiber beklagte, bei der Auswahl der Geistlichen
nicht mitreden zu konnen'.

9 Wicki, S. 497 (Kurzbiographie).

10 Ebenda, S. 499-500 (Kurzbiographie). Ob die Entsagung vom Priesteramt jeweils de facto oder
auch de jure vollzogen wurde, ist unklar. Ersteres ist anzunehmen, weil bei diesen und dhnlichen
Fillen ein Wiedereintritt in den Priesterstand .nach der Helvetik ohne allzu grosse Formalitdten
vollzogen wurde. Wie viele andere revolutionsfreundliche Geistliche machte er spiter einen
Wandel zum Ultramontanismus durch.

11 Zu Businger: HBLS 2, S. 459-460. Seine Pfarrernennung durch das Direktorium beweist die un-
klare staatskirchenrechtliche Situation der Helvetik.

12 Zu Charles Aloyse Fontaine (1754-1834): HBLS 3, S. 190-191. Er war Mitglied des Freiburger
Erziehungsrates wihrend der Helvetik und sowohl historisch, literarisch als auch naturwissen-
schaftlich titig. Zur kirchlichen Seite der Freiburger Schulpolitik in der Helvetik, vgl. Michaud,
S. 216-221.

13 Pére Girard arbeitete kurzzeitig als Archivar im Ministerium fiir Kiinste und Wissenschaften.
Kurze Zeit spiter wurde er von der Regierung als erster katholischer Pfarrer nach der Reforma-
tion nach Bern berufen, erhielt aber entgegen gewissen Geriichten auch die kanonische Einset-
zung durch den Bischof von Lausanne (Egger, S. 64-67).

14 Michaud, S. 219. Bischof d’Odet kimpfte wihrend der ganzen Helvetik fiir den kirchlichen Ein-

52



Es gab auch einige bekannte Priesterpersonlichkeiten, die offen mit der
Helvetik sympathisierten und beim Volk um Verstindnis fiir die neue Ord-
nung warben. Der prominenteste war wohl der Luzerner Stadtpfarrer und
bischofliche Kommissar Thadddus Miiller”, der sich sowohl um schulische
Belange kiimmerte, wie auch die Seelsorge- und Liturgiereform im Sinne des
spiteren Konstanzer Generalvikars Ignaz Heinrich von Wessenberg'¢ in
Luzern einzufiihren versuchte.

Ein Grossteil des Seelsorgeklerus in der katholischen Schweiz verhielt sich
dem helvetischen Staat gegeniiber zuriickhaltend bis misstrauisch. Die Geist-
lichen traten nicht begeistert fiir die Sache der Freiheit und Gleichheit ein,
bekampften aber auch nicht die neue Ordnung. Der Wille zum Mirtyrertum
nach franzosischen Vorbild fehlte weitgehend. Als paradigmatisch fiir die
heikle Stellung manches katholischen Pfarrers kann ein Satz aus der Eingabe
des Priesterkapitels Uri vom 10. November 1801 gelten:

«Bald vom Volke im blinden Eifer als falsche schwache Hirten verschrien, bald wieder von einer
andern Parthey als blinde Eiferer verfolgt, hat die Priesterschaft in diesen finstern stiirmischen
Jahren den Uberrest ihres Ansehens verwendet um wenigstens Ausbriiche wilder und blinder
Rachsucht gegen Mitbiirger zu verhindern'’.»

Die Kirchengesetzgebung der Helvetik war in vielen Féllen widerspriich-
lich. Einerseits wurde die Konzeption einer Trennung von Kirche und Staat
vertreten, andererseits waren viele Gesetze und Erlasse von einem strikten
Staatskirchentum geprigt'®. Grosse Teile des Klerus dusserten Befiirchtun-
gen, die Gesetzgebung der Helvetik wiirde der Ausiibung der Religion
schaden und die Freiheit der Kirche beeintrachtigen'. Trotzdem kann nicht

fluss in der Schule und betrachtete die staatlichen Bemiihungen um das Schulwesen als einen Ein-
griff in kirchliche Rechte und Freiheiten.

15 Thaddius Miiller (1763-1826) hatte von 1798-1814 die einflussreiche Stelle eines bischoflich-kon-
stanzischen Kommissars fiir den Kanton Luzern inne. Innerhalb des Klerus hatte er neben Freun-
den auch personliche und ideologische Feinde, beim Volk war er im allgemeinen beliebt. Vgl.
Wicki, S. 500 (Kurzbiographie mit Lit.).

16 Ignaz Heinrich von Wessenberg (1774-1860) war Schiiler und Freund des damaligen Dillinger
Theologieprofessors und spiteren Regensburger Bischofs Johann Michael Sailer (Gatz,
S. 639-643). 1801 war er als Geschiftstridger des Konstanzer Fiirstbischofs in Bern, um die Inter-
essen sowohl des schwibischen Reichskreises wie des Bistums Konstanz in der Helvetischen
Republik zu vertreten. 1802-1814 Generalvikar (Priesterweihe erst 1812), Vertreter des Fiirst-
bischofs auf dem Wiener Kongress, 1817-1827 Bistumsverweser, musste er die Auflosung des
Bistums Konstanz miterleben. Er gilt als einflussreichster Vertreter einer geméssigten katholischen
Aufklarung im siidwestdeutschen Raum (Gatz, S. 808-812 und Bischof, S. 182-190 und S. 251-266).

17 Zit. nach Arnold, S. 428. Arnold (S. 413-419) unterscheidet in Uri vier Gruppen von Geistlichen:
a) die aktiven Helvetikgegner, b) diejenigen die dem neuen Staat sehr misstrauisch aber nicht
grundsitzlich ablehnend gegeniiberstanden (z. B. Pfarrer Ringold von Altdorf), ¢) eine Gruppe von
vollig unpolitischen Geistlichen und d) diejenigen, die wegen ihrer positiven und verséhnenden
Einstellung von den Behdrden gelobt wurden.

18 Zum helvetischen Staatskirchenrecht, vgl. Damour und His, S. 360-398.

19 Eskonnen hier nur summarisch die Kritikpunkte angegeben werden, die oft in Eingaben von Geist-
lichen an die Behorden angefiihrt werden: die Verfassungsartikel 6 (Gewissensfreiheit, staatliche
Kirchenaufsicht, Begriff «Sekte» fiir die Kirche) und 26 (Ausschluss der politischen Rechte fiir

53



tibersehen werden, dass etwa die Religions- und Niederlassungsfreiheit der
katholischen Kirche vor allem langfristig neue Moglichkeiten bot, derer sich
die zeitgenossischen Kleriker wenig bewusst waren. Viele Gemeinden
erfiillten sich den langgehegten Wunsch und errichteten aus ihrer Kaplanei
oder Filialkirche eine Pfarrkirche mit den entsprechenden Rechten. Die
helvetische Regierung gestattete dies iiberall dort, wo die Kirchgenossen das
Pfrundgut selber stifteten”. Damit wurde vielerorts die Seelsorge verbessert
und intensiviert und somit einem weitverbreiteten kirchlichen Reform-
anliegen Rechnung getragen. Besondere Moglichkeiten boten sich durch
Pfarrneugriindungen in reformierten Gebieten, besonders in Basel*! und
Bern??, wo erstmals seit der Reformation die regelmissige geistliche Be-
treuung der dort wohnenden Katholiken erlaubt wurde. An beiden Orten
konnten die katholischen Pfarrer gute Beziehungen zur reformierten Geist-
lichkeit kniipfen®.

Die geistlichen Ordensgemeinschaften wiihrend der Helvetik

Viel stiarker als der Pfarrklerus waren die Ordensleute von der helvetischen
Gesetzgebung und den kriegsbedingten Kontributionen und Einquartie-
rungen betroffen. Dies ist auch mit ein Grund, weshalb die Katholiken die
helvetische Kirchenpolitik als einseitig antikatholisch wahrnahmen, wenn

diese auch nicht den Radikalismus der franzosischen Klostergesetzgebung
atmete. Durch ein Gesetz vom 8. Mai 1798 (ASHR 1, S. 1026) wurde das Ver-
mogen der Kollegiatsstifte, Kloster und Abteien unter staatliche Verwaltung

Geistliche); Aufhebung der religidsen Strafurteile, der geistlichen Gerichtsbarkeit und Steuerfrei-
heit; die Ehegesetzgebung; staatliche Schulaufsicht; Placetum regium; klosterfeindliche Gesetze
(Novizensperre, Sequestrierung der Giiter); Einschrinkung der Wallfahrten; Pfarrwahl durch Ver-
waltungskammern; Aufhebung der Feudallasten und mangelnde Pfarrbesoldung.

20 Neue Pfarreien in Greppen, Vitznau, Hildisrieden (alle 1799), Nottwil (1801), Waltenschwil und
Betwil (1799), Bauen (1800), Arcegno (1801), Groley (1801), Au-Monstein-Haslach (1802). Die
Welle von Neuerrichtungen von Pfarreien setzte sich auch in der Mediation fort (Wicki, S. 152-153
und S. 506).

21 Gantner (1969), S. 61-69. Der erste katholische Pfarrer von Basel, Roman Heer, wurde am 20. Au-
gust 1799 vom Direktorium abgesetzt, weil er einer im Elsass geschlossenen Ehe die kirchliche An-
erkennung verweigert hatte. Die Gesetzgebenden Rite hoben am 17. Dezember den Direktorial-
entscheid auf, wobei Pfarrer Heer erst im Februar 1800 vom Minister der Kiinste und Wissen-
schaften wieder in sein Amt eingesetzt wurde (ASHR 5, S. 4648, S. 162-164 und S. 439-440).
Unterstiitzung erhielt Pfarrer Heer auch von einigen reformierten Geistlichen. In der Kriegszeit
vom Friithjahr/Sommer 1799 reagierten die Behorden sehr scharf auf den vermeintlichen und
tatséchlichen Widerstand in der Bevolkerung und im Klerus. In dieser Zeit wurde auch das Pfarr-
wahl-/absetzungsrecht heftig diskutiert.

22 In Bern beniitzten die Katholiken den Chor des Miinsters als Gottesdienstraum. Der katholische
Pfarrer versuchte moglichst keinen Anstoss zu erregen und sprach bei besonderen Gelegenheiten
die Predigt mit dem evangelischen Synodenoberhaupt ab (Egger, S. 71).

23 Auch im Thurgau ist in der Helvetik ein engeres Zusammengehen von katholischen und evange-
lischen Pfarrern feststellbar (Hungerbiihler, 1954, S. 128f.). Die Geschichte der Okumene in der
Schweiz ist noch zu schreiben.

54



(Sequester) gestellt und am 20. Juli wurde den Orden die Aufnahme von
Novizen und Novizinnen verboten (ASHR 2, S. 577). Mit dem Gesetz vom
17. Dezember 1798 (ASHR 2, S. 1142f.)** wurde das Klostergut definitiv zum
Nationaleigentum erklart und den einzelnen Mitgliedern freigestellt, das
Kloster mit Anspruch auf eine staatliche Pension zu verlassen (Artikel
12-14). Man versuchte, das Klosterleben auch zu «nationalisieren», indem
ausldndische Ordensleute ausgewiesen wurden (Artikel 19). Mit der gesetz-
lichen Aufhebung des Stiftes Einsiedeln (Artikel 16) bestrafte man dieses
einerseits wegen der konterrevolutionédren Tétigkeit vieler Monche in den
Jahren 1789-1798, andererseits wollte man mit dieser Massnahme die be-
deutende und politisch als gefdhrlich eingestufte Wallfahrt unterbinden. Das
Kloster auf dem Grossen St. Bernhard wurde «riicksichtlich seiner Wohl-
titigkeit» von diesen Bestimmungen ausgenommen (Artikel 24). Durch
einen Direktorialbeschluss vom 5. Dezember 1798 fielen auch die Spital-
schwestern von Solothurn nicht unter das Klostergesetz (Schwaller, S. 50).

Im einzelnen erwies sich die helvetische Verwaltung als flexibel in der
Durchsetzung der Gesetze und wusste auf regionale Unterschiede Riicksicht
zu nehmen. Die meisten Ordensleute blieben trotz wirtschaftlicher Unsi-
cherheit ihrer religiosen Berufung treu®, was dem Staat wiederum recht sein
konnte, weil er dadurch keine Pensionen zu bezahlen hatte. Einige Ordens-
leute, die in der Helvetik als ausgetreten galten, kehrten in der Mediation
wieder in ihr Kloster zuriick.

Die Benediktinerprilaten wahrend der Helvetik

Die grossen Unterschiede in der behordlichen Einschidtzung der Kloster
zeigten sich in einem Vergleich der acht Abteien der Schweizerischen Bene-
diktinerkongregation (gegriindet 1602)%*. Im Gegensatz zu den Kapuzinern
war der personelle Zustand der Benediktinerabteien 1798 gut, doch war der
antiklosterliche Geist der Aufklarung an den Klostern nicht spurlos voriiber-
gegangen. Trotzdem waren die Schweizer Benediktiner im Vergleich mit
ihren Ordensbriidern 1m siiddeutsch/dsterreichischen Raum wenig von den
Reformgedanken der katholischen Aufklarung geprigt?’. Als entschiedene

24 Die Verhandlungen in den Riten wurden wegen der Brisanz des Themas geheim gefiihrt.

25 Schwegler (S. 260) beziffert die Zahl der Austritte, teils mit pépstlicher Dispens, auf 16, bei 2322
Ordenspersonen. Die Ursulinengemeinschaft in Luzern loste sich teilweise selbst auf (Wicki,
S. 318f.).

26 Eshandelt sich um die Stifte: St. Gallen, Einsiedeln, Muri, Engelberg, Disentis, Pfafers, Fischingen,
Beinwil-Mariastein.

27 Zum Begriff der katholischen Aufkldarung: Schatz, S. 9. Aufkldrung in der katholischen Schweiz:
Im Hof, in: Handbuch der Schweizer Geschichte 2. Ziirich 1977, S.7411. Der Einfluss der Aufklidrung
in den Benediktinerstiften der Schweiz: Helvetia Sacra 111/1/1, S. 135-139. Salzgeber, 1967, S. 141f.

55



Gegner des neuen Gedankengutes und dessen vermeintlich zerstorerischen
Auswirkungen auf die Klosterdisziplin traten die jeweiligen Abte auf?.
Allerdings reagierten sie sehr unterschiedlich, nachdem durch die Helvetik
neue Tatsachen geschaffen wurden.

Der michtigste Prilat der Kongregation, der auch oft das hochste
Kongregationsamt des ersten Visitators innehatte, war der Fiirstabt von
St. Gallen, Pankraz Vorster. Er war zugleich der entschiedenste Gegner der
Helvetik und einer der aktivsten Fiihrer der schweizerischen Emigration in
jenen Jahren. Er wollte auf keinen Fall auf die Wiedererrichtung der Landes-
hoheit verzichten und verspielte damit gegen den Willen der Konvents-
mehrheit die moglich scheinende Wiedereinsetzung in die Giiter und die
Wiederherstellung der geistlichen Jurisdiktion. Mit seiner unbeugsamen
Haltung war er wesentlich daran beteiligt, dass das Kloster St. Gallen auch
als geistliche Institution nicht mehr weiterexistieren konnte®.

Die andern Benediktinerprilaten erkannten im Februar/Mérz 1798 die
aussichtslose Lage und verzichteten auf ihre teils minimen, teils umfang-
reichen herrschaftlichen Rechte in der Schweiz*.

Beim Sturz der alten Eidgenossenschaft flohen alle Benediktinerabte
ausser dem todkranken Abt von Engelberg und dem Abt von Fischingen vor
den Franzosen nach Siiddeutschland. Aber schon hier zeigten sich deutliche
Verhaltensunterschiede. Wahrend Abt Pankraz von St. Gallen Kontakt mit
helvetikfeindlichen Kriften suchte, mied Abt Hieronymus von Mariastein
deren Umgang, weil er die helvetischen Behorden nicht briiskieren wollte?'.
Eine mittlere Stellung ist beim Einsiedler Abt Beat Kiittel auszumachen, der
sich zu Beginn der Helvetik auf die alten guten Beziehungen zum Oster-
reichischen Kaiserhaus stiitzte, aber auch die Verbindungen mit der helve-
tischen Verwaltung nicht ganz abbrechen liess. So kam er dem Wunsch
sowohl der Konstanzer geistlichen Regierung als auch der helvetischen
Behorden nach, indem er mit der Absetzung des steckbrieflich gesuchten
Pater Marian Herzog als Pfarrer von Einsiedeln einverstanden war und ihm

28 Auf den gemeinsamen Abteversammlungen (Kongregationen) seit 1761 warnten die Prilaten
regelmaissig vor «neuen und gefiahrlichen Meinungen» (Liiber, S. 140f.). Abt Leodegar Salzmann
von Engelberg, der mit einigen schweizerischen Aufklirern freundschaftlichen Kontakt pflegte,
war nur im eingeschrinkten Sinn «aufgeklart» (Weber, S. 32).

29 Die politische Einstellung des letzten Fiirstabtes von St. Gallen in der Helvetik schildert Meier,
S. 233-302.

30 Die Besitzungen der Kloster St. Gallen, Muri und Rheinau im Reich gingen mit dem Reichsdepu-
tationshauptschluss von 1803 verloren.

31 Liiber, S. 226. Abt Hieronymus wehrte sich dagegen, dass er und seine Mitbriider als Emigranten
betrachtet wurden und unter die diesbeziiglichen Gesetze fielen. Mariastein war am 8. Mirz von
den Franzosen besetzt worden und die meisten M6nche wurden unter Androhung der Todesstrafe
ausgewiesen. Dies ist ein anderes Szenario als etwa die Flucht vor den Franzosen wie im Falle
Einsiedelns (Liiber, S. 188).

56



jeden heimlichen Schriftverkehr mit seinen fritheren Vertrauten verbot
(Salzgeber, 1991, S. 288). Der Abt von Fischingen, der als einziger Benedik-
tinerprilat wahrend der ganzen Helvetik in seinem Kloster bleiben konnte,
scheint keine grosseren Probleme mit den helvetischen Behorden gehabt zu
haben (Henggeler, MBH 11, S. 446).

Es ist bedeutsam, dass auch die emigrierten Abte sich zu keiner gemein-
samen Aktion wiahrend der Helvetik aufraffen konnten. Seit dem ersten
helvetischen Staatsstreich im Januar 1800 versuchten einige in den Kléstern
zuriickgebliebene Ménche* ihre Abte von der Niitzlichkeit einer koordinier-
ten Eingabepolitik bei den Verwaltungsstellen zu iiberzeugen, doch zeigten
besonders die Abte von Rheinau und Muri kein Interesse®. Der Fiirstabt von
St. Gallen handelte vollig selbstindig und schadete mit der misslungenen
Mission seines Hofrates Placidus Miiller nach Bern im Juli 1801 den iibrigen
Klostern. Dieser hatte sich zuerst beim spanischen, dann beim franzdsischen
Gesandten um Unterstiitzung fiir die Wiedererrichtung des St. Galler
Klosterstaates bemiiht. Als er sich in diesem Anliegen an den Prisidenten
des Vollziehungsrates wandte, wurde er kurzerhand aus der helvetischen
Republik ausgewiesen (Meier, S. 272f.).

Einige Politiker waren durchaus bereit, die Wiinsche der Kloster nach
Selbstverwaltung der Giiter zu unterstiitzen, sofern diese alle hoheitlichen
Rechte preisgaben und mit ihren Anliegen nicht an die breite Offentlichkeit
traten. Der Thurgauer Senator Josef Anderwerth belieferte Pater Wolfen
Zelger aus Rheinau mit den neuesten Informationen iiber die politische
Stimmung bei der Regierung und riet oft von voreiligen Petitionen ab. Erst
1819 schien den Abten die politische Lage wieder eine gemeinsame Ver-
sammlung zuzulassen, nachdem man den staatlichen Stellen versichert hatte,
man behandle nur ordensinterne Angelegenheiten (Helvetia Sacra 111/1,
S. 151).

Es lassen sich zwei verschiedene Strategien der Schweizer Abte in der
Helvetik eruieren: die Abte von Kléstern mit reichem Grundbesitz suchten
vor allem bei ausldndischen Michten Riickhalt, wihrend die unbedeuten-
deren Abte sich schneller mit den neuen Verhiltnissen abfinden konnten und
bereit waren, mit der helvetischen Verwaltung zusammenzuarbeiten.

So wie jedes Benediktinerkloster in der Helvetik seine eigene Geschich-
te hatte, so gab es auch keine einheitliche Wiederherstellung. Die gesetz-
lichen Grundlagen waren das Amnestiedekret vom 18. November 1801 und

32 Die treibenden Krifte waren der Statthalter von Rheinau, Pater Wolfen Zelger und Pater Mein-
rad Bloch von Muri.

33 Die verschiedenen Bemiihungen werden dargestellt in: Kiem 2, S. 312-318 und Liiber, S. 263-267.

34 ASHR 7, S.718. Schon am 3. Juni 1800 gab es ein Amnestiedekret fiir die emigrierten Geistlichen
aus dem Kanton Sentis (ASHR 5, S. 1151).

57



die nie eigentlich in Kraft getretene Verfassung vom 27. Februar 1802, die
den Klostern das Eigentum unter der Oberaufsicht des Staates zusicherte™.

Im Zuge des Amnestiedekretes konnten zuerst einige Monche, spiter
auch der Abt, nach Einsiedeln zuriickkehren. Der Abt von Mariastein
musste 1802 sein Kloster und die dazugehorigen Giiter zuriickkaufen, weil
es als Nationalgut im Juli 1799 an den ersten helvetischen Archivar, Philipp
Christoph Reibelt, verkauft worden war*. In Disentis konnte der Konvent
erst 1803 in das 1799 abgebrannte Kloster zuriickkehren (Miiller, S. 516).

Erst die Mediationsakte brachte fiir die Kloster die erforderliche recht-
liche Sicherheit zur Weiterexistenz. Die einzelnen Kantone behandelten die
Kloster aber unterschiedlich, z. B. in der lebenswichtigen Frage der Novizen-
aufnahme?.

Im internationalen Vergleich gehorten die Schweizer Kloster mit einigen
Osterreichischen Abteien zu den einzigen Uberlebenden der Epoche der
Franzosischen Revolution und der Napoleonischen Zeit (Schmitz, S. 136—
138). In ihr lebten die barocken Traditionen und Lebensweisen weiter,
wihrend die Wiedererweckung des benediktinischen Lebens im Europa des
19. Jahrhunderts an romantisch-mittelalterliche Vorstellungen ankniipfte.

Kapuziner in der Helvetik

Im Gegensatz zu den Prilatenorden, deren Reichtum die Aufmerksamkeit
der helvetischen Behorden auf sich zog, standen die Kapuziner vor allem im
Verdacht, durch Predigt und im Beichtstuhl die Gldubigen gegen die neue
Ordnung aufzuhetzen. Der jahrliche Terminierumgang einzelner Ordens-
mitglieder wurde von den Behorden misstrauisch verfolgt, weil sie darin eine
Gelegenheit zur antihelvetischen Agitation befiirchteten. Minister Stapfer
schloss sich ganz der Kritik der Aufklarung an den Bettelorden an, wenn er
diese als unniitz fiir die Gesellschaft und als Forderer des Aberglaubens
bezeichnete, die besonders von den Frauen verehrt wiirden (ASHR 3, S. 701).
Der franzosische General Bergier wusste von der Beliebtheit der Kapuziner
bei grossen Teilen des katholischen Volkes, als er Pater Sigismund Hugo aus
Leuk® als Unterhindler zu den aufstindischen Oberwallisern schickte, um
einen Waffenstillstand auszuhandeln®.

35 ASHR 7, S. 1045. Die Prilaten waren meist iiber die nun verfassungsmissig verankerte Abgaben-
pflicht der geistlichen Korporationen enttduscht.

36 Liiber, S. 213 (Kauf) und S. 247-257 (Riickkauf).

37 Die ersten Professen junger Monche nach der Helvetik: 1806 Muri, 1807 Einsiedeln, 1808 Pfifers
und Rheinau, 1809 Fischingen, 1811 Disentis und Mariastein.

38 Zu Pater Sigismund (1739-1809), vgl. Breu, S. 1391.

39 Donnet 11, S. 170. Pater Sigismund soll zwar grossen Eindruck auf das Volk gemacht haben, doch
war seine Friedensmission letztlich ein Fehlschlag.

58



Die Volkstiimlichkeit konnte aber auch konterrevolutiondre Ziige
annehmen wie im Falle des sogenannten «Kapuzinergenerals» Pater Paul
Styger, der im Widerstandskampf der Innerschweizer gegen die Franzosen
eine aktive Rolle spielte und steckbrieflich gesucht war. In einer Verteidi-
gungsschrift vom 15. Oktober 1798 an die Gesetzgeber betonte der Pater
Provinzial Gotthard Weber, dass Pater Paul mit seinen Obern in keiner
Beziehung mehr stehe und dass er im Orden als «schidndlicher Deserteur»
und «ein von uns verworfenes und abgeschnittenes Glied» betrachtet werde
und man nicht den ganzen Orden bestrafen diirfe*. Auch nach der Helvetik
kehrte Pater Paul nicht mehr in die Schweiz zuriick. Der Provinzial musste
sich immer wieder fiir inhaftierte Ordensmitglieder einsetzen, deren anti-
revolutionare Einstellung offenkundig war.

Auch bei den Kapuzinern gab es keine einheitliche Stellung zur Helvetik.
Im September 1799 lobte der Regierungsstatthalter des Kantons Wald-
stdatten, Vonmatt, die Kapuziner von Stans, kritisierte aber diejenigen von
Sarnen, Altdorf und Schwyz*'. Der Regierungsstatthalter von Lugano be-
zeichnete die Kapuziner als gute Biirger, die sich nicht in politische Affaren
einmischen wiirden (ASHR 3, S. 703).

Wie die meisten Bischofe erlaubte auch der Provinzial die Eidesablegung
mit dem Religionsvorbehalt und war bemiiht, die verschiedenen Konflikte
einzelner Kapuziner mit den Behorden zu schlichten. In Dornach befiir-
wortete der Guardian Pater Franz Derendinger in einer Predigt die vor-
gesehene Eidesleistung, doch hatte er bei der Bevolkerung keinen Erfolg.
Dornach und Stiisslingen waren die einzigen eidverweigernden Gemeinden
im Kanton Solothurn*.

Die helvetischen Regierungs- und Verwaltungsstellen schickten immer
wieder politisch zuverlissig erscheinende Kapuziner auf vakante Pfarr-
stellen, deren frithere Inhaber von den Behorden aus politischen Griinden
entfernt worden waren oder sich auf der Flucht befanden. Besonders brisant
war die Mission von Pater Meinrad Ochsner als behordlich eingesetzter
Pfarrer von Einsiedeln®.

Die Wirksamkeit und Mobilitidt der Ordensobern war aber dusserst ein-
geschrinkt. Im Vergleich mit den Benediktinern sehr frith, namlich 1802,
konnte in Luzern ein Kapitel gehalten und das Noviziat wiedererdffnet wer-
den (Helvetia Sacra V/2, S. 81), was umso wichtiger war, als die Kapuziner

40 Zu Pater Gotthard Weber, vgl. Helvetia Sacra V/2, S. 80. Seine Eingabe: PAL (Provinz Archiv der
Kapuziner in Luzern), Schachtel 6037.3.

41 ASHR 16, S. 317. Gleichzeitig machte der Regierungsstatthalter dem Justizminister Reform-
vorschlédge fiir die Kapuziner in der Schweiz, die auf einer extremen Auffassung von staatlicher
Kirchenhobheit griindeten und letztlich die Aufhebung des Ordens beinhalteten.

42 Vgl. Helvetia Sacra V/2, S. 268 und Mosch, S. 145-149.

43 Ochsner, S. 23-27. Der neue Pfarrer erhielt auch das bischoéfliche Ernennungsdekret.

59



seit etwa 1780 unter einem Mitgliederschwund litten (Noti, S. 202 und
S. 217-219).

Schlussbetrachtung und Thesen

Das kirchliche Leben der Katholiken in der Helvetik zeichnet sich durch
Abwehr und Abwarten aus. Eine Minderheit im Klerus unterstiitzte die neue
Ordnung aktiv, eine Minderheit bekdmpfte sie, die Mehrheit der Geistlichen
verhielt sich zuriickhaltend. Der Hang zum Martyrertum war gering.

Den kirchlichen Obern wurde in der Helvetik bewusst, wie unbedeutend
ihre Stellung und ihr Einfluss geworden war. Der friithere gewohnte Umgang
mit den ersten Mannern im Staat wich dem Gefiihl des Ausgeliefertseins an
untergeordnete Verwaltungsstellen.

In der Helvetik werden im kirchlichen Bereich Entwicklungen ins Rollen
gebracht, die die schweizerische Kirchengeschichte des 19. Jahrhunderts
bestimmen werden: eine stirkere staatliche Aufsicht iiber die Kloster im
wirtschaftlichen und personellen Bereich. Die Tendenz zur organisato-
rischen und personellen Nationalisierung. Die Kirchenstruktur wird auf
Diasporagebiete ausgeweitet, was langfristig zu einem Mentalitdtswechsel
fiihren wird. Daraus, und aus der Erfahrung, dass politische Zielsetzungen
und Konfessionszugehorigkeit unabhéngig sein konnen, entwickelt sich ein
neues okumenisches Verstidndnis und erste konkrete Versuche der inter-
konfessionellen Zusammenarbeit.

Literaturverzeichnis

Arnold, Werner: Uri und Ursern zur Zeit der Helvetik 1798-1803. In: Historisches Neujahrsblatt, Neue
Folge 39/40, 1985.

ASHR: Aktensammlung aus der Zeit der Helvetischen Republik (1798-1803), bearbeitet von Johannes
Strickler und Alfred Rufer. 16 Bde., Bern 1886-1911, Fribourg 1940-1966.

Bischof, Franz-Xaver: Das Ende des Bistums Konstanz. Hochstift und Bistum Konstanz im Span-
nungsfeld von Sikularisation und Suppression (1802/03-1821/27). Stuttgart 1989.

Breu, Armin: Die Schweizer Kapuziner im Oberwallis. Sitten 1941.

Damour, Carl: Die Kirchenpolitik der Helvetik und Ph. A. Stapfer. Diss. phil. Ziirich 1930.

Donnet, André: La Révolution valaisanne de 1798. Bibliotheca Vallesiana 17-18, Lausanne 1984.

Egger, Eugen: P. Gregor Girard. Ein schweizerischer Volksschulpddagoge. Luzern 1948.

Erb, August: Das Kloster Rheinau und die helvetische Revolution. Ziirich 1895.

Fassbind, Thomas: Religions-Geschicht unseres werthen Vatterlandes Schwitz. 3. Theil: Von den Klo-
stern. 3. Fassung von 1800 als Tom. I'V. im Staatsarchiv Schwyz. (Ich habe die Abschrift im PAL [Pro-
vinz-Archiv der Kapuziner in Luzern] beniitzt.)

Gantner, Theo: Pfarrer Roman Heer und die Helvetische Regierung. In: Basler Volkskalender 1969,
S. 61-69.

Gatz, Erwin: Die Bischife der deutschsprachigen Liinder 1785/1803 bis 1945. Berlin 1983.

Helvetia Sacra, 1/1: Schweizerische Kardiniile, das apostolische Gesandtschafiswesen in der Schweiz,
Erzbistiimer und Bistiimer 1. Bern 1972,

Helvetia Sacra, 1/4: Le Diocése de Lausanne, Genéve et Fribourg. Bile 1988.

Helvetia Sacra, 111/1: Die Orden mit Benediktinerregel. Bern 1986.

Helvetia Sacra, V/2: Franziskusorden: Kapuziner und Kapuzinerinnen. Bern 1974.

60



Henggeler, Rudolf: Monasticon Benedictinum Helvetiae (MBH) 1: Professbuch der fiirstlichen Bene-
diktinerabtei der heiligen Gallus und Othmar zu St. Gallen. Zug 1929.

Ders.: MBH 11: Professbuch der Benediktinerabteien Pfifers, Rheinau, Fischingen. Zug 1931.

Ders.: MBH I11: Professbuch der fiirstlichen Benediktinerabtei U. L. Frau zu Einsiedeln. Zug 1933.

Ders.: MBH 1V: Professbiicher der Benediktinerabteien St. Martin in Disentis, St. Vinzenz in Beinwil und
U. L. Frau von Mariastein, usw. Zug 1955.

His, Eduard: Geschichte des neuern Schweizerischen Staatsrechts. Bd. 1: Die Zeit der Helvetik und der
Vermittlungsakte 1798 bis 1813. Basel 1920 (Reprint Frankfurt a. M. 1968).

Hungerbiihler, Hugo: Staat und Kirche im Thurgau wihrend Helvetik und Mediation 1798-1814. In:
Thurgauische Beitrige zur vaterlindischen Geschichte 91, 1954, S. 1-188 und 92, 1955, S. 1-75.

Kiem, Martin: Geschichte der Abtei Muri-Gries, 2 Bde. Stans 1888—-1891.

Liiber, Norbert: Das Kloster Mariastein von 1765-1815. Bliite, Untergang und Wiedererrichtung einer
kirchlichen Institution im Spannungsfeld von Ancien Régime, Revolution und Restauration. Diss.
theol. Salzburg 1990 (Manuskript).

Meier, Alfred: Abt Pankraz Vorster und die Aufhebung der Fiirstabtei St. Gallen (Studia Friburgensia,
Neue Folge 8). Freiburg i.U. 1954.

Michaud, Marius: La contre-révolution dans le Canton de Fribourg 1789-1815. Fribourg 1978 (Etudes
et recherches d’histoire contemporaine. Série historique 5).

Maosch, Johannes: Der Kanton Solothurn zur Zeit der Helvetik. In: Jahrbuch fiir solothurnische
Geschichte 12, 1939, S. 1-546.

Miiller, Iso: Die Restauration der Abtei Disentis 1799-1804. In: Festschrift Oskar Vasella. Freiburg i. U.
1964, S. 501-522.

Noti, Stanislaus: Die Personalfrage im Verlauf der Geschichte. In: Nachdenken iiber 400 Jahre. Luzern
1981, S. 201-231.

Qchsner, Martin: Die kirchlichen Verhdltnisse in Einsiedeln zur Zeit der Helvetik. In: Der Geschichts-
freund 64, 1909, S. 1-133.

Salzgeber, Joachim: Die Kloster Einsiedeln und St. Gallen im Barockzeitalter. Miinster 1967.

Ders.: Die Rettung des Klosters Einsiedeln zur Zeit der franzosischen Revolution. In: Maria Einsiedeln
96, 1991, S. 151-154 und S. 286-290 und Bd. 97, 1992, S. 54-58.

Schatz, Klaus: Aufklirung, Staatskirchentum und Ultramontanismus im ersten Viertel des 19. Jahrhun-
derts. In: Braun, Karl-Heinz (Hg.): Kirche und Aufklirung — Ignaz Heinrich von Wessenberg (1774—
1860). Freiburg i.Br. 1989.

Schmitz, Philibert: Geschichte des Benediktinerordens, Bd. 4. Ins Deutsche libersetzt von Raimund
Tschudy. Einsiedeln 1960.

Schwaller, Konrad: Die rechtliche Situation der Spitalschwestern-Gemeinschaft in Solothurn. In: 1788—
1988: 200 Jahre Spitalschwesterngemeinschaft in Solothurn, S. 23-42.

Schwegler, Theodor: Geschichte der katholischen Kirche in der Schweiz. Stans 1943,

Weber, Ernst: Einsiedeln und Engelberg, zwei Aspekte helvetischer Klosterpolitik 1798-1803. Diss.
phil. I, Ziirich 1981.

Wicki, Hans: Staat — Kirche — Religiositdr. Der Kanton Luzern zwischen barocker Tradition und Auf-
kldrung, Luzern 1990 (Luzerner Historische Veroffentlichungen 26).

Wydler, Ferdinand: Leben und Briefwechsel von Albrecht Rengger, Minister des Innern der helveti-
schen Republik, Band 1, Ziirich 1847.

61



	Die Stellung des katholischen Klerus zur Helvetischen Republik

