
Zeitschrift: Itinera : Beiheft zur Schweizerischen Zeitschrift für Geschichte =
supplément de la Revue suisse d'histoire = supplemento della Rivista
storica svizzera

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft für Geschichte

Band: 15 (1993)

Artikel: Die Stellung des katholischen Klerus zur Helvetischen Republik

Autor: Lüber, Alban Norbert

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1078118

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1078118
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Stellung des katholischen Klerus
zur Helvetischen Republik

Alban Norbert Lüber

Der helvetische Innenminister Albrecht Rengger schrieb am 10. Februar
1798 in einem Brief:

«Aus dem von Geistlichen fanatisirten Solothurner Gebiet in den Kanton Basel übertretend, haben
wir die grösste Ruhe und Stille gefunden, überall Freiheitsbäume mit der dreifarbigen Fahne

Gleichsam als Bestätigung dieses negativen Urteils über den katholischen
Klerus kann die am 2. August 1801 von Pfarrer Ringold in Altdorf gehalte-
nene Predigt gelten, in der er u.a. die helvetische Kirchenpolitik kritisierte:

«Wir protestiren demnach wider alle Gesetze und Verordnungen, die den Gottesdienst und Religion

der weltlichen Gewalt unterwerfen, die Güter der Kirche ansprechen oder deren Verwaltung
den christlichen Gemeinden entziehen, den Religionsunterricht zur weltlichen Behörde ziehen
oder gar zu unterdrücken suchen, das fernere Wahlrecht der christlichen Gemeinden zu ihren
Kirchendienern auf allweg beschneiden und deren göttliche Sendungsrechte verletzen. Kurz wir
wollen in Betreff der Religion so frei und unangefochten sein wie in den ältesten Tagen unserer
ehemaligen Freiheit2.»

Diese beiden zeitgenössischen Stellungnahmen können als typisch für die
traditionelle Historiographie gelten. Für die Helvetikbefürworter in der
liberalen Tradition des 19. und 20. Jahrhunderts stellt der katholische Klerus
eine reaktionäre Macht dar, die das Volk antirevolutionär aufhetzt und
fanatisiert. Historiker in der konservativen Tradition, besonders die
Geistlichen, behaupten eine areligiöse bis antireligiöse Haltung des helvetischen
Staates und seiner Organe.

Dieses Geschichtsbild beruht vor allem auf den Erfahrungen des

Sonderbundskrieges, des Kulturkampfes und des Blockdenkens. Eine nähere

Betrachtung zeigt, dass es weder eine einheitliche helvetische Kirchenpolitik
gab, noch eine geschlossene antihelvetische Position der katholischen Kirche.

Schon die organisatorischen und strukturellen Voraussetzungen für ein
einheitliches Agieren waren bei den Schweizer Katholiken nicht gegeben.
Rom war am 15. Februar 1798 von den Franzosen besetzt worden, Papst Pius

VI. starb am 29. August 1799 als französischer Gefangener in Valence, so dass

in dieser Zeit das Papsttum praktisch ausgeschaltet war. Das helvetische
Direktorium wies am 27. April 1798 den päpstlichen Nuntius Gravina aus3,

1 Zit. nach Wydlerl.S. 58.
2 Zit. nach Arnold, S. 404.
3 ASHR /, S. 762. Ob mit dem Entzug der diplomatischen Akkreditierung auch alle geistlichen Rechte

des Nuntius dahinfielen, ist zweifelhaft. Dieser führte noch lange seinen Titel als Nuntius und
liess sich in Luzern für die kirchlichen Belange von einem eigenen Kommissar vertreten (His,
S. 386).

50



und die meisten Bischöfe mit schweizerischen Diözesananteilen residierten
im Ausland4. Als rein schweizerische Bischöfe können nur diejenigen von
Lausanne und Sitten angesehen werden. Gemeinsame kirchliche Strukturen
wie etwa im Reich (reichsständische Verfassung) oder in Frankreich (galli-
kanische Kirche) gab es in der Schweiz nicht. Es kam während der Helvetik
auch zu keiner Sedisvakanz eines bischöflichen Stuhles, so dass dieses
traditionell konfliktträchtige Thema im Zusammenleben von Kirche und Staat
die Helvetik nicht belastete5.

Der helvetische Bürgereid als Herausforderung

Ein erster Prüfstein in der Stellung des Klerus zur Republik war der verlangte
Bürgereid auf die helvetische Verfassung (ASHR 2, S. 521-527 und S. 602),
der Erinnerungen an das französische Beispiel wachrief. Von den Oberhirten
sprach sich einzig der geflohene Fürstabt von St. Gallen dagegen aus6, die

übrigen gestatteten den Priestern die Eidesabiegung unter dem Vorbehalt
der freien Religionsausübung (Formel: salva religione). In Freiburg z. B. beriet
sich der Bischof zweimal mit dem Stadtklerus, wobei die verschiedensten

Meinungen vertreten wurden. Schliesslich konnte man sich auch hier zu einer
Eidesabiegung durchringen7. Beim politischen und militärischen Widerstand
in Nidwaiden und Schwyz haben einige Geistliche massgebend mitgewirkt,
doch kann auch hier nicht von einer klar definierten Einheitsposition des

Gesamtklerus ausgegangen werden. In Schwyz etwa leisteten die meisten

Kapuziner den Bürgereid, obwohl ihnen von einigen Bauern für diesen Fall
mit Brandstiftung gedroht wurde (Fassbind, S. 207). Insgesamt ging die
Eidesleistung in der katholischen Schweiz ohne grössere Probleme über die
Bühne. Die meisten Geistlichen konnten sich nach einem gewissen Zögern
und der Zusicherung der Regierung zur freien Religionsausübung zur
Eidesleistung durchringen8.

4 Es handelt sich um die Bischöfe von Basel (Residenz bis 1792 Pruntrut), Konstanz. Chur, Mailand,
Como.

5 Erstmals wird das Thema Bischofswahl staatlicherseits in einem Erlass des Vollziehungsausschusses
vom 22. 1. 1800 aufgegriffen und festgesetzt, dass die Verwaltungskammern die Wahl der

Bischöfe bestätigen sollen (vgl. ASHR 5, S. 670).
6 In St. Gallen legten die meisten zurückgebliebenen Mönche den Eid trotz äbtlichem Verbot ab,

aber privat, und nicht öffentlich, wie die Behörden es gewünscht hatten (Meier, S. 225-227).
7 Über den ehemaligen Nuntius erhielt der Bischof von Lausanne die Nachricht, der Papst sei mit

seiner Einwilligung zur Eidesabiegung einverstanden gewesen (ASHR 2, S. 786 und 16, S. 301).
Michaud (S. 202) konnte das Schreiben des Nuntius in den Akten nicht mehr auffinden.

8 Materialien zur Eidesleistung: ASHR 2, S. 781-804 und Bd. 10, S. 35 (Stichwort BUrgereid). Zur
Eidesleitung im Kanton Freiburg vgl. Michaud, S. 200-203. Wesentlich für den konfliklfreien
Ablauf der Eidesleistung war auch das Auftreten der Beamten.

51



Revolutionär gesinnte Priester?

Die helvetische Revolution adaptierte im wesentlichen die politischen Ideen
des französischen Direktorialsystems, welches schon eine gewisse Ab-
schwächung des revolutionären Vorgangs beinhaltete. Dementsprechend
waren auch die politischen und kirchenpolitischen Ideen der Helvetiker
weniger radikal als die der französischen Revolutionäre in den Jahren
1791-1793. Ähnliches gilt auch für die kleine Zahl der Priester, die sich aktiv
und teilweise hauptamtlich in den Dienst des neuen Staatswesens stellten.

Der radikalste war wohl der Luzprner Kaspar Joseph Koch, der 1798 sein
Priesteramt niederlegte und Abgeordneter und Staatsanwalt wurde9. Sein
Landsmann Johann Melchior Mohr, Exchorherr von St. Leodegar in Luzern,
arbeitete seit 1798 im Ministerium für auswärtige Angelegenheiten, wurde
im Dezember 1800 Nachfolger Stapfers als Unterrichtsminister und im
November 1802 für kurze Zeit Aussenminister10. Im Frühjahr 1798 verliess

Joseph Maria Businger seine Kaplanei in Stans, um in Aarau in den Dienst
der helvetischen Zentralregierung zu treten. Nach der Niederlage Nidwal-
dens am 9. September 1798 wurde er vom Direktorium als Pfarrer nach Stans

gesandt, wo er unter grossen Schwierigkeiten bis 1803 wirkte11.

Neben diesen Priestern, die als Regierungsbeamte zu bezeichnen sind, gab
es eine andere Gruppe, die als Kirchenvertreter im neuen Staatswesen eine
Chance zur Verwirklichung ihrer kirchlichen und schulischen Reformpläne
sahen. Die Freiburger Fontaine (Chorherr)12 und Girard (Franziskaner)
bemühten sich um eine umfassende Schulreform und um die Ausweitung der
schulischen Tätigkeit in ihrer Heimat13. In vielen Kantonen waren Geistliche
Mitglieder der Erziehungsräte, die als staatliche Einrichtungen angesehen
werden müssen. Sie arbeiteten meist mit Duldung der Oberhirten, wobei sich
der Bischof von Freiburg darüber beklagte, bei der Auswahl der Geistlichen
nicht mitreden zu können14.

9 Wicki, S. 497 (Kurzbiographie).
10 Ebenda, S. 499-500 (Kurzbiographie). Ob die Entsagung vom Priesteramt jeweils de facto oder

auch de jure vollzogen wurde, ist unklar. Ersteres ist anzunehmen, weil bei diesen und ähnlichen
Fällen ein Wiedereintritt in den Priesterstand .nach der Helvetik ohne allzu grosse Formalitäten
vollzogen wurde. Wie viele andere revolutionsfreundliche Geistliche machte er später einen
Wandel zum Ultramontanismus durch.

11 Zu Businger: HBLS 2, S. 459 460. Seine Pfarrernennung durch das Direktorium beweist die un¬
klare staatskirchenrechtliche Situation der Helvetik.

12 Zu Charles Aloyse Fontaine (1754-1834): HBLS 3, S. 190-191. Er war Mitglied des Freiburger
Erziehungsrates während der Helvetik und sowohl historisch, literarisch als auch naturwissenschaftlich

tätig. Zur kirchlichen Seite der Freiburger Schulpolitik in der Helvetik, vgl. Michaud,
S. 216-221.

13 Père Girard arbeitete kurzzeitig als Archivar im Ministerium für Künste und Wissenschaften.
Kurze Zeit später wurde er von der Regierung als erster katholischer Pfarrer nach der Reformation

nach Bern berufen, erhielt aber entgegen gewissen Gerüchten auch die kanonische Einsetzung

durch den Bischof von Lausanne (Egger, S. 64-67).
14 Michaud, S. 219. Bischof d'Odet kämpfte während der ganzen Helvetik für den kirchlichen Ein-

52



Es gab auch einige bekannte Priesterpersönlichkeiten, die offen mit der
Helvetik sympathisierten und beim Volk um Verständnis für die neue

Ordnung warben. Der prominenteste war wohl der Luzerner Stadtpfarrer und
bischöfliche Kommissar Thaddäus Müller15, der sich sowohl um schulische

Belange kümmerte, wie auch die Seelsorge- und Liturgiereform im Sinne des

späteren Konstanzer Generalvikars Ignaz Heinrich von Wessenberg16 in
Luzern einzuführen versuchte.

Ein Grossteil des Seelsorgeklerus in der katholischen Schweiz verhielt sich

dem helvetischen Staat gegenüber zurückhaltend bis misstrauisch. Die Geistlichen

traten nicht begeistert für die Sache der Freiheit und Gleichheit ein,

bekämpften aber auch nicht die neue Ordnung. Der Wille zum Märtyrertum
nach französischen Vorbild fehlte weitgehend. Als paradigmatisch für die
heikle Stellung manches katholischen Pfarrers kann ein Satz aus der Eingabe
des Priesterkapitels Uri vom 10. November 1801 gelten:

«Bald vom Volke im blinden Eifer als falsche schwache Hirten verschrien, bald wieder von einer
andern Parthey als blinde Eiferer verfolgt, hat die Priesterschaft in diesen finstern stürmischen
Jahren den Überrest ihres Ansehens verwendet um wenigstens Ausbrüche wilder und blinder
Rachsucht gegen Mitbürger zu verhindern'7.»

Die Kirchengesetzgebung der Helvetik war in vielen Fällen widersprüchlich.

Einerseits wurde die Konzeption einer Trennung von Kirche und Staat

vertreten, andererseits waren viele Gesetze und Erlasse von einem strikten
Staatskirchentum geprägt18. Grosse Teile des Klerus äusserten Befürchtungen,

die Gesetzgebung der Helvetik würde der Ausübung der Religion
schaden und die Freiheit der Kirche beeinträchtigen'g. Trotzdem kann nicht

fluss in der Schule und betrachtete die staatlichen Bemühungen um das Schulwesen als einen
Eingriff in kirchliche Rechte und Freiheiten.

15 Thaddäus Müller (1763-1826) hatte von 1798-1814 die einflussreiche Stelle eines bischöflich-kon¬
stanzischen Kommissars für den Kanton Luzern inne. Innerhalb des Klerus hatte er neben Freunden

auch persönliche und ideologische Feinde, beim Volk war er im allgemeinen beliebt. Vgl.
Wicki, S. 500 (Kurzbiographie mit Lit.).

16 Ignaz Heinrich von Wessenberg (1774-1860) war Schüler und Freund des damaligen Dillinger
Theologieprofessors und späteren Regensburger Bischofs Johann Michael Sailer (Gatz,
S. 639-643). 1801 war er als Geschäftsträger des Konstanzer Fürstbischofs in Bern, um die Interessen

sowohl des schwäbischen Reichskreises wie des Bistums Konstanz in der Helvetischen
Republik zu vertreten. 1802-1814 Generalvikar (Priesterweihe erst 1812), Vertreter des
Fürstbischofs auf dem Wiener Kongress, 1817-1827 Bistumsverweser, musste er die Auflösung des
Bistums Konstanz miterleben. Er gilt als einflussreichster Vertreter einer gemässigten katholischen
Aufklärung im südwestdeutschen Raum (Gatz, S. 808-812 und Bischof, S. 182-190 und S. 251-266).

17 Zit. nach Arnold, S. 428. Arnold (S. 413-419) unterscheidet in Uri vier Gruppen von Geistlichen:
a) die aktiven Helvetikgegner, b) diejenigen die dem neuen Staat sehr misstrauisch aber nicht
grundsätzlich ablehnend gegenüberstanden (z. B. Pfarrer Ringold von Altdorf), c) eine Gruppe von
völlig unpolitischen Geistlichen und d) diejenigen, die wegen ihrer positiven und versöhnenden
Einstellung von den Behörden gelobt wurden.

18 Zum helvetischen Staatskirchenrecht, vgl. Damour und His, S. 360-398.
19 Es können hier nur summarisch die Kritikpunkte angegeben werden, die oft in Eingaben von Geist¬

lichen an die Behörden angeführt werden: die Verfassungsartikel 6 (Gewissensfreiheit, staatliche
Kirchenaufsicht, Begriff «Sekte» für die Kirche) und 26 (Ausschluss der politischen Rechte für

53



übersehen werden, dass etwa die Religions- und Niederlassungsfreiheit der
katholischen Kirche vor allem langfristig neue Möglichkeiten bot, derer sich
die zeitgenössischen Kleriker wenig bewusst waren. Viele Gemeinden
erfüllten sich den langgehegten Wunsch und errichteten aus ihrer Kaplanei
oder Filialkirche eine Pfarrkirche mit den entsprechenden Rechten. Die
helvetische Regierung gestattete dies überall dort, wo die Kirchgenossen das

Pfrundgut selber stifteten2". Damit wurde vielerorts die Seelsorge verbessert
und intensiviert und somit einem weitverbreiteten kirchlichen
Reformanliegen Rechnung getragen. Besondere Möglichkeiten boten sich durch
Pfarrneugründungen in reformierten Gebieten, besonders in Basel21 und
Bern22, wo erstmals seit der Reformation die regelmässige geistliche
Betreuung der dort wohnenden Katholiken erlaubt wurde. An beiden Orten
konnten die katholischen Pfarrer gute Beziehungen zur reformierten
Geistlichkeit knüpfen23.

Die geistlichen Ordensgemeinschaften während der Helvetik

Viel stärker als der Pfarrklerus waren die Ordensleute von der helvetischen
Gesetzgebung und den kriegsbedingten Kontributionen und Einquartierungen

betroffen. Dies ist auch mit ein Grund, weshalb die Katholiken die
helvetische Kirchenpolitik als einseitig antikatholisch wahrnahmen, wenn
diese auch nicht den Radikalismus der französischen Klostergesetzgebung
atmete. Durch ein Gesetz vom 8. Mai 1798 (ASHR1, S. 1026) wurde das

Vermögen der Kollegiatsstifte, Klöster und Abteien unter staatliche Verwaltung

Geistliche); Aufhebung der religiösen Strafurteile, der geistlichen Gerichtsbarkeit und Steuerfreiheit;

die Ehegesetzgebung; staatliche Schulaufsicht; Placetum regium; klosterfeindliche Gesetze
(Novizensperre, Sequestrierung der Güter); Einschränkung der Wallfahrten; Pfarrwahl durch
Verwaltungskammern; Aufhebung der Feudallasten und mangelnde Pfarrbesoldung.

20 Neue Pfarreien in Greppen, Vitznau, Hildisrieden (alle 1799), Nottwil (1801), Waltenschwil und
Betwil (1799), Bauen (1800), Arcegno (1801), Groley (1801), Au-Monstein-Haslach (1802). Die
Welle von Neuerrichtungen von Pfarreien setzte sich auch in der Mediation fort (Wicki, S. 152-153
und S. 506).

21 Gantner (1969), S. 61-69. Der erste katholische Pfarrer von Basel, Roman Heer, wurde am 20. Au¬

gust 1799 vom Direktorium abgesetzt, weil er einer im Elsass geschlossenen Ehe die kirchliche
Anerkennung verweigert hatte. Die Gesetzgebenden Räte hoben am 17. Dezember den Direktorialentscheid

auf, wobei Pfarrer Heer erst im Februar 1800 vom Minister der Künste und
Wissenschaften wieder in sein Amt eingesetzt wurde (ASHR 5, S. 46-48, S. 162-164 und S. 439-440).
Unterstützung erhielt Pfarrer Heer auch von einigen reformierten Geistlichen. In der Kriegszeit
vom Frühjahr/Sommer 1799 reagierten die Behörden sehr scharf auf den vermeintlichen und
tatsächlichen Widerstand in der Bevölkerung und im Klerus. In dieser Zeit wurde auch das Pfarr-
wahl-/absetzungsrecht heftig diskutiert.

22 In Bern benützten die Katholiken den Chor des Münsters als Gottesdienstraum. Der katholische
Pfarrer versuchte möglichst keinen Anstoss zu erregen und sprach bei besonderen Gelegenheiten
die Predigt mit dem evangelischen Synodenoberhaupt ab (Egger, S. 71).

23 Auch im Thurgau ist in der Helvetik ein engeres Zusammengehen von katholischen und evange¬
lischen Pfarrern feststellbar (Hungerbühlcr, 1954, S. 128f.). Die Geschichte der Ökumene in der
Schweiz ist noch zu schreiben.

54



(Sequester) gestellt und am 20. Juli wurde den Orden die Aufnahme von
Novizen und Novizinnen verboten (ASHR 2, S. 577). Mit dem Gesetz vom
17. Dezember 1798 (ASHR 2, S. 1142f.)24 wurde das Klostergut definitiv zum
Nationaleigentum erklärt und den einzelnen Mitgliedern freigestellt, das

Kloster mit Anspruch auf eine staatliche Pension zu verlassen (Artikel
12-14). Man versuchte, das Klosterleben auch zu «nationalisieren», indem
ausländische Ordensleute ausgewiesen wurden (Artikel 19). Mit der gesetzlichen

Aufhebung des Stiftes Einsiedeln (Artikel 16) bestrafte man dieses

einerseits wegen der konterrevolutionären Tätigkeit vieler Mönche in den

Jahren 1789-1798, andererseits wollte man mit dieser Massnahme die
bedeutende und politisch als gefährlich eingestufte Wallfahrt unterbinden. Das
Kloster auf dem Grossen St. Bernhard wurde «rücksichtlich seiner
Wohltätigkeit» von diesen Bestimmungen ausgenommen (Artikel 24). Durch
einen Direktorialbeschluss vom 5. Dezember 1798 fielen auch die
Spitalschwestern von Solothurn nicht unter das Klostergesetz (Schwaller; S. 50).

Im einzelnen erwies sich die helvetische Verwaltung als flexibel in der

Durchsetzung der Gesetze und wusste auf regionale Unterschiede Rücksicht

zu nehmen. Die meisten Ordensleute blieben trotz wirtschaftlicher
Unsicherheit ihrer religiösen Berufung treu25, was dem Staat wiederum recht sein

konnte, weil er dadurch keine Pensionen zu bezahlen hatte. Einige Ordensleute,

die in der Helvetik als ausgetreten galten, kehrten in der Mediation
wieder in ihr Kloster zurück.

Die Benediktinerprälaten während der Helvetik

Die grossen Unterschiede in der behördlichen Einschätzung der Klöster
zeigten sich in einem Vergleich der acht Abteien der Schweizerischen
Benediktinerkongregation (gegründet 1602)26. Im Gegensatz zu den Kapuzinern
war der personelle Zustand der Benediktinerabteien 1798 gut, doch war der
antiklösterliche Geist der Aufklärung an den Klöstern nicht spurlos
vorübergegangen. Trotzdem waren die Schweizer Benediktiner im Vergleich mit
ihren Ordensbrüdern im süddeutsch/österreichischen Raum wenig von den

Reformgedanken der katholischen Aufklärung geprägt27. Als entschiedene

24 Die Verhandlungen in den Räten wurden wegen der Brisanz des Themas geheim geführt.
25 Schwegler (S. 260) beziffert die Zahl der Austritte, teils mit päpstlicher Dispens, auf 16, bei 2322

Ordenspersonen. Die Ursulinengemeinschaft in Luzern löste sich teilweise selbst auf (Wicki,
S. 318f.).

26 Es handelt sich um die Stifte: St.Gallen, Einsiedeln, Muri, Engelberg, Disentis, Pfäfers, Fischingen,
Beinwil-Mariastein.

27 Zum Begriff der katholischen Aufklärung: Schatz, S. 9f. Aufklärung in der katholischen Schweiz:
Im Hof, in: Handbuch der Schweizer Geschichte 2. Zürich 1977, S. 741 f. Der Einfluss der Aufklärung
in den Benediktinerstiften der Schweiz: Helvetia Sacra 11I/1/I, S. 135-139. Salzgeber, 1967, S. 141 f.

55



Gegner des neuen Gedankengutes und dessen vermeintlich zerstörerischen
Auswirkungen auf die Klosterdisziplin traten die jeweiligen Äbte auP.
Allerdings reagierten sie sehr unterschiedlich, nachdem durch die Helvetik
neue Tatsachen geschaffen wurden.

Der mächtigste Prälat der Kongregation, der auch oft das höchste

Kongregationsamt des ersten Visitators innehatte, war der Fürstabt von
St. Gallen, Pankraz Vorster. Er war zugleich der entschiedenste Gegner der
Helvetik und einer der aktivsten Führer der schweizerischen Emigration in
jenen Jahren. Er wollte auf keinen Fall auf die Wiedererrichtung der Landeshoheit

verzichten und verspielte damit gegen den Willen der Konventsmehrheit

die möglich scheinende Wiedereinsetzung in die Güter und die

Wiederherstellung der geistlichen Jurisdiktion. Mit seiner unbeugsamen
Haltung war er wesentlich daran beteiligt, dass das Kloster St. Gallen auch
als geistliche Institution nicht mehr weiterexistieren konnte29.

Die andern Benediktinerprälaten erkannten im Februar/März 1798 die
aussichtslose Lage und verzichteten auf ihre teils minimen, teils umfangreichen

herrschaftlichen Rechte in der Schweiz30.

Beim Sturz der alten Eidgenossenschaft flohen alle Benediktineräbte
ausser dem todkranken Abt von Engelberg und dem Abt von Fischingen vor
den Franzosen nach Süddeutschland. Aber schon hier zeigten sich deutliche
Verhaltensunterschiede. Während Abt Pankraz von St. Gallen Kontakt mit
helvetikfeindlichen Kräften suchte, mied Abt Hieronymus von Mariastein
deren Umgang, weil er die helvetischen Behörden nicht brüskieren wollte31.

Eine mittlere Stellung ist beim Einsiedler Abt Beat Küttel auszumachen, der
sich zu Beginn der Helvetik auf die alten guten Beziehungen zum
österreichischen Kaiserhaus stützte, aber auch die Verbindungen mit der
helvetischen Verwaltung nicht ganz abbrechen liess. So kam er dem Wunsch
sowohl der Konstanzer geistlichen Regierung als auch der helvetischen
Behörden nach, indem er mit der Absetzung des steckbrieflich gesuchten
Pater Marian Herzog als Pfarrer von Einsiedeln einverstanden war und ihm

28 Auf den gemeinsamen Äbteversammlungen (Kongregationen) seit 1761 warnten die Prälaten
regelmässig vor «neuen und gefährlichen Meinungen» (Lüber, S. 140f.). Abt Leodegar Salzmann
von Engelberg, der mit einigen schweizerischen Aufklärern freundschaftlichen Kontakt pflegte,
war nur im eingeschränkten Sinn «aufgeklärt» (Weber, S. 32).

29 Die politische Einstellung des letzten Fürstabtes von St. Gallen in der Helvetik schildert Meier,
S. 233-302.

30 Die Besitzungen der Klöster St. Gallen, Muri und Rheinau im Reich gingen mit dem Reichsdepu-
tationshauptschluss von 1803 verloren.

31 Lüber, S. 226. Abt Hieronymus wehrte sich dagegen, dass er und seine Mitbrüder als Emigranten
betrachtet wurden und unter die diesbezüglichen Gesetze fielen. Mariastein war am 8. März von
den Franzosen besetzt worden und die meisten Mönche wurden unter Androhung der Todesstrafe
ausgewiesen. Dies ist ein anderes Szenario als etwa die Flucht vor den Franzosen wie im Falle
Einsiedeins (Lüber, S. 188).

56



jeden heimlichen Schriftverkehr mit seinen früheren Vertrauten verbot
(,Salzgeber; 1991, S. 288). Der Abt von Fischingen, der als einziger
Benediktinerprälat während der ganzen Helvetik in seinem Kloster bleiben konnte,
scheint keine grösseren Probleme mit den helvetischen Behörden gehabt zu
haben (Henggeier; MBH II, S. 446).

Es ist bedeutsam, dass auch die emigrierten Äbte sich zu keiner gemeinsamen

Aktion während der Helvetik aufraffen konnten. Seit dem ersten
helvetischen Staatsstreich im Januar 1800 versuchten einige in den Klöstern
zurückgebliebene Mönche32 ihre Äbte von der Nützlichkeit einer koordinierten

Eingabepolitik bei den Verwaltungsstellen zu überzeugen, doch zeigten
besonders die Äbte von Rheinau und Muri kein Interesse33. Der Fürstabt von
St. Gallen handelte völlig selbständig und schadete mit der misslungenen
Mission seines Hofrates Placidus Müller nach Bern im Juli 1801 den übrigen
Klöstern. Dieser hatte sich zuerst beim spanischen, dann beim französischen
Gesandten um Unterstützung für die Wiedererrichtung des St. Galler
Klosterstaates bemüht. Als er sich in diesem Anliegen an den Präsidenten
des Vollziehungsrates wandte, wurde er kurzerhand aus der helvetischen

Republik ausgewiesen (Meier; S. 272f.).

Einige Politiker waren durchaus bereit, die Wünsche der Klöster nach

Selbstverwaltung der Güter zu unterstützen, sofern diese alle hoheitlichen
Rechte preisgaben und mit ihren Anliegen nicht an die breite Öffentlichkeit
traten. Der Thurgauer Senator Josef Anderwerth belieferte Pater Wolfen
Zeiger aus Rheinau mit den neuesten Informationen über die politische
Stimmung bei der Regierung und riet oft von voreiligen Petitionen ab. Erst
1819 schien den Äbten die politische Lage wieder eine gemeinsame
Versammlung zuzulassen, nachdem man den staatlichen Stellen versichert hatte,
man behandle nur ordensinterne Angelegenheiten (Helvetia Sacra III/l,
S. 151).

Es lassen sich zwei verschiedene Strategien der Schweizer Äbte in der
Helvetik eruieren: die Äbte von Klöstern mit reichem Grundbesitz suchten

vor allem bei ausländischen Mächten Rückhalt, während die unbedeutenderen

Äbte sich schneller mit den neuen Verhältnissen abfinden konnten und
bereit waren, mit der helvetischen Verwaltung zusammenzuarbeiten.

So wie jedes Benediktinerkloster in der Helvetik seine eigene Geschichte

hatte, so gab es auch keine einheitliche Wiederherstellung. Die gesetzlichen

Grundlagen waren das Amnestiedekret vom 18. November 180134und

32 Die treibenden Kräfte waren der Statthalter von Rheinau, Pater Wolfen Zeiger und Pater Meinrad

Bloch von Muri.
33 Die verschiedenen Bemühungen werden dargestellt in: Kiem 2. S. 312-318 und Lüber, S. 263-267.
34 ASHR 7, S. 718. Schon am 3. Juni 1800 gab es ein Amnestiedekret für die emigrierten Geistlichen

aus dem Kanton Sentis (ASHR 5, S. 1151).

57



die nie eigentlich in Kraft getretene Verfassung vom 27. Februar 1802, die
den Klöstern das Eigentum unter der Oberaufsicht des Staates zusicherte33.

Im Zuge des Amnestiedekretes konnten zuerst einige Mönche, später
auch der Abt, nach Einsiedeln zurückkehren. Der Abt von Mariastein
musste 1802 sein Kloster und die dazugehörigen Güter zurückkaufen, weil
es als Nationalgut im Juli 1799 an den ersten helvetischen Archivar, Philipp
Christoph Reibelt, verkauft worden war3h. In Disentis konnte der Konvent
erst 1803 in das 1799 abgebrannte Kloster zurückkehren (Müller; S. 516).

Erst die Mediationsakte brachte für die Klöster die erforderliche rechtliche

Sicherheit zur Weiterexistenz. Die einzelnen Kantone behandelten die
Klöster aber unterschiedlich, z. B. in der lebenswichtigen Frage der
Novizenaufnahme37.

Im internationalen Vergleich gehörten die Schweizer Klöster mit einigen
österreichischen Abteien zu den einzigen Überlebenden der Epoche der
Französischen Revolution und der Napoleonischen Zeit (Schmitz, S. 136-
138). In ihr lebten die barocken Traditionen und Lebensweisen weiter,
während die Wiedererweckung des benediktinischen Lebens im Europa des

19. Jahrhunderts an romantisch-mittelalterliche Vorstellungen anknüpfte.

Kapuziner in der Helvetik

Im Gegensatz zu den Prälatenorden, deren Reichtum die Aufmerksamkeit
der helvetischen Behörden auf sich zog, standen die Kapuziner vor allem im
Verdacht, durch Predigt und im Beichtstuhl die Gläubigen gegen die neue
Ordnung aufzuhetzen. Der jährliche Terminierumgang einzelner
Ordensmitglieder wurde von den Behörden misstrauisch verfolgt, weil sie darin eine

Gelegenheit zur antihelvetischen Agitation befürchteten. Minister Stapfer
schloss sich ganz der Kritik der Aufklärung an den Bettelorden an, wenn er
diese als unnütz für die Gesellschaft und als Förderer des Aberglaubens
bezeichnete, die besonders von den Frauen verehrt würden (ASHR 3, S. 701).
Der französische General Bergier wusste von der Beliebtheit der Kapuziner
bei grossen Teilen des katholischen Volkes, als er Pater Sigismund Hugo aus
Leuk38 als Unterhändler zu den aufständischen Oberwallisern schickte, um
einen Waffenstillstand auszuhandeln39.

35 ASHR 7, S. 1045. Die Prälaten waren meist über die nun verfassungsmässig verankerte Abgaben¬
pflicht der geistlichen Korporationen enttäuscht.

36 LUber, S. 213 (Kauf) und S. 247-257 (Rückkauf).
37 Die ersten Professen junger Mönche nach der Helvetik: 1806 Muri, 1807 Einsiedeln. 1808 Pfäfers

und Rheinau, 1809 Fischingen, 1811 Disentis und Mariastein.
38 Zu Pater Sigismund (1739-1809), vgl. Breu, S. 139f.
39 Donnet II, S. 170. Pater Sigismund soll zwar grossen Eindruck auf das Volk gemacht haben, doch

war seine Friedensmission letztlich ein Fehlschlag.

58



Die Volkstümlichkeit konnte aber auch konterrevolutionäre Züge
annehmen wie im Falle des sogenannten «Kapuzinergenerals» Pater Paul

Styger, der im Widerstandskampf der Innerschweizer gegen die Franzosen
eine aktive Rolle spielte und steckbrieflich gesucht war. In einer
Verteidigungsschrift vom 15. Oktober 1798 an die Gesetzgeber betonte der Pater
Provinzial Gotthard Weber, dass Pater Paul mit seinen Obern in keiner
Beziehung mehr stehe und dass er im Orden als «schändlicher Deserteur»
und «ein von uns verworfenes und abgeschnittenes Glied» betrachtet werde
und man nicht den ganzen Orden bestrafen dürfe40. Auch nach der Flelvetik
kehrte Pater Paul nicht mehr in die Schweiz zurück. Der Provinzial musste
sich immer wieder für inhaftierte Ordensmitglieder einsetzen, deren
antirevolutionäre Einstellung offenkundig war.

Auch bei den Kapuzinern gab es keine einheitliche Stellung zur Helvetik.
Im September 1799 lobte der Regierungsstatthalter des Kantons
Waldstätten, Vonmatt, die Kapuziner von Stans, kritisierte aber diejenigen von
Sarnen, Altdorf und Schwyz41. Der Regierungsstatthalter von Lugano
bezeichnete die Kapuziner als gute Bürger, die sich nicht in politische Affären
einmischen würden (ASHR 3, S. 703).

Wie die meisten Bischöfe erlaubte auch der Provinzial die Eidesabiegung
mit dem Religionsvorbehalt und war bemüht, die verschiedenen Konflikte
einzelner Kapuziner mit den Behörden zu schlichten. In Dornach
befürwortete der Guardian Pater Franz Derendinger in einer Predigt die
vorgesehene Eidesleistung, doch hatte er bei der Bevölkerung keinen Erfolg.
Dornach und Stüsslingen waren die einzigen eidverweigernden Gemeinden
im Kanton Solothurn42.

Die helvetischen Regierungs- und Verwaltungsstellen schickten immer
wieder politisch zuverlässig erscheinende Kapuziner auf vakante
Pfarrstellen, deren frühere Inhaber von den Behörden aus politischen Gründen
entfernt worden waren oder sich auf der Flucht befanden. Besonders brisant
war die Mission von Pater Meinrad Ochsner als behördlich eingesetzter
Pfarrer von Einsiedeln43.

Die Wirksamkeit und Mobilität der Ordensobern war aber äusserst
eingeschränkt. Im Vergleich mit den Benediktinern sehr früh, nämlich 1802,

konnte in Luzern ein Kapitel gehalten und das Noviziat wiedereröffnet werden

(Helvetia Sacra V/2, S. 81), was umso wichtiger war, als die Kapuziner

40 Zu Pater Gotthard Weber, vgl. Helvetia Sacra V/2, S. 80. Seine Eingabe: PAL (Provinz Archiv der
Kapuziner in Luzern), Schachtel 6037.3.

41 ASHR 16, S. 317. Gleichzeitig machte der Regierungsstatthalter dem Justizminister
Reformvorschläge für die Kapuziner in der Schweiz, die auf einer extremen Auffassung von staatlicher
Kirchenhoheit gründeten und letztlich die Aufhebung des Ordens beinhalteten.

42 Vgl. Helvetia Sacra V/2, S. 268 und Müsch, S. 145-149.
43 Ochsner, S. 23-27. Der neue Pfarrer erhielt auch das bischöfliche Ernennungsdekret.

59



seit etwa 1780 unter einem Mitgliederschwund litten (Noti, S. 202 und
S. 217-219).

Schlussbetrachtung und Thesen

Das kirchliche Leben der Katholiken in der Helvetik zeichnet sich durch
Abwehr und Abwarten aus. Eine Minderheit im Klerus unterstützte die neue
Ordnung aktiv, eine Minderheit bekämpfte sie, die Mehrheit der Geistlichen
verhielt sich zurückhaltend. Der Hang zum Märtyrertum war gering.

Den kirchlichen Obern wurde in der Helvetik bewusst, wie unbedeutend
ihre Stellung und ihr Einfluss geworden war. Der frühere gewohnte Umgang
mit den ersten Männern im Staat wich dem Gefühl des Ausgeliefertseins an
untergeordnete Verwaltungsstellen.

In der Helvetik werden im kirchlichen Bereich Entwicklungen ins Rollen
gebracht, die die schweizerische Kirchengeschichte des 19. Jahrhunderts
bestimmen werden: eine stärkere staatliche Aufsicht über die Klöster im
wirtschaftlichen und personellen Bereich. Die Tendenz zur organisatorischen

und personellen Nationalisierung. Die Kirchenstruktur wird auf
Diasporagebiete ausgeweitet, was langfristig zu einem Mentalitätswechsel
führen wird. Daraus, und aus der Erfahrung, dass politische Zielsetzungen
und Konfessionszugehörigkeit unabhängig sein können, entwickelt sich ein
neues ökumenisches Verständnis und erste konkrete Versuche der
interkonfessionellen Zusammenarbeit.

Literaturverzeichnis

Arnold, Werner: Uri und Ursern zur Zeit der Helvetik 1798-1803. In: Historisches Neujahrsblatt, Neue
Folge 39/40, 1985.

ASHR: Aktensammlung aus der Zeit der Helvetischen Republik (1798-1803), bearbeitet von Johannes
Strickler und Alfred Rufer. 16 Bde., Bern 1886-1911, Fribourg 1940-1966.

Bischof, Franz-Xaver: Das Ende des Bistums Konstanz. Hochstift und Bistum Konstanz im
Spannungsfeld von Säkularisation und Suppression (1802/03-1821/27). Stuttgart 1989.

Breu, Armin: Die Schweizer Kapuziner im Oberwallis. Sitten 1941.

Damour, Carl: Die Kirchenpolitik der Helvetik und Ph. A. Stapfer. Diss. phil. Zürich 1930.

Donnet, André: La Révolution valaisanne de 1798. Bibliotheca Vallesiana 17-18, Lausanne 1984.

Egger, Eugen: P. Gregor Girard. Ein schweizerischer Volksschulpädagoge. Luzern 1948.

Erb, August: Das Kloster Rheinau und die helvetische Revolution. Zürich 1895.

Fassbind, Thomas: Religions-Geschicht unseres werthen Vatterlandes Schwitz. 3. Theil: Von den
Klöstern. 3. Fassung von 1800 als Tom. IV. im Staatsarchiv Schwyz. (Ich habe die Abschrift im PAL
[Provinz-Archiv der Kapuziner in Luzern] benützt.)

Gantner, Theo: Pfarrer Roman Heer und die Helvetische Regierung. In: Basler Volkskalender 1969,
S. 61-69.

Gatz, Erwin: Die Bischöfe der deutschsprachigen Länder 1785/1803 bis 1945. Berlin 1983.
Helvetia Sacra, 1/1: Schweizerische Kardinäle, das apostolische Gesandtschaftswesen in der Schweiz,

Erzbistümer und Bistümer 1. Bern 1972.
Helvetia Sacra, 1/4: Le Diocèse de Lausanne, Genève et Fribourg. Bâle 1988.
Helvetia Sacra, III/l: Die Orden mit Benediktinerregel. Bern 1986.
Helvetia Sacra, V/2: Franziskusorden: Kapuziner und Kapuzinerinnen. Bern 1974.

60



Henggeier, Rudolf: Monasticon Benedictinum Helvetiae (MBH) I: Professbuch der fürstlichen
Benediktinerabtei der heiligen Gallus und Othmar zu St. Gallen. Zug 1929.

Ders.: MBH II: Professbuch der Benediktinerabteien Pfäfers, Rheinau, Fischingen. Zug 1931.

Ders.: MBH III: Professbuch der fürstlichen Benediktinerabtei V.L. Frau zu Einsiedeln. Zug 1933.

Ders.: MBH IV: Professbücherder Benediktinerabteien St. Martin in Disentis, St. Vinzenz in Beinwil und
U. L. Frau von Mariastein, usw. Zug 1955.

His, Eduard: Geschichte des neuern Schweizerischen Staatsrechts. Bd. 1: Die Zeit der Helvetik und der
Vermittlungsakte 1798 bis 1813. Basel 1920 (Reprint Frankfurt a.M. 1968).

Hungerbühler, Hugo: Staat und Kirche im Thurgau während Helvetik und Mediation 1798-1814. In:
Thurgauische Beiträge zur vaterländischen Geschichte 91, 1954, S. 1-188 und 92, 1955, S. 1-75.

Kiem, Martin: Geschichte der Abtei Muri-Gries, 2 Bde. Stans 1888-1891.
Lüber, Norbert: Das Kloster Mariastein von 1765-1815. Blüte, Untergang und Wiedererrichtung einer

kirchlichen Institution im Spannungsfeld von Ancien Régime, Revolution und Restauration. Diss,
theol. Salzburg 1990 (Manuskript).

Meier, Alfred: Abt Pankraz Vorster und die Aufhebung der Fürstabtei St. Gallen (Studia Friburgensia,
Neue Folge 8). Freiburg i.Ü. 1954.

Michaud, Marius: La contre-révolution dans le Canton de Fribourg 1789-1815. Fribourg 1978 (Etudes
et recherches d'histoire contemporaine. Série historique 5).

Mösch, Johannes: Der Kanton Solothurn zur Zeit der Helvetik. In: Jahrbuch für solothurnische
Geschichte 12, 1939, S. 1-546.

Müller, Iso: Die Restauration der Abtei Disentis 1799-1804. In: Festschrift Oskar Vasella. Freiburg i.Ü.
1964, S. 501-522.

Noti, Stanislaus: Die Personalfrage im Verlaufder Geschichte. In: Nachdenken über 400 Jahre. Luzern
1981, S. 201-231.

Ochsner, Martin: Die kirchlichen Verhältnisse in Einsiedeln zur Zeit der Helvetik. In: Der Geschichtsfreund

64, 1909, S. 1-133.
Salzgeber, Joachim: Die Klöster Einsiedeln und St. Gallen im Barockzeitalter. Münster 1967.
Ders.: Die Rettung des Klosters Einsiedeln zur Zeit der französischen Revolution. In: Maria Einsiedeln

96, 1991, S. 151-154 und S. 286-290 und Bd. 97, 1992, S. 54-58.
Schatz, Klaus: Aufklärung, Staatskirchentum und Ultramontanismus im ersten Viertel des 19. Jahrhunderts.

In: Braun, Karl-Heinz (Hg.): Kirche und Aufklärung - Ignaz Heinrich von Wessenberg (1774-
1860). Freiburg i.Br. 1989.

Schmitz, Philibert: Geschichte des Benediktinerordens, Bd. 4. Ins Deutsche übersetzt von Raimund
Tschudy. Einsiedeln 1960.

Schwaller, Konrad: Die rechtliche Situation der Spitalschwestern-Gemeinschaft in Solothurn. In: 1788—

1988: 200 Jahre Spitalschwesterngemeinschaft in Solothurn, S. 23-42.
Schwegler, Theodor: Geschichte der katholischen Kirche in der Schweiz. Stans 1943.
Weber, Ernst: Einsiedeln und Engelberg, zwei Aspekte helvetischer Klosterpolitik 1798-1803. Diss,

phil. I, Zürich 1981.

Wicki, Hans: Staat - Kirche - Religiosität. Der Kanton Luzern zwischen barocker Tradition und
Aufklärung, Luzern 1990 (Luzerner Historische Veröffentlichungen 26).

Wydler, Ferdinand: Leben und Briefwechsel von Albrecht Rengger, Minister des Innern der helvetischen

Republik, Band 1, Zürich 1847.

61


	Die Stellung des katholischen Klerus zur Helvetischen Republik

