
Zeitschrift: Itinera : Beiheft zur Schweizerischen Zeitschrift für Geschichte =
supplément de la Revue suisse d'histoire = supplemento della Rivista
storica svizzera

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft für Geschichte

Band: 9 (1989)

Artikel: Guillaume Tell face à Nicolas de Flüe aux XVe et XVIe siècles

Autor: Rück, Peter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1077693

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1077693
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Guillaume Tell face à Nicolas de Fliie
aux XVe et XVIe siècles

L'hésitation entre le tireur d'élite et le pacifiste caractérise
jusqu'à nos jours la conscience politique suisse. Le compromis est
changeant. Les deux tendances sont personnifiées dès le XVe siècle
par Guillaume Tell et Nicolas de Flüe. Des deux héros, Guillaume Tell
est de loin le plus populaire. On hésite même à accorder le titre de
héros au saint ermite pacificateur du Ranft, et dans le cadre d'un
colloque sur les mythes fondateurs de la Suisse, son évocation ne va
pas de soi, puisque aucun doute ne plane sur la réalité de son
existence1.

On sait que Nicolas de Fliie (1417-1487), canonisé en 1947,
mais vénéré dès son vivant pour sa sainteté, a beaucoup contribué à
l'entente des Suisses par la sagesse de ses conseils politiques
modérés, notamment lors de la Diète de Stans en 1481. Mais sa
renommée se limite à la Suisse et à quelques régions limitrophes. Non
seulement l'éclat du héros armé lui fait défaut — malgré son passé
militaire —, mais son intervention dans l'histoire suisse n'est pas
extraordinaire, puisqu'il a fait ce que l'on attend de la part d'un saint
homme et qu'il partage ainsi le mérite de pacificateur avec d'autres
saints comme François d'Assise ou Catherine de Sienne, s'intégrant
par là dans un mouvement pacifiste du bas Moyen Age qui dépasse le
cadre helvétique. En plus, certaines réserves qui n'ont cessé d'être
formulées à l'égard d'un homme qui a quitté sa femme et ses enfants,
ajoutées aux doutes quant à son abstinence totale, ne sont pas faits
pour le rendre plus populaire.

Face à la réalité historique de la vie terrestre de Nicolas de Fliie
se trouve la réalité mythique du libérateur Tell. L'histoire de Guillaume
Tell, sans doute la plus belle histoire jamais inventée en Suisse, a été
assez puissante pour élever au rang d'un symbole universel de la lutte
contre les tyrans le chasseur d'Uri, homme d'action rusé mais droit,

'Les documents sont réunis par Robert Durrer, Bruder Klaus. Die ältesten Quellen
über den seligen Nikolaus von Flüe, sein Leben und seinen Einfluss, 2 vol.,
Samen, 1917-1921 (réimpr. 1981) et Rupert Amschwand, Bruder Klaus.
Ergänzungsband zum Quellenwerk von Robert Durrer, Samen, 1987. Pour les

sources iconographiques, voir Paul Hilber, Alfred Schmid, Nikolaus von Flüe im
Bilde der Jahrhunderte, Zurich, 1943 et Alfred Schmid, «Bruder Klaus in der
bildhaften Polemik des 16. und 17. Jahrhunderts», dans Festschrift Oskar Vasella,
Fribourg, 1964, pp. 320-330.



26 Histoire et belles histoires de la Suisse

père heureux et fidèle époux. Si des réserves à l'égard d'un franc-
tireur qui tue le représentant de l'autorité légitime peuvent être
formulées, elles viennent et sont venues de nobles détenteurs du
pouvoir, de juristes et d'intellectuels, gens qui n'ont pas la meilleure
presse auprès du peuple. Néanmoins, dans la société moderne, Tell a
fait l'unanimité et, si on peut vénérer l'ermite du Ranft, on peut
admirer et aimer Guillaume Tell. Son geste brillant met l'étincelle au
moteur de l'histoire suisse, tandis que Nicolas de Fliie brandit les
ceintures de sécurité.

Dès lors, le saint ermite n'a aucune chance de concurrencer ou
de supplanter le tireur d'élite dans les cœurs. Comment donc les
associer? Depuis que la question m'occupe, je me suis souvent laissé
dire: «Mais qu'ont-ils donc à faire l'un avec l'autre?»

Or je pense que les deux personnages sont indissociables dès

qu'il s'agit de comprendre l'idéologie politique suisse. Ils en sont les
piliers vivants, et leurs caractéristiques se trouvent en quelque sorte
réunies et amalgamées sous l'étiquette de la neutralité armée. Je

n'envisage nullement de faire l'historique de l'idéologie politique
suisse. J'aimerais simplement montrer que l'association des deux
personnages n'est pas artificielle, mais qu'elle est ancrée dans les
événements mêmes qui accompagnent leur entrée sur la scène politique
suisse au demier tiers du XVe siècle.

Quelques faits:
1) Guillaume Tell et Nicolas de Fliie ne sont pas seulement issus du

même bassin lacustre des Quatres Cantons; ils sont covillageois.
Leur entrée sur la scène politique se joue au même moment —
vers 1474 — et au même endroit, dans deux villages voisins du
bord du lac de Samen en pays d'Obwald. La coïncidence entre
l'apparition de Tell et les premières activités pacificatrices de
Nicolas de Fliie avait déjà frappé Jean Rodolphe de Salis2.

2) Très tôt après leur entrée en scène, Nicolas de Fliie et Guillaume
Tell représentent deux courants, deux options, deux partis
opposés de la pensée politique suisse, et Nicolas de Fliie sera
mobilisé comme une sorte d'anti-Tell. Je vais le montrer à travers

2J. R. von Salis, «Ursprung, Gestalt und Wirkung des schweizerischen Mythos
von Tell», dans Lilly Stunzi, Teil. Werden und Wandern eines Mythos, Berne-
Stuttgart, 1973, pp. 16 ss.



Guillaume Tell face à Nicolas de Flüe 27

les deux premières chroniques suisses des Lucernois Petermann
Etterlin (1507) et Diebold Schilling (1513).

3) Dans le courant du XVIe siècle, les deux personnages cherchent
et trouvent leur place dans le cercle des fondateurs. Tell s'y
intègre plus facilement et réussira même à y supplanter le
représentant d'Uri (Walter Fürst) et à transformer les Trois
Suisses en Trois Tell. Nicolas de Flüe restera en marge en tant
que conseiller politique et sage expert. Ce n'est qu'après le milieu
du XVIe siècle que les deux personnages prendront leur place
dans l'iconographie du groupe des fondateurs; au début, sans
s'affronter directement.

4) Un siècle après leur entrée en scène, Nicolas de Flüe et
Guillaume Tell s'affrontent directement et hors du groupe des
fondateurs. Vous avez sous les yeux la gravure d'Einsiedeln
antérieure à 1582 (cf. illustration n° 4) et la fresque — datée de
1588 — de la façade de la chapelle de Tell à Bürglen (cf.
illustration n° 5), où les deux personnages se trouvent réunis et
opposés. Le dialogue entre les deux principes de la politique
suisse a pris corps, il va se poursuivre à travers les siècles.

1. L'ENTRÉE EN SCÈNE DU TIREUR ET DE L'ERMITE: LE
MOMENT ET L'ENDROIT

La première rédaction conservée de l'histoire de Tell est celle que
le chancelier d'Obwald, Hans Schriber, a ajoutée vers 1474 à un
recueil de copies d'actes importants de ses archives, le fameux Livre
Blanc de Samen, recueil défini très justement comme un dossier de
preuves rassemblées par la chancellerie en vue de procès et de conflits
avec l'Autriche3. Quoi qu'il en soit des sources et de rédactions
perdues remontant au premier tiers du XVe siècle4, la rédaction du
Livre Blanc témoigne de l'actualité brûlante du débat sur la liberté
suisse vers 1474.

Quand Hans Schriber — dont le fils Hans est peut-être la même
personne que le futur curé de Sachsein (1504-1534)5 — écrivait son

3Hans C. Peyer, Handbuch der Schweizer Geschichte, 1.1, Zurich, 1972, p. 194.
4Voir Quellenwerk zur Entstehung der schweizerischen Eidgenossenschaft, Abt. III:
Chroniken, t. I: Das Weisse Buch von Samen, éd. par H. G. Wirz, Aarau, 1947;
Bruno Meyer, Das Weisse Buch von Samen, Samen, 1984, (fac-similé); Bruno
Meyer, Weisses Buch und Wilhelm Tell, 3e éd. rev., Weinfelden, 1985.
5Ephrem Omlin, Die Geistlichen Obwaldens vom 13. Jahrhundert bis zur



28 Histoire et belles histoires de la Suisse

texte, Nicolas de Fliie vivait depuis quelques années déjà — à partir de
1467 — dans son ermitage du Ranft situé sur les hauteurs de
Sächseln, village voisin de Sarnen. Tout le monde parlait déjà de sa
sainteté et de son abstinence miraculeuse. Parmi les visiteurs de
l'ermite on trouve en 1473 le médecin du duc d'Autriche Sigismond,
lequel, cherchant l'entente avec les Suisses, misa sur l'intervention de
l'ermite en faveur d'une conciliation avec l'ennemi héréditaire6. Il est
évident qu'un récit comme celui du Livre Blanc, et notamment
l'histoire du tyrannicide Tell, ne pouvait plaire à un Habsbourg
archiduc d'Autriche. Il me semble également évident que la
coïncidence de lieu et de date en ce qui concerne l'entrée en scène de
nos deux personnages ne peut être due au hasard.

En effet, la Suisse de 1474 est agitée à l'extrême. Après une
longue période de crises internes, la Confédération cherche sa place
sur un échiquier européen dominé — dans la perspective du pays —
par les figures du roi de France Louis XI, du duc de Bourgogne
Charles le Téméraire et de l'archiduc d'Autriche Sigismond. Charles le
Téméraire sera éliminé dans les guerres de Bourgogne (1474-1477).
Mais, au lieu d'unir les Suisses, les alliés de 1474 — la France et
l'Autriche — deviendront les premiers concurrents sur le marché des
mercenaires, principale valeur d'exportation du pays. Et, dès 1474,
Nicolas de Fliie lève sa voix contre le mercenariat et l'argent étranger7,
position qui restera la sienne dans toutes les polémiques ultérieures
autour des principes de la politique suisse. Désormais les rôles sont
distribués entre le tireur mythique et le pacificateur mystique.

Le pays d'Obwald offre une scène privilégiée à leur dialogue,
car il constitue le foyer de la résistance antiautrichienne en Suisse. La
question de l'orientation extérieure de la Confédération — pour la
France ou pour l'Autriche — provoque une série de graves conflits
internes qui agitent la Suisse. Chaque membre de la Confédération est
impliqué dans son propre conflit, sa rébellion locale, sa petite guerre.
Il suffit de rappeler le Twingherrenstreit de Berne (1469-1471) ou
l'affaire Waldmann de Zurich (1483-1489) pour illustrer le climat

Gegenwart, Sarnen, 1984, p. 501; Amschwand, op. cit., p. 79.
^Wilhelm Baum, «Nikolaus von Fliie und Erzherzog Sigmund von Österreich»,
dans Der Schiern, 61(1987), pp. 388-392; Wilhelm Baum, Sigmund der
Münzreiche. Zur Geschichte Tirols und der habsburgischen Länder im
Spätmittelalter, Bozen, 1987 (Schriftenreihe des Südtiroler Kulturinstituts, 14),

pp. 321 ss.', Durrer, op. cit., I, pp. 50-52.
7Durrer, op. cit., I, pp. 68-70.



Guillaume Tell face à Nicolas de Flüe 29

d'ébullition morale, sociale et militaire qui règne entre le Léman et le
Boden.

En Suisse centrale, plusieurs affaires politiques tiennent le public
en haleine8. Parmi celles qui peuvent intéresser ici, c'est surtout
l'affaire de Caspar Koller qui excite les passions antiautrichiennes: ce
criminel tyrolien trouve asile au pays d'Obwald, et en profite en 1467

pour déclarer la guerre à son seigneur légitime, l'archiduc Sigismond.
On peut également citer une affaire de haute trahison autour de Peter
Amstalden, banneret de l'Entlebuch séparatiste, décapité à Lucerne en
1478 pour avoir conspiré contre ses seigneurs légitimes lucemois avec
des amis obwaldiens. On sait que Nicolas de Flüe fut directement
consulté dans cette affaire9.

Le rôle de la chaîne du Pilate et de ses alpages, qui depuis des

temps immémoriaux et jusqu'à un passé récent ont uni plutôt que
divisé les populations d'Obwald, de l'Entlebuch et de l'Oberland
bernois, montre que le lac des Quatre-Cantons ne constitue ni la seule
ni la plus importante voie de communication entre les vallées de la
Suisse primitive. Il faut en tenir compte quand on suit la naissance et le
cheminement des mythes fondateurs. Tell et Nicolas de Flüe ne
justifient pas seulement les actions politiques de la Confédération,
mais aussi — et peut-être plus concrètement — les actions politiques
intérieures de ses membres. Je partage le point de vue de l'historien
autrichien Wilhelm Baum qui estime que les tensions entre l'Autriche
et la Suisse, nourries notamment en Suisse centrale et plus
particulièrement en pays d'Obwald, servent de toile de fond à la
rédaction du Livre Blanc. Cependant, selon moi, il faudra accorder
plus de poids aux tensions locales et internes, comme celles entre
Obwald et Lucerne. Sur les deux fronts, Nicolas de Flüe sert de
médiateur.

Il a sans doute contribué auprès des Obwaldiens à faire pencher
la balance en faveur de l'alliance autrichienne de 1474. Le duc
Sigismond l'honore de cadeaux dès 1473: de l'argent, un missel et un
calice aux armes autrichiennes10. En 1480, Nicolas reçoit à nouveau de
l'argent du duc: la quittance du saint est conservée aux archives

8Dora Suter-Schmid, Koller-, Mötteli- und Amstaldenhandel. Ein Beitrag zur
Politik Unterwaldens in der zweiten Hälfte des 15. Jahrhunderts, Zurich, 1974,
pp. 39-41, 87-88, 108, 117-118; sur le rapport avec le Livre Blanc, pp. 124 ss.
9Durrer, op. cit., I, pp. 77-78; Suter-Schmid, op. cit., pp. 117-118.
10Baum, «Nikolaus von Flüe»,-pp. 390 sq.\ Durrer, op. cit., I, pp. 50-52 et

pp. 175-179 (1582).



30 Histoire et belles histoires de la Suisse

tyroliennes d'Innsbruck11. Et à la mort du saint en 1487, Sigismond
fera célébrer une messe à sa mémoire par cent prêtres12. Un siècle plus
tard, l'archiduc Ferdinand II se procurera un petit portrait de frère
Nicolas pour sa galerie des hommes célèbres au château d'Ambras13.
Bref, entre Nicolas de Fliie et l'Autriche, à l'inverse de Tell, c'est
l'entente cordiale.

Dès le départ, Nicolas de Fliie tient deux rôles, celui du saint
ascète et celui du médiateur politique. C'est au niveau du second qu'il
devra inévitablement affronter Guillaume Tell. L'histoire de la
vénération de Nicolas de Fliie sera toujours une histoire politique. Une
année après sa mort, son biographe Henri Gundelfingen prépare sa
vénération liturgique en composant un office en son honneur (1488)14.
Les démarches pour la canonisation, qui n'aboutiront qu'à l'issue de la
Deuxième Guerre mondiale (1947), commencent très tôt. Parmi les
premiers propagateurs, on trouve vers 1500 son fils Nicolas,
chapelain du Ranft; ses efforts sont soutenus entre autres par la ville de
Neuchâtel15. Une messe en son honneur est composée dès 1541 par le
curé de Sächseln, Barthélémy Motz16; sa célébration sera interdite par
l'évêque de Constance en 160317. Les démarches officielles des
cantons catholiques auprès du nonce apostolique et du Saint-Siège en
vue d'une canonisation se multiplient lors du centenaire de sa mort en
1587, pour aboutir à un premier procès d'information en 159118.
Retenons ces dates pour mieux comprendre la chapelle de Biirglen et
ses fresques de 1588. Par la suite, les démarches se succèdent et
d'autres procès d'information se suivent en 1618, 1621, 1625 et
surtout en 1647-48 qui aboutissent non pas à la canonisation, mais à la
reconnaissance de fait d'une vénération séculaire par Rome,
reconnaissance confirmée par les papes en 1669 et 167119. La

11 Reproduction dans Baum, «Nikolaus von Fliie», p. 391; Durrer, op. cit., I,
pp. 98-101.
12Durrer, op. cit., I, p. 394.
13Reprod. dans Baum, «Nikolaus von Fliie», p. 389 (par erreur: 1480); Durrer, op.
cit., I, planche XVII (1578-1590) et, II, p. 1082; Amschwand, op. cit., p. 260.
14Durrer, op. cit., I, pp. 418 ss.

13Durrer, op. cit., II, p. 1020, voir également 1.1, p. 499 (1493), p. 511 (1497), et

p. 556 (1503) au sujet de la vénération du saint à Neuchâtel.
16Amschwand, op. cit., pp. 79 sq., 371 et 375.
17Durrer, op. cit., I, pp. 421 sq.-, Amschwand, op. cit., pp. 79 sq.
18Durrer, op. cit., II, pp. 893-931.
19Durrer, op. cit., II, pp. 991-1007; Amschwand, op. cit., pp. 371 sq.



Guillaume Tell face à Nicolas de Fliie 31

canonisation officielle fut préparée dès 1865 par les catholiques
suisses20. L'ouvrage fondamental de Robert Durrer qui réunit pour la
première fois les sources sur l'ermite parut cinq cents ans après sa
naissance (1917), sa réimpression cinq cents ans après la Diète de
Stans (1981), le supplément de Rupert Amschwand cinq cents ans
après la mort du saint (1987)21. A chaque étape, à chaque anniversaire,
la vénération vise un saint mystique et un saint politique, même si les
catholiques ont eu tendance à passer sous silence le saint politique au
profit du saint mystique22. Il est très important de voir que cette
synthèse n'est ni contradictoire — nombreux sont les grands
mystiques politiques comme Bernard de Clairvaux, Hildegard de
Bingen, Catherine de Sienne, Maître Eckhart —, ni contraire aux
intentions de Nicolas de Fliie. Dans une étude récente, Alois M. Haas
a montré que l'ermite du Ranft est en quelque sorte l'incarnation
concrète d'un idéal mystique très répandu en haute-Allemagne, en
Alsace et en Suisse au bas Moyen Age, l'idéal du «Gottesfreund» (ami
de Dieu) et, notamment, d'un «Gottesfreund im Oberland», qui aurait
vécu à Bâle et qui, tout en étant fictif, a eu une forte influence sur le
mouvement mystique du XVe siècle23. Les caractéristiques du
«Gottesfreund»: il est laïc, il est mystique et il s'intéresse à la
politique, à un monde gouverné par la sagesse. Les avis de Nicolas de
Fliie24 ont sans doute été utilisés, manipulés même, à des fins
politiques, mais ces fins correspondent, au moins en partie, à ses
intentions. On a toujours senti que ses idées n'étaient pas
inconciliables avec l'action de Tell, car il n'a jamais prêché la lâcheté
ou la soumission inconditionnelle, mais la paix juste. Et on a toujours
senti que Tell pouvait être vu aussi bien comme un anarchiste
révolutionnaire ou simple rebelle que comme un citoyen responsable
qui, par son action violente (une guerre juste), veut rétablir la liberté
dans une paix juste. Ce ne sont pas les fins, mais les moyens qui
différencient les actions des deux personnages. Tout dépendait donc,
dans la recherche d'un équilibre politique, du choix des moyens et de
la préférence accordée soit à l'action guerrière violente, soit à l'accord

20Amschwand, op. cit., pp. 391 ss.
21 Voir ci-dessus note 1.

22Durrer, op. cit., II, pp. 851 ss.
23Alois M. Haas, «Mystik und Politik. Bruder Klaus und die Mystik in der
Schweiz», dans 500 Jahre Stanser Verkommnis, Stans, 1981, pp. 101-119, spéc.
pp. 103 ss.
24Durrer, op. cit., I, pp. XXX ss. et passim', Amschwand, op. cit., pp. 55 ss.



32 Histoire et belles histoires de la Suisse

basé sur la sagesse. Et c'est sur ce point que les esprits sont divisés
depuis le XVe siècle. Un long chemin de mûrissement politique,
parsemé de déchirements cruels depuis les guerres d'Italie, à travers
Marignan et jusqu'à la Réforme et les guerres de religion, sera
nécessaire avant que les Suisses acceptent qu'il n'y a pas de liberté
sans paix et pas de paix sans liberté, qu'une entente entre l'audace de
Tell et la sagesse de Nicolas de Flüe était inévitable. Le XVIe siècle a
posé les jalons de ce mûrissement; la fresque de la chapelle de
Bûrglen, datant de 1588, les oppose comme les deux bras d'une
balance équilibrant la paix et la liberté (cf. illustration n° 5).

2 REFLETS D'UNE OPPOSITION: TELL ET NICOLAS DE
FLÜE DANS LES CHRONIQUES DES LUCERNOIS
ETTERLIN ET SCHILLING (1507-1513)

Au début du XVIe siècle, et en l'espace de sept ans seulement
(1507-1513), deux chroniqueurs lucernois terminent leur «histoire
suisse», les premières véritables «histoires suisses» d'ailleurs, qui
élargissent systématiquement l'horizon historique d'une ville pour
constituer comme objet nouveau l'histoire de la Confédération ou
plutôt celle des Confédérés.

A Noël 1507, Petermann Etterlin fait sortir des presses de
Michel Furter à Bâle un volume de 124 feuillets, orné de 13 gravures
sur bois et comprenant sa Kronika de la louable Confédération25.

Sept ans plus tard, en 1513, Diebold Schilling offre au Conseil
lucernois un volume de 342 feuillets de parchemin écrits de sa main,
orné de 443 images en couleurs, volume sans titre, mais qui se veut
également «chronique de la louable, grande vieille alliance de la célèbre
Confédération de l'Allemagne supérieure»26.

Puisque sept ans seulement ont suffi pour renverser la
conscience historique du pays, cela veut dire que le temps était mûr
pour une «nouvelle histoire des Suisses». Le fait qui nous importe ici
est l'opposition des deux ouvrages dans l'interprétation des origines et
des buts de la Confédération. Etterlin et Schilling sont des adversaires
politiques. Etterlin est du parti français, Schilling, farouchement
hostile à la France, est du parti pro-Empire et autrichien. Etterlin

25Quellenwerk zur Entstehung der Schweizerischen Eidgenossenschaft, Abt. III:
Chroniken, t. III: Petermann Etterlin, éd. par E. Gruber, Aarau, 1965.
2(5Die Schweizer Bilderchronik des Luzerners Diebold Schilling 1513, éd. par
A. A. Schmid et al, Lucerne, 1981.



Guillaume Tellface à Nicolas de Flüe 33

représente le courant moderne — il utilise la presse et le papier —,
Schilling le courant traditionnel — il utilise le manuscrit sur
parchemin. Schilling écrit pour corriger Etterlin. Nous ne savons rien
sur l'importance du tirage d'Etterlin à Bâle, mais la vingtaine
d'exemplaires de la Kronica conservés dans les bibliothèques
publiques suisses ainsi que l'écho rencontré en Suisse et en Allemagne
ne permettent pas de douter de l'impact profond exercé par Etterlin sur
la conscience historique du pays. Etterlin vulgarise les mythes
fondateurs du Livre Blanc, et l'histoire de Tell trouve chez lui sa
première représentation iconographique (cf. illustration n° 1).

Schilling, dont l'ouvrage monumental et luxueux ne sera jamais
accessible qu'à un public très restreint et n'aura de ce fait pas l'impact
de celui de son adversaire, ne parle pas des mythes fondateurs, des
Trois Suisses et de Tell, et ne leur dédie aucune de ses nombreuses
images. Par contre, il offre les premières images de Nicolas de Flüe,
qui placent l'ermite dans un contexte politique en relatant largement
son intervention indirecte lors de la Diète de Stans en 1481. Bref,
Etterlin présente Tell en paroles et en images en ne parlant que peu de
Nicolas de Flüe, tandis que Schilling omet Tell pour présenter
amplement Nicolas de Flüe. Voyons de plus près ce que les deux
chroniqueurs nous apprennent au sujet des deux héros.

Relatant l'entrée de Fribourg et Soleure dans la Confédération
(chap. 224), les litiges entre les villes d'une part et les vallées de la
Suisse centrale de l'autre, avant la Diète de Stans, Etterlin nous parle
d'un homme bienheureux et pieux, du nom de Nicolas de Flüe,
originaire du pays, auquel ces litiges déplaisent et qui obtient par son
engagement personnel qu'une rencontre des parties en lice soit
convoquée à Stans. «Et le bon frère Nicolas s'engageait au point
qu'une entente put être trouvée.» Pour Etterlin, c'est donc au saint
ermite que revient le mérite non seulement de l'entente, mais de la
convocation même de la Diète de Stans.

Au sujet de Tell, Etterlin est plus prolixe. Basée sur une version
perdue du Livre Blanc de Samen, la relation d'Etterlin (chap. 54)27
joue un rôle de premier plan dans la vulgarisation du mythe. Comme
Nicolas de Flüe, Tell est un «frommer Landmann». Nous vivons son
altercation avec Gessler, le tir de la pomme, la question de la seconde
flèche, l'arrestation, la traversée du lac, le saut de la Tellsplatte, la fuite
de Tell, la mort de Gessler à Küsnacht et le retour de Tell auprès des

^Traduction française dans Michel Salamin, Documents d'histoire suisse 1240-
1516, Sierre, 1972, pp. 12-14.



34 Histoire et belles histoires de la Suisse

conjurés de Stauffacher. Le récit est illustré par la première image
connue du tir de la pomme (cf. illustration n° 1).

Nous assistons à une scène de justice au moment de l'exécution
de la sentence: lieu de supplice. Au premier plan, Tell, de dos, jeune
homme trapu et imberbe, armé d'une épée et d'une flèche de réserve,
qui a jeté sa capote par terre, s'apprête à viser la pomme sur la tête de
l'enfant qui est placé — les mains liées — au pied d'un arbre. Derrière
Tell, le bailli Gessler en juge, barbu, armé d'une épée, accompagné
par un huissier qui tente de le calmer et par un soldat — le gardien
de la perche. Au fond du tableau, le lac et les bourgs d'Altdorf et de
Flüelen surmontés par le rocher du château baillival. Dans l'ouvrage
d'Etterlin, les hauts faits de Tell sont immédiatement suivis de la
rébellion des conjurés contre les baillis oppresseurs et de la destruction
de leurs châteaux.

Schilling mentionne Tell à deux reprises et de deux façons
contradictoires. Dans sa première partie, dédiée aux origines de
Luceme avant son entrée dans la Confédération (1332), il ne l'évoque
que pour dire qu'on trouvera son histoire, celle des premières alliances
et celle de Morgarten dans d'autres chroniques (chap. 4). Ceci renvoie
à Etterlin et à une date de l'exploit de Tell avant 1315. La seconde
mention se trouve cachée dans une note ajoutée à la liste de la noblesse
des terres autrichiennes en Suisse (chap. 12) sous la rubrique des
«comtes» de Seedorf/Uri: «C'est là l'origine des Confédérés. Ce
comte de Seedorf obligea Guillaume Tell à tirer — avec une flèche
aiguë — une pomme de la tête de son unique fils le 13 juillet 1333
[année corrigée ultérieurement en 1314].» L'histoire de Tell se serait
donc déroulée une génération après la date de la première mention et
après l'alliance de Luceme. On ne connaît pas l'origine de la tradition
qui relie Tell aux «comtes» de Seedorf.

Quant à Nicolas de Fliie, on admet généralement que Schilling
l'ait connu personnellement. Deux chapitres de la chronique lui sont
consacrés. Le chapitre 144 [fol. 103v avec une image (cf. illustration

n° 2) des ermitages de Nicolas et de frère Ulrich qui est en train
de conduire un messager lucemois vers Nicolas tenté par un démon]
raconte brièvement la vie du saint en ajoutant qu'il avait dit maintes
choses aux Confédérés qui leur furent utiles et qui s'avérèrent justes.
Le chapitre 169 [fol. 126-126v avec une double image (cf. illustration

n° 3) présentant en haut le curé de Stans, Aimon Amgrund, avec
un clerc l'accompagnant devant l'ermitage du Ranft, saluant Nicolas;
en bas, le même clerc annonçant à la Diète le jugement de l'ermite,
tandis que le curé retient l'huissier qui veut promulguer au peuple le



111. n° 1: Première représentation iconographique du tir de la pomme (1507)
(Petermann Etterlin: Kronika, Bâle, 1507, éd. E. Gruber, 1965, p. 333).



111. n° 2: Nicolas de Fliie et frère Ulrich au Ranft (avant 1481) (Chronique de Die-
bold Schilling, Lucerne, 1513, fol. 1103v, p. 210).



I'l 1

1

111. n°3: En haut: Haimo Amgrund et Nicolas de Flüe au Ranft (1481). En bas:
Haimo Amgrund annonce l'avis de Nicolas de Flüe à la Diète de Stans
(1481) (Chronique de Diebold Schilling, Lucerne, 1513, fol. 126v, p. 256).



Guillaume Tell face à Nicolas de Flüe 35

constat d'échec des tractations] raconte la mission du curé de Stans
auprès de Nicolas, le jugement (secret!) de l'ermite et l'accord des
parties trouvé au dernier moment grâce à cette intervention. Schilling,
qui avait assisté personnellement aux événements de Stans en
compagnie de son père — secrétaire des délégués lucernois —, nous
prouve que Nicolas n'a pas été présent à Stans, mais qu'il a été
influent par l'intermédiaire de son ami Amgrund28.

Pleins feux donc sur Nicolas de Flüe chez Schilling, pleins feux
sur Tell chez Etterlin. Pourquoi? Dans une étude publiée en 1981,
j'avais tenté de montrer que Schilling, écrivant au service et à la solde
de Maximilien Ier, a dû supprimer le récit des origines de la
Confédération qui ne pouvait convenir à un Habsbourg29. L'année clé
est 1507, année de parution du livre d'Etterlin, année de la Diète
d'Empire de Constance. Or, c'est à Constance que Maximilien Ier

promet aux Suisses de soutenir leurs efforts en vue d'une canonisation
de Nicolas de Flüe. Après avoir donné un saint patron politique à

l'Autriche en la personne du margrave Léopold (1073-1136, canonisé
en 1485), il voulait promouvoir à la gloire des autels frère Nicolas
«qui a mené une sainte vie chez vous»30. En mai 1507, Schilling se
trouvait auprès de Maximilien Ier à Constance où il avait été très bien
reçu31. Il commence alors sa chronique, tandis qu'Etterlin termine la
sienne pour l'envoyer en toute hâte à son imprimeur bâlois au mois de
juin, sachant que Schilling se mettait à écrire un anti-Etterlin. La Diète
de Constance marque un tournant de la politique extérieure suisse:
contre la France et pour l'Empire. Dans cette perspective, l'élimination
de Tell et l'entrée de Nicolas de Flüe dans l'ouvrage de Schilling prend
une signification particulière: Schilling devient l'anti-Etterlin, et
Nicolas de Flüe l'anti-Tell. J'avais d'abord été frappé par le fait que
les feuillets 103 et 126 contenant les chapitres 144 et 169 consacrés à
Nicolas de Flüe soient intercalés tous les deux dans l'ordre normal des
cahiers (ordinairement des quaternions), mais il faut dire que les
feuillets intercalés sont assez nombreux dans le manuscrit de Schilling
(un dixième des feuillets en tout) et ceci notamment dans l'entourage
des feuillets 103 et 126, basés largement sur le récit d'Etterlin32. Il est

28Durrer, op. cit., I, pp. 157 ss.
29Peter Rück, «Diebold Schilling für des Kaisers Sache. Zur Konstruktion der
Chronik 1507-1513», dans le vol. cité en note 26 ci-dessus, pp. 559-584.
30Durrer, op. cit., I, pp. 591-593.
2'Rück, op. cit., p. 560.
32Voir Pascal Ladner, «Codicologische und paläographische Untersuchung», dans



36 Histoire et belles histoires de la Suisse

clair que certaines adjonctions au récit d'Etterlin et certaines
corrections soit du texte, soit des images devaient entraîner des
modifications du schéma normal. Des chapitres consacrés à Nicolas de
Fliie par Schilling, seul le premier — à la fin d'un cahier — interrompt
le récit courant basé sur Etterlin, tandis que le second — au milieu
d'un cahier, mais précédé d'une longue série de chapitres indépendants

d'Etterlin — s'y intègre parfaitement. Une manipulation de
l'idée primitive de Schilling par les censeurs est donc peu probable.
L'intercalation répond au besoin du chroniqueur de dépasser son rival
en informations sur ce qu'il avait vu de ses yeux. Par contre, sans la
pression de Maximilien Ier, l'élimination de Tell est impensable. Il
aurait offert des sujets magnifiques au peintre Schilling, car il était
dans toutes les bouches à l'époque; il aurait illustré mieux que
quiconque le principal dessein de la chronique de Schilling, c'est-à-dire la
mise en valeur de la Suisse centrale au sein de la Confédération33.
Comment un auteur comme Schilling, avide de surpasser son rival, se
serait-il privé d'une occasion rêvée de plaire à ses compatriotes uranais
et autres riverains du fil conducteur de son histoire, la route du
Gothard? Mais il était impossible à Maximilien Ier d'avaler ce symbole
de la rébellion antiautrichienne, tandis qu'une figure comme l'ermite
du Ranft, ami de sa maison et saint pacificateur, pouvait servir de
modèle à une Suisse fidèle à l'Empire et à la maison de Habsbourg.

3 REFLETS D'UN RAPPROCHEMENT: TELL ET NICOLAS DE
FLÜE DANS LE GROUPE DES FONDATEURS (1526-1550)

Le conflit Etterlin-Schilling est fondé sur un conflit
«international». Depuis les guerres de Souabe (1499), les pamphlets
lancés contre la politique guerrière, barbare et illégitime des Suisses

par des intellectuels allemands n'avaient cessé de leur rappeler
l'attitude de Nicolas de Fliie. Guy Paul Marchai l'a montré récemment
en interprétant le Soliloquium pro pace Christianorum et pro Helvetiis
ut resipiscant de Jacques Wimpfeling (1501)34 qui culmine dans une

le vol. cité en note 26 ci-dessus, pp. 541-558, cf. le schéma pp. 544-550.
3^Riick, op. cit., pp. 572 ss.

34Guy P. Marchai, «Bellum justum contra judicium belli. Zur Interpretation von
Jakob Wimpfelings antieidgenössischer Streitschrift "Soliloquium pro pace
Christianorum et pro Helvetiis ut resipiscant" (1505)», dans Gesellschaft und
Gesellschaften. Festschrift Ulrich Im Hof, Berne, 1982, pp. 114-137.



Guillaume Tell face à Nicolas de Flüe 37

exhortation lancée par l'ermite du Ranft contre la guerre des Suisses35.
On pourrait citer d'autres exemples36, comme la chanson allemande
qui, après la défaite de Marignan (1515), reproche aux Suisses leur
mépris des conseils de l'ermite37. Dans l'esprit des auteurs allemands,
le germe du mal était compris dans la naissance illégitime même de la
Confédération, acte de rébellion dont Guillaume Tell était justement en
train de devenir la figure de proue. Le choc entre le tireur et Termite ne
pouvait donc manquer de se produire: dans la politique suisse, Tell
représentait le mal, Nicolas de Flüe le bien. Mais cette polémique
«internationale» n'aura qu'un effet limité à l'intérieur du pays car, en
Suisse, il était devenu très difficile de condamner un héros dont on
chantait la gloire dans la rue.

Il était par contre facile de mobiliser Nicolas de Flüe dans les
polémiques nationales autour du service étranger, sans pour autant
mépriser Tell. Là-dessus, la Réforme a ouvert un second champ de
bataille, plus important dans notre contexte puisqu'il a fait croître la
division entre le saint politique du parti protestant et le saint mystique
du parti catholique, et ceci sans impliquer Tell dans l'opposition. Entre
1523 et 1526, Zwingli, admirateur de Guillaume Tell38, qui avait
critiqué dès 1510 les abus du service étranger, a souvent rappelé aux
Confédérés les admonestations de Termite du Ranft39, son successeur
Bullinger fit de même40, au grand déplaisir des catholiques qui, dès
1522, avaient réagi dans une satire intitulée Kegelspill (jeu de quilles),
accusant les protestants de ne prendre au sérieux que ceux qui leur
convenaient des conseils de Termite et d'oublier ses avis sur la
division religieuse imminente41.

A la même époque (vers 1526, année de la disputation de
Baden), le poème satirique d'un auteur anonyme zurichois réunit pour
la première fois Guillaume Tell et Nicolas de Flüe. Ils sont aux bains
de Baden, autour d'une table occupée par les saints patrons des

35Marchal, op. cit., pp. 124 ss.\ Durrer, op. cit., I, pp. 575-581.
36Voir Richard Feller, Edgar Bonjour, Geschichtsschreibung der Schweiz vom
Spätmittelalter zur Neuzeit, 1.1, 2e éd., Bâle/Stuttgart, 1979, p. 123; au sujet des

polémiques de Henri Bebel, voir Rück, op. cit., p. 569.
37Durrer, op. cit., II, p. 615.
38Voir: Tell - Weg eines Helden. Ausstellung in der Schweizerischen
Landesbibliothek, Berne, 1972, p. 6.
39Durrer, op. cit., II, pp. 635-637.
40Durrer, op. cit., II, pp. 641-642.
41 Durrer, op. cit., II, pp. 633-634.



38 Histoire et belles histoires de la Suisse

cantons, débattant de l'attitude des protestants zurichois face au service
étranger. Saint Félix, le plus fort de tous, défend la cause zurichoise,
saint Vincent représente Berne, saint Urs Soleure, etc., Nicolas de
Fliie Unterwald et — ce qui est frappant, puisque c'est la première fois
qu'il est placé parmi les saints — Guillaume Tell, l'initiateur de la
Confédération, est porte-parole d'Uri42. La séance est présidée par le
maître des bains et les représentants s'entretiennent sans qu'un contact
direct soit établi entre nos deux personnages. C'est pourtant dans ce
milieu parlementaire que leur rapprochement se produit. Dans une
pièce satirique intitulée Etter Heini (nom générique attribué en
Allemagne aux mercenaires suisses), le Zurichois Jacques Ruf appelle
vers 1538 frère Nicolas en témoin contre le service étranger, tandis
que les descendants enrichis des pauvres fondateurs, et parmi eux le
gentilhomme Fridli Tell, fils de Guillaume, plaident en faveur du
mercenariat devant la landsgemeinde43.

Dès les années cruciales de la Réforme zurichoise, nous
assistons donc — au niveau littéraire — à une lente infiltration de
Nicolas de Fliie dans le cercle des porte-paroles de la politique suisse;
il faudra du temps avant qu'il n'y trouve sa place définitive. La plupart
des représentations iconographiques (à partir de 1487) le montrent en
ermite solitaire44 ou — comme les fresques de la chapelle inférieure du
Ranft — en compagnie de pèlerins et de fidèles qui servent à illustrer
sa vie miraculeuse. La chronique de Schilling nous offre les premières
images qui le plaçant dans un contexte politique (cf. illustrations nos 2
et 3), sans toutefois le sortir de son ambiance érémitique. Il faudra
attendre le milieu du XVIe siècle avant de le voir quitter sa solitude. La
gravure qui orne le titre de ses admonestations contre le service
étranger — adressées à la Confédération et publiées à Soleure en
1547-1548 — le met en facé d'un fou qui parle à sa place45. Sa carrière

42Durrer, op. cit., II, pp. 639-640.
43Durrer, op. cit., II, pp. 694-695.
44Voir Durrer, op. cit., II, pp. 1078 .s.v.; Hilber-Schmid, op. cit.; Amschwand, op.
cit., pp. 237 ss.
45Amschwand, op. cit., pp. 46-56; le portrait de Nicolas est repris — sans le fou
— dans les éditions de 1563 et 1579 d'un «Chant de frère Nicolas» (Ein hiipsch lied
von bruoder Clausen) contenant également des exhortations de l'ermite contre les
services et l'argent étrangers que Durrer, op. cit., I, pp. 601-605, avait publié sous
la date de 1513(7), voir Amschwand, op. cit., p. 334. A comparer à la
Narrenbeschwörung, pièce carnavalesque jouée à Mellingen vers 1554 qui évoque
les conseils de frère Nicolas, Durrer, op. cit., II, pp. 727-728. Il n'y a pas de



Guillaume Tellface à Nicolas de Flüe 39

scénique et théâtrale se poursuivra plus tard dans les dialogues avec
Tell, mais pour l'instant aucun face à face n'a lieu.

Dans l'illustration d'une pièce de Valentin Boltz intitulée le
«miroir du monde» (Der Weltspiegel), publiée et jouée à Bâle en 1550,
nous trouvons pour la première fois le saint au centre d'un cercle
formé par les représentants des treize cantons prêtant le serment
confédéral sous sa présidence46. Nicolas de Flüe, le pacis maximus
amator de son biographe Henri Wölflin (1501)47, est devenu — en
milieu protestant — le symbole de l'unité suisse; dans son texte, parmi
les hauts faits des vieux Suisses, présentés comme peuple élu, mis à

l'épreuve et fortifié par Dieu, il évoque même le tir de Guillaume
Tell48. Vers la même époque, nous le trouvons — accompagné d'un
chien de garde — sur une majolique, à côté des Trois Suisses prêtant
serment devant deux scènes de l'histoire de la libération du pays
d'Unterwald49. Le motif de l'ermite surveillant et garant du serment
confédéral réapparaîtra trente ans plus tard à Berne50, et sera repris
sous des formes diverses jusqu'au XVIIIe siècle51. Aucune de ces
images ne le montre en dialogue avec Guillaume Tell.

Quant à Tell, son infiltration dans le cercle restreint des porte-
paroles était préparée de longue date. De par son exploit même, il fait
dès le départ partie des personnages qui entourent la naissance de la
Confédération, mais avec des nuances importantes d'une source à
l'autre. Le Livre Blanc de Samen intègre son exploit dans le récit de
libération, sans faire du héros un protagoniste ou un cofondateur52. La
tradition uranaise du Teilenspiel, joué pour la première fois en 1512-

rapport entre ces «fous» et l'évocation de «fou» (voir la pièce Guillaume le fou de
Fernand Chavannes, 1916) contenue dans le nom même de Tell que nous trouvons
déjà dans le récit du Livre Blanc de Samern, «denn were ich witzig, und ich hiessi
anders und nit der Tall.» (éd. Wirz, cité en note 4, p. 15).
46Durrer, op. cit., II, pp. 713-727, la gravure, p. 724.
47Durrer, op. cit., I, pp. 522-555; Amschwand, op. cit., pp. 119-152, cit. 130.

^Dürrer, op. cit., II, p. 720: «Was gott hatt thon zuoss Teilen zytten / Der sym
kindlin on alles verdriessen / Ein apfel ab sym haupt muost schiessen.»
49Durrer, op. cit., I, pl. XVI, et, II, p. 1081 note 13; Amschwand, op. cit.,
p. 255; Schmid, «Bruder Klaus», p. 322. La majolique du Musée national suisse à

Zurich n'est pas datée et il me paraît peu probable qu'en milieu catholique
d'Unterwald on ait présenté un Nicolas de Flüe politique vers 1550.
50Voir plus bas, note 87.
51 Schmid, «Bruder Klaus», pp. 322 sq.\ Hilber-Schmid, op. cit., pp. 57 sq.
52Voir l'édition de Wirz citée en note 4, pp. 14-19.



40 Histoire et belles histoires de la Suisse

1513 à Altdorf et imprimé à Zurich entre 1540 et 1544, en fait par
contre le protagoniste principal: von dem frommen und ersten
Eydgnossen Wilhelm Thell53. C'est lui qui propose le serment (du
Griitli), et c'est lui qui annonce la libération au peuple. Aux côtés de
Stauffacher (Schwytz) et Melchthal (Unterwald), il y représente son
pays d'Uri en éclipsant le Fürst du Livre Blanc. L'auteur du
Teilenspiel a puisé d'une part dans Etterlin, de l'autre dans un Chant
des origines (Bundeslied)54 imprimé pour la première fois à Zurich en
1545, mais dont la tradition manuscrite remonte à 1499 et l'origine
(lucernoise?) à 1477, c'est-à-dire à l'époque du Livre Blanc. Comme
pour ce dernier, on a cherché des précurseurs du Chant des origines
sous la forme d'un ancien Chant de Tell55, mais le fait qui nous
importe ici est le rôle éminent du Tell de la tradition uranaise dans le
cercle des fondateurs. Cependant, l'image type de Tell restera celle du
tir de la pomme, telle que la chronique d'Etterlin l'avait propagée dès
1507 (cf. illustration n° 1). Si, au niveau littéraire, il fait partie des
Trois Suisses dès le XVe siècle, ce n'est que plus tard56 qu'il trouvera
sa place iconographique parmi les Trois Suisses. Au XVIIe siècle, il
s'y intégrera au point de transformer le trio en Trois Tell. C'est
l'emprise d'un mythe beau et puissant sur la réalité historique. Bien
que sa force, sa hardiesse et sa ruse feront de lui aux XVIe et
XVIIe siècles l'alibi de tous les rowdies helvétiques57, son image est
trop riche pour ne pas se prêter aux interprétations les plus diverses.
Le père tranquille, fier chasseur et citoyen responsable de Schiller, que
nous retrouvons dans la fameuse statue de Kissling à Altdorf, ne
constitue qu'une interprétation parmi d'autres; mais il est intéressant de
voir qu'elle a déjà inspiré le graveur du tract d'Einsiedeln avant 1582
(cf. illustration n° 4).

Une fois installés dans le cercle des fondateurs, l'instigateur de
la rébellion et le propagateur de la paix ne pouvaient manquer de
s'affronter directement. La scène et les décors ont été montés à Zurich
et dans les villes protestantes, la trame de la pièce semble néanmoins
avoir été nouée dans les cantons catholiques de la Suisse centrale.

53Voir Quellenwerk zur Entstehung der Schweizerischen Eidgenossenschaft,
Abt. III: Chroniken, II/l : Das Lied von der Entstehung der Eidgenossenschaft - Das
Urner Teilenspiel, éd. par M. Wehrli, Aarau, 1952, pp. 55 ss.
^Traduction française dans Salamin, op. cit., pp. 11-12.
55Wehrli, op. cit., pp. 21 ss.
56Franz Heinemann, Tell-Iconographie, Lucerne/Leipzig, 1902.
57Otto Marchi, Schweizergeschichte für Ketzer, Zurich, 1971, pp. 71 ss.



111. n° 4: Tell et Nicolas de Flüe dans la gravure d'Einsiedeln (avant 1582) (Zurich,
Zentralbibliothek - Graphische Sammlung PAS II 19/1 [Wickiana vol.
20 F 30, fol. 115a]).



111. n° 5: Nicolas de Fliie et Guillaume Tell dans la fresque de la façade de la chapelle
de Tell à Bürglen/Uri (1588) (Photo: R. Püntener, Altdorf).



Guillaume Tell face à Nicolas de Flüe 41

4 REFLETS D'UN AFFRONTEMENT: LE DIALOGUE ENTRE
TELL ET NICOLAS DE FLÜE 1550-1588

Au départ: une scène de théâtre (entre 1550 et 1570)
La première rencontre directe entre le libérateur et le pacificateur

semble avoir eu lieu sur une scène de théâtre, dans une pièce intitulée
Brueder Clas und Brueder Tell5*. On n'en connaît ni l'auteur ni la
teneur ni la date ni l'éditeur. Le titre est connu par une liste de livres
confisqués et détruits au Tyrol entre 1569 et 1573 par les
commissaires-censeurs de l'archiduc Ferdinand II; lequel, dans sa lutte
contre la Réforme, entendait supprimer tout germe de rébellion
idéologique dans ses terres59. Si ses fonctionnaires ont mis la main sur
la pièce, ce n'est évidemment pas à cause du pacificateur (le portrait de
Nicolas acquis vers 1580 par Ferdinand II pour ses collections du
château d'Ambras en est la preuve60), mais à cause du libérateur Tell.
Mais pourquoi «frère Tell»? S'agirait-il d'une erreur du scribe de la
police? C'est possible, mais peu probable. La pièce était-elle satirique?
C'est très probable. Est-ce que l'assimilation du tireur au saint, telle
qu'on la verra plus tard à Bûrglen où un grand ermite du nom de
Guillaume est choisi comme saint patron de la chapelle dédiée à la
mémoire de Tell, était voulue ou plutôt visée par l'auteur? Ne serait-ce
pas précisément ce rapprochement qui non seulement aurait scandalisé
les censeurs du duc, mais qui aurait motivé la satire? Satire protestante
ou catholique? Sans doute protestante, car en milieu catholique on
n'aurait jamais osé associer le tireur et l'ermite dans un sens ironique.
Par contre, comme on le verra, ce milieu a tenté de les rapprocher dans
un sens spirituel et religieux, en faisant de Tell un disciple (un frère!)
de l'ermite. A mon avis, c'est cette tendance harmonisante qui a dû
provoquer une réplique satirique de la part des protestants qui ont
toujours su distinguer le libérateur du pacificateur. Et c'est pour ces
raisons que je pense que la gravure d'Einsiedeln ou son modèle sont
antérieurs à notre pièce. Le scénario n'étant pas prêt avant 1550, elle a
dû sortir entre 1550 et 1570, probablement entre 1560 et 1570. Il est
en tout cas certain qu'en pleine crise confessionnelle de la Contre-
Réforme, le dialogue entre Tell et Nicolas de Flüe est engagé sur la

58Durrer, op. cit., II, p. 764: Ain spil von brueder Clas und brueder Tell.
-^Voir R. Palme dans Geschichte des Landes Tirol, t. II, Bozen/Innsbruck/Vienne,
1986, p. 107; Baum, Sigmund, p. 322; Baum, «Nikolaus von Flüe», p. 392.
60Voir plus haut, note 13.



42 Histoire et belles histoires de la Suisse

place publique, notamment sur celle des catholiques, qui ont plus de
peine que les protestants à admettre les conseils politiques de Nicolas
de Fliie au sujet du service étranger.

La gravure d'Einsiedeln (entre 1550 et 1582)
Alfred A. Schmid s'est demandé si la fameuse gravure imprimée

au couvent d'Einsiedeln avant 1582, qui nous offre la première
représentation iconographique d'un dialogue entre Tell et l'ermite,
n'aurait pas servi d'illustration à cette pièce de théâtre61. Je ne le crois
pas, car le Tell qui s'y trouve représenté n'est pas un «frère Tell»
ironisé.

La gravure sur bois — partiellement colorée — est conservée en
un unique exemplaire à la Bibliothèque centrale de Zurich, dans les
collections du chanoine Johann Jakob Wick (1522-1588), qui avait
recueilli et classé par ordre chronologique un grand nombre de
documents manuscrits et imprimés illustrant les événements de son
temps (cf. illustration n° 4)62. Wiek classa notre gravure dans le
volume consacré à Tan 1582. On en déduit généralement sa date, mais
tout ce que Ton peut affirmer est qu'elle a été publiée en 1582 au plus

61 Schmid, «Bruder Klaus», p. 322.
^Zurich: Zentralbibliothek-Graphische Sammlung PAS II 19/1 [extrait de:
Wickiana Vol.20 (=F 30), avec des documents de l'an 1582], fol. 115a, feuille de
28,5 x 17,5 cm, en bas — en lettres imprimées: Getruckt By Unsser Lieben
FRAUWEN Zuo Den Einsidlen, en haut — de la main de Wick: Diss sol des
Wilhelm Taellen unnd bruder Clausen Conterfeiung sin. Voir Ernst Gagliardi,
Katalog der Handschriften der Zentralbibliothek Zürich, II: Neuere Handschriften
seit 1500, 2.Lfg., Zurich, 1937, p. 513; Marlies Stäheli, Beschreibender Katalog
der Einblattdrucke aus der Sammlung Wickiana in der Zentralbibliothek Zürich,
travail de diplôme de l'Ecole des Bibliothécaires de Genève (1950), p. 295; Ricarda
Huch, «Die Wicksche Sammlung von Flugblättern und Zeitungsnachrichten aus
dem 16. Jahrhundert in der Stadtbibliothek Zürich», dans Neujahrsblatt, hrsg. von
der Stadtbibliothek Zürich auf das Jahr 1895, Zurich, 1894; Matthias Senn, Die
Wickiana. Johann Jacob Wieks Nachrichtensammlung aus dem 16. Jahrhundert.
Texte und Bilder zu den Jahren 1560-1571, Küssnacht-Zurich, 1975. Reproductions
dans Heinemann, Tell-lconographie, pp. 16-17; Karl Josef Benziger, Geschichte des

Buchgewerbes im fürstlichen Benediktinerstifte U.L.F. von Einsiedeln, Einsiedeln,
1912, pp. 113-114; Rudolf Henggeier, «Die Stiftsdruckerei Einsiedeln», dans

Gutenberg-Jugend. Organ der Jung-Gutenberg-Gruppen der Schweiz, 16/1-2(1943),
supplément non paginé, entre les pages 10 et 11 de la revue; Durrer, op. cit., II,
pp. 811-812; Hans Fehr, Massenkunst im 16. Jahrhundert. Flugblätter aus der
Sammlung Wickiana, Berlin, 1924, pp. 77, 85 et 116.



Guillaume Tell face à Nicolas de Fliie 43

tard. Hans Fehr l'avait même placée «vers le milieu du XVIe siècle»63,
et, comme nous venons de voir, elle est probablement antérieure à la
pièce satirique susmentionnée.

C'est à tort que l'on attribue la gravure à l'atelier d'un maître-
imprimeur ambulant du nom de Henri (Meister Heinrich der
Buchdrucker), attesté à Einsiedeln une seule fois à la fin de l'année
1586 lorsque le Conseil l'autorise à y amener sa femme et ses enfants
sans lui accorder le droit de s'y établir en permanence. Il s'agit donc
d'un saisonnier qui, comme nombre de ses collègues imprimeurs,
offre ses services à qui en a besoin64. Mais là encore, on n'a aucune
preuve. Une autre gravure, attribuée par Karl Josef Benziger aux
mêmes presses de maître Henri — il prétend que les caractères
typographiques sont identiques —, est sans doute beaucoup plus
ancienne. Conservée également en un seul exemplaire dans le volume
consacré à l'an 1577 des collections zurichoises de Wiek65, elle
présente la topographie de la vallée d'Einsiedeln avec le village et le
couvent (vers 1509), et devait probablement servir de guide aux
pèlerins66. L'incendie qui avait dévasté le village et une partie du
couvent en 1577 a dû amener Wiek à la classer sous cette année, qui
ne peut pas pour autant servir à dater l'image de Tell et de Nicolas de
Flüe qui nous intéresse ici, ni à attribuer l'une ou l'autre gravure à
l'atelier de maître Henri. Si les autorités d'Einsiedeln n'ont accordé le
permis susmentionné qu'en 1586, l'activité de maître Henri ne
remontait certainement pas au-delà de 1582 et, puisque aucun produit
de ses presses n'est connu avec certitude et que les moines ont fait
imprimer ailleurs leurs œuvres, elle a dû être de courte durée et peu
importante. Il est donc très improbable qu'Henri ait affaire, de quelque
sorte que ce soit, avec notre gravure: elle doit être l'œuvre d'un artiste
inconnu et d'un imprimeur abbatial anonyme des années précédant
1582.

On ne sait rien de précis non plus sur les circonstances qui ont
pu accompagner la publication de la gravure. Etait-ce une affiche de
théâtre, un tract illustré dont le texte accompagnateur serait perdu? Il

63Fehr, op. cit., p. 77.

64Benziger, op. cit., p. 217 note 175; Josef Benzing, Die Buchdrucker des 16. und
17. Jahrhunderts im deutschen Sprachgebiet, Wiesbaden, 1963 (Beiträge zum Buch-
und Bibliothekswesen, 12), p. 93.
65Benziger, op. cit., pp. 114-115 [d'après Wickiana, vol 15 F 26), fol. 24],
66Georg Holzherr, Einsiedeln. Kloster und Kirche Unserer Lieben Frau von der
Karolingerzeit bis zur Gegenwart, Munich-Zurich, 1987, p. 16.



44 Histoire et belles histoires de la Suisse

est certain qu'un livret de théâtre ou l'édition d'une pièce n'auraient
pas pris cette dimension. Il me semble que l'hypothèse d'un tract
politique correspondrait mieux que toute autre à la présentation et au
«layout» de la feuille. La partie supérieure perdue a dû porter un texte.

Contrairement au jeune homme présenté sur la gravure de la
chronique d'Etterlin (cf. illustration n° 1), la gravure d'Einsiedeln nous
présente un Tell grave, barbu, fier, protégeant d'une main son enfant
placé — les mains liées — au pied de l'arbre, tenant dans l'autre son
arme principale qu'il tend vers son interlocuteur comme un argument
matérialisé. Mais, malgré sa belle allure et son costume splendide, il
n'a pas la parole, sa bouche reste fermée; il écoute, il se fait
admonester par le pauvre ermite penché en avant, appuyé sur sa canne,
armé d'un rosaire et d'une main ouverte. Le geste de l'image est clair:
c'est le saint qui a la parole, c'est lui qui incarne la sagesse face au
héros imperturbablement fier de son action. Rencontre qui illustre une
opposition et une prise de conscience dramatiques: le dialogue entre la
liberté politique et la paix chrétienne.

Un dialogue qui a dû trouver une plate-forme idéale à Einsiedeln
dans la seconde moitié du XVIe siècle. Car n'oublions pas qu'à
l'époque Einsiedeln n'est pas seulement un lieu de pèlerinage
célèbre67, mais également un lieu de rencontre privilégié des diètes des
cantons catholiques. Nombreux sont donc les gens qui s'y retrouvent
journellement pour des motifs religieux et politiques; les débats sur les
principes politico-religieux ont dû y être vifs et continus.

En plus, la vénération de Nicolas de Flûe trouvait en Einsiedeln
un de ses centres. L'abbé Joachim Eichhorn (1544-1569), second
fondateur du couvent après la Réforme et compagnon de Melchior
Lussy dans la délégation suisse au Concile de Trente en 1562, s'y est
occupé de l'interprétation catholique d'une vision de Termite dont
Martin Luther avait livré la lecture protestante dès 152868. Le moine
bénédictin Ulrich Wytwiler (1535-1600), curé d'Einsiedeln, avait
publié en 1571 à Dillingen une biographie de Termite plusieurs fois
rééditée (à Dillingen en 1585, à Constance en 1597)69 et très répandue
à l'époque. Elle est conçue comme une exhortation de la louable
Confédération particulièrement destinée aux cinq cantons catholiques

67Holzherr, op. cit., p. 26.
68Durrer, op. cit., II, pp. 743-748 et pp. 643-649.
69Durrer, op. cit., II, pp. 768-791.



Guillaume Tell face à Nicolas de Flüe 45

de la Suisse primitive70. Basé largement sur la biographie publiée en
1537 par le Lucernois Hans Salat71, l'ouvrage de Wytwiler en développe

surtout les parties concernant les miracles du saint, sa doctrine et
ses conseils politiques adressés aux Confédérés. A son avis, l'unité
suisse — rompue par la Réforme — aurait pu être sauvée si les
exhortations de l'ermite avaient été suivies. Wytwiler parle des libertés
spirituelles et chrétiennes trahies au profit du libertinage, et il termine
son texte en disant: «Si nous ne retournons pas à la liberté chrétienne
de nos ancêtres, la liberté nous fera plus de tort que de bien, comme
elle a conduit bien des gens dans une servitude tyrannique terrible.»72
Aucune allusion à Tell, mais on voit que la liberté dont il est devenu le
symbole ne pourra suffire à une Suisse chrétienne dans l'esprit du
moine d'Einsiedeln.

L'année du grand incendie (1577), Wytwiler est élu doyen du
couvent d'Einsiedeln et, dès 1579, il va remplacer l'abbé Adam Heer
(1569-1585), chassé par les Schwytzois sous l'accusation de
mauvaise vie et de mauvaise administration des biens du monastère73.
Au moment de la publication de notre gravure, l'abbaye d'Einsiedeln
est donc dirigée par de fervents défenseurs des idées de Nicolas de
Flüe; c'est dans leur entourage qu'il faudra chercher l'idée et l'origine
de l'image, d'une image que nous allons retrouver quelques années
plus tard au village natal de Guillaume Tell.

La fresque de la chapelle de Tell à Bürglen (1582-1588)
Parmi les trois chapelles dédiées en Suisse centrale à la mémoire de
Guillaume Tell, celle de la Teilsplatte au bord du lac semble bien être la
plus ancienne (les témoignages remonteraient à la fin du XIVe
siècle?74), celle du Chemin creux de Küsnacht la plus récente75, mais
c'est celle de Bürglen, construite entre 1582 et 1588 et restaurée à
plusieurs reprises, qui est devenue la plus intéressante pour notre

70Durrer, op. cit., II, pp. 769, 775 et 787-789.
71Durrer, op. cit., II, pp. 661-691.
72Durrer, op. cit., II, p. 789.
73Holzherr, op. cit., pp. 27 sq.
74Helmi Gasser, Die Kunstdenkmäler des Kantons Uri, t. II: Die Seegemeinden,
Bâle, 1986, pp. 26-50.
75Linus Birchler, Die Kunstdenkmäler des Kantons Schwyz, t. II, Bâle, 1930,

pp. 40-44.



46 Histoire et belles histoires de la Suisse

propos76, grâce à la redécouverte des fresques originales lors de la
dernière restauration de 1949.

Biirglen, premier village sur la route du Klausen, à l'entrée du
Schächental et à quelques minutes seulement du centre d'Altdorf où le
fameux tir a eu lieu, est le village de Tell. On y trouve de nombreux
souvenirs du héros non seulement au Tell-Museum, qui depuis 1966
collectionne tout ce qui touche à l'histoire et à la légende du tireur,
mais également sur les places publiques. Ainsi, la fontaine de Tell au
centre du village est omée de la statue qui, naguère, avant l'érection de
la superbe statue de Kissling au centre d'Altdorf (1895), y évoquait le
haut fait. En 1581 déjà, une cloche fabriquée par le Bernois Franz
Sermund avait été montée dans la tour de l'église paroissiale en
l'honneur de Guillaume Tell77. Mais c'est surtout la petite chapelle
construite tout près de l'église, à l'endroit même où d'après la tradition
locale se trouvait la maison de Tell, qui nous permet de saisir le poids
idéologique du mythe qui nous occupe ici. L'acte de fondation de la
chapelle date de 1582, les fondateurs sont deux hommes politiques
uranais habitant Bürglen, le banneret Peter Gisler (dont la belle maison
du XVIe siècle toute proche est conservée), chevalier du Saint-
Sépulcre et pèlerin de Jérusalem en 1583, et Hans Schärer, député de
son canton aux diètes fédérales de 1582 à 1594, bailli uranais au
Tessin et négociateur de l'alliance espagnole à Milan en 1588; deux
hommes donc parfaitement au courant des querelles politiques et
idéologiques de leur temps. Il n'est pas étonnant que leur chapelle
nous présente tout un panorama de l'idéologie politique suisse.

Sur l'autel, les statues des trois patrons, saint Sébastien (au
centre), patron traditionnel des tireurs — concurrencé dans les cantons
protestants par Guillaume Tell —, saint Guillaume (à gauche) et saint
Roch (à droite), protecteur des pestiférés. Au-dessus de l'autel, une
horloge symbolique en fer — on l'appelle «l'horloge de l'unité
fédérale» — dont l'aiguille dorée immobile montre une heure. Sur une
banderole tenue par deux hommes armés, elle est accompagnée de la
légende suivante: «La liberté sera de durée étemelle tant que l'horloge
montrera la une.» (Die Fryheil wird seyn von ewiger Duhr, Wenn
allweg auf Eins hinzeiget die Uhr.)1% Voilà un programme de l'unité

76Josef Konrad Scheuber, «Restaurierung der Tells-Kapelle zu Bürglen anno
1949», dans Historisches Neujahrsblatt Uri, 1949150, Fribourg, 1951, pp. 126-
150; Amschwand, op. cit., pp. 267-268 et pl. XV.
77Scheuber, op. cit., p. 126.

78Scheuber, op. cit., p. 139.



Guillaume Tell face à Nicolas de Flüe 47

helvétique qui repose sur deux piliers, l'union, c'est-à-dire la paix, et
la liberté, c'est-à-dire la défense de la paix.

Je limite mon interprétation au programme principal, sans tenir
compte des représentations de la Vierge, de sainte Anne, de la Trinité
et des Evangélistes sur les murs et la voûte. Sur le mur arrière de
l'intérieur se trouve l'effigie des deux fondateurs agenouillés devant la
crucifixion avec la Vierge et saint Jean79. Sur les murs latéraux, onze
fresques — chacune accompagnée d'une inscription — qui racontent
l'épopée de Tell: son adieu de la maison, la scène du chapeau sur la
perche, l'arrivée de Gessler, le tir de Tell, la question de la seconde
flèche, Tell au bateau de Flüelen, le saut de la Teilsplatte, la mort de
Gessler à Küsnacht, le serment des Trois Suisses (qui se passe à

l'intérieur d'une maison), Wolfenschiessen tué par Baumgarten, la
mort de Tell noyé dans le ruisseau de Schachen (à Bürglen) en sauvant
un enfant. Cette dernière scène est capitale: par sa mort, le héros qui
avait mis en jeu la vie de son propre enfant se rachète à jamais dans un
ultime acte désintéressé. Sauveur de la liberté, il atteint à la perfection
en sauvant un autre enfant. En l'entourant de cette auréole, on donne à

sa légende une tendance hagiographique. Tell entre dans le rang des
saints qui l'entourent à Bürglen, il entre au paradis. Même si l'image
restaurée de la mort de Tell ne devait pas reposer sur une fresque
originale du XVIe siècle (elle n'est attestée que depuis la restauration
de 1758), cette tendance se manifeste plus directement sur la fresque
de la façade extérieure (cf. illustration n° 5).

En haut sous le pignon, les trois patrons de la chapelle, dans un
ordre inversé cette fois. Au centre, saint Guillaume. A droite, saint
Sébastien, à gauche, saint Roch avec l'ange gardien. Le choix de saint
Sébastien comme patron des tireurs ne pose pas de problème. Celui de
saint Roch s'explique probablement par les vagues de peste qui
sévirent dans le pays à l'époque. Par contre, la figure centrale de saint
Guillaume, présenté comme jeune chevalier avec les armes et la
bannière des Suisses, pose des problèmes. De quel saint s'agit-il? Serait-
ce Guillaume de Malavalle — c'est l'avis de l'abbé Scheuber —,
fondateur d'un ordre d'ermites au XIIe siècle, pèlerin de Jérusalem, ou
Guillaume d'Aquitaine — c'est l'avis de Madame Gasser —, héros
épique de la cour de Charlemagne, vainqueur des Sarrasins, saint
moine et patron des armuriers? Le problème est d'autant plus délicat
que les deux saints sont souvent confondus dès le Moyen Age. Et la

79Scheuber, op. cit., pp. 140-141.



48 Histoire et belles histoires de la Suisse

bannière, serait-elle simplement celle de Guillaume d'Aquitaine, celle
des Suisses ou celle des croisés et des Suisses? Quoi qu'il en soit, le
choix de saint Guillaume paraît très judicieux, pour ne pas dire
sophistiqué. Son prénom est celui de Tell, sa bannière, celle des
Suisses, sa vocation, celle de Nicolas de Fliie. Ainsi, en la personne
de saint Guillaume, Tell se trouve en quelque sorte sanctifié et
réconcilié avec l'idéal de l'ermite du Ranft: une synthèse spirituelle
harmonieuse qui suppose une réflexion lucide de la part des fondateurs
qui ont inventé le message.

Sous les trois patrons, les personnages principaux de la fresque,
Guillaume Tell et Nicolas de Fliie. C'est l'image inversée de la gravure
d'Einsiedeln, Nicolas de Fliie à gauche, Guillaume Tell et son fils à

droite, sous le tilleul. L'inversion a effacé un aspect essentiel de la
composition primitive, puisque l'arbalète du tireur ne répond plus à la
main tendue de l'ermite. Au lieu d'un argument, l'arme est devenue
attribut. Tell et son fils ont tourné leurs regards vers le saint sans que
l'arme serve de pont. Ainsi, Tell se trouve quasiment désarmé face aux
remontrances de l'ermite. Comme dans les fresques de l'intérieur, Tell
est vêtu de jaune et de noir (les couleurs d'Uri) et, comme sur les

gravures d'Etterlin et d'Einsiedeln, il est armé non seulement de
l'arbalète, mais d'une épée et de la seconde flèche. Le changement de
place des deux personnages a cependant complètement modifié le
discours.

Nicolas de Flûe, contrairement à la gravure d'Einsiedeln, ne
porte pas de rosaire visible80; ceci peut être dû aux restaurateurs de
1949. L'inscription qui — sous la date de 1588 — relie les deux
personnages pose des problèmes, car il n'est pas sûr qu'elle rende le
texte exact de 1588. Lors de la restauration de 1949, on a reconstitué
en partie aussi bien les fresques que les inscriptions. Le rapport,
publié par l'abbé Josef Konrad Scheuber, prétend qu'il s'agit
probablement du texte primitif81. Comme pour les inscriptions qui
accompagnent les scènes de la vie de Tell à l'intérieur de la chapelle,
on aurait repeint en noir et en plus petit les lettres originales, en vert les
lettres complétées. Si cela était exact, l'inscription de la façade serait
complètement reconstituée à l'exception de deux mots et de quelques
rares lettres noires et plus petites que les lettres vertes. Je suppose que
c'est le contraire qui correspond à la réalité et que les lettres peintes en

8()Amschwand, op. cit., p. 267, voit un rosaire enroulé autour de la main que je ne

remarque pas sur la photo.
81 Scheuber, op. cit., p. 143.



Guillaume Tell face à Nicolas de Flüe 49

vert reflètent le texte primitif. L'abbé Scheuber, auteur bien connu des
livres de Trotzli et promoteur du Tell-Museum de Biirglen,
aujourd'hui chapelain à Attinghausen, qui a collaboré à la restauration
aussi bien des chapelles du Ranft en 1947 que de celle de Biirglen en
1949, ne peut plus le préciser; quant aux archives de la Commission
fédérale des monuments d'art de Berne, elles n'ont pas été accessibles
au moment de la rédaction du présent article. Il faudra donc attendre la
publication du volume uranais des monuments d'art et d'histoire
consacré au Schächental et rédigé par Madame Helmi Gasser avant d'y
voir plus clair82.

A l'entrée d'une chapelle érigée à la gloire de Tell, le texte de

l'inscription étonne, car il peut être ressenti comme une gifle à

l'adresse du tireur. Là encore, c'est l'ermite seul qui parle et Tell qui
écoute (les lettres repeintes en noir sont rendues en caractères gras):

Frid ist in Gotd du soit in als Geschänck empfanl
(La paix est en Dieu, tu dois l'accepter comme cadeau)
sagt br. Clous von Ranft der selig man.
(dit frère Nicolas du Ranft l'homme bienheureux.)
Dann die nur Fryheit wysen verkerent die Sinn/
(car ceux qui ne prônent que la liberté pervertissent l'esprit)
Darumb Eydgnossschaft stell dich aujfFriden in.
(Prépares-toi donc à la paix, Confédération.)

J'avoue avoir des doutes quant à l'authenticité de ce texte
moralisateur, même s'il est vrai que sa teneur reflète en partie les idées
d'Ulrich Witwyler. Iconographiquement dans une position plus
défavorable que sur la gravure d'Einsiedeln, le Tell de Biirglen se voit
carrément mis en question par l'ermite. Un héros audacieux est
transformé en fils attentif aux doctrines de l'Eglise. Serait-ce le prix
qu'il a dû payer pour son entrée dans la communauté des saints?

Quoi qu'il en soit, le désir de conciliation est commun à de
nombreux hommes politiques suisses de l'époque, et il est possible
que les deux fondateurs uranais aient fait partie de ceux qui cherchaient
l'entente plutôt que l'affrontement entre les partis politiques et
religieux. L'enjeu: l'unité de la Confédération, menacée d'un côté par
la Ligue d'Or des cantons catholiques (1586) et leur alliance espagnole
de 1587-1588 (à la négociation de laquelle un des fondateurs de la

82Je remercie Madame Gasser de la photo reproduite en fig. 5, du soutien qu'elle a
accordé à mes recherches lors d'une visite à Altdorf et à Biirglen, ainsi que des

précieuses remarques qu'elle a apportées à mon texte.



50 Histoire et belles histoires de la Suisse

chapelle, Hans Schärer, avait pourtant participé), de l'autre côté par la
combourgeoisie genevoise conclue par Berne et Zurich contre la
Savoie (1584) et la prise de Mulhouse par les cantons protestants
(1587)83. L'affrontement militaire immédiat des deux partis suisses
aura lieu dans les guerres de religion en France (1587-1590), mais
dans leur pays la haine est vive et les accusations mutuelles sont à
l'ordre du jour. Néanmoins, une «troisième force» agit en faveur de la
paix. L'effort des protestants pour empêcher la division est
remarquable. En novembre 1585, une délégation des cantons protestants de
Zurich, Berne, Bâle et Schaffhouse visite les lieux de commémoration
de Nicolas de Fliie (Samen, Sächseln, le Ranft, Stans) pour obtenir
des catholiques la renonciation à toute alliance particulière: sans
succès84! Dans les polémiques qui s'ensuivent, les protestants ne
cessent de rappeler aux catholiques les conseils de l'ermite au sujet de
l'argent étranger; Nicolas de Fliie y apparaît souvent en compagnie
d'un taureau suisse vendu aux Espagnols et mutilé par cette trahison85;
dans une réplique ultérieure, les catholiques présentent le saint incitant
le taureau à se lancer contre le lion zurichois, l'ours bernois, le griffon
bâlois et le bélier schaffhousois excités par les predicants86. D'autres
artistes protestants des années quatre-vingts montrent l'ermite comme
garant et protecteur de l'unité et surveillant du serment confédéral87.
Du côté catholique, le centenaire de la mort de l'ermite (1587)
déclenche un effort accru pour obtenir de Rome sa canonisation;
Melchior Lussy, chef spirituel des catholiques, s'engage en commun
avec le nonce Paravicini88. Dans l'argumentation qui conduira à un
premier procès en 1591, Nicolas de Fliie apparaît non pas comme
pacificateur helvétique, mais comme saint ascète vénéré pour son
abstinence et sa vie miraculeuse et pour les miracles qui se sont
produits sur sa tombe. Il n'y a pas de doute que son apparition dans la
fresque de Biirglen s'explique en partie par la ferveur spirituelle qui
règne à son égard en 1587-88; l'image reproduit donc une situation
d'actualité immédiate, et il est fort possible que lors de la fondation de
la chapelle en 1582 on n'avait pas prévu de place pour l'ermite. Même

88Voir Peter Stadler dans Handbuch der Schweizer Geschichte, 1.1, Zurich, 1972,

pp. 601-606.
84Durrer, op. cit., II, pp. 848-850; Schmid, «Brader Klaus», pp. 320 sq.
85Durrer, op. cit., II, pp. 872-883; Schmid, «Brader Klaus», pp. 324 ss.
86Durrer, op. cit., II, pp. 878-881; Schmid, «Brader Klaus», p. 326.
87Amschwand, op. cit., pp. 261 ss.
88Durrer, op. cit., II, pp. 893-931.



Guillaume Tell face à Nicolas de Flüe 51

si son jumelage avec Tell constitue une concession à la vue
protestante, il serait certainement faux de l'interpréter sous un aspect
purement politique. L'homme que Tell écoute est le candidat du pays à

la canonisation et Tell en profite dans sa propre ascension vers la
béatitude.

Dans le contexte polémique et spirituel des années 1580 à 1588,
la gravure d'Einsiedeln et la fresque de Bürglen occupent une place
particulière, puisque Nicolas de Fliie y agit en faveur de la paix et de
l'unité non pas face aux protestants, mais face à Guillaume Tell, un
héros dont la Suisse catholique de l'époque revendique l'origine et la
bourgeoisie. C'est la contribution originale d'une «troisième force»
catholique au débat sur les principes fondamentaux de la
Confédération, contribution apparemment sans succès notable.
Quoique souvent réunis dans différentes parties d'un même tableau89,
l'affrontement direct des deux personnages n'intéressera plus les
artistes, les intellectuels et les hommes politiques par la suite. L'idée
d'un dialogue nécessaire avait trouvé son expression poignante aux
temps particulièrement difficiles des conflits religieux de la seconde
moitié du XVIe siècle. Sans pouvoir accomplir son chemin, une
grande force de réflexion avait créé une image qui reste saisissante.

Car dans la réalité politique suisse, Tell n'est pas pensable sans
Nicolas de Fliie, et Nicolas de Fliie n'est pas pensable sans Tell. Nés
jumeaux vers 1474, ils se sont séparés par la suite. Rentrés dans la
famille des fondateurs avec beaucoup d'hésitation, ils se sont
rapprochés petit à petit. Leur rencontre en face à face, un siècle après
leur entrée en scène, se termine par un affrontement. Le débat reste
ouvert, l'entente à trouver.

Peter RÜCK

89Voir par exemple le vitrail commandé en 1606 par l'avoyer de Morat Caspar
Apenthel dans Schmid, «Bruder Klaus», pp. 329-330 et pl. 5.




	Guillaume Tell face à Nicolas de Flüe aux XVe et XVIe siècles

