
Zeitschrift: Itinera : Beiheft zur Schweizerischen Zeitschrift für Geschichte =
supplément de la Revue suisse d'histoire = supplemento della Rivista
storica svizzera

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft für Geschichte

Band: 8 (1988)

Artikel: "Gemeinde-Reformation" : das bernische Sittengericht zwischen
Sozialdisziplinierung und kommunaler Selbstregulation

Autor: Schmidt, Heinrich Richard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1077704

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1077704
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


"GEMEINDE-REFORMATION"

DAS BERNISCHE SITTENGERICHT ZWISCHEN SOZIALDISZIPLINERUNG
UND KOMMUNALER SELBSTREGULATION

von

Heinrich Richard Schmidt

Das bernische Chorgericht hat seine Aufgabe in der
"Gemeinde-Reformation" gesehen, also darin, christliche Zucht
durchzusetzen. Langfristig hat es damit einen Beitrag zu
einem Mentalitätswandel geleistet. Es kann als ein Glied im

Prozess der "Rationalisierung", der "Zivilisation" oder der
"Sozialdisziplinierung" betrachtet werden. Mit diesen
Begriffen sind drei Theorien über die frühe Neuzeit verbunden,
die heute lebhaft diskutiert werden. Um den Stellenwert zu

bestimmen, den eine Arbeit über das bernische Chorgericht
haben kann, müssen diese Theorien vorgestellt werden.

I Forschungsüberblick

Konzepte, die längerfristige Entwicklungstendenzen der
Geschichte zu erfassen versuchen, haben Konjunktur-*-. Ursächlich

dafür ist die Hinwendung zur Gesellschaftsgeschichte
nach dem Ende des 2. Weltkrieges. Mit ihr ging eine
Wiederbelebung älterer entwicklungsgeschichtlicher Ansätze einher,
von denen die Rationalisierungsthese Max Webers die grösste
Reichweite besitzt^. Sie beansprucht, eine universalhistorische

Konstante zu beschreiben, die in Europa durch den

Protestantismus am weitesten vorangetrieben wurde. Weil sich
das Thema "Sittenzucht" über die Webersche Kategorie erklären

und deuten lassen könnte, sollen seine Thesen skizziert
werden. Dies ist auch deshalb als erster Schritt sinnvoll,

85



weil sich Elias und Oestreich, zwei weitere in diesem
Zusammenhang zu diskutierende Theoretiker, als konzeptionell
abhängig von Weber erweisen.

1. Max Webers Rationalisierungsthese

Max Webers vordringlichstes Erkenntnisinteresse, das hat W.

Hennis über das bisher übliche Mass betont, ist anthropologisch,

ist das "Menschentum"^. Damit ist gemeint, dass Weber

die charakterologische Prägung des Menschen als historisch
bedingt betrachtet hat, bestimmte Haltungen des Menschen

seiner Welt gegenüber auf ihre Geschichte zurückführen
wollte^. Von dieser Überzeugung aus kann man mit Hennis

folgern, "dass der zentrale Begriff der Weberschen Soziologie

der der 'Lebensführung' ist"5.

Die protestantische Ethik, von der Webers berühmteste Arbeit
handelt®, ist geprägt durch eine "methodische Lebensführung"
oder die "Systematisierung der ethischen Lebensführung"''.
Max Weber hat durch seine These, nach der die moderne

rationale Wirtschaftsgesinnung, "der Geist des Kapitalismus",
ein Kind dieser Ethik sei, eine noch heute wirksame Theorie
über die europäische Geschichte formuliert: Die Rationalität
unterscheidet den modernen von allen früheren Formen des

Kapitalismus, etwa der Antike: Der Beruf ist Selbstzweck,
eine ethische Pflicht. "Er setzt voraus die 'bürgerlichen'
Tugenden der Nüchternheit und Sparsamkeit, der individuellen
Initiative und Verantwortung, der Pünktlichkeit und
unbedingten Redlichkeit im Geschäftsverkehr. Diese Haltung
verlangt die Fähigkeit zu rationalem Umgang mit der Zeit, zu

rationalem Einsatz von Arbeitskraft und Kapital. Sie
fordert gebieterisch die methodische Ordnung und
'asketische' Disziplinierung der gesamten Lebensführung"^. Weber

zufolge hat der Protestantismus, hauptsächlich in seinen
calvinistischen und seinen täuferischen Zweigen, diese
asketische Selbstdisziplinierung hervorgebracht. Die

86



Vergewisserung, ob ich erwählt bin, gelingt nur durch die
Bewährung im Leben, durch den stetigen Gehorsam gegenüber
Gottes Geboten. Gibt Gott dazu (d.h. schenkt er "wirksamen
Glauben" - fides efficax), so schliesst der Calvinist auf
seine Vorherbestimmung zur Erlösung^. Die asketische
Selbstdisziplinierung des gläubigen reformierten Christen
dient seiner Heilsgewissheit, wirkt sich aber durch die
damit verbundene rationale, triebunterdrückende Methodisierung
des gesamten Lebens auf alle möglichen Bereiche aus und kann
im Rahmen der Wirtschaft diese moderne Wirtschaftsgesinnung
hervorbringen, ohne die unsere westliche Gesellschaft nicht
entstanden wäre-*-®.

Wie aber gelangt diese Ethik zur Wirksamkeit? Den Prozess
der Internalisierung der reformierten Ethik untersucht Weber

nicht. Er geht von dem Idealtyp des reformierten Christen
als gegeben aus und argumentiert von der Höhe normgebundener
Texte herab. Von dort erscheint das, was eigentlich zu
untersuchen wäre, der theologisch-ethische Paradigmenwechsel
der Reformation, als Automatismus: "Dies: der absolute
Fortfall kirchlich-sakramentalen Heils, war gegenüber dem

Katholizismus das absolut Entscheidende Der echte
Puritaner verwarf ja sogar jede Spur von religiösen Zeremonien
am Grabe, um nur ja keinerlei 'superstition1: kein
Vertrauen auf Heilswirkungen magisch-sakramentaler Art,
aufkommen zu lassen"11.

Die Webersche Deutung des Protestantismus ist spekulativ.
Sie hat zwar die Geschichtswissenschaft bis heute fasziniert,

in den angelsächsischen Ländern hat Weber fast den

Status eines Anti-Marx, sie entbehrt aber der empirischen
Fundierung. Sie beruht auf religiösem Schrifttum, das fast
ausschliesslich aus den angelsächsichen Ländern und aus dem

17. Jahrhundert stammt12. "In der Hauptsache liefert er
(Weber) eine Reihe von relativ abstrakten Modellanalysen und

hypothetisch gemeinten Gedankenexperimenten, die vom

theologischen Dogma, von der kirchlichen Praxis und vom re-

87



ligiösen Weltbild ausgehen, um die darin enthaltenen
'psychologischen Antriebe' und ihre verhaltensbestimmenden
'Konsequenzen' für die Lebensführung der Gläubigen
herauszuarbeiten. Dabei wendet Weber den methodischen Kunstgriff

der idealtypischen Vereinfachung an"^.

Besonders wenn man die anthropologische Zielrichtung der
Weberschen Forschungen herausstreicht, ähnelt ihnen die im

folgenden darzustellende Theorie von Norbert Elias stark.
Beide Forscher konzentrieren sich auf die Entstehung einer
rationalen Innenlenkung des Menschen - wobei allerdings bei
Elias erstaunlicherweise der Bezug zur Religion völlig
fehlt.

2. Elias' Theorie über den Prozess der Zivilisation

Norbert Elias hat den Begriff der Zivilisation verwendet, um

ein Entwicklungsgesetz der abendländischen Gesellschaft zu
formulieren1^ : Das alltägliche menschliche Verhalten ändert
sich im Laufe der Jahrhunderte, Selbstzucht oder Affektkontrolle

verdrängen das freie Ausleben der Triebe. Dabei tritt
der äussere Zwang, etwa durch staatliche Instanzen, allmählich

immer mehr zurück. "Die psychische Apparatur der
Selbstkontrolle, das Über-Ich, das Gewissen" bildet sich
aus15. Die abendländische Menschheit wird erwachsen1®. Die
typischen Erwachseneneigenschaften, so Elias, sind nämlich
keine ewigen Konstanten, sondern Produkt der historischen
Entwicklung seit dem Mittelalter und für das Abendland
spezifisch. Den Prozess der Zivilisation begreift Elias als
nicht geplante, aber doch aus dem Zwang der Umstände heraus
rationale Anpassung an ein enger und damit schwieriger
werdendes gesellschaftliches Umfeld. Individuelle Gewalt musste
eingedämmt werden. Der Staat übernahm das Gewaltmonopol. In
seinem Schutz wurde friedliches Zusammenleben möglich,
zugleich aber musste das ungezügelte Ausleben der Affekte
Liebe und Hass unter Kuratel gestellt werden. "Erst mit der

88



Ausbildung solcher stabiler Monopolinstitute stellt sich
jene gesellschaftliche Prägeapparatur her, die den Einzelnen
von klein auf an ein beständiges und genau geregeltes An-
sich-Halten gewöhnt; erst im Zusammenhang mit ihr bildet
sich in dem Individuum eine stabilere, zum guten Teil
automatisch arbeitende Selbstkontrollapparatur"

Elias verschenkt einen Gutteil der Erklärungskraft seiner
Theorie, wenn er nicht durchgängig von der Funktionalität
des Zivilisationsprozesses für die betroffenen
gesellschaftlichen Einheiten ausgeht, sondern parallel und zum

Teil widersprechend ein Oben-unten-Mgdell entwickelt, das

die Oberschichten, konzentriert an den Höfen, zu Vorbildern
und Erziehern macht-'-8. Zwar anerkennt Elias durchaus die
Möglichkeit einer gegenseitigen Durchdringung von
Charakterzügen der verschiedenen Schichten (also etwa auch von
unten nach oben1^), entscheidend und interpretationsleitend
ist bei ihm aber die "Einschmelzung von Verhaltensweisen der
funktional oberen Schichten in das (Repertoire) der
aufsteigenden, unteren"2*^.

Eine zweite Schwäche seiner Darlegungen, die im übrigen von
faszinierender Brillanz und hoher Erklärungskraft sind,
liegt darin, dass er den konkreten Übergang vom Fremd- zum

Selbstzwang nicht empirisch erhebt, sondern - wie Weber -von
den Resultaten ausgeht. Eher diffus benennt er die
"Prägeapparatur", wenn er von der Monopolisierung legitimer Gewalt
beim (absolutistischen) Staat direkt Wirkungen ableitet:
"von dieser gespeicherten Gewalt in der Kulisse des Alltags
geht ein beständiger, gleichmässiger Druck auf das Leben des

Einzelnen aus"21.

Diesen Kurzschluss rückt Elias in die Nähe der neuerdings
lebhaft diskutierten, wenn auch kaum kritisierten
Sozialdisziplinierungsthese. Ihr gilt der absolute Staat als
der Autor und der Nutzniesser einer tiefgreifenden
Disziplinierung des Sozialverhaltens. Elias passt in diese

89



These, wenn er sagt: "In der Tat nimmt die Soziogenese des

Absolutismus im Gesamtprozess der Zivilisation eine
Schlüsselstellung ein: Man kann die Zivilisation des Verhaltens
und den entsprechenden Umbau des menschlichen Bewusstseins-
und Triebhaushalts nicht verstehen, ohne den Prozess der
Staatenbildung und darin jene fortschreitende Zentralisierung

der Gesellschaft zu verfolgen, die zunächst in der
absolutistischen Herrschaftsform einen besonders sichtbaren
Ausdruck findet"^2.

3. Gerhard Oestreichs Sozialdisziplinierungskonzept

Nachdem Norbert Elias mit dem Prozess der Zivilisation die
"'andere' Seite der Staatsbildung in der frühen Neuzeit"
beschrieben hat, der als Umbau des Bewusstseins- und
Triebhaushaltes dem äusseren Umbau der staatlichen Ordnung zur
Seite tritt^2, hat Gerhard Oestreich mit einer gewissen
Gewichtsverlagerung den nämlichen Sachverhalt untersucht^.
Indem er die Rolle des erziehenden absolutistischen Staates
in den Vordergrund rückt, seine Absichten, Ziele und

Massnahmen, gewinnt er an Konkretheit gegenüber Elias'
weichen Ursachenbeschreibungen, er verengt aber zugleich
dessen offenen Begriff zu einer "sozialgeschichtlich
gewendeten Variante des Absolutismusbegriffs"25. Seine
Vorstellungen sind "etatistisch" geprägt^, obwohl die Tendenz

zu verstärkter Kirchenzucht, besonders in den protestantischen

Territorien des Reiches, in diesem Prozess der
Sozialdisziplinierung eine wichtige Rolle spielt, gerät der
spezifisch kirchliche Beitrag bei Oestreich selbst nur am

Rande ins Blickfeld2^. Seine Nachfolger haben diese
Argumentationslücke auszufüllen getrachtet. Hinter Elias greifen
sie auf Webers Überlegungen zurück, dass die Reformation
einen wichtigen Schritt in der Modernisierung Europas getan
habe. Die Reformation erscheint nun als Voraussetzung des

Absolutismus - so als hätten katholische Territorien diese
Staatsform nur nachgeahmt -, in den Worten von Marc Raeff:

90



"Es überrascht deshalb nicht, wenn wir den ersten bedeutenden

Vorbildern des interventionistischen und administrativen
Polizeistaates in der zweiten Hälfte des 16. Jahrhunderts in
den protestantischen Gegenden Deutschlands begegnen"2**.

Der Staat macht sich die Kirche nutzbar oder tritt gar an
ihre Stelle2®, indem er die moralische Aufsicht über seine
Untertanen bei sich konzentriert. Durch Oestreich und seine
Gefolgsleute wie Raeff wird der bei Weber und teilweise bei
Elias unentdeckt gebliebene Macher wie Nutzniesser der So-

zialdisziplinierung entdeckt, der absolute Staat. Die
"Prägeapparatur" konkretisiert sich in den Polizeiordnungen und
den sie ausführenden Organen der Verwaltung30. Die Disziplinierung

oder Zivilisation der Untertanen wird Grundlage des

Absolutismus: "Die Vereinheitlichung der Religion wurde auf
diese Weise zum Beginn der modernen 'Staatsräson'"33.

4. Das Kolonialismusmodell der popular-culture-Forschung

Norbert Schindler, ein führender Volkskundler, übersetzt den

Begriff der Sozialdisziplinierung, der auch in der
Volkskulturforschung interpretationsleitend geworden ist, mit
"Domestikationspolitik"32. Bei allen verbalen Vorbehalten
gegen lineare Konzepte der "sozialen Disziplinierung und

Moralisierung der Unterschichten" (sie)33, beschreibt er am

Ende "Oben" und "Unten" in der europäischen Gesellschaft wie
Eroberer und Unterworfene: "Wo N. Elias den Siegeszug der
herrschenden Zivilisation aus vollen Quellen schöpfend
beschreiben kann, da muss sich die Erforschung der Volkskultur
damit begnügen, die Spuren der anderen, kolonisierten und

unterworfenen Zivilisation zu sichern und die bange Frage
nach den Kosten des Fortschritts aufzuwerfen, ohne dabei den

Verlockungen der Idylle aufs neue anheimzufallen"3^.

Dieses Kolonialmodell, wie ich das nennen möchte, ist
einerseits ein Derivat von Oestreichs Sozialdisziplinie-

91



rungskonzept, andererseits ist es für die Ethnologie, die
die europäische popular-culture-Forschung prägt, sozusagen
eingeboren.

Es kehrt immer wieder. "Herrschende" und "das einfache Volk"
treten bei Roger Chartier gegenüber^( die Kirche gehört
selbstredend zu den Eliten (ein Synonym für "Herrschende"),
und sie arbeitet kräftig mit an der Zensur der Volkskul-
tur^6. Reformation und katholische Reform sind von Peter
Burke als Versuche beschrieben worden, "die von einigen
Mitgliedern der gebildeten Klasse unternommen wurden, um

die Einstellungen und Wertsetzungen der restlichen Bevölkerung

zu verändern, oder, wie die Viktorianer zu sagen
pflegten, sie zu 'bessern'"37. Jean Delumeau^ und Robert
Muchembled^ zeichnen ein unversöhnliches Verhältnis von
Volks- und Elitenkultur^O. "Der Ausbau des staatlichen
Absolutismus und die Auswirkungen der tridentinischen Reform

konvergieren nach Muchembled in einem Prozess der
Akkulturation, d.h. im Versuch der Kirche und des Staates,
sowie der mit diesen Institutionen verbündeten, herrschenden
Schichten vor allem der Städte, die bloss oberflächlich
christianisierte und im Grunde genommenen heidnisch-magische
Volkskultur der dörflichen Gesellschaft auszurotten, und sie
durch einen rationaleren, christlichen Glauben und erhöhte
soziale und moralische Disziplin zu ersetzen"41.
"Globalement, l'action conjointe de l'église, de l'Etat et
des couches sociales privilégiés permit de mettre en place,
entre 1550 et 1750, un nouveau type de société"^.

Eigentlich existieren nur zwei Varianten des
Kolonialismus-Modells, eine schärfere und eine mittlere. Die eine
versteht die Sozialdisziplinierung als Ausrottung der
Volkskultur, die andere als deren "Reform". Beide stimmen im

Grundmodell überein, das in der Folge von Reformation und

Gegenreformation einen "konzentrierten Angriff einer
übermächtigen Elitekultur" auf die Volkskultur annimmt"^. Wenn

auf die Gefahren dieses Konzepts hingewiesen wird, dann

Q?



meist nur in der Weise, dass der Widerstand der Volkskultur
gegen Konfessionalisierung und Disziplinierung betont, also
der Erfolg der Akkulturation in Frage gestellt wird44.

II Methodische Vorüberlegungen

Bei Weber fehlt die empirische Basis, den Vorgang der
Rationalisierung zu erklären, bei Elias wird die Religion
nicht als konzeptionelles Element im Zivilisationsprozess
erkannt, bei Oestreich verengt sich die Sozialdisziplinie-
rung zur Staatsaktion, in der popular-culture-Forschung
sieht die Lage ähnlich aus: Von einem eigenen Anteil des

Volkes an seiner Erziehung, also von einer Selbstdiszipli-
nierung, ist auch nicht entfernt die Rede.

Die folgende Skizze behandelt mit dem Chorgericht die
empirische Basis, die Prägeapparatur der Zivilisierung. Sie
rückt die Religion als Handlungsanleitung ins Blickfeld. Sie
konzentriert sich dabei ganz wesentlich darauf, den eigenen
Anteil des "Volkes" an seiner Zivilisierung hervorzuheben.

Wenn also im folgenden der Versuch gemacht wird, offene
Desiderate zu erfüllen und die Einseitigkeiten der
"Kolonialismus-Modelle" auszugleichen, dann muss sich dieser Versuch
auch deshalb rechtfertigen, weil er an Schweizer Material
unternommen wird. Dies ist jedoch nicht schwer. Die Schweiz

wird längst nicht mehr als republikanischer Sonderfall
behandelt, sondern unter die gängigen Thesen subsumiert. Nach

Richard Weiss ist gerade die Schweizer Reformation ein
besonders radikaler Bruch mit der überkommenen Volkskultur4®.
Die neue Arbeit von Christian Simon über die "obrigkeitliche
Moralpolitik" ist völlig vom Kolonialismuskonzept
durchtränkt. Obrigkeit und Untertanen erscheinen geradezu als
feindliche Welten4®. Er zieht das Fazit: "Moralpolitik wird
zum Disziplinierungsinstrument, mit dessen Hilfe die Untertanen

leichter regierbar gemacht werden sollen. Genau mit

93



diesem Argument versucht die Kirche, ihre Leistung für die
Herrschaft ins rechte Licht zu rücken: Sie schafft durch
Erziehung christliche Untertanen, die sich durch Bescheidenheit

und Vernunft auszeichnen"^. Wenn auch zu diesem

Soll eine Realisierungslücke klafft^®, so steht doch für
Simon fest, dass Sittenzucht eine Staatsaktion ist und dass
das Volk Widerstand leistet. In ähnlicher Weise betrachtet
Markus Schär die Zürcher Verhältnisse: "In einem Jahrhunderte

währenden religiösen Feldzug versucht die Zürcher
Staatskirche seit der Reformation diese widerspenstigen
Untertanen zum wahren christlichen Glauben und damit zu einem

gottesfürchtigen Lebenswandel zu führen oder sie, wenn sie
mit den Qualen der Hölle nicht zu schrecken sind, wenigstens
mit dem Gesetz des Allmächtigen zu unterwerfen". So leitet
Schär sein Kapitel "Die Christianisierung der Landschaft"
ein^. Schär kommt, soweit das sein Ansatz überhaupt
zulässt, recht nahe an die Erfüllung der Weberschen und

Eliasschen Desiderate, denn mit der Kirche und der durch sie
geübten Kirchenzucht erfasst er den Prägeapparat für den

Zivilisationsprozess50. Er legt ihn aber so fest in die
Hände der Obrigkeit, dass der Zürcher Rat absolutistische
Züge gewinnt.

Die Berner Reformation bietet sich als Kontrollgang für die
hier vorgestellten Thesen an. An ihrem obrigkeitlichen
Charakter zweifelt die Literatur nicht. Gustav Tobler, Herausgeber

der einschlägigen Quellensammlung, sieht die Reformation

als Staatsaktion: "Wie im Twingherrenstreite der
selbstherrlichen Stellung des Feudaladels ein Ende bereitet
und gewissermassen eine zentralisierte Verwaltung möglich
wurde, so brachte es die Berner Regierung durch eine
jahrzehntelang mit Folgerichtigkeit durchgeführte Politik
dazu, dass auch die Kirche dem Staatszweck sich beugen und

als ein Glied dem staatlichen Organismus sich einreihen
musste. Die Reformation und damit die Errichtung der
Staatskirche erscheint so als ein notwendiges Ergebnis einer
historischen Entwicklung"51. Das gängige Handbuch über die

94



bernische Kirchengeschichte von Kurt Guqqisberq resümiert
überzeugt: "Die Reformation ist nicht vom Volk, sondern von
der Obrigkeit durchgeführt worden"5^. sie vollendete nach
Ernst Walder den Prozess der "Ausbildung des landesherrlichen

Kirchenregiments, durch das die Kirche in den
einzelnen Staaten der Aufsicht, Verwaltung, Leitung des
Landesherrn unterstellt wurde"55. Peter Bierbrauer knüpft an
Walder an und definiert die landesweite Erzwingung der
Reformation gegen heftigen Widerstand von Teilen des
Oberlandes als "Fürstenreformation"54. Sie schuf die Grundlage
dafür, ein einheitliches Landrecht wenigstens auf den
Gebieten der Religion und der Sittenordnung einzuführen55.
Bierbrauer spitzt die gängige Forschungsmeinung eher noch

zu: Bern hat seiner Meinung nach versucht, "die beteiligten
Verbände als politische Faktoren innerhalb des städtischen
Territoriums auszuschalten"56. Die Reformation vollendete
nach seinen Worten die "Transformation des 'dualistischen
Gliederstaates ' zu einem zentralistischen Territorialstaat

autoritärer Prägung"5^.

Das bernische Chorgericht, von dem im folgenden zu handeln
sein wird, stellt nach den hier vorgetragenen Meinungen den

verwaltungstechnischen Transmissionsriemen dar für die
Durchsetzung der obrigkeitlichen sittenzuchtlichen
Massnahmen58 und damit für die Erzwingung der autoritären
Massnahmen eines absolutistisch gedachten Zentralstaates. An ihm
den Versuch zu unternehmen, das lineare Sozialdisziplinie-
rungskonzept mindestens zu relativieren, wird sich deshalb
kaum dem Vorwurf aussetzen, es sich zu leicht zu machen.

III Dorf und Chorgericht

Das Chorgericht übernahm in den nichtlutherischen Territorien

mit der Einführung der Reformation die bis dahin vom

Bischof ausgeübte Kirchenzucht und Sittenpolizei. Am 29. Mai

1528 schuf der Rat von Bern ein solches Gericht für die

95



Stadt (später auch Appellationsinstanz für die ländlichen
Gerichte), am 8. März 1529 für alle Kirchgemeinden der
Landschaft6®. Mit dem örtlichen Chorgericht beschäftigen
sich die folgenden Ausführungen.

1. Die Organisation des örtlichen Chorgerichts

Nach der Satzung für die ländlichen Chorgerichte vom

8.3.1529 wurde in jeder Kirchgemeinde ein Chor- oder Ehegericht

eingesetzt, dem neben dem Pfarrer mindestens zwei
ehrbare, vom Landvogt ernannte Gemeindeglieder angehören
sollten6®. In der Regel umfasste das Chorgericht selbst in
kleinen Gemeinden mehr als zwei Richter, in Stettlen
beispielsweise sind es 661, in Köniz 8-1263. Die Wahl erfolgte
faktisch, soweit das aus den Quellen deutlich wird, durch
das alte Chorgericht, ist also als Kooptation zu bezeichnen,
und galt grundsätzlich lebenslang. Die Strafkompetenzen
reichten von Ermahnungen, Warnungen über Verweise, Geldbussen

zu Gefängnis bis drei Tage und schliesslich zu Schmachstrafen

wie dem Herdfall, bei dem ein Delinquent vor
versammelter Gemeinde auf dem Boden ausgestreckt seine Schuld
bekennen musste63.

Neben der Ehe- und Sittenaufsicht wuchsen dem Chorgericht
mit der Zeit Aufgaben aus dem Bereich des Vormundschaftswesens,

der Schule und der Armenfürsorge zu6^. Diese
Kompetenzanreicherung stärkte die dörfliche Selbstverwaltung66.
Das Dorf, das zuvor ein bäuerlicher Wirtschaftsverband,
keine religiöse Einheit gewesen war, schuf sich nun einen
eigenen Haushalt66.

Das Chorgericht rekrutiert sich aus der Gemeinde, ein
Ausschuss von Gemeindsgenossen sitzt in ihm - zusammen mit
dem Pfarrer - über andere Gemeindsgenossen zu Gericht. Die
Richter sind - bis auf den Pfarrer, den man hier allenfalls

96



nennen könnte - keine Fremden. Blickt man auf die "Täter",
handelt es sich nicht um Fremdzwang, sondern um Selbstzwang.

Diese Schlussfolgerung setzt jedoch voraus, dass die
Chorrichter in der Gemeinde akzeptiert sind und nicht wegen
ihrer sittenzuchtlichen Tätigkeit desintegriert werden6?.
Damit ist die Frage nach der Akzeptanz des Sittengerichts
gestellt. Sie kann hier zwar nicht vollständig beantwortet
werden, aber Annäherungen sind wenigstens möglich.

2. Die Akzeptanz des Chorgerichts

Zwischen 1600 und 1610 einschliesslich verhandelte das

Chorgericht Stettlen, dessen Akten für eine spätere detaillierte

Auswertung vollständig erfasst wurden, 57 Fälle6®.
Sie sollen hier für eine kleine Fallsstudie ausgezählt werden.

Wie zu erwarten, sagen die Quellen meist nicht, auf
wessen Anzeige hin die Anklage erhoben worden ist. 26 Fälle
werden lapidar mit "ist anzeigt worden" eingeleitet. Sechsmal

sind die Vergehen öffentlich geschehen, jedermann weiss
also von ihnen. Neun Klagen gehen eindeutig auf die Richter
zurück. Vier stammen vom Pfarrer, dem Ammann oder aus Bern.
Immerhin dreizehn Klagen stammen aber von den Betroffenen
selber, kommen also Selbstanzeigen gleich. Ausser in einem

Fall, in dem es um ein gebrochenes Eheversprechen geht,
handelt es sich dabei um Ehe-, Familien- oder, seltener, um

Nachbarschaftsstreit. Das Chorgericht wird als Schlichter
gesucht. Es braucht offensichtlich einen unbeteiligten, aber
"zuständigen" Dritten, der in die zum Teil intimen Vorgänge

eingeweiht wird. Bemerkenswert ist dabei nicht zuletzt, dass
Frauen vor Chorgericht gegen ihre Männer klagen, die sie
schlagen, beschimpfen oder die nicht arbeiten6^.

Für einen Teilbereich, den der Bändel und Irrungen in Ehe,

Familie und Nachbarschaft, kann von Akzeptanz gesprochen
werden. Dass er als chorgerichtliche Aufgabe keineswegs

97



unwichtig ist, zeigt eine Auszählung einzelner Zehnjahres-
perioden: 1618-1627 und 1645-1654 stammen konstant 15 %

aller Fälle aus diesem Bereich. 1695-1704 erreicht er mit 21 %

(aus einer allerdings kleinen Grundmenge von 46 Fällen)
einen einmaligen Höhepunkt, und 1745-1754 kommt er auf 11 %.

Inwieweit die Formulierung "ist anzeigt worden" auf eine
Anzeige aus der Gemeinde deutet, kann nicht beantwortet
werden. Aber selbst wenn alle diese Denunziationen von den

Chorrichtern stammten, so doch nur, weil ihnen aus dem Dorf
Informationen zugekommen sind. Jedenfalls liesse sich ihr
Wissen schwer mit einer Distanzhaltung ihrer Mitbewohner
vereinbaren.

Auf die Mitarbeit der Gemeinde muss das Chorgericht zählen
können, und es kann es auch innerhalb des Bereichs
akzeptierter Strafgewalt. Kundschaften, d.h. Zeugenaussagen

Dritter, werden regelmässig eingeholt, wenn ein Delinquent
leugnet^^.

Die Mitarbeit der Gemeinde kann keinesfalls erzwungen werden.

Im Streitfall halten selbst die Chorrichter zu ihren
Gemeindsgenossen. Ein sehr interessanter Fall belegt das und

gewährt zugleich Einblick in die Geisteswelt der Betroffenen.

Die letzten Jahre eines Stettier Pfarrers, der seit
1621 amtierte und regelmässig gegen zehn Fälle pro Jahr^l
aburteilen half, sind von einer tiefgreifenden Isolation
geprägt. Nur zwanzig Anklagen überhaupt kamen in den zehn

Jahren von 1641 bis 1650 zur Verhandlung, wohingegen sein
Nachfolger allein im Jahr 1651 24 Klagen verhörte^,
offensichtlich hatte sich in den letzten Amts jähren ein
Regelungsbedarf angestaut. Dass der neue Pfarrer in diesem
Umfang wie 1651 tätig werden konnte, erklärt sich nur daraus,
dass die Gemeindeglieder ihn informierten und direkt
angingen, dass sie die chorgerichtliche Tätigkeit
"nachfragten". Den alten Prädikanten hingegen hatten alle mehr

oder weniger aus ihrer Mitte ausgeschlossen. Er selber

98



lamentiert 1646: "dises jar biss vff den aprellen alle 14

tag by einandren gsin, aber nüt furbracht worden, weiss nit,
ob si einander verschworen (dass ich ouch gloube), dan so
vollkommen sind si nitt. Sithar alle 14 tag bi einander
gsin, aber gantz nüt furbracht worden"7-^. Gegen eine
Verschwörung der Gemeinde ist der Pfarrer machtlos. Warum aber
hat er seine anfangs so akzeptierte Stellung eingebüsst?
Offensichtlich hat er ungleiches Recht gesprochen oder aber
die Ausbreitung von Feindschaft nicht gehindert, die durch
seine eigene Familie verursacht wurde. Die Tochter des Prä-
dikanten ist eine der ersten, die am 5.1.1651 vor dem

Chorgericht unter Vorsitz des neuen Pfarrers stehen: "Dannen ist
auch darfur beruften worden Margretle Stantz, dess alten
hern predicanten dochter dochter (sie), wegen dass sie
vnderschidliche personen mit schmächwortten angetastet"74.
Weil er dies nicht hinderte und weil er seine Tochter nicht
strafte, desintegrierte sich der alte Herr Prädikant selbst
aus der Dorfgemeinschaft.

Eins können diese Beispiele belegen: Das dörfliche Chorgericht

lebt von der Akzeptanz im Dorf. Nur so kann es seine
Aufgaben erfüllen.

3. Aufgaben des Chorgerichts

3.1 Die Sozialpflichtigkeit des ethischen Verhaltens

Das "christliche Mandat" vom 6. Januar 158775 verlangt: "Die
chorrichter soellend nit allein befaelche haben, uff die
eesachen zeachten, sonders in gmeyn ob allen unseren
christlicher diseiplin, gmeyner zucht und erbarkeyt
Satzungen mit hoechstem flyss und ernst zehalten und die
ubertraetter derselbigen, es syend wyb oder manns personen,
zebeschicken, zuo rechtfertigen und nach lut der Satzungen
und mandaten zestraffen, als da sind gottslesterer, saegner,
tüffelsschweerer, muotwillige versumer und verachter der

99



predigen dess heiligen goettlichen worts und heiligen
sacramenten, ungehorsamme der eiteren, huorer, eebraecher,
kuppler, trunckne lüt, taenzer, öffentliche wuocherer,
spiler, unnütze muessiggaenger, die so üppige kleyder
tragend, uff kilchwyhnen louffend, in mummeryen und fassnacht
butzen wyss umblouffend, fassnacht füwr machend, naechtliche
unfuogen anrichtend oder spaat in zaechen biss in die nacht
verharrend, liederliche winckelwirt und was sonst derglychen
mer ergerlicher lütten sind, die christenlicher zucht und

erbarkeit zuowider handlend"7®.

Anders als die lutherische Lehre hat die Reformation Zwing-
lis stark biblizistisch-gesetzlichen Charakter. Trotz der
theologisch behaupteten Unfähigkeit des Menschen, an seiner
eigenen Erlösung mitzuwirken, spielen die "guten Werke" hier
eine grosse Rolle. In ihnen beweist sich der Gehorsam gegen
Gott. Glauben ist Leben: "gute Werke führen zwar an sich
nicht zur Seligkeit, werden aber doch von Gott belohnt"77.
Ist man seinen Geboten gehorsam und erweist man ihm durch
fleissigen Predigtbesuch die nötige Ehre, darf man hoffen,
ihn zufriedenzustellen und sich seiner Gunst zu erfreuen"78.
Die Prädikantenordnung von 1748 spricht davon, dass die
"nothwendigkeit der liebe und guten werken als früchten der
gerechtigkeit, des glaubens", durch die Pfarrer "angepriesen
und das christen-volk nach allen ständen zu allen
Christanständigen pflichten ermahnet werden [solle], damit alles
nach der apostolischen regel zierlich und in guter Ordnung

hergehe und die kirche in gott erbauet werde"7^.

Gott wird als Herr im alten Wortsinne, als der "Gewalthaber"
auf Erden und im Himmel verstanden, der streng auf die
Befolgung seiner Gebote hält. Volks- und Elitenfrömmigkeit
stimmen darin überein, dass Krieg, Not, Pest, Teuerung,
Unwetter, Missernten, all die existentiellen Bedrohungen des

Lebens, Zeichen des zornigen Gottes und nur durch Gehorsam

zu besänftigen sind. Das grosse Maienmandat von 154880

formuliert diese eigenartige ganzheitliche Weltanschauung: "Wir

100



spüren mit grossem schmertzen und hertzleyd, wie diser zyt
alle üppigkeitten, bossheitten, Unordnungen, muotwillig-
keitten und laster, gar noch by allen staenden, im schwanck
gand, zuo dem das heillig gottes wort, sine gepott und
Ordnungen verachtet, welliches ane zwyffel ein gwüsse kunt-
schaft und zeichen ist, das gottes zorn über die möntschen
entzündt und zuo straff dess sin hand und ruotten ussge-
streckt, das nun in kein ander waeg dann durch buossvertig-
keit, bessrung und aendrung des laebens abgewendt mag
werden"^1. Die Chorgerichtssatzungen und Mandate handeln
eigentlich durchgängig davon, wie Gottes Zorn durch die
fortwährenden Sünden der Menschen gereizt wird, Städte und
Länder zu strafen88.

Diese Überzeugung ist uralt. Schon Anfang des 13. Jahrhunderts

erzählt Caesarius von Heisterbach in seinem Dialogus
miraculorum davon, dass eine Überschwemmung in Friesland
100 000 Menschen getötet habe, weil ein einziger Friese
gefrevelt und das geweihte Brot auf den Boden geworfen
hatte88. Die gleiche Vorstellung bestimmt die Diktion der
Obrigkeit noch 1786. Die Angst vor Gottes Zorn klingt durch,
als der Rat von Bern den Eidgenössischen Buss- und Bettag
mit den eingerissenen Sünden begründet, wegen der "Wir
befürchten müssen, dass sie die Gerichte Gottes reitzen, und

die allergrössten Uebel nach sich ziehen könnten, wenn ihnen
nicht bey Zeiten Jnhalt gethan würde; Anderseits sinds
mancherley bedenkliche Warnungen, die Gott noch dieses Jahr
an unser Land ergehen lassen: hier schreckliche Ungewitter,
die Saat und Aerndte und Weinlese zu Grunde gerichtet:
dorten furchtbare Ueberschwemmungen, die ganze grosse
Bezirke in die äusserste Noth versetzet. Alles mächtige Stimmen,

die uns zur Busse ruffen, ehe denn es zu späte und

keine Rettung mehr sey"84.

Die Kollektivhaftung der Gemeinschaft für die Sünden der
einzelnen ist die verbreitete Anschauung, die einen starken
Antrieb ausübt, die christliche Sittenzucht zu erzwingen.

101



Ein Einzelfall vom Ende des 17. Jahrhunderts mag das

illustrieren. Johanna Schreyer in Wabern wird von ihrem
Schwiegersohn beklagt, "dass sie sich alltäglich mit wein und
andern starken getränk übernemme, dass sie ihrer sinnen
gleichsam beraubt, mit fluchen, schweren, schelten, poldern
und schreyen so ohnbedacht herausfahre, dass er es nicht
nachsagen dörffe". Der Chorrichter Albrecht Thurni aus Köniz
bestätigt die Anklage, "sie führe ein solch ärgerlich leben
mit fluchen und andern sünden, dass sie befahren (befürchten)

dass endlich der gerechte Gott umb ihrentwillen das

qantze Dorff straffen möchte"88.

Das Chorgericht schützt die Gemeinschaft des Dorfes und für
seinen Teil auch des ganzen Landes vor Gottes Strafe, wenn

es christliches ethisches Verhalten erzwingt. Es dient der
kommunalen Wohlfahrt im ursprünglichen Wortsinne, d.h. dem

"rechten Leben" der Gemeinschaft. Man kann das mit den

gleichen Worten ausdrücken, die Heinz Schilling - im Blick
auf die Abendmahlsgemeinde - für das calvinistische Emden

gebraucht: "Ziel war nicht die Bespitzelung oder Überwachung
des einzelnen, sondern der Schutz der Gemeinde am Fundament

ihrer christlich-reformierten Existenz"88.

3.2 Gute Nachbarschaft: Die innerdörfliche Friedensstiftung
durch das Chorgericht

Mit den folgenden Ausführungen wird lediglich ein kleiner
Teil aus dem weiten Tätigkeitsbereich des Chorgerichts
beleuchtet, der der Nachbarschaft, in dem es um Streit unter
Nachbarn geht, um Schädigungen und um Einzüge ohne
Gemeindezustimmung. Es verdient besonders betont zu werden, dass
keine Satzung dem Chorgericht vorschrieb, sich mit
Nachbarschaftskonflikten zu befassen87. Eine erste Auszählung der
Delikte für die Kirchgemeinde Stettlen ergibt, dass 1620 der
Bereich Nachbarschaft mit (für 10 Jahre aufsummiert) 39

Delikte gegenüber Verfehlungen in Ehe und Familie (10

102



Delikte), im Bereich der Sexualität [Hurerei, Ehebruch] (14

Delikte) und vor dem Feld Kirche/Religion (24 Delikte) klar
dominiert. Er ist damit etwa gleich gross wie der Bereich
"Verstösse gegen Normen der Individualmoral" [Trunkenheit,
Erbrechen, Glückspiel, Müssiggang, Prassen, Tanzen und

Herumtreiben/Liederlichkeit], wenn man das Einzeldelikt
"Fluchen", das sozusagen zu beiden Ebenen gehört, ausklammert88.
Diese Dominanz bleibt bei insgesamt fallender Tendenz
bestehen, bis gegen 1750 die unehelichen Schwangerschaften zur
Hauptbeschäftigung des Chorgerichts werden. Eine vergleichende

Auszählung für Jegenstorf kommt insgesamt zu einem

niedrigeren Anteil der Nachbarschaftsprobleme, deckt sich
aber im wesentlichen mit dem hier vorgetragenen Befund8^.

Willy Pfister, der die einzige einschlägige Arbeit zum

bernischen Chorgericht geschrieben hat, bestätigt die
Stettier Daten, die einen Anteil um 20 % ergeben. Für das
17. Jahrhundert errechnet er für den

- Jura (bernischer Aargau links der Aare): 28,3 %

- aargauische Städte insgesamt: 17,8 %

- Mittelland (bernischer Aargau rechts der Aare): 22,7

Die Situation in der calvinistischen Gemeinde Emdens, für
die durch Heinz Schilling eine Untersuchung vorbereitet
wird, sieht ganz ähnlich aus wie die im Bereich der Berner
Kirche: Schillings Auszählung "belegt eindrucksvoll, welches
Gewicht der Kirchenrat dem christlich-brüderlichen
Zusammenleben und - als dessen Grundlage - dem massvoll-gezügel-
ten Verhalten beimass: Rund ein Drittel aller Kirchenzucht-
verhandlungen entfielen auf diesen Sektor"^1. von den

inhaltlich spezifizierten Vergehen im Feld "individuelle
Lebensführung/gesellschaftliches Zusammenleben", die Schilling

leider zusammenfasst (142^2)r machen Streitigkeiten mit
und ohne Gewaltanwendung ein Drittel (47 Delikte) aller
Vergehen aus.

Der auch in Bern hohe Anteil eines in den Ordnungen gar
nicht vorgesehenen Tätigkeitsbereichs scheint mit der

103



Struktur einer reformierten Gemeinde "gegeben" zu sein.
Frieden ist die Grundbedingung jeglichen Zusammenlebens in
Stadt und Dorf. Ihn zu erreichen, erfordert die Zivilisierung

der Affekte gegenüber den Nachbarn. Die Friedewahrung
ist deshalb das wichtigste Gebot innerhalb der
Bürgerpflichten. Die reformierte Gemeinde geht aber weiter und

straft nicht nur die Missetaten, sondern zügelt die ihnen
zugrundeliegenden Affekte mit aller Strenge und bemüht sich
zugleich und dauernd um die Kräftigung des positiven Affekts
der Freundschaft.

Das Nachbarschaftsprinzip wird geheiligt. Einzelfälle
gewähren einen Blick in die Praxis der Chorgerichte: In
Stettlen sind am 14.3.1733 "wegen vneinigkeit vor chorge-
richt erschienen Christen Schöni hintersäss u. Rodolph Röhl
von hier: Sie sind in betrachtung vorstehender heil, zeit
zur einigkeit vermahnt worden u. haben ein ander die händ
gegeben"^. Über ein Jahrhundert früher ist in Stettlen "der
Vli Wanzenriedt, ein vnruowiger vnd missgunstiger der
gemein, greformiert worden, darumb dass er ein hussman,
einer gemeindt hinderruhgs yngsetzt, vnd darumb vss gnaden
vmb 1 Pfd gestrafft worden, vnd man im den hussman nyt mher

dann ein jar dulden will"®^. Hier liegt ein Vergehen gegen
die gesamte Gemeinde vor, was leicht die hohe Strafe
erklärt. Am 28. Juni 1663 erscheinen zwei Ehepaare aus der
Gauchheit vor dem Könizer Chorgericht, weil sie "unehr-
barlich und unnachbarlich gegen einanderen leben und im

zancken üppige wort ausgiessen". Sie wurden ermahnt, "ds sie
allen nyd und hass söllind ablegen, ds sie auch würdig ds H.

Nachtmahl empfangen und ds Vatter unser recht hätten wollen.
Haben sich entdlich ergeben, und selbiges mir samtlich in
die hand gelobt, auch haben sie selbsten einander die hand

geben, nachbarliche trüw und einigkeit versprochen"^, und

am 3. Mai 1691 erschienen "die unfründliche fründ und

unnachbäurliche nachbarn uff dem gurten, Melcher und
Bendicht Gurtner" wegen Streitereien vor dem Chorgericht Köniz.
Das Urteil lautet: "Dass beyde parteyen einanderen aller

104



ungebührlichen ufflagen halben sollen entschlagen, keine
partey mehr uff die andere stechen oder unfug anrichten,
sonder alle findschafft ablegen und ins könftige ein
fründ-nachbarliches leben führen. Alles by Setzung eines
ursatzes von 4 Pfund von dem anfänger weiteres zanckes, ohne

verschonen zu handen dess allmusens zu bezeuchen. Habens

einander mit gebenen Händen versprochen"98. - Übrigens meldet

das Manual nichts mehr von weiteren Streitigkeiten9^.

Das Verfahren, Feindschaft zu beseitigen, spielt sich auf
den anderen Ebenen, der Ehe und der Familie, in einer
ähnlichen Weise ab. Da diese Fälle hier nicht weiter behandelt
werden sollen, nur ein Beispiel, das die Parallelität zeigt:
1602 klagen eine Frau, ihre Tochter und ihr Schwiegersohn
gegeneinander; vor allem die Mutter beschwert sich, "wie si
iren so schnöden vnd bösen bscheidt gäbindt vnd och schnödt
sy haltindt: da abgradten, dass si sich zuo beiden Sitten
mitt ein andren vertragindt vnd in einigkeitt mit ein andern
läbindt"98.

Es hat geradezu den Anschein, als vollzöge das Chorgericht
einen kathartischen Ritus, so formalisiert sich das Verfahren,

Feindschaft aufzuheben und wieder Freundschaft zu

stiften. Fast stereotyp klingt es aus den Stettier Quellen:
"es sollen alle wortt vnnd werck auffgehebt sein vnnd

beyderseyts an ehre nit schaden, vnnd furderhin mit ein
ander gute freund sein"99.

3.3 Die Besiegelung der dörflichen Freundschaft im Gemeinde¬

abendmahl

Das Abendmahl, das in der reformierten Kirche nur zu Ostern,
Pfijngsten, am ersten Sonntag im Herbstmonat und an
Weihnachten - und nur als Gemeindemahl, nicht individuell (als
Krankenkommunion etwa) - gefeiert wurde, spielt in der
Argumentation vor Chorgericht eine bemerkenswerte Rolle. Das

105



"christliche Mandat" von 1587 erlaubt einen Einblick in den

Zusammenhang: Wer "zum jar einest, zwey oder mer mal uss
nyd, zorn, hass gegen irem naechstem oder anderen lycht-
fertigen Ursachen sich dess herren nachtmals enthalten und
hinderzüchen" wird, soll vor das Chorgericht geladen werden,
"ouch zuo buoss und besserung vermant Woelche aber in
öffentlichen ergerlichen lästeren, als füllery, truncken-
heyt, huory, staettigem zancken, troelen und derglychen
ergernussen one besserung verharrend und dester weniger nit

nichtsdestoweniger) sich mit der gmeynd gottes zuo dess
herren tisch verfuegend, die soellend etlich tag zuovor für
chorgricht beruofft, ihnen die gfaar ihres unwürdigen
niessens dess herren sacraments fürgehalten werden, mit
ernstiger erinnerung ihres grossen unheyls, so sy darob von

gott zuo erwarten"100.

Diese auf den ersten Blick unverständlich und sogar
widersprüchlich scheinenden Weisungen, sind bei näherer Betrachtung

völlig klar und triftig:101 Man konnte nicht zum Tisch
des Herrn gehen mit einem zornigen unversöhnten Herzen oder
mit einem schlechten Gewissen. In diesem Zustand war man

unwürdig, Gott ferne, und rief das Gericht auf sich herab,
wenn man dennoch zum Abendmahl ging. Die Gemeinde sah, so

interpretiert das Sabean in seiner Untersuchung zu Württemberg,

das friedfertige Herz oder die Versöhnung als
Voraussetzung für eine würdige Kommunion102. Die Berner Quellen
fordern ebenfalls die Versöhnung vor der Kommunion, und sie
kritisieren nicht, das jemand wegen eines Gefühls von
Feindschaft das Abendmahl nicht feiert, sondern sie fordern,
wenn man sie recht interpretiert, dass niemand lange im

Stand des Hasses gegen seinen Nachbarn bleibe. Und sie
fordern die Besserung des Lebens, damit niemand im Stand der
Sünde kommuniziert: "Die Kirchenzucht ist das Instrument,
die Würdigkeit jedes einzelnen zum Abendmahl und damit die
Reinheit der Gemeinde insgesamt sicherzustellen"102.
Streitigkeiten waren vorher beizulegen, Verfehlungen zu sühnen
und persönliche Vergebung zu erbitten bzw. zu erteilen für

106



alles, was man einzelnen Gemeindemitgliedern oder der
Gemeinde insgesamt angetan hatte bzw. hatte erleiden müs-
con"104

Das Abendmahl ist ein Freundschaftsmahl. In ihm vereinen
sich die "Freundnachbarn". Die Eucharistiefeier hat nur als
Gemeindefeier Sinn, nach der von Zwingli am häufigsten
zitierten Bibelstelle, 1. Korinther 10, 16f.: "Denn ein Brot
ist's, so sind wir viele ein Leib, dieweil wir alle eines
Brotes teilhaftig sind". Die Prädikantenordnung von 1748

schärft noch einmal ein: "Es sollen auch alle gemeins-
genossen gehalten seyn, an dem ort, da sie kirchspänig sind,

das heil, abendmahl zu halten"105. Ausserhalb der
Gemeinde zu kommunizieren, wird nur ausnahmsweise gestattet105.

Man kann geradezu sagen: Im Abendmahl bekennen sich
die "Gemeindegenossen" zueinander, vereinigen sie sich zu
einem Korpus, den man vielleicht die "spirituelle Gestalt
der Kommune" nennen könnte, die sich als Sym-Pathie oder
Freundschaft über die dingliche Gemeinde legt und sie
zusammenhält. Das Abendmahl ist für die Gemeinde das "Fundament

ihrer christlich-reformierten Existenz"101.

Das reformierte Gemeindewohl erhält Züge eines bürgerlichen
Schwörtags105. Wie am Schwörtag bezeugen die Genossen ihren
Willen zur Gemeinschaft und zugleich zum Gehorsam gegenüber
den sie regelnden Geboten. So kann das christliche Abendmahl

in seiner oberdeutsch-zwinglischen Form einmal als Gelöbnis
verstanden werden, Gottes Gebote zu halten109. Mit Heinz

Schilling kann man deshalb sagen, die gesamte Kirchenzucht
diene der Läuterung der Gemeinde im Blick auf das Gemeindewohl110.

Denn sie exekutiert Gottes Gebote, realisiert somit
das Abendmahlsgelöbnis. Man kann aber statt der Vertikalen
die horizontale Ebene des Abendmahles betrachten und die
konstitutive Funktion des Abendmahls für die Kommune betonen.

Es ist offensichtlich, dass das Abendmahl die christliche

brüderliche Gemeinschaft des Ortes, d.h. die Freundschaft

der Genossen bezeugt111. Gemeinsames Essen, die

107



Tischgemeinschaft stiftet die Familie, das Abendmahl erweitert

diese gleichsam über die gesamte Lokalität hin - übrigens

ein Hinweis darauf, weshalb verschiedene Gemeinden über
den Weg der kirchlichen Separation auch verschiedene
Abendmahlsgemeinschaften herzustellen trachten.

IV Fazit

Die chorgerichtliche Tätigkeit dient nicht nur der äusser-
lichen Konfliktregulierung. Sie geht über das, wobei ein
weltliches Gericht stehenbleiben muss, hinaus und reinigt
die Beziehungen, sofern sie erfolgreich ist, bis in die
emotionale Sphäre hinein. Sie kann im günstigsten Falle
gemeinschaftsbildend wirken. Jedenfalls ist es sehr schwer,
im unmittelbaren Blick auf die Quellen die angebliche rein
obrigkeitliche Rolle der Sittenzucht im Dienst eines
abgehobenen, sogar absoluten Staats zu erkennen. Es scheint
deshalb vordergründig zwingend, den Sonderstatus des

"schweizerischen republikanischen" Berns zu akzentuieren.
Dies ist eine mögliche Konseguenz. Inwieweit sie unumgänglich

ist, muss die zukünftige Arbeit zeigen. Jedenfalls ist
es schon ein tiefgreifender Unterschied zu deutschen
Fürstentümern, wenn ein Staat wie der bernische als Hierarchie
von Kommunen aufgebaut ist.

An dieser Stelle soll jedoch eine andere Möglichkeit vorgezogen

werden. Wie anfangs referiert, kann nämlich mit
einiger Berechtigung auch Bern über das Zentralstaatsmodell
beschrieben werden. Steht es mit der Konfiguration
Landesherr-Untertanen nicht Württemberg näher als Emden? Wenn

dennoch die lokalen Funktionen derart prägend sind, dann

lässt sich das möglicherweise - wenigstens partiell - auf
deutsche Fürstenstaaten übertragen. Steckt also nicht ein
gut Stück "Stettlen" auch in den funktionierenden lokalen
Kirchenorganen deutscher Territorien? Wenn aber in zwei
Fällen113 die "innergemeindliche Funktionalität"113 so

108



deutlich hervortritt, dann ist es unabdingbar, ein
eindimensionales Konzept von Sozialdisziplinierung fallenzulassen
und das Eigengewicht der kommunalen Systemzwänge für die
reformierte Kirche zu berücksichtigen: das Chorgericht ist
ein Teil der notwendigen kommunalen Selbstregulation. Der

Anteil der Obrigkeit soll deswegen nicht geleugnet werden.
Doch ist vielleicht sichtbar geworden, dass das Chorgericht
nicht nur Agent des Staates, sondern gleichermassen Agent
der innerdörflichen/innerstädtischen Gemeindlichkeit ist.

Anmerkungen

1. Vgl. H. Schilling, Die Bedeutung der Kirchenzucht für
die neuzeitliche Sozialdisziplinierung, Ms. für: Stände
und Gesellschaft im Alten Reich. Deutsch-amerikanisches
Kolloquium in Mainz, 17.-20. September 1986, S. 2.

2. Ich bin hier nicht mit Schilling einverstanden, der der
Eliasschen oder der Weberschen Konzeption lediglich
eine mittlere Reichweite zuspricht: H. Schilling,
Bedeutung der Kirchenzucht, S. 2.

3. W. Hennis, Max Webers Fragestellung. Studien zur Bio¬

graphie des Werks, Tübingen 1987, bes. S. 8ff.

4. Ebd., S. 32f.

5. Ebd., S. 79.

6. M. Weber. Die protestantische Ethik, hg. v. J. Win-

ckelmänn, 2 Bde (Taschenbücher Siebenstern 53 und 119),
Gütersloh ®1981 bzw. ^1979.

7. M. Weber, Die protestantische Ethik und der Geist des

Kapitalismus, in: Ders., Die protestantische Ethik, Bd.

109



1, S. 27-277, hier: S. 139. Vgl. S. 140: Hier spricht
Weber von "methodisch rationalisierter ethischer
Lebensführung"

8. G. Abramowski, Das Geschichtsbild Max Webers. Univer¬
salgeschichte am Leitfaden des okzidentalen
Rationalisierungsprozesses, Stuttgart 1966, S. 19.

9. M. Weber, Die protestantische Ethik, S. 130f.: Der
Glaube muss "sich in seinen objektiven Wirkungen
bewähren, um der certitudo salutis als sichere Unterlage
dienen zu können: er muss eine 'fides efficax', die
Berufung zum Heil ein 'effectual calling' sein Nur
ein Erwählter hat wirklich die fides efficax, nur er
ist fähig, vermöge der Wiedergeburt (regeneratio) und

der aus dieser folgenden Heiligung (sanctificatio)
seines ganzen Lebens Gottes Ruhm durch wirklich, nicht
nur scheinbar gute Werke zu mehren". Vgl. zu diesem

Komplex aus der Fülle der Literatur D. Käsler, Einführung

in das Studium Max Webers (Beck'sehe Elementarbücher),

München 1979, S. 77-83.

10. Vgl. dazu bes. G. Schöllqen, Max Webers Anliegen. Ra¬

tionalisierung als Forderung und Hypothek, Darmstadt
1985, S. 7-24, bes. S. 9.
Zur Rationalisierung als dem Leitmotiv der Weberschen

Forschungen (die Hennis herunterzuspielen versucht,
obwohl seine Betonung der "Lebensführung" dazu nicht im

Widerspruch steht) auch W. Schluchter, Die Entwicklung
des okzidentalen Rationalismus. Eine Analyse von Webers

Gesellschaftsgeschichte (Die Einheit der
Gesellschaftswissenschaften 23), Tübingen 1979. Zum Verhältnis

von modernem kapitalistischem Geist und protestantischer

Ethik siehe auch D. Käsler, Einführung, S. 94f.

11. M. Weber, Die protestantische Ethik, S. 123 (Hervorhe¬
bung vom Verf.). Vgl. ebd., S. 345. Dazu auch R_;_

110



Bendix. Max Weber, Das Werk. Darstellung. Analyse.
Ergebnisse, München 1964, S. 53 und D. Käsler, Einführung,

S. 85f.

12. Vgl. W. Schluchter, Rationalismus, S. 210.

13. W. Abramowski, Geschichtsbild, S. 22. Vgl. S. 21 und 35

(zu den angelsächsischen Quellen).

14. Das folgende nach N. Elias, Über den Prozess der Zivi¬
lisation, 2 Bde (suhrkamp taschenbuch Wissenschaft 158,
159), Frankfurt 1976, hier: Bd. 2, S. 312-341.

15. N. Elias, Zivilisation, Bd. 2, S. 326. Vgl. S. 329,
besonders S. 330: "es verfestigt sich eine eigentümliche

Gewohnheitsapparatur in ihm [dem zivilisierten
Menschen], ein spezifisches 'Über-Ich', das beständig
seine Affekte im Sinne des gesellschaftlichen Aufbaus
zu regeln, umzuformen oder zu unterdrücken trachtet".

16. Zur Erwachsenenfunktion vgl. ebd., S. 329.

17. Ebd., S. 320.

18. Ebd., S. 7.

19. Ebd., S. 343.

20. Ebd. S. 346 [der Satz ist im Original ungrammatisch].
Vgl. insgesamt die Seiten 339-346. S. 339: "Zunächst
sind es in der abendländischen Entwicklung bestimmte
Ober- und Mittelschichtfunktionen, die von ihren Inhabern

eine solche beständige, aktive Selbstdisziplinie-
rung auf längere Sicht erzwingen".

21. Ebd., S. 325.

111



22. Ebd., S. 8.

23. W. Schulze, Einführung in die Neuere Geschichte (UTB

Wissenschaft 1422), Stuttgart 1987, S. 66. Ebd. auch

zur Bedeutung des absolutistischen Staates.

24. G. Oestreich, Strukturprobleme des Absolutismus, in:
Ders., Geist und Gestalt des frühmodernen Staates,
Berlin 1969, S. 179ff. Vgl. B. Oestreich, W. Schulze,
Gerhard Oestreichs Begriff "Sozialdisziplinierung in
der frühen Neuzeit", in: Zeitschrift für Historische
Forschung 14 (1987); knapp W. Schulze, Einführung, S.

66f.

25. W. Schulze, Einführung, S. 67.

26. H. Schilling, Bedeutung der Kirchenzucht, S. 3.

27. So P. Münch, Zucht und Ordnung. Reformierte Kirchen¬
verfassungen im 16. und 17. Jahrhundert (Nassau-

Dillenburg, Kurpfalz, Hessen-Kassel) (Spätmittelalter
und Frühe Neuzeit. Tübinger Beiträge zur Geschichtsforschung

3), Stuttgart 1978, S. 183, Anm. 61.

28. M. Raeff, Der wohlgeordnete Polizeistaat und die Ent¬

wicklung der Moderne im Europa des 17.. und 18.
Jahrhunderts. Versuch eines vergleichenden Ansatzes, in: E.

Hinrichs (Hg.), Absolutismus (suhrkamp taschenbuch
Wissenschaft 535), Frankfurt 1986, S. 310-343, hier: S.

312.

29. Ebd. formuliert Raeff gar in einer Weise, als habe die
Reformation die Kirche abgeschafft, wenn er schreibt:
"Dadurch, dass die Reformation in den protestantischen
Gebieten die überkommenen kirchlichen Institutionen
abschaffte, dabei aber die ethischen Normen des Glaubens

bekräftigte, ermutigte sie die weltlichen Mächte

112



in der Tat dazu, ihre Autorität auf alle Bereiche des

öffentlichen und privaten Lebens auszuweiten." Gleich
anschliessend wird behauptet, die Kirche habe nicht
länger ethische Kontrollen "vermittelt".

30. Ebd., S. 315f.

31. W. Schulze, Deutsche Geschichte im 16. Jahrhundert.
1500-1618 (Neue Historische Bibliothek 1268), Frankfurt
1987, S. 258.

32. N. Schindler, Spuren in die Geschichte der 'anderen'
Zivilisation. Probleme und Perspektiven einer
historischen Volkskulturforschung, in: R. van Dülmen, N.

Schindler (Hgg.), Volkskultur. Zur Wiederentdeckung des

vergessenen Alltags (16.-20. Jahrhundert), Frankfurt
1984, S. 13-77, hier: S. 65.

33. Ebd., S. 64f.

34. Ebd., S. 76. Vgl. dazu auch

dert, S. 265.

35. R. Chartier, Phantasie und

Frankreich vom 15. bis 18.

Dülmen, N. Schindler (Hgg.),
hier: S. 175.

W. Schulze, 16. Jahrhun-

Disziplin. Das Fest in
Jahrhundert, in: R. van
Volkskultur, S. 153-176,

36. Ebd., S. 158, 162, 176.

37. P. Burke, Helden, Schurken und Narren. Europäische
Volkskultur in der Neuzeit, Stuttgart 1981, S. 221.

Vgl. - auch zum folgenden, was über die Volkskulturforschung

gesagt wird - K. v. Greyerz, Religion und

Gesellschaft in der frühen Neuzeit (Einführung in
Methoden und Ergebnisse der sozialgeschichtlichen
Religionsforschung) in: Religiosität - Frömmigkeit

113



Religion populaire (Veröffentlichungen der Schweizerischen

Gesellschaft für Wirtschafts- und Sozialgeschichte,

3. Jg., Heft 3), Lausanne 1984, S. 13-36,
hier: S. 21.

Vgl. den Forschungsbericht von G. Lottes, Popular
Culture in England (16.-19. Jahrhundert), in: Francia
11 (1984), S. 614-641.

38. J. Delumeau, Le catholicisme entre Luther et Voltaire
(Nouvelle Clio 30 bis), Paris ^1979.

39. R. Muchembled, Culture populaire et culture des élites
dans la France moderne (XVe - XVIIIe siècles), Paris
1978 - deutsch als "Kultur des Volks - Kultur der
Eliten", Stuttgart 1982.

40. Vgl. K. v. Greyerz, Religion, S. 22-24.

41. Ebd., S. 24.

42. R. Muchembled, Culture populaire, S. 385. Vgl. S.

381-388 insgesamt.

43. W. Schulze, 16. Jahrhundert, S. 365.

44. Zuletzt W. Schulze, S. 268.

45. R. Weiss, Grundzüge einer protestantischen Volkskultur,
in: Schweizerisches Archiv für Volkskunde 1/2 (1965),
S. 75-91. Vgl. Ders., Volkskunde der Schweiz, Erlenbach
1946.

46. C. Simon, Untertanenverhalten und obrigkeitliche Mo¬

ralpolitik. Studien zum Verhältnis zwischen Stadt und

Land im ausgehenden 18. Jahrhundert am Beispiel Basels,
Basel 1981.

114



47. Ebd., S. 293.

48. Ebd., S. 250: "Die obrigkeitliche Moralpolitik erweist
sich (gemessen an ihren Zielen) als weitgehend
ineffizient".

49. M. Schär, Seelennöte der Untertanen. Selbstmord und

Melancholie im alten Zürich 1500-1800, Zürich 1985,
S. 166.

50. Ebd., S. 171 (Pfarrer als Statthalter der Obrigkeit),
S. 203-213 ("Zähmung des Seelenlebens") und S.213-215
(direkter Anschluss an Elias: Entstehung des Gewissens

51. G. Tobler, Staat und Kirche in Bern 1521-1527, in: Fs.
G. Meyer von Knonau, Zürich 1913, S. 343-357, hier:
S. 3 56f.

52. K. Guggisberq, Bernische Kirchengeschichte, Bern 1958,
S. 176.

53. E. Walder, Reformation und moderner Staat, in: 450

Jahre Berner Reformation. Beiträge zur Geschichte der
Berner Reformation und zu Nikiaus Manuel (Archiv des

Historischen Vereins des Kantons Bern 64/65), Bern
1980, S. 441-583, hier: S. 453f.

54. P. Bierbrauer, Korporative Freiheit und gemeindliche
Integration. Der Freiheitsbegriff der Bauern im Berner
Oberland (1300-1700), Diss, masch. Saarbrücken 1984,
S. 377-379, hier: S. 379.

55. E. Walder, Reformation, S. 531f. Vgl. S. 473-475 und

530-537.

56. P. Bierbrauer, Freiheit, S. 435.

115



57. Ebd., S. 441. Vgl. die ähnliche, wenngleich stärker
relativierende Argumentation bei E. Walder, Reformation,

S. 530-537, bes. S. 536f.

58. Vgl. K. Guggisberg, Kirchengeschichte, S. 175-184.

59. Vgl. - auch als Beispiel für die Möglichkeiten einer
nichtwissenschaftlichen, eher liebhaberischen Beschäftigung

mit dem Thema - K. Gugger, Das Chorgericht von
Köniz 1587-1852. Ein Beitrag zur Kirchen-, Orts- und

Sittengeschichte, Köniz 1968, S. 9.

60. 11. Mai 1587 - Eegricht Satzungen, in: Sammlung

Schweizerischer Rechtsquellen. Die Rechtsquellen des

Kantons Bern VI, 2, bearb. v.H. Rennefahrt, Aarau 1961,
S. 693-703 (nachstehend zitiert als SSR Bern und Bd.

Nr.), hier: S. 694f. Vgl. als kurzen Überblick K.

Guggisberg, Bernische Kirchengeschichte, S. 176-184.

61. Kirchgemeindearchiv (KGA) Stettlen.

62. K. Gugger, Köniz, S. 12.

63. Vgl. ebd., S. 11.

64. E. Walder, Reformation, S. 536.

65. Vgl. R. Feller, der Staat Bern in der Reformation (Ge-

denkschrift zur Vierjahrhundertfeier der Bernischen
Kirchenreformation 2), Bern 1929, S. 181.

66. Ebd.

67. Auf diese Gefahr weist sehr deutlich hin P Münch,

Kirchenzucht und Nachbarschaft. Zur sozialen Problematik

des calvinistischen Seniorats um 1600, in: E.W.

Zeeden, P.Th. Lang (Hgg.), Kirche und Visitationswesen

116



in Europa (Spätmittelalter und Frühe Neuzeit. Tübinger
Beiträge zur Geschichtsforschung 14), Stuttgart 1986,
S. 216-248.

68. Auszählung der Fälle in den Chorgerichtsmanualen [im
folgenden abgekürzt CM] der Jahre 1600-1616 inklusive
im Kirchgemeindearchiv (KGA) Stettlen.

69. Aus den durchaus zahlreichen Fällen sei nur ein Beleg
angeführt: KGA Stettlen, CM 23.7.1609.

70. Beispielsweise und stellvertretend KGA Stettlen, CM

10.9.1609 (ein Fall von Gotteslästerung).

71. KGA Stettlen, ausgezählt für 1621-1635. Ab 1630 sinkt
die Rate, so dass insgesamt ein Durchschnitt von neun
Fällen entsteht.

72. KGA Stettlen, CM 1641-1651.

73. KGA Stettlen, CM 1646.

74. KGA Stettlen, CM 5.1.1651.

75. in: SSR Bern, Bd. VI, 2, S. 840-850.

76. Ebd., S. 849f. Überschriebene Zeichen werden nebenein¬
ander gesetzt.

77. K. Guggisberg, Kirchengeschichte, S. 281.

78. Ebd., S. 282f.

79. SSR Bern, Bd. VI, 1, S. 609-654, hier: S. 612.

80. Erneuert 1550 und 1573 - vgl. SSR Bern, Bd. VI, 2,
S. 826.

117



81. Ebd., S. 827.

82. W. Pfister, Das Chorgericht des bernischen Aargaus im
17. Jahrhundert, Diss. phil. Zürich, Aarau 1939, S. 49.

83. Nach A.J. Gurjewitsch, Mittelalterliche Volkskultur.
Probleme der Forschung, Dresden 1986 (russisch 1981),
S. 303.

84. 10.7.1786 - Bettagsmandat des Berner Rates, abgedruckt
in: Berner Landbote 19/1986: 19.9.1986.

85. Zitate nach K. Gugger, Köniz, S. 76. Hervorhebung vom

Verf.

86. H_. Schilling, reformierte Kirchenzucht als
Sozialdisziplinierung? Die Tätigkeit des Emder Presby-
teriums in den Jahren 1557-1562, in: W. Ehbrecht, H.

Schilling (Hgg.), Niederlande und Nordwestdeutschland.
Studien zur Regional- und Stadtgeschichte
Nordwestkontinentaleuropas im Mittelalter und in der Neuzeit,
Köln, Wien 1983, S. 261-327, hier: S. 275.

87. Die betont schon K. Gugger, Köniz, S. 102 zu Recht.

88. Auszählung der Delikte in den Chorgerichtsmanualen im

Kirchgemeindearchiv Stettlen (in Arbeit). Danach auch

die weiteren Angaben.

89. Ich verdanke die Angaben Peter Hostettler, der mir
seine Strichlisten freundlicherweise zur Verfügung
gestellt hat.

90. W. Pfister, Chorgericht Aargau, Tabelle 2-4.

91. H. Schilling, Reformierte Kirchenzucht, S. 310.

118



92. Vgl. ebd. die Zahlenangaben zu den Einzeldelikten.

93. KGA Stettlen, CM 14.3.1733. Es geht dabei unter anderem
um Beleidigungen. Röhl hat Schöni "tonnersbub" genannt,
worauf er "wegen aussgegossnener schwären fluchenworts
gott u. die ehrbarkeit um Verzeihung gebätten." Bei der
heiligen Zeit, die bevorsteht, handelt es sich um

Pfingsten, einen der vier Abendmahlsfeiertage.

94. KGA Stettlen, CM 26.7.1607.

95. K. Gugger, Köniz, S. 102.

96. Ebd., S. 103.

97. Ebd.

98. KGA Stettlen, CM 12.12.1602. Das Chorgericht droht mit
einer Weiterleitung der Sache an Bern.

99. KGA Stettlen, CM 12.1.1651. Es handelt sich übrigens um

das Freundschaftsgelöbnis, das den Streit der Tochter
des alten Pfarrers mit Gemeindeangehörigen beendet.
Anklänge an Bundesgelöbnisse (man denke etwa an den

berühmten Rütli-Schwur) kommen möglicherweise nicht von
ungefähr, desgleichen die gewisse Parallelität zu
Urfehden, die auch die Aufgabe haben, Feindschaft zu
beenden.

100. SSR Bern, Bd. VI, 2. S. 842.

101. Für die Interpretation sind wichtig D.W. Sabean, Power

in the Blood. Popular culture and village discourse in
early modern Germany, Cambridge u.a. 1984, bes. S.

37-60: "Communion and community: The refusal to attend
the Lord's Supper in the sixteenth century" und H.

Schilling, Reformierte Kirchenzucht, S. 272-276.

119



102. Wörtlich übersetzt aus D.W. Sabean. Power, S. 46. Auf
den konstruierten Gegensatz in diesem Punkt zwischen
der Deutung des Pfarrers und der der Gemeinde gehe ich
nicht ein.

103. H. Schilling, Reformierte Kirchenzucht, S. 274.

104. Ebd., S. 275.

105. SSR Bern, Bd. VI, 1., S. 620.

106. Ebd., S. 621f.

107. H. Schilling, Reformierte Kirchenzucht, S. 273.

108. Eine erste Annäherung an das Phänomen des reformierten
Gemeindemahls als "coniuratio" bei H.R. Schmidt, Die
Häretisierung des Zwinglianismus im Reich seit 1525,
in: P. Blickle (Hg.), Zugänge zur bäuerlichen Reformation.

Zürich 1987, S. 219-236, hier: S. 231-236.

109. Ebd., S. 234-236.

HO. H.—Schilling^ Reformierte Kirchenzucht, S. 274.

111. Vgl. den Ansatz ebd., S. 272-276: "Die Reinheit der
Abendmahlsgemeinde als Grundgedanke der Kirchenzucht".

112. Emden lässt sich praktisch nicht in das Modell einer
obrigkeitlichen Sozialdisziplinierung einpassen. So H.

Schilling, Reformierte Kirchenzucht, S. 273. Siehe auch

Ders., Bedeutung der Kirchenzucht, bes. S. 2-6.

113. H. Schilling, Bedeutung der Kirchenzucht, S. 6. Schil¬
lings Bedenken, die er zu Recht gegen eine Integration
einer Freiwilligkeitskirche in das Sozialdisziplinie-
rungskonzept formuliert hat (Reformierte Kirchenzucht,

120



S. 273, 275 und 326; vgl. Bedeutung der Kirchenzucht,
S. 4-6 und 8), ermutigt diese konzeptionellen Überlegungen,

die aber über Schilling hinausgehen.

121


	"Gemeinde-Reformation" : das bernische Sittengericht zwischen Sozialdisziplinierung und kommunaler Selbstregulation

