
Zeitschrift: Itinera : Beiheft zur Schweizerischen Zeitschrift für Geschichte =
supplément de la Revue suisse d'histoire = supplemento della Rivista
storica svizzera

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft für Geschichte

Band: 8 (1988)

Artikel: Les paysans et leurs clercs pendant la Réforme à Zurich (1522-1525)

Autor: Kamber, Peter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1077702

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1077702
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LES PAYSANS ET LEURS CLERCS PENDANT LA REFORME A ZURICH

(1522 - 1525)

par
Peter Kamber

I

L'attitude de Zwingli à l'égard des revendications paysannes
fut pour le moins ambiguë. Certes, l'effervescence
religieuse des campagnes le réjouissait, d'autant plus que
les questions abordées par les paysans étaient, au début du

moins, celles que lui-même avait lancées dans le débat.
Cependant dès le printemps 1523 au plus tard - à l'occasion
de la controverse sur la dîme - les paysans passèrent outre
aux mots d'ordre venus de Zurich et, ayant tendance à aller
plus loin et plus vite, ils provoquèrent à diverses reprises
la colère non seulement des autorités zurichoises, mais
aussi celle des gouvernements des états confédérés demeurés

catholiques.
C'était la raison pour laquelle Zwingli adressa, à partir de

1523, de sévères avertissements à ceux qui, pour obtenir des

avantages temporels ("zytlich Guot"), troublaient l'ordre
public. Ces réprimandes, récapitulées dans 'Von göttlicher
und menschlicher Gerechtigkeit'1 publié en juillet 1523,

pourraient paraître à première vue paradoxales dans le cadre
des questions que nous nous sommes posées ici: Les paysans
auraient-ils donc mal compris la Réforme? Zwingli les en

soupçonnait pour le moins. Ainsi, en 1525, lors des révoltes
paysannes, il attaqua violemment ceux qui "prenaient la
liberté de l'esprit pour une liberté de la chair" et évoqua

d'un ton menaçant le courroux de Dieu que s'attiraient les
rebelles^.

45



Mais regardons la chose de plus près. Il est aujourd'hui
acquis que la théologie zwinglienne était fondée sur un
dualisme tranché. Entre la chair et l'esprit, Zwingli
plaçait un abîme. La nature charnelle de l'homme était, pour
le réformateur zurichois, mauvaise par essence, et cela à

cause du péché originel. Cette tendance viscérale de l'homme
à pécher, dont Zwingli identifiait les racines dans la
"philautia" ou l'"amor sui"^, nécessitait la présence d'une
autorité ferme et sévère, autorité qu'il considérait
d'ailleurs dans toutes ses oeuvres comme étant de droit
divin4.
Il existe toute une tradition historiographique qui explique
le côté rebelle du mouvement réformateur dans la campagne
zurichoise par des motivations d'ordre matériel qui, ayant
prévalu sur les desseins spirituels, auraient incité les
paysans à la désobéissance et à la révolte contre le
pouvoir. De nos jours, où le fait de poursuivre des intérêts
matériels n'est plus guère considéré comme répréhensible, il
est peut-être utile de rappeler qu'à l'époque le jugement
d'un réformateur, accusant les paysans insurgés de ne

poursuivre que des fins temporelles, équivalait à une
condamnation sans appel.
Au cours de mon enquête sur le rôle des paysans dans la
Réforme zurichoise, j'ai eu l'occasion de fouiller les
archives à la recherche de traces de la piété populaire dans

les communautés rurales. Finalement, les témoignages
dépistés dans le cadre d'un projet du Fonds national suisse
de la recherche scientifique furent bien plus nombreux que

je n'osais l'espérer.
Mais alors, comment se caractérisait cette piété de la
population rurale? Je me suis aperçu que, pour éviter le
piège tendu par Zwingli et ses successeurs, selon lesquels
un être humain n'atteint guère à la spiritualité sans s'être
auparavant libéré de ses appétits charnels, il fallait
d'abord définir l'acception du terme "piété". En fait, chez

les réformateurs aucune question n'était aussi controversée
que celle de la foi et de la piété. Le verdict de Zwingli

46



lui-même, pour qui "se révolter contre le pouvoir"
signifiait "résister à Dieu"^ ne peut être pour nous la
bonne mesure de la piété, puisque, pendant la Réforme et
longtemps après encore, le fait de contester à l'adversaire
la foi et la piété était un élément essentiel de la
polémique.
Dans un dialogue très ironique, Platon fait discuter Socrate
avec un certain Eutyphron sur la question de savoir ce que

signifiait être 'pieux'. Eutyphron, qui était convaincu
d'être une autorité en la matière, proposa alors la
définition: "Or donc, ce qui agrée aux dieux est pieux.
L'ironie de Platon consiste précisément à faire tourner en
rond le pauvre Eutyphron sous les questions impitoyables de

Socrate qui se délectait, sans trop le montrer, à enfermer
le spécialiste du sacré dans son cercle vicieux.
Pour nous, qui avons la tâche de restituer un passé fort
lointain, n'y a-t-il vraiment pas d'autre choix que de faire
aveuglement confiance à quiconque affirmait être guidé par
des préoccupations religieuses? Comment vérifier
rétrospectivement la véracité des allégations des différents
partis en présence? De tout temps la preuve la plus
convaincante de la foi a probablement été le sacrifice qui
témoigne de cette foi. En fait, et ceci n'est sans doute
point un hasard, le sacrifice, l'offrande de soi, l'abandon
sont de très anciennes pratiques religieuses, et cela en dit
long sur l'essence des religions^.
Mais, bien entendu, il y a rarement eu de dons et
d'oblations aux puissances de l'au-delà sans avoir au moins

l'espérance d'une contrepartie ou d'un effet salutaire
quelconque. S'assurer la faveur des dieux a toujours été un

désir de l'homme - ne serait-ce que pour ne pas mourir de

craintes imaginaires. La religion ne devait-elle pas

rapporter quelque chose? C'est précisément à propos de cette
notion d'intentionnalité et d'utilité ("Nutzen") qu'éclata
la guerre théologique de la Réforme, non pas seulement entre
les catholiques et les différents courants novateurs, mais

également entre Zwingli et les paysans. Zwingli, après avoir

47



reproché à l'Eglise romaine de s'être emparée illicitement
des biens et des richesses temporels, n'a pas tardé, après
les premières grèves de la dîme en 1522 et 1523, à critiquer
vigoureusement chez les paysans des intentions qu'il jugeait
malignes, égoïstes et intéressées^.
Est-il donc vrai, pour reprendre notre question, que les
paysans n'auraient participé à la Réforme que pour
satisfaire des revendications "temporelles", comme Zwingli
le laissait parfois entendre? La nouvelle théologie
n'était-elle à leur goût ("schmöckt dem gemeinen mann") que
dans l'espoir d'un "Eigennutzen"? C'est bien ce

qu'affirmaient d'ailleurs les adversaires de la Réforme9.

Raisonner ainsi serait sous-estimer le poids de la religion
dans la vie des paysans. Prétendre que dans ces milieux les
hommes et les femmes ne s'intéressaient qu'aux biens
matériels nous empêcherait de comprendre non seulement la
résistance tenace des anabaptistes des campagnes après 1525,
à un moment où la lutte n'offrait aucun avantage terrestre,
mais également la signification même des liens existant
entre le religieux et le social dans la mentalité paysanne
autour de l'an 1500.

Déjà bien avant la Réforme, les paysans manifestèrent un

désir parfois ardent d'intervenir dans certaines questions
ecclésiastiques. Il n'est probablement pas exagéré de parler
dans les villages zurichois d'une vivante tradition de

politique religieuse venant d'en-bas. L'intérêt premier des

villageois était d'avoir leur propre église et un prêtre
disposé à baptiser les nouveau-nés, à administrer l'extrême-
onction aux vieux et aux malades et à bénir les lits des
femmes en couches, même si la rétribution d'un prêtre
pouvait coûter cher. Un grand nombre de communes mal loties
se sont exprimées à ce propos, souvent en raison du long
chemin que les villageois devaient parcourir pour aller à

l'église de paroisse, ce qui, surtout en hiver, était
pénible, voire impossible pour les impotents, les
vieillards, les malades et les femmes enceintes qui avaient
le plus besoin du réconfort et des bénédictions de l'Eglise.

48



De beaux exemples des efforts fournis par les paysans afin
d'obtenir un curé et une église pour leur localité existent
pour Hombrechtikon en 1369, Wila en 1462, Schlieren en 1498,
Maschwanden en 1505, Bassersdorf en 1509, Kyburg, Brinken,
Billikon et Ettenhausen en 1515 et Volketswil en 152ll0.
Les paysans revendiquaient alors en plus le droit d'élire
eux-mêmes leur prêtre. Observation frappante: les sacrements
devaient jouer à cette époque-là un rôle capital dans la vie
des paysans. Rien de pire, semble-t-il, que de mourir sans
qu'un prêtre ait eu le temps d'administrer au moribond
l'extrême-onction. A cela s'ajoutait, à Bassersdorf en 1509

déjà et à Kyburg en 1515, le désir des villageois d'entendre
'la parole de Dieu'.
La volonté de la population rurale d'exercer une certaine
influence sur le cours de la vie ecclésiastique dans les
villages était notoire à l'époque et les paysans
n'hésistaient pas à s'adresser aux cours de justice lorsque
les prêtres ne répondaient pas à leur attente, comme à Buchs

en 1432, à Regensdorf en 1480 et 1493, à Andelfingen en

1493, à Kilchberg en 1501, à Horgen en 1503, à Kyburg en

1519, année de peste, et à Buch am Irchel en 1521.

Lorsque les prébendes étaient congrues - surtout là où elles
étaient a la charge des villageois -, lorsque des églises ou
des chapelles délabrées devaient d'urgence être réparées, il
arrivait que les paroissiens se disputaient à propos de la
dépense avec les détenteurs du droit de patronage, qui, en

règle générale, recueillaient aussi la dîme. Ainsi, bien des

années avant la Réforme déjà, la dîme était considérée par
les paysans comme une prestation à laquelle correspondait,
de la part de son bénéficaire, une obligation
ecclésiastique, dont celui-ci - et souvent il s'agissait de

couvents - était censé dûment s'acquitter.

49



II

La Réforme provoqua une transformation radicale de

l'économie du salut, portant sur les sacrements, les messes

pour les morts, les obits, les offrandes ainsi que le culte
des saints. Il s'avéra que les paysans étaient très
sensibles aux prédications des premiers réformateurs, surtout
en ce qui concernait le sort des âmes des défunts et la
question de l'intercession des saints auprès de Dieu, ou

plus généralement le salut. Les doléances du chanoine Konrad
Hofmann montrent que Zwingli avait, dès avant 1522, remis en

question la damnation des enfants morts sans baptême, le
purgatoire et l'intercession des saints. Il aurait dit,
entre autres, "qu'il ne trouve pas écrit (dans l'Ecriture)
que les saints prient Dieu pour les hommes et les âmes", en

ajoutant qu'il jugeait les histoires de saints peu dignes de

foi11. Or Zwingli, en prêchant à la collégiale
(Grossmünster), notamment les jours de marché, atteignait
aussi tout un public campagnard.
En septembre 1522, 1'évêque de Constance inculpa le curé du

village de Knonau, Rudolf Ammann, d'avoir prêché que "la
Vierge n'est pas plus en mesure d'aider que d'autres
personnes", et "que c'est une hérésie d'adorer les saints,
que si les gens courent à Rome, Einsiedeln etc., et croient,
s'ils sont aidés, que c'est à cause des saints ou de la
Vierge, en fait cela est l'oeuvre du diable". A un "homme

pieux", un "from Man", qui voulait savoir où iraient les
âmes des défunts, si l'invocation de la Vierge Marie et des

saints ne servait à rien, Rudolf Ammann aurait même répondu:
"Au trou du cul du diable, nos ancêtres y sont aussi
allés"12.
Une année plus tard, en septembre 1523, les iconoclastes se

mirent à l'oeuvre, d'abord en ville, et quelques jours plus
tard aussi à la campagne, à Höngg, où le prédicateur Simon

Stumpf avait vite répandu la nouvelle doctrine que les
images, c'est-à-dire les peintures et sculptures

50



représentant des saints, la Vierge ou le Christ, étaient des

idoles que Dieu avait sévèrement interdites.
En juin 1523 déjà, les habitants de Russikon avaient
décommandé un grand retable qu'un artiste de Rapperswil
était en train de peindre pour eux, en disant que "tout le
monde sait bien que maintenant c'est la chienlit ("ein wild
ding") et que plus personne ne tient à ces choses-là"13.
D'autres actes iconoclastes furent par la suite commis à

Wipkingen, Altstetten, Zollikon etc., malgré les
interdictions du conseil de Zurich. A Zollikon, des jeunes
appartenant à la "Knabenschaft" locale brisèrent une nuit
les vitres de l'église. Une autre nuit, des adultes noyèrent
dans le lac l'âne de bois sur lequel, le dimanche des

Rameaux, une sculpture du Christ était portée en procession
dans les rues.
Des faits semblables à Weiningen, à Eglisau, dans un
sanctuaire près de Meilen, à Dällikon et, à la Pentecôte
1524, de nouveau à Zollikon, mais cette fois à l'intérieur
de l'église même où furent saccagés les autels et détruites
les images, forcèrent le conseil de Zurich à agir. En juin
1524 il ordonna officiellement 1'éloignement des images hors
des églises pour prévenir 1'iconoclasme sauvage des
paysans34.
La fin tumultueuse du culte des saints et l'exécration des

paysans militants contre les images qu'ils vénéraient la
veille encore mettent en évidence les liens affectifs
profonds qui attachaient la population rurale aux peintures
et aux sculptures des saints. Ce qui avait été la fière
parure de chaque chapelle ou église de campagne perdit d'un
coup toute sa signification et devint un objet de haine.
Dans quelques communautés, les briseurs d'images, qui
souvent n'étaient certes qu'une minorité, mais, et ce point
est capital, une minorité influente, informée et en contact
avec les prédicateurs évangéliques, procédèrent même à des

rituels d'exécution pour punir symboliquement les statues
des saints et les crucifix qui, a leurs yeux, les avaient
trahis et trompés13. Ces actes témoignent donc bien d'une

51



profonde crise de conscience chez les croyants des campagnes
et illustrent la nature même de la piété populaire.
Dans les commentaires des iconoclastes, il apparaît en effet
nettement que le sacré comportait deux dimensions
élémentaires. Le service divin devait premièrement être
efficace, avoir "einen Nutzen". Les saints furent écartés
justement parce qu'ils s'étaient révélés "inutiles" ou "sans
effet"-'-®. La catégorie du "Nutzen" jouait un rôle primordial
dans la pensée du Moyen Age finissant, aussi bien à la ville
qu'à la campagne, et se référait en même temps au spirituel
et au matériel. Le pèlerinage des Zurichois à Einsiedeln par
exemple fut rétabli dans les années 30 du XVe siècle, selon
le document officiel "pour louer et honorer Dieu tout-
puissant, la Vierge Marie, reine céleste, et tous les saints
de Dieu, ainsi que pour le bénéfice et le réconfort des âmes

("den Selen ze Nutz und ze Trost"), et pour que le Tout-
puissant nous accorde un temps favorable et nous protège du

mal ("umb dass uns der Almechtig gut Wetter verlihe, uns vor
Uebel beschirm und behüt")"l7.
La seconde dimension du sacré était le désir de pureté. La

critique des images et, en même temps d'ailleurs, de la
sainte messe, amena un changement de perspective. Privés de

leur caractère divin, les éléments du culte les plus sacrés
étaient désormais considérés comme souillés et corrompus,
plusieurs témoignages en font foi.

III
La condamnation du culte des images était accompagnée d ' un
dur combat contre la justification par les oeuvres. Des sept
sacrements traditionnels, Zwingli n'en retenait que deux, la
sainte cène et le baptême, et il ne leur attribuait plus
qu'un caractère purement symbolique. Il est très difficile
de savoir à quel point les paysans suivirent la logique de

la nouvelle théologie zwinglienne, selon laquelle, d'une
part, le Christ avait, par son sacrifice rédempteur.

52



racheté, une fois pour toutes, les péchés des hommes, en
conséquence de quoi la messe et la transsubstantiation
n'étaient donc que blasphème et idolâtrie, et de l'autre,
que tout était gouverné par la providence divine et qu'aucun
effort humain ne pouvait conduire à la justification, compte
tenu de la corruption originelle de l'homme.
J ' ai tendance à penser que pour beaucoup de croyants, ces
thèses faisaient, elles-aussi, partie du mystère religieux
impénétrable et que, somme toute, le retour aux sources de

la doctrine chrétienne, c'est-à-dire l'Ecriture, que

préconisaient Zwingli et les autres réformateurs, était,
pour eux, plus directement compréhensible. La Réforme était
essentiellement un mouvement de renouveau biblique.
L'Evangile ou la Parole de Dieu, auquel se référaient les
prédicateurs, était le pivot, le point d'appui apparemment
solide sur quoi tout reposait. L'Ecriture dans laquelle les
prédicateurs prétendaient pouvoir puiser textuellement la
connaissance de la volonté de Dieu attira d'un coup toute la
charge symbolique qui avait été retirée au culte
traditionnel. A cet égard, il est très significatif que
Zwingli et les prédicateurs, mais aussi les paysans, aient
parlé de la "pure parole de Dieu" ("lauteres Wort Gottes").
Il semble que l'idée de pureté et de purification,
probablement indissociable de la plupart des religions
connues, ait ainsi pu être sauvegardée. Au culte des saints
se substitua un culte de l'Ecriture et de la parole divine.

IV

A partir de 1523, les efforts des communes pour obtenir un
des ces nouveaux prédicateurs de la parole de Dieu se

multiplièrent. La logique élémentaire de la Réforme à la
campagne consistait, me semble-t-il, à rompre avec ce qui
paraissait vain et inutile - les messes pour les morts, les
obits, les sacrifices, l'adoration des saints, etc. -, et à

53



écouter de la bouche des évangélistes ce qui était censé
être le message immédiat de Dieu.
Or, cette réorientation religieuse avait de graves
répercussions sur les revenus des prêtres. L'Evangile une

fois placé au centre du service divin et l'idée une fois
aceptée que personne ne pouvait influencer le sort des âmes

des défunts, qui d'ailleurs, consolation un peu hâtive
aurait dit Zwingli, n'iraient de toute façon pas au

purgatoire, les paysans ne firent plus d'offrandes et
cessèrent de payer les messes pour les morts, les obits etc.
Les pertes subies de la sorte par les prêtres relancèrent le
débat sur le bien-fondé de la dîme, et il n'est pas étonnant
que les prédicateurs aient été nombreux à prêcher qu'il ne

fallait plus verser la dîme aux monastères et aux moines

réputés fainéants, mais à eux.
La Réforme dans les villages ne pouvait ainsi manquer de

prendre un tournant politique. Aux grèves de la dîme

s'ajouta, à Embrach en janvier 1524 déjà, la revendication
d'abolir le servage. Et en 1525, lorsque les paysans
commencèrent à se soulever en masse, l'heure était
définitivement au changement social. Mais soulignons-le,
c'était beaucoup moins un appétit "charnel" ou "matériel"
qui déclencha ce mouvement des paysans - même si certaines
revendications du même type avaient déjà été exprimées lors
de l'affaire de Grüningen en 1440/4118 ou à l'occasion de la
révolte contre le régime autocratique de Hans Waldmann en
1489-1-9 -, que la logique de la Réforme elle-même, et ceci
pour deux séries de raisons.
A l'époque, nombreux étaient encore les hameaux qui ne

possédaient pas leur propre lieu de culte et dont les
habitants, pour assister au service divin, devaient se
rendre dans un autre village, souvent fort éloigné. Ils y
faisaient forcément figure de parents pauvres et devaient se

contenter des moins bonnes places dans l'église ou faire la
queue pour y être admis. Lors de la Réforme, beaucoup de

communes revendiquèrent un prédicateur, comme elles avaient
auparavant exigé la présence d'un curé, quittes à devoir

54



dépenser des sommes considérables pour l'obtenir. Il y avait
là une nette continuité, à une nuance près. Ce qui était
différent, c'était la volonté des fidèles de jouer à fond la
carte de la dîme.
Les habitants de la commune de Witikon qui embauchèrent à la
fin de l'année 1522 Wilhelm Reublin, un prédicateur radical,
expulsé de Bâle, défendirent en mars 1523 le point de vue
que la dîme avait été instaurée à 1'origine pour subvenir
aux besoins de "ceux qui annoncent la parole de Dieu". En

1522 déjà ils n'avaient pas payé la dîme "comme autrefois".
En juin 1523, les communes de Witikon, Zollikon, Riesbach,
Fällanden, Hirslanden et Unterstrass, qui relevaient toutes
du Grossmünster, se plaignirent collectivement du
détournement de la dîme par les chanoines, plainte qui porta
ses fruits: trois mois plus tard, le conseil de Zurich
promulga une vaste réforme du chapitre de la collégiale.
A Kloten, en avril 1523, les fidèles exigèrent de l'abbaye
de Wettingen de leur fournir un prédicateur supplémentaire,
à l'entretien duquel devait être affecté le produit de la
dîme2-'-. Quant aux paysans de Marthalen, de Benken et de

Truttikon, ils refusèrent carrément de payer la dîme à

l'abbé de Rheinau, à moins qu'il n'acceptât de la verser aux

pasteurs qu'ils venaient d'engager sans son consentement22.

Les communes déjà munies d'un prêtre ou, si l'on veut, d'un
prédicateur - la distinction sémantique n'était pas encore
stricte -, rejoignirent à leur tour le camp des

contestataires et revendiquèrent une partie du moins de la
dîme pour compenser la perte de revenu de leur prêtre. Elles
furent nombreuses à s'engager dans cette voie.
Deuxième raison pour laquelle des conflits politiques ou

économiques étaient incontournables, au fur et au mesure que

la Réforme progressait: la crise de légitimité des

monastères.
Ulrich Zingg, le pasteur de Dürnten, un ancien moine de

l'abbaye de Rüti, devait en savoir quelque chose. Encouragé

par les paysans à prêcher contre la dîme que recueillaient
ses pairs, il fut à deux reprises rossé par ces derniers, et

55



l'abbé le jeta même au cachot pour un certain temps,

lorsqu'il eut l'audace de revenir à la charge pour demander

une augmentation de sa prébende. L'argument de Zingg, à

savoir que les paysans ne faisaient plus d'offrandes dans

l'église et ne voulaient plus rien savoir des messes pour
les morts etc., était irrecevable pour ses anciens confrères
du monastère. D'ailleurs celui-ci fut pris d'assaut par les
paysans en avril 1525 déjà, lorsque l'abbé, qui n'avait
guère le vent en poupe, jugea la cause monastique
définitivement compromise et quitta précipitamment les lieux
en emportant à dos de cheval les richesses accumulées au

cours des siècles.
Alors même que les liens unissant les paysans et les prêtres
établis parmi eux se resserraient et que le village, d'unité
économique, sociale et politique, tendait de plus en plus à

devenir également une unité spirituelle, les relations des

villageois avec les monastères des environs qui exerçaient
sur eux un pouvoir multiple ne cessaient de se détériorer.
Les tensions, perceptibles depuis longtemps déjà,
s'aggravèrent avec la Réforme et la perte de prestige des
moines menaçait de ruine le système d'échanges inégaux sur
lequel reposait l'existence des monastères. Considérant les
redevances et surtout la dîme comme une prestation
impliquant la réciprocité, les paysans insistaient sur le
fait qu'il devait donc nécessairement y avoir une contre-
prestation fournie par les moines. Les plaintes des paysans,
par exemple à Marthalen et à Benken, à propos du fait qu'ils
ne se déplaçaient même pas pour administrer 1 ' extrême-
onction en cas d'urgence, témoignaient d'un mécontentement

populaire profond envers les clercs réguliers dont personne
ne savait au juste à quoi était bon leur isolement du monde.

On assistait donc à une désacralisation évidente du monde

monastique qui entraînait inévitablement une remise en

question du pouvoir temporel des monastères et du lourd
fardeau qu'ils faisaient peser sur la population rurale.

56



V

Ceci dit, revenons-en aux jugements de Zwingli. Le but de ce
bref survol de quelques thèmes de la Réforme à la campagne
zurichoise n'était pas de tomber dans l'autre extrême et de

prouver que les paysans militants, loins d'être guidés par
des désirs matériels ou charnels, auraient été des êtres
purement spirituels qui ne défendaient pas leurs intérêts
terrestres. L'intention était plutôt de surmonter la
dichotomie manichéenne dictée par la métaphysique
traditionnelle et de mettre en lumière le fait que, compte
tenu du système d'échanges et de dépendances complexe entre
les "spécialistes de l'au-delà" et la population rurale, un
bouleversement religieux devait forcément déclencher un

processus de changement économique et politique et une

"guerre de succession". La sécularisation des couvents
procurait à l'Etat un bénéfice, un "Nutzen", énorme, et le
reproche adressé par Zwingli aux paysans aurait pu tout
aussi bien s'appliquer au conseil de Zurich ou au

réformateur lui-même. Pourtant, répétons-le: il ne s'agit
pas d'opposer le spirituel et le matériel (ou l'économique,
si l'on veut), mais de mettre en évidence le lien qui
existait entre eux.
La foi et l'engagement social et politique n'étaient
dissociés ni chez Zwingli ni chez les paysans (ni bien sûr
chez les anabaptistes). Ce qui resterait à démontrer, en

analysant scrupuleusement les lettres de doléances des

paysans de 1524 et 1525, c'est qu'au fond les paysans
révoltés développèrent une conception qui rapprochait
radicalement la foi et la vie en société et qui rappelle de

manière frappante la théologie de la libération au sens

contemporain du terme, telle que nous la retrouvons
aujourd'hui en Afrique du Sud et en Amérique latine. Zwingli
inversement, par peur de voir son oeuvre ecclésiastique
compromise et à force de vouloir fournir la preuve que la
Réforme ne conduisait pas inéluctablement à la désobéissance

et au désordre, se mit à élaborer une conception de l'Etat

57



de droit divin qui fut pendant des siècles la base du régime
de Leurs Excellences ("Gnädige Herren") de Zurich, une
variante de l'absolutisme de type réformé, dans laquelle des

révoltes paysannes et des revendications d'autonomie rurale
(comme par exemple à Grüningen) n'avaient évidemment plus
place.
De la piété et de la foi on en trouvait, à l'âge de la
Réforme, dans tous les camps, encore fallait-il que les
fidèles admettent qu'il était possible d'être pieux ou

croyant de façons différentes, sans pour autant savoir au

juste, pour reprendre la formule d'Euthyphron, ce qui
vraiment "agrée aux dieux".

Notes

1. H, Zwinqli, Sämtliche Werke, Bd 2, Leipzig 1908, pp.
458-525.

2. Déjà dans "Wer Ursache gebe zu Aufruhr etc." (Dezember

1524): "Und welche sich hierinn ungehorsam zeigend,
zeigend wol an, das sy nun uss dem euangelio erlernen
wellend, dass sy uss der fryheit dess geystes ein
fryheit des fleysches machen möchtind, und umb zytlichs
guots willen ufruoren." (H. Zwingli, op.cit., Bd 3, p.
400); mais surtout dans "Zweites Gutachten betreffend
Zehnten usw." (August 1525): "So imm nun also, ist
Unser ernstlich ermanen, ir wellind dem wort gottes
gheinen anstoss geben umb zytlicher gueteren willen;
dann dasselb nit one zorn und räch gottes beschehen
wurd." (H. Zwinqli, op.cit., Bd 4, p. 544.

3. Voir R. Pfister, Das Problem der Erbsünde bei Zwingli,
Leipzig 1939, p. 25.

58



4. "Auslegen und Gründe der Schlussreden" (Juli 1523),
Auslegung des 37. Artikels (H. Zwingli, op.cit., Bd 2,
p. 311); "Von göttlicher und menschlicher Gerechtigkeit"

(Juli 1523), (H. Zwingli, op. cit., Bd 2, p. 501,
513); etc.

5. "Also, welicher sich dem gwalt widerleyt, der widerstat
der Ordnung gottes." ("Auslegung des 37. Artikels", H.

Zwingli, op.cit., Bd 2, p. 311); "... welcher der
oberkeit widerstuende, der widerstuende got ..." ("Von
göttlicher und menschlicher Gerechtigkeit", H. Zwingli,
op.cit., Bd 2, p. 513). "Zum ersten sind wir üwer

ordenliche obergheit und richter, die üch gott fürgesetzt

hatt. Dero sind ir schuldig ghorsam ze sin
(wiewol hierinn sich etlich gar ungschickt haltend, und

inen doch das euangelium ungötlich zuo eim valschen
mantel machend); und welcher dero widerstat, der
widerstat der Ordnung gottes." (August 1525, "Zweites
Gutachten betreffend Zehnten usw.", H. Zwingli, op.cit.
Bd 4, p. 540).

6. Piaton, Oeuvres complètes (Collections des universités
de France), tome 1, Paris 1985, pp. 184-205: "Esti
toinyn tö mèn tois theois prosphilès hösion" (7a, p.
191); voir aussi: "savoir dire et faire ce qui est
agréable aux dieux, soit en priant, soit en sacrifiant,
c'est là ce qui est pieux, ce qui assure le salut des

familles et celui des cités", (ibidem, 14b, p. 203).

7. Voir H. Hubert / M. Mauss, Essai sur la nature et la
fonction du sacrifice, dans: L'Année sociologique, 2e

année, Paris 1899, pp. 29-138; G. Duby, Guerriers et
paysans, 1973, pp. 60-69.

8. "... sol ein ieder den zehenden geben, wie die Oberhand

heysset, und gheiner für sich selbs ützid gewaltiklich
fürnemmen, oder aber er viele in das urteil der

59



reuberen oder dieben" ("Von menschlicher und göttlicher
Gerechtigkeit", H. Zwingli, op.cit., Bd 2, pp. 513/14.

9. Voir le jugement de Johannes Widmer, un notaire
zurichois, dans une lettre à Heinrich Göldi à Rome:

"... ir bücken der geschrift schmöckt dem gemeinen

mann, der do verhofft uss iro schryen und predigen, man

lasse die pfaffen in Zürich abgan bis uff 6 oder 10,
und [dass] die pfruonden under den gemeinen mann

geteilt werden" (E. Egli, Actensammlung zur Geschichte
der Zürcher Reformation in den Jahren 1519-1533, Zürich
1879, Nr. 372, 28. Juni 1523). Voir aussi P H. Huber,
Annahme und Durchführung der Reformation auf der
Zürcher Landschaft in den Jahren 1519 bis 1530, Diss.
Zürich, Zürich 1972, p. 73.

10. Pour les références précises, voir le rapport final du

projet de recherches du Fonds national suisse de la
recherche scientifique "Bäuerliche Reformation" par
1'auteur.

11. StAZ (Staatsarchiv Zürich) E I 3, 2a (Nr. 11); cité
d'après E. Eqli, Actensammlung, op.cit., Nr. 213: "das

er nit geschriben finde, das die heiigen für die
mentschen und seien Gott bittend".

12. Pfrundakten Rifferswil', StAZ E I 30.100 (1522): "Unser
frow [Maria] sy nit fürer dan anderlut in vermüglikeit
zu helffen; item es sy ketzery mit der anbettüng der
heiligen, und loüffend die lüt gen Rom, Einsidlen etc.,
und so inen geholfen würt, achtend sy, es sy von den

heiigen oder unser frowen geschehen, so geschehe es von
dem tüfel ; hat sich ein from man zu dem pfarrer
verfuegt und zu im gesprochen, Herr ist im also [wenn
dem so ist]-, wohin körnend wir dann, dass Gott erbarm,
hat der pfarrer geantwürt, dem tüfel in das arssloch,
dahin sind unser vorder [Vorfahren] och komen."; voir

60



aussi Ch. Dietrich, Die Stadt Zürich und ihre
Landgemeinden während der Bauernunruhen von 1489 bis 1525,
Diss. Freiburg i.Br., Frankfurt a.M. 1985, pp. 150/51.

13. Pfrundakten Russikon, StAZ E I 30.105 (22. Juni 1523):
"Zudem wüssti mengclich wol, wie jetz ein wild ding
wäry, dz niemandt nütz mer uff dissen dingen hetti".

14. E. Egli, Actensammlung, op.cit., Nr. 546 (15. Juni
1524)

15. Par exemple près de Meilen, à Weiningen, à Stammheim

(1524) et à Aadorf (1515). Aadorf était une paroisse
thurgovienne dont relevaient plusieurs villages
zurichois. Les iconoclastes y résidaient.

16. "Were doch inen nitt nütz", "vermögend nüt" (Stamm¬

heim)

17. "... dar umb dem almechtigen gott, der himel küngin
magt marien und allen gottes heiligen ze lob und eren,
den seien ze nutz und ze trost und umb das uns der
almechtig gut wetter verlihe, uns vor übel beschirm und

behüt" (StAZ A 42.1, Mandate, 1430-1440).

18. J'aimerais remercier David Gugerli et Raymund Furrer
d'avoir mis à ma disposition le manuscrit d'un travail
de séminaire, présenté en avril 1983 chez le professeur
R. Sablonier à l'Université de Zurich et intitulé
"Bauern in Aufruhr. Merkmale bäuerlicher Unruhen im 15.

Jahrhundert untersucht am Beispiel des Grüningerhandels
1440/41".

19. Voir Ch. Dietrich, op.cit., p. 42.

20. StAZ B VI 249, pp. 43-44; extrait dans E. Eqli, Acten¬

sammlung, op.cit., Nr. 368 (22. Juli 1523).

61



21. P. Blickle, Gemeindereformation. Die Menschen des 16.

Jahrhunderts auf dem Weg zum Heil, München 1987., p.
26s.

22. P. Kamber, Die Reformation auf der Zürcher Landschaft
am Beispiel des Dorfes Marthalen. Fallstudie zur Struktur

bäuerlicher Reformation, dans: Zugänge zur bäuerlichen

Reformation (hg. von P. Blickle), Zürich 1987,

pp. 85-125.

Je tiens à remercier le professeur Alain Dubois,
président de la SGSH, et son assistant François Flouck
d'avoir bien voulu revoir le manuscrit en vue de sa

publication.

62


	Les paysans et leurs clercs pendant la Réforme à Zurich (1522-1525)

