Zeitschrift: Itinera : Beiheft zur Schweizerischen Zeitschrift fur Geschichte =

supplément de la Revue suisse d'histoire = supplemento della Rivista

storica svizzera
Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft fur Geschichte

Band: 8 (1988)

Artikel: Les paysans et leurs clercs pendant la Réforme a Zurich (1522-1525)
Autor: Kamber, Peter

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1077702

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1077702
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

LES PAYSANS ET LEURS CLERCS PENDANT LA REFORME A ZURICH
(1522 -1525])

par
Peter Kamber

L'attitude de Zwingli a l1l'égard des revendications paysannes
futivpour le moins ambigué. Certes, 1'effervescence
religieuse des campagnes le réjouissait, d'autant plus gue
les questions abordées par les paysans étaient, au début du
moins, celles que lui-méme avait lancées dans 1le débat.
Cependant dés le printemps 1523 au plus tard - a l'occasion
de la controverse sur la dime - les paysans passérent outre
aux mots d'ordre venus de Zurich et, ayant tendance a aller
plus loin et plus vite, ils provoquérent a diverses reprises
la colére non seulement des autorités zurichoises, mais
aussi celle des gouvernements des états confédérés demeurés
catholiques.

C'était la raison pour lagquelle Zwingli adressa, a partir de
1523, de sévéres avertissements a ceux qui, pour obtenir des
avantages temporels ("zytlich Guot"), troublaient 1'ordre
public. Ces réprimandes, récapitulées dans 'Von gottlicher
und menschlicher Gerechtigkeit'1 publié en juillet 1523,
pourraient paraitre a premiére vue paradoxales dans le cadre
des questions que nous nous sommes posées ici: Les paysans
auraient-ils donc mal compris la Réforme? Zwingli les en
soupgonnait pour le moins. Ainsi, en 1525, lors des révoltes
paysannes, il attaqua violemment ceux qui "prenaient 1la
liberté de l'esprit pour une liberté de la chair" et évoqua
d'un ton menacant le courroux de Dieu que s'attiraient les
rebelles?.

45



Mais regardons la chose de plus prés. Il est aujourd'hui
acquis que la théologie 2zwinglienne était fondée sur un
dualisme tranché. Entre la chair et 1l1l'esprit, 2Zwingli
plagait un abime. La nature charnelle de 1l'homme était, pour
le réformateur =zurichois, mauvaise par essence, et cela a
cause du péché originel. Cette tendance viscérale de 1'homme
a pécher, dont 2Zwingli identifiait 1les racines dans la
"philautia" ou 1'"amor sui"3, nécessitait la présence d'une
autorité ferme et sévére, autorité qu'il considérait
d'ailleurs dans toutes ses oeuvres comme étant de droit
divin4.

Il existe toute une tradition historiographique qui explique
le cb6té rebelle du mouvement réformateur dans la campagne
zurichoise par des motivations d'ordre matériel gqui, ayant
prévalu sur les desseins spirituels, auraient incité les
paysans a la désobéissance et a la révolte contre le
pouvoir. De nos jours, ou le fait de poursuivre des intéréts
matériels n'est plus guére considéré comme répréhensible, il
est peut-étre utile de rappeler qu'a 1l'époque le jugement
d'un réformateur, accusant les paysans insurgés de ne
poursuivre que des fins temporelles, équivalait a wune
condamnation sans appel.

Au cours de mon engquéte sur le rdle des paysans dans la
Réforme zurichoise, j'ai eu 1l'occasion de fouiller les
archives a la recherche de traces de la piété populaire dans
les communautés rurales. Finalement, les témoignages
dépistés dans le cadre d'un projet du Fonds national suisse
de la recherche scientifique furent bien plus nombreux gque
je n'osais 1'espérer.

Mais alors, comment se caractérisait cette piété de 1la
population rurale? Je me suls apergu gue, pour éviter le
piége tendu par Zwingli et ses successeurs, selon lesquels
un étre humain n'atteint guére a la spiritualité sans s'étre
auparavant 1libéré de ses appétits charnels, il fallait
d'abord définir 1l'acception du terme "piété". En fait, chez
les réformateurs aucune question n'était aussi controversée
que celle de la foi et de la piété. Le verdict de Zwingli

46



lui-méme, pour qui '"se révolter contre le pouvoir"
signifiait "résister a Dieu"® ne peut &tre pour nous la
bonne mesure de la piété, puisque, pendant la Réforme et
longtemps aprés encore, le fait de contester & 1'adversaire
la foli et 1la piété était un élément essentiel de 1la
polémique.

Dans un dialogue treés ironique, Platon fait discuter Socrate
avec un certain Eutyphron sur la question de savoir ce que
signifiait étre 'pieux'. Eutyphron, gqui était convaincu
d'étre une autorité en la matiére, proposa alors la
définition: "Or donc, ce qui agrée aux dieux est pieux.“6
L'ironie de Platon consiste précisément a faire tourner en
rond le pauvre Eutyphron sous les questions impitoyables de
Socrate qui se délectait, sans trop le montrer, a enfermer
le spécialiste du sacré dans son cercle vicieux.

Pour nous, gqui avons la tache de restituer un passé fort
lointain, n'y a-t-il vraiment pas d'autre choix que de faire
aveuglement confiance a quiconque affirmait étre guidé par
des préoccupations religieuses? Comment vérifier
rétrospectivement la véracité des allégations des différents
partis en présence? De tout temps la preuve 1la plus
convaincante de la foi a probablement été le sacrifice qui
témoigne de cette foi. En fait, et ceci n'est sans doute
point un hasard, le sacrifice, l'offrande de soi, 1l'abandon
sont de trés anciennes pratiques religieuses, et cela en dit
long sur l'essence des religions7.

Mais, bien entendu, il y a rarement eu de dons et
d'oblations aux puissances de l'au-dela sans avoir au moins
l'espérance d'une contrepartie ou d'un effet salutaire
quelconque. S'assurer la faveur des dieux a toujours été un
désir de l'homme - ne serait-ce que pour ne pas mourir de
craintes 1imaginaires. ©La religion ne . devait-elle pas
rapporter quelque chose? C'est précisement a propos de cette
notion d'intentionnalité et d'utilité ("Nutzen") gqu'éclata
la guerre théologique de la Réforme, non pas seulement entre
les catholiques et les différents courants novateurs, mais

également entre Zwingli et les paysans. Zwingli, aprés avoir

47



reproché a 1l'Eglise romaine de s'étre emparée illicitement
des biens et des richesses temporels, n'a pas tardé, apreés
les premiéres greves de la dime en 1522 et 1523, a critiquer
vigoureusement chez les paysans des intentions qu'il jugeait
malignes, égoistes et intéresséesS.

Est-il donc vrai, pour reprendre notre dguestion, que les
paysans n'auraient ©participé a 1la Réforme que pour
satisfaire des revendications "temporelles'", comme 2Zwingli
le laissait parfois entendre? La nouvelle théologie
n'était-elle a leur golit ("schméckt dem gemeinen mann") que
dans 1l'espoir d'un "Eigennutzen"? C'est bien ce
gqu'affirmaient d'ailleurs les adversaires de la Réforme?.
Raisonner ainsi serait sous-estimer le poids de la religion
dans la vie des paysans. Prétendre que dans ces milieux les
hommes et 1les femmes ne s'intéressaient qu'aux biens
matériels nous empécherait de comprendre non seulement 1la
résistance tenace des anabaptistes des campagnes aprés 1525,
a un moment ou la lutte n'offrait aucun avantage terrestre,
mais également la signification méme des liens existant
entre le religieux et le social dans la mentalité paysanne
autour de l'an 1500.

Déja bien avant la Réforme, les paysans manifestérent un
désir parfois ardent d'intervenir dans certaines questions
ecclésiastiques. Il n'est probablement pas exagéré de parler
dans les villages zurichois d'une vivante tradition de
politique religieuse venant d'en-bas. L'intérét premier des
villageois était d'avoir leur propre église et un prétre
disposé a baptiser les nouveau-nés, a administrer 1l'extréme-
onction aux vieux et aux malades et a bénir les lits des
femmes en couches, méme si 1la rétribution d'un prétre
pouvait coliter cher. Un grand nombre de communes mal loties
se sont exprimées a ce propos, souvent en raison du long
chemin que les villageois devaient parcourir pour aller a
1'église de paroisse, ce qui, surtout en hiver, était
pénible, voire impossible  pour les impotents, les
vieillards, les malades et les femmes enceintes qui avaient
le plus besoin du réconfort et des bénédictions de 1l'Eglise.

48



De beaux exemples des efforts fournis par les paysans afin
d'obtenir un curé et une église pour leur localité existent
pour Hombrechtikon en 1369, Wila en 1462, Schlieren en 1498,
Maschwanden en 1505, Bassersdorf en 1509, Kyburg, Brinken,
Billikon et Ettenhausen en 1515 et Volketswil en 152110,

Les paysans revendiquaient alors en plus le droit d'élire
eux-mémes leur prétre. Observation frappante: les sacrements
devaient jouer a cette époque-lé'un role capital dans la vie
des paysans. Rien de pire, semble-t-il, que de mourir sans
qu'un prétre ait eu le temps d'administrer au moribond
1l'extréme-onction. A cela s'ajoutait, a Bassersdorf en 1509
déja et a Kyburg en 1515, le désir des villageois d'entendre
'la parole de Dieu'.

La volonté de la population rurale d'exercer une certaine
influence sur le cours de la vie ecclésiastique dans les
villages était notoire a l'époque et les paysans
n'hésistaient pas a s'adresser aux cours de justice lorsque
les prétres ne répondaient pas a leur attente, comme a Buchs
en 1432, a Regensdorf en 1480 et 1493, & Andelfingen en
1493, a Kilchberg en 1501, a Horgen en 1503, a Kyburg en
1519, année de peste, et a Buch am Irchel en 1521.

Lorsque les prébendes étaient congrues - surtout la ou elles
étaient a la charge des villageois -, lorsque des églises ou
des chapelles délabrées devaient d'urgence étre réparées, il
arrivait que les paroissiens se disputaient a propos de la
dépense avec les détenteurs du droit de patronage, qui, en
régle générale, recueillaient aussi la dime. Ainsi, bien des
années avant la Réforme déja, la dime était considérée par
les paysans comme une prestation a laquelle correspondait,
de la part de son bénéficaire, une obligation
ecclésiastique, dont celui-ci - et souvent il s'agissait de

couvents - était censé diment s'acquitter.

49



IT

La Réforme provogua une transformation radicale de
1'économie du salut, portant sur les sacrements, les messes
pour les morts, les obits, les offrandes ainsi que le culte
des saints. Il s'avéra que les paysans étaient trés sen-
sibles aux prédications des premiers réformateurs, surtout
en ce qui concernait le sort des ames des défunts et 1la
question de 1l'intercession des saints auprés de Dieu, ou
plus généralement le salut. Les doléances du chanoine Konrad
Hofmann montrent que Zwingli avait, des avant 1522, remis en
question la damnation des enfants morts sans baptéme, le
purgatoire et 1l'intercession des saints. Il aurait dit,
entre autres, '"qu'il ne trouve pas écrit (dans 1'Ecriture)
que les saints prient Dieu pour les hommes et les ames", en
ajoutant qu'il jugeait les histoires de saints peu dignes de
foill, Or Zwingli, en préchant a la collégiale
(Grossmiinster), notamment les Jjours de marché, atteignait
aussi tout un public campagnard.

En septembre 1522, l1l'évéque de Constance inculpa le curé du
village de Knonau, Rudolf Ammann, d'avoir préché que '"la
Vierge n'est pas plus en mesure d'aider que d'autres
personnes", et "que c'est une hérésie d'adorer les saints,
gue si les gens courent a Rome, Einsiedeln etc., et croient,
s'ils sont aidés, que c'est a cause des saints ou de 1la
Vierge, en fait cela est 1l'oeuvre du diable". A un "homme
pieux", un "from Man", qui voulait savoir ou iraient les
ames des défunts, si 1'invocation de la Vierge Marie et des
saints ne servait a rien, Rudolf Ammann aurait méme répondu:
"Au trou du cul du diable, nos ancétres y sont aussi
allés"12,

Une année plus tard, en septembre 1523, les iconoclastes se
mirent a 1l'oeuvre, d'abord en ville, et quelques jours plus
tard aussi a la campagne, a Hongg, ou le prédicateur Simon
Stumpf avait wvite répandu 1la nouvelle doctrine que les

images, c'est-a-dire les peintures et sculptures

50



représentant des saints, la Vierge ou le Christ, étaient des
idoles que Dieu avait séverement interdites.

En Jjuin 1523 déja, 1les habitants de Russikon avaient
décommandé un grand retable qu'un artiste de Rapperswil
était en train de peindre pour eux, en disant que "tout le
monde sait bien que maintenant c'est la chienlit ("ein wild
ding") et que plus personne ne tient a ces choses-1a"13,
D'autres actes iconoclastes furent par la suite commis a
Wipkingen, Altstetten, Zollikon etc., malgré les
interdictions du conseil de Zurich. A Zollikon, des jeunes
appartenant a la "Knabenschaft" locale brisérent une nuit
les vitres de 1'église. Une autre nuit, des adultes noyeérent
dans le 1lac 1l'dne de bois sur 1lequel, le dimanche des
Rameaux, une sculpture du Christ était portée en procession
dans les rues.

Des faits semblables a Weiningen, a Eglisau, dans un
sanctuaire prés de Meilen, a D&dllikon et, a la Pentecdte
1524, de nouveau a Zollikon, mais cette fois a 1l'intérieur
de 1'église méme ou furent saccagés les autels et détruites
les images, forcérent le conseil de Zurich a agir. En juin
1524 il ordonna officiellement 1'éloignement des images hors
des églises pour prévenir 1'iconoclasme sauvage des
paysansl4.

La fin tumultueuse du culte des saints et l'exécration des
paysans militants contre les images qu'ils vénéraient la
veille encore mettent en évidence les liens affectifs
profonds qui attachaient la population rurale aux peintures
et aux sculptures des saints. Ce qui avait été la fiére
parure de chaque chapelle ou église de campagne perdit d'un
coup toute sa signification et devint un objet de haine.
Dans quelques communautés, 1les briseurs d'images, qui
souvent n'étailent certes gqu'une minorité, mais, et ce point
est capital, une minorité influente, informée et en contact
avec les prédicateurs évangéliques, procédérent méme a des
rituels d'exécution pour punir symboliquement les statues
des saints et les crucifix qui, a leurs yveux, les avaient
trahis et trompésl5. Ces actes témoignent donc bien d'une

51



profonde crise de conscience chez les croyants des campagnes
et illustrent la nature méme de la piété populaire.

Dans les commentaires des iconoclastes, il apparait en effet
nettement que le sacré comportait deux dimensions
élémentaires. Le service divin devait premiérement é&tre
efficace, avoir "einen Nutzen". Les saints furent écartés
justement parce qu'ils s'étaient révélés "inutiles" ou "sans
effet"1®, La catégorie du "Nutzen" jouait un rdle primordial
dans la pensée du Moyen Age finissant, aussi bien a la ville
gu'a la campagne, et se référait en méme temps au spirituel
et au matériel. Le pélerinage des Zurichois a Einsiedeln par
exemple fut rétabli dans les années 30 du XVe siécle, selon
le document officiel "pour louer et honorer Dieu tout-
puissant, la Vierge Marie, reine céleste, et tous les saints
de Dieu, ainsi que pour le bénéfice et le réconfort des ames
("den Selen ze Nutz und ze Trost"), et pour que le Tout-
puissant nous accorde un temps favorable et nous protége du
mal ("umb dass uns der Almechtig gut Wetter verlihe, uns vor
Uebel beschirm und behiit")"17, :

La seconde dimension du sacré était le désir de pureté. La
critique des images et, en méme temps d'ailleurs, de 1la
sainte messe, amena un changement de perspective. Privés de
leur caractére divin, les élements du culte les plus sacrés
étaient désormais considérés comme souillés et corrompus,

plusieurs témoignages en font foi.

TIE

La condamnation du culte des images était accompagnée d'un
dur combat contre la justification par les oeuvres. Des sept
sacrements traditionnels, Zwingli n'en retenait que deux, la
sainte céne et le baptéme, et il ne leur attribuait plus
qu'un caractére purement symbolique. Il est tres difficile
de savoir a quel point les paysans suivirent la logique de
la nouvelle théologie zwinglienne, selon laquelle, d'une

part, le Christ avait, par son sacrifice rédempteur,

52



racheté, une fois pour toutes, les péchés des hommes, en
conségquence de quoi la messe et 1la transsubstantiation
n'étaient donc gque blasphéme et idolatrie, et de 1'autre,
que tout était gouverné par la providence divine et qu'aucun
effort humain ne pouvait conduire a la justification, compte
tenu de la corruption originelle de 1'homme.

J'ali tendance a penser que pour beaucoup de croyants, ces
théses faisaient, elles-aussi, partie du mystére religieux
impénétrable et que, somme toute, le retour aux sources de
la doctrine chrétienne, c'est-a-dire 1~EBeritute;, que
préconisaient 2Zwingli et les autres réformateurs, était,
pour eux, plus directement compréhensible. La Réforme était
essentiellement un mouvement de renouveau biblique.
L'Evangile ou la Parole de Dieu, auquel se référaient les
prédicateurs, était le pivot, le point d'appuli apparemment
solide sur gquol tout reposait. L'Ecriture dans laquelle les
prédicateurs prétendaient pouvoir puiser textuellement la
connaissance de la volonté de Dieu attira d'un coup toute la
charge symbolique qui avait été retirée au culte
traditionnel. A cet égard, 1l est trés significatif que
Zwingli et les prédicateurs, mais aussi les paysans, aient
parlé de la "pure parole de Dieu" ("lauteres Wort Gottes").
Il semble gque 1'idée de pureté et de purification,
probablement indissociable de 1la plupart des religions
connues, ait ainsi pu étre sauvegardée. Au culte des saints

se substitua un culte de l1l'Ecriture et de la parole divine.

Iv

A partir de 1523, les efforts des communes pour obtenir un
des ces nouveaux prédicateurs de la parole de Dieu se
multipliérent. La logique élémentaire de la Réforme a 1la
campagne consistait, me semble-t-il, & rompre avec ce qui
paraissait vain et inutile - les messes pour les morts, les

obits, les sacrifices, l'adoration des saints, etc. -, et a

53



écouter de la bouche des évangélistes ce qui était censé
étre le message immédiat de Dieu.

Or, cette réorientation religieuse avait de graves
répercussions sur les revenus des prétres. L'Evangile une
fois placé au centre du service divin et 1l'idée une fois
aceptée que personne ne pouvait influencer le sort des ames
des défunts, qui d'ailleurs, consolation un peu hative
aurait dit 2Zwingli, n'iraient de toute fagon pas au
purgatoire, les paysans ne firent plus d'offrandes et
cessérent de payer les messes pour les morts, les obits etc.
Les pertes subies de la sorte par les prétres relancérent le
débat sur le bien-fondé de la dime, et il n'est pas étonnant
que les prédicateurs aient été nombreux a précher qu'il ne
fallait plus verser la dime aux monastéres et aux moines
réputés fainéants, mais a eux.

La Réforme dans les villages ne pouvait ainsi manquer de
prendre un tournant politique. Aux gréves de la dime
s'ajouta, a Embrach en janvier 1524 déja, la revendication
d'abolir le servage. Et en 1525, lorsque les paysans
commencérent a4 se soulever en masse, l'heure était
définitivement au changement social. Mais soulignons-le,
c'était beaucoup moins un appétit "charnel" ou "matériel"
gqui déclencha ce mouvement des paysans - méme si certaines
revendications du méme type avaient déja été exprimées lors
de l'affaire de Griiningen en 1440/4118 ou a l'occasion de 1la
révolte contre le régime autocratique de Hans Waldmann en
148919 -, que la logique de la Réforme elle-méme, et ceci
pour deux séries de raisons.

A 1l'époque, nombreux étaient encore 1les hameaux qui ne
possédaient pas leur propre lieu de culte et dont les
habitants, pour assister au service divin, devaient se
rendre dans un autre village, souvent fort éloigné. Ils y
faisaient forcément figure de parents pauvres et devaient se
contenter des moins bonnes places dans l'église ou faire la
queue pour y étre admis. Lors de la Réforme, beaucoup de
communes revendiquérent un prédicateur, comme elles avaient

auparavant exigé la présence d'un curé, gquittes a devoir

54



dépenser des sommes considérables pour l'obtenir. Il y avait
132 une nette continuité, a une nuance prés. Ce qui était
différent, c'était la volonté des fideéles de jouer a fond la
carte de la dime.

Les habitants de la commune de Witikon qui embauchérent a la
fin de l'année 1522 Wilhelm Reublin, un prédicateur radical,
expulsé de Bale, défendirent en mars 1523 le point de wvue
que la dime avait été instaurée a l'origine pour subvenir
aux besoins de '"ceux qui annoncent la parole de Dieu". En
1522 déja ils n'avaient pas payé la dime '"comme autrefois".
En juin 1523, les communes de Witikon, Zollikon, Riesbach,
Fdllanden, Hirslanden et Unterstrass, qui relevaient toutes
du Grossmiinster, se plaignirent collectivement du
détournement de la dime par les chanoines, plainte qui porta
ses fruits: trois mois plus tard, le conseil de Zurich
promulga une vaste réforme du chapitre de la collégiale.

A Kloten, en avril 1523, les fideéles exigérent de 1'abbaye
de Wettingen de leur fournir un prédicateur supplémentaire,
a l'entretien duquel devait étre affecté le produit de 1la
dime2l. Quant aux paysans de Marthalen, de Benken et de
Truttikon, ils refusérent carrément de payer la dime a
1'abbé de Rheinau, a moins qu'il n'acceptat de la verser aux
pasteurs qu'ils venaient d'engager sans son consentement22,
Les communes déja munies d'un prétre ou, si l'on veut, d'un
prédicateur - la distinction sémantique n'était pas encore
stricte - rejoignirent a leur tour le camp des
contestataires et revendiquérent une partie du moins de 1la
dime pour compenser la perte de revenu de leur prétre. Elles
furent nombreuses a s'engager dans cette voie.

Deuxiéme raison pour laquelle des conflits politiques ou
économiques étaient incontournables, au fur et au mesure que
la Réforme progressait: la crise de 1légitimité des
monastéres.

Ulrich Zingg, le pasteur de Dilirnten, un ancien moine de
1'abbaye de Riiti, devait en savoir gquelque chose. Encouragé
par les paysans a précher contre la dime que recueillaient

ses pairs, il fut a deux reprises rossé par ces derniers, et

55



l'abbé 1le jeta méme au cachot pour un certain temps,
lorsqu'il eut 1l'audace de revenir a la charge pour demander
une augmentation de sa prébende. L'argument de 2ingg, a
savoir que les paysans ne faisaient plus d'offrandes dans
1l'église et ne voulaient plus rien savoir des messes pour
les morts etc., était irrecevable pour ses anciens confréres
du monastére. D'ailleurs celui-ci fut pris d'assaut par les
paysans en avril 1525 déja, lorsque 1l'abbé, gqui n'avait
guére le vent en poupe, Jjugea la cause monastique
définitivement compromise et quitta précipitamment les lieux
en emportant a dos de cheval les richesses accumulées au
cours des sieéecles.

Alors méme que les liens unissant les paysans et les prétres
établis parmi eux se resserraient et que le village, d'unité
économique, sociale et politique, tendait de plus en plus a
devenir également une unité spirituelle, les relations des
villageois avec les monastéres des environs qui exergaient
sur eux un pouvoir multiple ne cessaient de se détériorer.
Les tensions, perceptibles depuis longtemps déja,
s'aggraverent avec la Réforme et la perte de prestige des
moines menagait de ruine le systéme d'échanges inégaux sur
lequel reposait l'existence des monastéres. Considérant les
redevances et surtout la dime comme une prestation
impliquant la réciprocité, les paysans insistaient sur le
fait qu'il devait donc nécessairement y avoir une contre-
prestation fournie par les moines. Les plaintes des paysans,
par exemple a Marthalen et a Benken, a propos du fait qu'ils
ne se déplagaient méme pas pour administrer 1l'extréme-
onction en cas d'urgence, témoignaient d'un mécontentement
populaire profond envers les clercs réguliers dont personne
ne savalt au juste a quoli était bon leur isolement du monde.
On assistait donc a une désacralisation évidente du monde
monastique gqui entrainait inévitablement une remise en
question du pouvoir temporel des monastéres et du lourd

fardeau qu'ils faisaient peser sur la population rurale.

56



A%

Ceci dit, revenons-en aux jugements de Zwingli. Le but de ce
bref survol de quelques thémes de la Réforme a la campagne
zurichoise n'était pas de tomber dans 1l'autre extréme et de
prouver que les paysans militants, loins d'étre guidés par
des désirs matériels ou charnels, auraient été des é&tres
purement spirituels qui ne défendaient pas leurs intéréts
terrestres. L'intention était plutdét de surmonter 1la
dichotomie manichéenne dictée par la métaphysique
traditionnelle et de mettre en lumiére le fait que, compte
tenu du systéme d'échanges et de dépendances complexe entre
les "spécialistes de 1l'au-dela" et la population rurale, un
bouleversement religieux devait forcément déclencher un
processus de changement économique et politique et une
"guerre de succession". La sécularisation des couvents
procurait a 1'Etat un bénéfice, un "Nutzen", énorme, et le
reproche adressé par 2Zwingli aux paysans aurait pu tout
aussi bien s'appliquer au conseil de Zurich ou au
réformateur lui-méme. Pourtant, répétons-le: il ne s'agit
pas d'opposer le spirituel et le matériel (ou 1'économique,
si l'on veut), mais de mettre en évidence 1le 1lien qui
existait entre eux.

La fol et 1l'engagement social et politique n'étaient
dissociés ni chez Zwingli ni chez les paysans (ni bien sir
chez les anabaptistes). Ce qui resterait a démontrer, en
analysant scrupuleusement les lettres de doléances des
paysans de 1524 et 1525, c'est gqu'au fond 1les paysans
révoltés développérent une conception gqui rapprochait
radicalement la fol et la vie en société et qgui rappelle de
maniére frappante la théologie de la libération au sens
contemporain du terme, telle que nous la retrouvons
aujourd'hui en Afrique du Sud et en Amérique latine. Zwingli
inversement, par peur de voir son oeuvre ecclésiastique
compromise et a force de vouloir fournir la preuve que la
Réforme ne conduisait pas inéluctablement a la désobeissance

et au désordre, se mit a élaborer une conception de 1l'Etat

57



de droit divin qui fut pendant des siécles la base du régime
de Leurs Excellences ("Gnddige Herren") de Zurich, une
variante de l'absolutisme de type réformé, dans laquelle des
révoltes paysannes et des revendications d'autonomie rurale
(comme par exemple a Griiningen) n'avaient évidemment plus
place.

De la piété et de la foli on en trouvait, a 1l'adge de 1la
Réforme, dans tous 1les camps, encore fallait-il que les
fideles admettent gqu'il était possible d'étre pieux ou
croyant de facons différentes, sans pour autant savoir au
juste, pour reprendre 1la formule d'Euthyphron, ce qui

vraiment "agrée aux dieux".

Notes

i L2 H. Zwingli, Samtliche Werke, Bd 2, Leipzig 1908, pp.
458=-525.

2% Déja dans "Wer Ursache gebe zu Aufruhr etc." (Dezember

1524): "Und welche sich hierinn ungehorsam zeigend,
zeigend wol an, das sy nun uss dem euangelioc erlernen
wellend, dass sy uss der frvheit dess geystes ein
fryheit des fleysches machen mdchtind, und umb zytlichs
guots willen ufruoren." (H. Zwingli, op.cit., Bd 3, p.

400); mais surtout dans "Zweites Gutachten betreffend
Zehnten usw." (August 1525): "So imm nun also, ist
inser ernstlich ermanen, ir wellind dem wort gottes
gheinen anstoss geben umb zytlicher gueteren willen;
dann dasselb nit one zorn und rach gottes beschehen

wurd. "™ (H. Zuingli; op.ecit., Bd=4, p. 544.

3: Voir R. Pfister, Das Problem der Erbsiinde bei Zwingli,

Leipzig 1939 xp 25,

58



"Auslegen und Grilinde der Schlussreden" (Juli 1523),
Auslegung des 37. Artikels (H. 2wingli, op.cit., Bd 2,
p. 311); "Von gottlicher und menschlicher Gerechtig-
keit!" (Juli 1523) , «(H. Zwingli, op.-eit., Bd 2, p. 501,
513) ; eke.

"Also, welicher sich dem gwalt widerleyt, der widerstat

der ordnung gottes." ("Auslegung des 37. Artikels", H.
awingli, -opscits, «BAd 2, sPei3kk);- V.. éswelcher der
oberkeit widerstuende, der widerstuende got ..." ("Von

gottlicher und menschlicher Gerechtigkeit", H. Zwingli,

opeit. o Bd 2, P i513). i M2um sersten: sind wir liwer
ordenliche obergheit und richter, die iich gott filirge-
setzt hatt. Dero sind ir schuldig ghorsam ze sin
(wiewol hierinn sich etlich gar ungschickt haltend, und
inen doch das euangelium ungétlich =zuo eim wvalschen

mantel machend); und welcher dero widerstat, der
widerstat der ordnung gottes." (August 1525, "Zweites
Gutachten betreffend Zehnten usw.", H. Zwingli, op.cit.

Bd 4, p. 540).

Platon, Oeuvres complétes (Collections des universités
de France), tome 1, Paris 1985, pp. 184-206: "Esti
toinyn td mén tois theois prosphilés hésion" (7a, p.
191); wvoir aussi: '"savoir dire et faire ce gqui est
agréable aux dieux, soit en priant, soit en sacrifiant,
c'est la ce qui est pieux, ce gui assure le salut des
familles et celuil des cités". (ibidem, 14b, p. 203).

Voir H. Hubert / M. Mauss, Essai sur la nature et 1la

fonction du sacrifice, dans: L'Année sociologique, 2e
année;,  Paris 1899;.pps 29-138; 6. Duby, Guerriers et
paysans, 1973, pp. 60-69.

", .. sol ein ieder den zehenden geben, wie die oberhand
heysset, und gheiner filir sich selbs {itzid gewaltiklich
flirnemmen, oder aber er viele in das urteil der

59



10

Fil-

15750

60

reuberen oder dieben" ("Von menschlicher und géttlicher
Gerechtigkeit", H. Zwingli, op.eit., Bd 2, pp. 513/14.

Voir le Jjugement de Johannes Widmer, un notaire
zurichois, dans une lettre a Heinrich G&ldi a Rome:
"... 1ir Dbucken der geschrift schmockt dem gemeinen
mann, der do verhofft uss iro schryen und predigen, man
lasse die pfaffen in Zirich abgan bis uff 6 oder 10,
und [dass] die pfruonden under den gemeinen mann ge-
teilt werden" (E. Egli, Actensammlung 2zur Geschichte
der Ziircher Reformation in den Jahren 1519-1533, Ziirich
1879, - N¥% 3722528, «TJuni -1523) .-Voixr aussi -P.H.<Huber,
Annahme und Durchfilhrung der Reformation auf der Zir-
cher Landschaft in den Jahren 1519 bis 1530, Diss. Zii-
rieh;~aurieh 12972, p. 73,

Pour les références précises, voir le rapport final du
projet de recherches du Fonds national suisse de 1la
recherche scientifique "Bduerliche Reformation" par

l'auteur.

StAZ v (Staatsarchiv Zlrich)dBsEs 35 2a0(Nna 1) ; cité
d'aprés E. Egli, Actensammlung, op.cit., Nr. 213: "das
er nit geschriben finde, das die heilgen fir die

mentschen und selen Gott bittend".

Pfrundakten Rifferswil, StAZ E I 30.100 (1522): "Unser
frow [Maria] sy nit flirer dan anderlut in vermiiglikeit
zu helffen; item es sy ketzery mit der anbettiing der
heiligen, und loliffend die 1liit gen Rom, Einsidlen etc.,
und so inen geholfen wiirt, achtend sy, es sy von den
heilgen oder unser frowen geschehen, so geschehe es von
dem tifel ...; hat sich ein from man zu dem pfarrer
verfuegt und zu im gesprochen, Herr ist im alsc [wenn
dem so ist], wohin komend wir dann, dass Gott erbarm,
hat der pfarrer geantwlirt, dem tilifel in das arssloch,

dahin sind unser vorder [Vorfahren] och komen."; voir



134

14.

5.

16.

17,

18.

197

20.

aussi Ch. Dietrich, Die Stadt Zlirich und ihre Landge-

meinden wdhrend der Bauernunruhen von 1489 bis 1525,
Diss. Freiburg i.Br., Frankfurt a.M. 1985, pp. 150/51.

Pfrundakten Russikon, StAZ E I 30.105 (22. Juni 1523):
"Zudem wissti mengclich wol, wie Jjetz ein wild ding
wary, dz niemandt nitz mer uff dissen dingen hetti".

BE. Egli, -Actensammlung;--op.c¢it.,  Ne. 546 (15.: Juni
1524 ).

Par exemple prés de Meilen, a Weiningen, a Stammheim
(1524) et a Aadorf (1515). Aadorf était une paroisse
thurgovienne dont relevaient plusieurs villages

zurichois. Les iconoclastes y résidaient.

"Were doch inen nitt niitz", "vermdgend niit" (Stamm-

heim).

".,.. dar umb dem almechtigen gott, der himel kiingin
magt marien und allen gottes heiligen ze lob und eren,
den selen ze nutz und ze trost und umb das uns der
almechtig gut wetter verlihe, uns vor iibel beschirm und
behiit" (StaAZ A 42.1, Mandate, 1430-1440).

J'aimerais remercier David Gugerli et Raymund Furrer
d'avoir mis & ma disposition le manuscrit d'un travail
de séminaire, presenté en avril 1983 chez le professeur
R. Sablonier & 1l1l'Université de Zurich et intitulé
"Bauern in Aufruhr. Merkmale bduerlicher Unruhen im 15.
Jahrhundert untersucht am Beispiel des Griiningerhandels
1440/41".

Voit Ch. Dietrich, ep:ecit.; p..42.

StAZ B VI 249, pp. 43-44; extrait dans E. Egli, Acten-
sammlung, op.c¢it., Nr. 368 (22. Juli 1523).

61



23

225

62

P. Blickle, Gemeindereformation. Die Menschen des 16.

Jahrhunderts auf dem Weg zum Heil, Minchen 1987, p.
26s.

P. Kamber, Die Reformation auf der Zlircher Landschaft
am Beispiel des Dorfes Marthalen. Fallstudie zur Struk-
tur bduerlicher Reformation, dans: Zugdnge 2zur bduer-
lichen Reformation (hg. wvon P. Blickle), 2Ziirich 1987,
Epni 85=125.

Je tiens A& remercier le professeur Alain Dubois,
président de la SGSH, et son assistant Francois Flouck

d'avoir bien voulu revoir le manuscrit en vue de sa
publication.



	Les paysans et leurs clercs pendant la Réforme à Zurich (1522-1525)

