
Zeitschrift: Itinera : Beiheft zur Schweizerischen Zeitschrift für Geschichte =
supplément de la Revue suisse d'histoire = supplemento della Rivista
storica svizzera

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft für Geschichte

Band: 8 (1988)

Artikel: Von der spätmittelalterlichen Frömmigkeit zum reformierten Glauben :
Kontinuität und Bruch in der Religionspraxis der Bauern

Autor: von Rütte, Hans

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1077701

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1077701
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


VON DER SPÄTMITTELALTERLICHEN FRÖMMIGKEIT

ZUM REFORMIERTEN GLAUBEN

Kontinuität und Bruch in der Religionspraxis der Bauern

von
Hans von Rütte

In Sirnach, einer Pfarrei des Thurgaus, stifteten im Jahre
1493 die "gemainen Untertanen und kilchgenossen" und ihr
Leutpriester Konrad Semli eine Frühmesspfründe auf den Altar
ihrer Pfarrkirche^. Nachdem die Pfarrgenossen jahrelang
Gelder und Mittel gesammelt hatten, reichte es nun für die
Anstellung eines Priesters. Er sollte, wie sie in der
Stiftungsurkunde festlegten, eine bestimmte Anzahl Messen halten
und ausserdem dem Leutpriester bei dessen gottesdienstlichen
Verrichtungen behilflich sein. Der Abt von Fischingen als
Patronatsherr der Pfarrkirche von Sirnach konnte dieser
Stiftung der Gemeinde seine Zustimmung geben. Die Gemeinde

Berg in der Pfarrei Sulgen besass seit langem eine Kapelle,
wo der Leutpriester oder sein Stellvertreter gemäss einem

Vertrag von 1386 viermal im Monat Messe zu halten hatte^. Um

1500 genügte das der Gemeinde Berg nicht mehr. Mit
Unterstützung ihres Gerichtsherrn stifteten sie eine ewige
Messpfründe in ihre Kapelle, damit ihnen ein eigener Kaplan
jeden Sonntag die Messe und die Vesper las, sowie unter der
Woche weitere vier Messen hielt-^.
In der Gemeinde Felben stand seit alters eine Kapelle mit
eigenem Widumgut. Seit 1450 hielt jeweils samstags der
Schlosskaplan von Schloss Wellenberg, dem Sitz der örtlichen
Gerichtsherrschaft, eine Messe für die Leute von Felben und
Wellhausen4. Sonst aber mussten die Felbener den weiten und

oft beschwerlichen Weg über die Thür zur Pfarrkirche Pfyn

33



machen. Ende des 15. Jahrhunderts genügte den Felbenern
dieses gottesdienstliche Angebot nicht mehr. Sie verlangten
die Separation von der Pfarrei Pfyn6. Die Filialkirche
Felben sollte selbständige Pfarrei mit eigenem Priester
werden. Die Bemühungen um die Separation waren zunächst
vergeblich; auch die Unterstützung der Eidgenössischen Orte
und ein Gang nach Rom brachten das Anliegen der Felbener
nicht voran6. Dann aber nahm sich der Bischof von Konstanz
der Sache an, und er erreichte eine gütliche Einigung: Die
von Felben erhielten das Recht, im Hinblick auf die spätere
Einstellung eines eigenen Priesters das Widumgut zusammen

mit weitern Dotationsgütern für eine Pfründenstiftung zu
verwenden. Sie mussten aber ihre Separationsbestrebungen
aufgeben und blieben in allen pfarrlichen Beziehungen
Untertanen des Pfarrers von Pfyn'.

Ausgehend von diesen drei Beispielen aus dem spätmittelalterlichen

Thurgau lässt sich zeigen, wie Laien in vorrefor-
matorischer Zeit auf verschiedenen Wegen und mit
unterschiedlichen Mitteln versuchten, ein dichteres Angebot an
Gottesdiensten und eine bessere seelsorgerische Betreuung zu
erwirken.
Dass im Spätmittelalter neue geistliche Pfründen in grosser
Zahl gestiftet wurden, ist allgemein bekannt. In den grossen
Städten gab es Stiftungen zu Dutzenden. Aber auch auf dem

Land war das Phänomen weit verbreitet. Der Thurgau mit
seinen etwa siebzig Landpfarreien und den paar wenigen
kleinstädtischen Pfarreien unterscheidet sich in diesem
Punkt nicht von andern ländlichen Gebieten des grossge-
fassten oberdeutschen Raumes®.

Aufmerksamkeit verdient aber nun in diesem Zusammenhang die
Tatsache, dass es in den ländlichen Pfarreien - im
Unterschied zur Stadt - in der Regel nicht Einzelpersonen waren,
die solche Stiftungen veranlassten, sondern dass die
Gemeinden als Träger solcher Initiativen auftraten.

34



Eine Bestandesaufnähme der kirchlichen Infrastruktur und des

geistlichen Personals im Thurgau (Klöster und Stifte
ausgenommen) bietet um 1520, also am Vorabend der Reformation,
etwa folgendes Bild^:
Von den vielleicht 200 thurgauischen Gemeinden und
Ortschaften10 wiesen deren rund 111 eine kirchliche Ausstattung
auf, das heisst konkret: eine kirchliche Baute und einen
Priester, der darin regelmässig die Messe las. Von diesen
111 Gemeinden waren 76 selbständige Pfarreien (68,5 %; wobei
Pfarrei hier nicht ausschliesslich in einem strengen
kirchenrechtlichen Sinne definiert, sondern eher funktional
aufgefasst wird). Die restlichen 35 Gemeinden (31,5 %)

besassen eine Kapelle oder Filialkirche, in welcher ein
Kaplan den Gläubigen zu bestimmten, regelmässigen Zeiten die
Messe las. Für die wichtigen sakramentalen Handlungen (Taufe,

Beichte, Beerdigung) aber mussten die Gemeindeangehörigen

zum Pfarrer in die Mutterkirche gehen.
In den gleichen 111 Gemeinden wirkten 162 Geistliche; davon

waren knapp die Hälfte, nämlich 78 Pfarrer (oder Kirchherren,

Pfarrherren, Leutpriester, Pfarrvikare) und 84 Inhaber
niederer Pfründen, also Kapläne, Altaristen, Altarpfründner
oder Frühmesser.
Von den genannten 84 Niederpfründenstiftungen ist bei 65 das

Datum der Stiftung bekannt. Nur wenige (20) stammen aus der
Zeit vor 1450; sie sind mehrheitlich in den thurgauischen
Landstädten zu finden. In den ländlichen Pfarreien schwoll
die Zahl der Pfründenstiftungen erst nach 1450 an, wobei die
Stiftungsakte sich gleichmässig über die Jahrzehnte bis 1520

verteilen. Unmittelbar vor der Reformation gab es somit im

Thurgau deutlich mehr Geistliche als noch zwei, drei
Generationen früher, die für die seelsorgerischen Belange des

Volkes bereitstanden. Während im frühen 15. Jahrhundert in
den Landpfarreien neben dem Pfarrer nur selten ein weiterer,
zusätzlicher Geistlicher bepfründet war, amteten am Vorabend

der Reformation in nicht wenigen Gemeinden zwei oder sogar
mehr Kleriker; im Durchschnitt waren es 2,1 Priester pro
Pfarrei.

35



Entscheidend für unsere Fragestellung ist nun die Rolle, die
die Gemeinden in dieser Entwicklung spielen: Bei 46

Kaplanstiftungen im Thurgau - das sind 55 % aller Stiftungen -
nahm die betroffene Gemeinde in irgendeiner Form am

Zustandekommen der neuen Pfründe teil. Diese Stiftungen können als
kommunal initiierte Pfründenstiftungen bezeichnet werden.
Die Stiftungsurkunden geben näheren Aufschluss über die
Bedeutung der neuen Pfründe. Sollte die Errichtung einer neuen
Pfründe die Zustimmung der kirchlichen Instanzen erhalten,
so musste sie in einer juristisch korrekten Form erfolgen.
Die Stiftungsurkünden sind demzufolge recht stereotyp. Sie
enthalten keine originellen Motivexplikationen und berichten
im Einzelfall nur wenig über den konkreten Entstehungszusammenhang.

Die religiöse Zweckbestimmung wurde, entsprechend

den Vorgaben des Kirchenrechts, formelhaft
umschrieben, etwa mit einer Formulierung wie "zum Lob Gottes
und aller Heiligen und zum Trost unserer Seelen". Auch die
Begründungen wurden eher schematisch angeführt. Die Distanz
zur Mutterkirche sei zu gross, deshalb blieben schwangere
Frauen und Kranke ohne Sakramente. Bei schlechtem Wetter
seien die Wege unpassierbar. Die oft behauptete weite
Entfernung von der Mutterkirche erweist sich beim ersten Blick
auf die Landkarte gelegentlich als nicht sehr überzeugend.
Zwingend enthielt die Urkunde eine Garantieerklärung, dass

die Rechte des Kirchherrn, des Pfarrers der Mutterkirche,
respektiert blieben. So gab das Stift Bischofszell, dem die
Pfarrei Sulgen inkorporiert war, seine Zustimmung zur Ka-

planeistiftung Berg erst, nachdem es dafür gesorgt hatte,
dass die Berger die pfarrlichen Rechte der Mutterkirche
anerkannten und damit die pfarrlichen Einkünfte weiterhin
ungeschmälert an das Stift zu liefern bereit waren. Nach wie
vor mussten die Leute von Berg in der Pfarrkirche von Sulgen
die Sakramente empfangen und hatten dafür dem dort in
Pfarrfunktion wirkenden Vikar die Stolgebühren zu entrichten.

In Sirnach wurde genauestens geregelt, dass der Kaplan der
neu gestifteten Pfründe alle Opfergaben, die auf seinen

36



Altar gespendet wurden, dem Pfarrer ablieferte; dafür durfte
er die Messgewänder, Kelche und Bücher mitbenutzen.
In allen Stiftungsurkunden wurden weiter die Amtspflichten
des Pfründners detailliert aufgezählt. Sie umfassten im

Prinzip folgende Punkte: die Messpflicht, die Assistenzpflicht,

die Stellvertretung, die Residenzpflicht, die
Präsenzpflicht, das Tausch- und das Resignationsverbot und die
Sorgepflicht für (Pfarr-)Haus und Hof.
Im Zentrum des Pflichtenhefts stand immer die Festlegung der
Anzahl Messen, die der Pfründner zu halten hatte. Der
Sirnacher Frühmesser beispielsweise musste montags,
mittwochs und freitags am frühen Morgen vor Arbeitsbgeinn und

sonntags "vnnder dem ampt" die Messe lesen. Hinzu kamen

etliche Jahrzeitmessen. Sollte er einmal verhindert sein,
musste er die Messe nachholen und den neuen Termin den Leuten

öffentlich von der Kanzel bekanntgeben. Er war
verpflichtet, dem Pfarrer beim sonntäglichen Messelesen zu
assistieren und bei dessen Abwesenheit als sein Stellvertreter
zu wirken. Er hatte am Ort seinen Wohnsitz zu nehmen.

Strikte verboten war ihm, seine Pfründe eigenmächtig zu

verlassen und aufzugeben oder sie mit einem Kollegen zu

vertauschen.
Nebst der Festlegung eines Pflichtenheftes lag den Gemeinden

viel daran, dass sie bei der Wahl des Pfründners mitreden
konnten. In der Regel versuchten deshalb die Gemeinden, sich
in den Stiftungsurkunden ein Vorschlagsrecht vorzubehalten.
In Sirnach konnten sich die Gemeinde und der Patronatsherr
der Kirche von Sirnach, der Abt von Fischingen, zunächst
nicht einigen, wie die Wahl des Frühmessers erfolgen sollte.
Der Schiedsspruch des Bischofs von Konstanz fiel zu Gunsten
der Gemeinde aus. Die Gemeindegenossen sollten das Recht
haben, einen "tugenlichen" Priester auszuwählen, welchen der
Patronatsherr dem Bischof präsentierte, damit ihn dieser auf
die Pfründe investierte. Und wenn dem Abt die Nomination der
Gemeinde nicht gefiel, sollte der Bischof den von der
Gemeinde Vorgeschlagenen auch gegen den patronatsherrlichen
Willen in das Amt investieren1-'-.

37



Die Gemeinde Berg in der Pfarrei Sulgen erhielt für ihre
Kaplanei ein etwas anders ausgestaltetes Nominationsrecht:
Sie sollte bei Erledigung der Pfründe die Namen von drei
Priestern, "die mess gehept haben vnd ain pfarr können
regieren", innert Monatsfrist vorschlagen. Das Stift Bischofszell,

dem die Pfarrei Sulgen inkorporiert war, wählte einen
Priester aus und präsentierte ihn dem Bischof von Konstanz
zur Investitur. Falls die Gemeinde ihr Vorschlagsrecht nicht
fristgemäss wahrnehmen sollte, konnte das Stift eine eigene
Wahl treffen-^.
Das Wahlrecht der Gemeinden war also in der Regel ein
Nominationsrecht, das dem Präsentationsrecht des Patronatsinha-
bers vorgeschaltet war.
Die Stiftung einer Pfründe in einer Filialkirche konnte zur
Loslösung dieser Gemeinde von der Mutterpfarrei führen. In
18 Fällen - das entspricht etwa zwei Fünfteln aller Kapla-
neistiftungen - ist ein solcher Ablösungsprozess zu beobachten.

Diesen Gemeinden gelang es, nicht nur einen eigenen
Priester im eigenen Dorf zu haben, sondern auch die
Abhängigkeit von der Mutterkirche weitgehend oder ganz aufzuheben.

Ihre Kirche erhielt sakramentale Rechte, so dass die
Gläubigen des Orts nicht mehr gezwungen waren, für Taufe und

Beerdigung die Mutterkirche im entfernteren Pfarreiort zu
besuchen. Weil dies immer eine Schmälerung der Einkünfte des

Pfarrers der Mutterkirche bedeutete, versteht sich, dass

eine Separation meist gegen dessen Widerstand durchgesetzt
werden musste.
Allerdings erreichten hierbei nur gerade fünf Gemeinden eine
formelle, das heisst kirchenrechtlich legitimierte Separation.

In den andern Fällen kam keine Separation zustande,
weil die Gemeinden gar nicht erst das umständliche, teure
und konfliktreiche Separationsverfahren anstrebten. Sie
begnügten sich mit einer informellen Separation auf dem Wege

einer allmählichen Ablösung und Verselbständigung von der
Mutterkirche.

38



Neben den Bemühungen um die Anstellung eines eigenen
Priesters in der eigenen Kapelle gab es auch noch andere Formen
kommunaler Einflussnahme im kirchlichen Bereich.
Bedeutend sind darunter vor allem die Versuche, mittels
Verträgen, sogenannten Wahlreversen, den Pfarrer auf einen
bestimmten Leistungsstandard von gottesdienstlichen
Verrichtungen zu verpflichten. Vertragliche Regelungen strebten
die Gemeinden insbesondere dort an, wo der Geistliche seine
Pfründe ex currendo versah, dort also, wo der Priester nicht
am Ort residierte. Das war im Umland von Konstanz häufig der
Fall: Die Kleriker lebten in der Bischofsstadt, waren aber
in einer ländlichen Kirche bepfründet. Die Gemeinden waren
hier bestrebt, die Amtsaufgaben in ein Pflichtenheft zu
fassen und den Pfründeninhaber nötigenfalls darauf einen Eid
schwören zu lassen. Wenn es zu einem Konflikt kam, ging es
den Bauern immer um die korrekte, kirchenrechtlich legitime
und satzungsgemässe Versehung der Pfründe. Die Gemeinden

reagierten äusserst empfindlich auf jegliche Vernachlässigung

der Amtspflichten seitens des Priesters.

Überblicken wir das Bemühen der Thurgauer Gemeinden um die
Kirche im Dorf, so stellen wir folgendes fest:
Die bäuerliche Kirchenpolitik führte zu einem markanten
Ausbau der kirchlichen Infrastruktur und zu einer Vermehrung
des geistlichen Personals, welches für die seelsorgerlichen
Bedürfnisse der bäuerlichen Laien da zu sein hatte; und für
diesen Zweck wandten die Gemeinden beträchtliche Ressourcen
auf.
Daraus kann man zunächst den Schluss ziehen, dass die
religiösen Bedürfnisse der Bevölkerung das überstiegen, was die
bestehende Amtskirche mit ihrer Pfarreiorganisation und mit
ihrer Einbettung in feudalherrschaftliche Strukturen zu

leisten imstande war. Die bäuerliche Gesellschaft nahm es in
dieser Situation selbst an die Hand, das Defizit zu beseitigen

und die ihren Bedürfnissen entsprechende Infrastruktur
zu schaffen. Träger dieses politischen Handelns waren immer

die Gemeinden und nie bäuerliche Einzelpersonen.

39



Ihre Initiativen führten aber nicht nur zu einem Ausbau der
kirchlichen Infrastruktur und zu einer Intensivierung des

religiösen Lebens. Die kirchenpolitischen Aktivitäten der
Gemeinden bedeuten zugleich auch, dass sich die bäuerliche
Gesellschaft neue Handlungsfelder der kommunalen Selbstverwaltung

eröffnete. Als Gemeinde kümmerte sie sich um die
Schaffung von funktionierenden Priesterstellen, um die
Verwaltung der materiellen Güter, um die Kontrolle der Priester
und um die Mitwirkung bei der Pfründenbesetzung, und zwar
immer auf der lokalen Ebene. Es war eine Ausdehnung der
kommunalen Kompetenzen in den kirchlichen Bereich hinein.
Man kann dies als Kommunalisierung der Kirche, präziser:
Kommunalisierung der Ortskirche, bezeichnen.
Dabei hielten sich die Gemeinden konsequent an die überlieferte

Rechtsordnung. Es ist wichtig festzuhalten, dass die
bäuerliche Kirchenpolitik kein Akt der Widersetzlichkeit
war. Was die Gemeinden unternahmen, respektierte in jeder
Beziehung die bestehenden Verhältnisse. Einerseits wurden zu
Gunsten alter Rechte immer Schadloserklärungen ausgestellt.
Andererseits ist auch auf kirchlich-theologischer Ebene

keine Dissidenz auszumachen. Es fehlte jeglicher
ketzerischer Impetus. Was die bäuerliche Kirchenpolitik
hervorbrachte, stellte sich neben die bestehende Pfarreiorganisation

der mittelalterlichen Kirche. Rechtlich siedelte sie
sich, vor allem indem die Gemeinden das Instrument der
Nomination entwickelten, in den Nischen des römischen
Kirchenrechts an.
Trotzdem ist nicht zu übersehen, dass die Kommunalisierung
der Kirche in ihrem Kern Elemente barg, die die überlieferte
Kirchenverfassung in Frage stellen konnten. Die Verpflichtung

des Geistlichen auf seine Amtsaufgaben durch die
Pfarruntertanen stand dem feudalen Verständnis von Pfründe
als einem geliehenen Beneficium entgegen. Der Aufbau einer
genossenschaftlichen Gemeindekirche antizipierte eine
Kirchenverfassung, die in der Tendenz ohne die universale
Hierarchie der römischen Kirche auskam. Es war dies eine
Kirche, die von den Kirchgenossen initiiert, organisiert,

40



finanziert und selbstverwaltet ausschliesslich den religiösen

Bedürfnissen der Dorfgemeinschaft zu dienen hatte. Ihre
einzige Raison d'être war vor allem anderen die Vermittlung
der Sakramente und die Zelebrierung der Messe für die
Gläubigen, mithin die Vermittlung der für die Laien des
Spätmittelalters wohl wichtigsten Elemente von Glaubensausübung
und Heilsvergewisserung.

Dieser letzte Aspekt indes verweist in direkter Linie auf
das reformatorische Kirchenverständnis, wo der an die Stelle
der Messe tretende Wortverkündigungsgottesdienst alle anderen

Formen von Heilsvergewisserung verdrängt.
Es gibt neben allen Diskontinuitäten und Brüchen, die die
Reformation kennzeichnen, Verbindungen, die unmittelbar in
die vorreformatorische Zeit zurückzuverfolgen sind. Eine
solche Verbindung lässt sich von den Pfründenstiftungen der
ländlichen Gemeinden des 15. Jahrhunderts zum bäuerlichen
Verständnis von Reformation ziehen. Die Forderungen nach

Pfarrerwahl, nach wohlfeiler Kirche, nach zweckgebundener
Verwendung der kirchlichen Einkünfte, nach auftragsgemässer
Amtsführung des Pfarrers gehörten zu den zentralen
Beschwerdepunkten der Bauern in den frühen Reformationsjähren.
Aus bäuerlicher Sicht sind sie nichts anderes als eine
konsequente Fortsetzung der ekklesiologischen Konzeptionen, wie
sie vor der Reformation in den Pfründenstiftungen und
Separationen angelegt wurden: Die dörfliche Gemeinschaft sollte
der Ort sein, wo die Gläubigen ihren Glauben praktizieren
konnten. Die Bauern suchten weder eine individuelle,
subjektbezogene Frömmigkeit, noch fanden sie sich in der
Universalität der römischen Kirche aufgehoben. Ihr religiöser

Impetus zielte vielmehr auf ein kirchliches Leben, das

sich in der christlichen Gemeinschaft des Dorfes abspielte.
Ihre Gemeinde musste sich als fromme, christliche Gemeinde

erweisen, welcher die dazugehörenden Attribute - eigene
Heilige und Altäre, Kirchen und Priester - nicht fehlen
durften.

41



In den frühen Jahren der Reformation präsentiert sich die
Reformation in ihrem Wesen als Gemeindereformation, wie dies
Peter Blickle in seinem gleichnamigen Buch ausgeführt hat1-^.

Unter der Perspektive der um den Gemeindebegriff kreisenden
Kontinuität zwischen den vorreformatorischen Pfründenstiftungen

im ländlichen Gebiet und dem bäuerlichen Verhalten in
der Reformation erscheint die schnelle Verbreitung und

bereitwillige Rezeption der reformatorischen Ideen in der
bäuerlichen Gesellschaft nicht mehr überraschend. Die
Affinität der ländlichen Bevölkerung zur reformatorischen
Botschaft wird plausibel: Die Bauern konnten sehr rasch
realisieren, dass die reformatorische Theologie in ihren
Konsequenzen im Bereich der Kirchenverfassung ihre spezifischen
religiösen Bedürfnisse noch weit besser befriedigen konnte,
als ihnen dies mit den Pfründenstiftungen vorher je möglich
gewesen war.
Man kann das Verhältnis zwischen bäuerlicher Gesellschaft
und reformatorischer Theologie auch als ein dialektisches
betrachten. Die reformatorische Theologie beruhte gerade in
ihren ekklesiologischen Aussagen auf einem Gesellschaftsbild,

das deutliche Bezüge zur genossenschaftlich-kommunalen
bäuerlichen Gesellschaft des späten Mittelalters aufwies.
Besonders sinnfällig wird diese Verwandtschaft zwischen
theologischem Überbau und gesellschaftlichem Hintergrund in
der Person Zwingiis, der selber aus dem obern Toggenburg,
einer Landschaft mit hochentwickelter genossenschaftlichkommunaler

Tradition, stammte.

Anmerkungen

1. Stiftungsbrief vom 20. Oktober 1493, Staatsarchiv des

Kantons Thurgau, Frauenfeld (STATG) 7.41.2; Bischöfliche

Bestätigung vom 25. Oktober 1493, ebd.

42



2. STATG 7.30.16, Facs. XIX.

3. Dotationsbrief vom 28. August 1506, STATG 7.30.16, Nr.
16.

4. Stiftungsbrief vom 15. Dezember 1450, STATG, Kopialbuch
Wellenberg, Bd. II, M 19, S. 118-132.

5. Vgl. die Notizen in H.G. Sulzberger, Geschichte der
evangelischen Kirchgemeinden des Kantons Thurgau,
unveröffentlichtes Manuskript Thurgauische Kantonsbibliothek

1874, Heft 20, S. 446.

6. P.A. Segesser (Bearb.), Die Eidgenössischen Abschiede
aus dem Zeiträume von 1478 bis 1499 (Amtliche Sammlung

der älteren Eidgenössischen Abschiede III/l), Zürich
1858, Nr. 669, S. 648 und Nr. 672, S. 655 und ders.
(Bearb.), Die Eidgenössischen Abschiede aus dem

Zeiträume von 1500 bis 1530 (Amtliche Sammlung der älteren
Eidgenössischen Abschiede III/2), Luzern 1869, Nr. 16,
S. 41 und Nr. 30, S. 68; C. Wirz (Bearb.), Regesten zur
Schweizergeschichte aus den päpstlichen Archiven,
1447-1513, Bern 1911-1915, Heft 6, Nr. 377, S. 147.

7. Schiedsspruch vom 23. November 1500, STATG 7.20.8, Nr.
458.

8. Eine grossflächige Bestandesaufnahme der spätmittelal¬
terlichen Kaplaneistiftungen wäre nicht nur von

frömmigkeitsgeschichtlichem Interesse und für die
Geschichte der ländlichen Gesellschaft von Nutzen,
sondern käme auch z.B. kunsthistorischen Untersuchungen
zugute; vgl. dazu D. Wesely, Baulicher Niederschlag
spätmittelalterlicher ländlicher Frömmigkeit in Schwaben,

Staatsexamensarbeit bei Prof. F. Quarthai,
Manuskript, Tübingen 1986.

43



9. Wegen der Lückenhaftigkeit der Quellenbestände und we¬

gen der Uneinheitlichkeit der Rechtsformen ist die
statistische Aufarbeitung des geistlichen Personals und
der kirchlichen Bauten nicht unproblematisch. Die
Zahlenangaben sind somit mehr in ihrer relativen
Aussage zu interpretieren als in ihrer nominalen Grösse zu

begreifen. Die hauptsächlichen Quellen finden sich in
den Beständen des thurgauischen Staatsarchives,
vereinzelter Ortsgemeinde- bzw. Ortspfarreiarchive, in der
ortsgeschichtlichen Literatur, in den Staatsarchiven
der benachbarten Kantone und nicht zuletzt im
umfangreichen Manuskript von Sulzberger (Anm. 5).

10. Es ist nicht möglich, die Zahl der thurgauischen Ge¬

meinden um 1500 zuverlässig zu beziffern. Theoretisch
kann als Gemeinde bezeichnet werden, wo sich eine
kommunal-genossenschaftliche Korporation feststellen
lässt. Unter den nicht zu den 111 Gemeinden gezählten
Gemeinden finden sich sehr viele Kleinsiedlungen und
Nachbarschaften im Streusiedlungsgebiet, denen nicht
selten für die Zeit um 1500 noch kein Gemeindecharakter
zugemessen werden mag.

11. Schiedsspruch vom 17. Februar 1493, STATG 7.41.2; der
Streit um die Nomination wird also ein halbes Jahr vor
dem eigentlichen Stiftungsakt (20. Oktober 1493) aus-
gefochten.

12. Dotationsbrief vom 28. August 1506, STATG 7.30.16, Nr.
16; vgl. auch die bischöfliche Investitururkunde vom

22. Dezember 1515, STATG 7.30.16, Nr. 14a, worin das
kommunale Nominationsrecht ausdrücklich anerkannt wird.

13. P. Blickle, Gemeindereformation. Die Menschen des 16.

Jahrhunderts auf dem Weg zum Heil, München 1985.

44


	Von der spätmittelalterlichen Frömmigkeit zum reformierten Glauben : Kontinuität und Bruch in der Religionspraxis der Bauern

