Zeitschrift: Itinera : Beiheft zur Schweizerischen Zeitschrift fur Geschichte =

supplément de la Revue suisse d'histoire = supplemento della Rivista

storica svizzera
Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft fur Geschichte
Band: 8 (1988)

Artikel: Christenrecht, Kirchengut und Dorfgemeinde : Uberlegungen zur

historischen Entwicklung kommunaler Rechte in der Kirche und deren

Bedeutung fur eine Rezeption der Reformation auf dem Lande
Autor: Fuhrmann, Rosi
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1077700

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1077700
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

CHRISTENRECHT, KIRCHENGUT UND DORFGEMEINDE

Uberlegungen zur historischen Entwicklung kommunaler Rechte
in der Kirche und deren Bedeutung fiir eine Rezeption der
Reformation auf dem Landel

von

Rosi Fuhrmann

Die Kirche im Dorf lassen - das heisst, die Dinge bei ihrer
Ordnung belassen, den Kern einer Sache nicht verriicken, zweil
zusammengehdrige Dinge nicht trennen. Die Kirche im Dorf
haben - das heisst, das Zentrum gottesdienstlicher Verrich-
tungen und lebensgestaltender Ereignisse im Dorf haben; dies
wiederum bedeutet in einer christlich geprdgten Umwelt, den
Drehpunkt gesellschaftlichen Lebens iiberhaupt zu zentrieren,
Reibungsverlust zu vermeiden, Fliehkrafte zu kontrollieren.

Kirche als Zentrum der mittelalterlichen Gemeinde meint na-

tiirlich Pfarrkirche, denn nur eine Kirche, die das Pfarrecht

besitzt, kann diese zentrale und integrierende Funktion fiir

die Gemeinde erfiillen.

Das Pfarrecht des deutschen Mittelalters war in seinen
Strukturen vom karolingischen Kirchenrecht gepragt und blieb
bis in die Neuzeit hinein nicht nur eigenkirchlichen, son-
dern vor allem auch deutschrechtlichen Vorstellungen ver-
bunden. Die Karolinger hatten das Pfarrecht in Anlehnung an
die Konzeption romisch-episkopaler Kirchenherrschaft auf der
Basis von CURA ANIMARUM, REGIMEN und IURISDICTIO aus drei
Grundkomponenten zusammengefiigt:

1. dem Taufrecht - das alle anderen seelsorgerlichen Rechte

nach sich zog,

14



2. dem Zehntrecht - das neben den Ertrdgen aus dem Grundbe-
sitz die bedeutendste wirtschaftliche Nutzung der Pfarr-
kirche darstellte,

3. dem Sendrecht - das der Kirche den Sitz des jahrlich
wiederkehrenden Kirchengerichts sicherte, dessen Einnahmen
und politische Bedeutung nicht unbetrdchtlich waren.

Der Pfarrbann brachte demgemass fiir die Pfarrgenossen den
Zwang mit sich, ihre religidsen Bedilirfnisse nach den Lehren
und im Rahmen der kultischen Normen des katholischen Glau-

bens 2zu befriedigen, Kirchen und Klerus aus den Ertridgen
ihrer Arbeit zu unterhalten und vor einem Gericht iiber die

Einhaltung der von Konig und Kirche gesetzten religidsen und
wirtschaftlichen Massgaben Rechenschaft abzulegen.

Aus der Verschmelzung von romisch-kanonischen und germa-
nisch-frankischen Rechtsvorstellungen entstand das fran-
kischdeutsche Eigenkirchenwesen, dessen wirtschaftliche und
religionspolitische Folgen weitaus bekannter sind, als seine
Auswirkungen auf den Alltag der Pfarrgenossen und auf die
Bildung eines Gemeindeverstandnisses. Auf dieses Selbstver-
stdndnis der Gemeinde zielt die Hauptthese meines Vortrags,
die lautet:

Im Rahmen des frankisch-deutschen Pfarrechts erwarb die Ge-
meinde in der mittelalterlichen Kirche Mitwirkungsrechte
materieller und spiritueller Natur, die an der Wende zum 16.
Jahrhundert durch reform-theologische Ideen Auftrieb er-
hielten und zusammen mit dem Unmut {iber politische und
wirtschaftliche Missstdnde beim Gemeinen Mann ein Hand-
lungspotential freisetzten, das sich im Aufstand des Bau-
ernkriegs von 1525 entlud.

Damit diese These als Grundlage fiir eine Sichtung der
Quellen aus dem Blickwinkel der Gemeinde eingesetzt werden
kann, bedarf es zumindest der Priifung, ob

1. die Gemeinde tatsdchlich verfasste Rechte in der mittel-
alterlichen Kirche hatte, ob diese

2. in irgendeiner Form die kirchenrechtlichen Umstrukturie-
rungen des 11. bis 13. Jahrhunderts iiberlebten, und ob

15



3. die Kirchengemeinde im 15. und 16. Jahrhundert kirchliche
Leitungsbefugnisse ausiibte, und inwieweit diese einerseits
auf alte Traditionen =zurilickgefiihrt, andererseits als Grund-
lage filir die Forderungen von 1525 herangezogen werden kon-

ner.

1
Das Sendgericht als Institution verfasster kirchlicher

Teilhabe der Pfarrgenossenschaft

Da man im karolingischen Reich nicht wie in den rodmischen
Stadtbistiimern {iber einen administrativen Apparat verfiligen
konnte, musste die Ankoppelung der Kirche an die weltliche
Herrschaft hier durch andere Formen der Institutionalisie-
rung sichergestellt werden als dort.

Das karolingische Kirchenrecht bediente sich zur Durchset-
zung von Pfarrbann und Zehntrecht des Gerichtszwangs, durch
den die Exkommunikation zum Zuchtmittel ausgebaut, die
freiwillige Busse aber verdradngt wurde; mit anderen Worten,
es wurde das FORUM EXTERNUM der friihmittelalterlichen Theo-
logie institutionalisiert und weltlicher Herrschaft nutzbar
gemacht. Das Ergebnis war ein Kirchengericht, das hinsicht-
lich der Tatbestdnde rdmisch-kanonischen, im Verfahren aber
schon bald nach seiner Konstituierung frankisch-dinggenossen-
schaftlichen Grundsdtzen folgte.

Der Bannbezirk des Sends entsprach dem Pfarrsprengel, in
oder vor dessen Pfarrkirche das Gericht in der Regel zweimal
jahrlich tagte. Alle erwachsenen Christgldubigen waren bei
Strafe gehalten, zum festgesetzten Termin in der Pfarrkirche
zu erscheinen, um sich vor dem Gericht fiir alle sendbaren
Verfehlungen zu verantworten. Sendbar waren nicht alle Siin-
den, sondern ganz bestimmte Verstdsse gegen die kirchliche
Ordnung, vor allem solche gegen das Sittengebot, die
Gottesdienstordnung, das Leben und die kdrperliche Unver-
sehrtheit des Nachsten, den Eid und das Kirchengut. Kenntnis
von derlei Vorgehen erlangte das Gericht durch das

16



Riigeverfahren, das dem weltlichen Recht entlehnt worden war.
Die Riigepflicht gebiihrte der versammelten Gemeinde, Laien
wie Klerikern, vor allem aber den vom Bischof vereidigten
Sendgeschworenen. Diese wurden in der ersten Zeit unmittel-
bar vor der Gerichtsverhandlung aus der Kirchgemeinde be-
stimmt, noch vor dem Ende des 9. Jahrhunderts hatte sich das
Amt aber in ein stdndiges gewandelt, das im Jahresturnus
besetzt wurde, und im 10. Jahrhundert wdhlte jede Sied-
lungsgemeinschaft im Sprengel ihre eigenen Geschworenen.

Das Verfahren im Send folgte dinggenossenschaftlichem Recht.
Nachdem zundchst der Bischof als Richter die Urteilsfrage an
die ihn begleitenden Geistlichen gestellt hatte, begannen
schon in der zweiten Halfte des 9. Jahrhunderts die stdndig
gewordenen weltlichen Sendgeschworenen den Geistlichen das
Recht der Urteilsfindung streitig 2zu machen; im 10. Jahr-
hundert hatten sie sich durchgesetzt.

Der karolingische Send richtete aufgrund wvon Schriftrecht,
das aus den Bussbiichern zusammengestellt worden war. In dem
Masse, in dem das laikale Schoffenurteil im Sendgericht an
Einfluss gewann, verlor das Sendgericht seine Normgualitat.
Obgleich "nach kirchlicher Theorie ein geoffenbartes, nach
kirchlicher Praxis geschriebenes Recht 2zur Anwendung hdtte
kommen Inﬁssen"z, setzte sich im Sendgericht ein deutsch-
rechtliches Verfahren durch. Die Abwanderung der "Autoritdt

des Rechts von der Schrift in das Wort der Urteiler"3, be-
gann gegen Ende des 9. Jahrhunderts und war im 12. Jahrhun-
dert abgeschlossen. Indem die Urteiler "ihre Meinung iiber

das gewohnheitsmidssig Richtige"4 kundtaten, stellten sie das
PLACITUM CHRISTIANITATIS als pfarrgenossenschaftliche In-
terpretation des Christenrechts dem PLACITUM EPISCOPI ent-
gegen.

Fazit zur Frage: Hat die Gemeinde verfasste Rechte in der
frankisch-deutschen Kirche?

Die Pfarrgenossen hatten als Urteiler im Sendgericht einen
verfassten Status. Durch die Tatsache, dass im Send der
Wille Gottes durch weltliche Sendschdffen und nicht durch

i



Kleriker erkannt wurde, gewann die Gemeinde eine spirituelle

Qualitdt - und dies besonders angesichts der im frankisch-
deutschen Kirchenrecht aussergewdhnlich stark ausgebauten
Vision vom Weltengericht, zu dem der Send die irdische Par-
allele bildete.

2
Das Schicksal der Kirchengeschworenen in der Zeit des
Verfalls des Eigenkirchenrechts

1179 beschloss das III. Laterankonzil die rechtliche Aufhe-
bung der Eigenkirche und formulierte die Grundsdtze des Pa-
tronatsrechts.

Mit der rodmisch-kanonischen Rechtsfigur der Inkorporation,
die im frithen 13. Jahrhundert herausgebildet wurde und -
sehr verkiirzt ausgedriickt - kirchenherrliche und pfarrherr-
liche Rechte und damit auch Kirchengut und Pfriindgut in der
Hand einer kirchlichen Anstalt vereinigte, riickte die ro6-
mische Kirche auch dem frankisch-deutschen Pfarrecht zu-
leibe. Den HOhepunkt seiner kirchenrechtlichen und prakti-
schen Rezeption erreichte das Inkorporationsrecht erst im
14. Jahrhundert.

Auch im Kirchengericht strebte Rom Verdnderungen an. Die
deutschrechtliche Urteilsfindung im Send sollte {iberwunden
werden; der theoretische Weg dahin filihrte zum einen iber die
theologische Aufwertung von Beichte und sakramentaler Busse
und die Ubertragung des Urteils iiber das Vergehen gegen Gott
an den Priester (FORUM DEI), zum andern liber die Ausbildung
des geistlichen Gerichts, in welchem in allen die d&dussere
Ordnung betreffenden Fdllen ein selbsturteilender Einzel-
richter (Offizial oder Pradlat) anstelle des pfarrgenossen-
schaftlichen Schoffenkollegiums Recht sprach (FORUM ECCLE-
SIAE).

Mit der Restituilerung rémisch-kanonischer Kategorien kehrte
im Verlauf des 13. Jahrhunderts auch die Schriftlichkeit in

18



den kirchenrechtlichen Alltag zurlick. Die friihesten iiber-
lieferten Nachrichten {iber Aktivitdten der deutschen
Pfarrgemeinde sind solche iiber Konflikte um die Verwaltung
bestimmter kirchlicher Einkiinfte. In Rechtsfdllen - und be-
zeichnenderweise betreffen diese vor allem inkorporierte
Pfarrkirchen - und auf Synoden beklagte der Klerus, dass
Pfarrgenossen die Verwaltung des Lichtergutes der Kirche

"guasi iure hereditario" in Besitz ndhmen; dass sie aus ei-
genem Antrieb und ohne die Erlaubnis der Pfarrherren Opfer-
stocke aufstellten und Almosen sammelten unter dem Vorwand,
sie seien filir die FABRICA ECCLESIAE bestimmt, wdhrend sie
tatsdchlich fiir andere Zwecke verwendet wiirden; dass sie die
Rechnungslegung iiber das Heiligengut verweigerten.

An derartigen Streitfdllen wird zundchst deutlich, dass ne-
ben dem Kirchengut und dem Pfriindgut an den Pfarrkirchen ein
Sondervermdgen existierte, iiber das die Gemeinde ein Verfii-
gungsrecht beanspruchte. Es zeichnet sich ausserdem ab, dass
die Gemeinde nicht nur eigenmdchtig Gelder dafiir sammelte
und verwaltete, sondern auch festumrissene Vorstellungen von
seiner Verwendung hatte, die sich mit denen der Kirche nicht
deckten. Eine eingehendere Betrachtung der jeweiligen Be-
zeichnungen flir dieses Sondervermdgen bringt an den Tag,
dass sich die gemeindlichen und die kirchlichen Vorstel-
lungen schon deswegen nicht decken konnten, weil von ganz
verschiedenen Dingen die Rede war.

Die FABRICA ECCLESIAE diente dem Bau und der Ausstattung der
Kirche und der Beschaffung der fiir den Gottesdienst notwen-
digen Gerdtschaften und Naturalien. Fiir diesen Zweck sollten
nach einer aus dem 5. Jahrhundert herriihrenden pdpstlichen
Verordnung die Bischdfe ein Viertel aller kirchlichen Ein-
kiinfte ihrer Didzese bereitstellen, um bei Bedarf den Prie-
stern an den Landkirchen das Notwendigste zuteilen zu kon-
nen. Die rodmisch-kanonische Auffassung vom Fabrikgut, seiner
Eintreibung, Verwendung und Verwaltung wurde im 2Zuge der
Uberwindung der Eigenkirche von der Amtskirche im 13. Jahr-
hundert erneut besonders hervorgehoben - durchgesetzt werden

konnte sie aber nicht.

19



Das Lichtergut hat eine eigene Geschichte und kann, weder
was seine Entstehung noch was seinen Zweck und seine Ver-
waltung angeht, mit dem Fabrikgut gleichgesetzt werden - wie
die folgende Quelle belegen mag:

Die Kirchengeschworenen zu Edesheim im Speyrer Bistum wissen
im Jahre 1352: "Item soll man weissende sein, dass die eilf
ampeln in beiden kiirchen hie zu Odesheim sollent brinen
nacht und tag ohne geverde, wan dieselbige licht allermeist
komen seind von dottschlegen; das hennt hie vor pfarher und
kiirchengeschworn gelobt mit gutten treuen vor sich und alle
ihr nachkomen... Item der glockner solle die selbe eilf
ampellen allweg mit wvleiss anzinnen ohn alle geverde als er
gott wolle darum antworten und das die sehlen iiber ihn wer-
den rache schreyen, vor die man dieselben licht gesetzet hat
ZUu erinnern ewiglichen"S.

Das Weistum enthiillt einen Zusammenhang zwischen Lichtergut
und Sendgericht. Das Lichtergut 2zu Edesheim stammte zum
grossten Teil aus Sendbussen filir Totschldge. Es diente der
Unterhaltung von Lichtern, die fir die Seelen von Erschla-
genen brennen sollen, vielleicht weil diese ohne eigenes
Verschulden, ungebeichtet und ohne letzte Olung vor das Ge-
richt Gottes treten miissen. Es wurde als christliche Pflicht
der Lebenden - allen voran des Pfarrers, der Kirchenge-
schworenen und des Kirchendieners, aber auch der Gemeinde -
verstanden, nicht dadurch die Erlosung der Seelen 2zu ge-
fadhrden, dass sie die Lichter verlodschen liessen.

Auch vom Heiligengut 1lduft ein roter Faden zum Sendgericht,
der uns zur karolingischen Kirchenverfassung zuriickfiithrt. Da
diese das Eigenkirchenwesen legalisiert und den Kirchenher-
ren lediglich die spirituellen Teile kirchlicher Leitungs-
gewalt entzogen hatte, war es zu einer Trennung von Kirche
(TEMPORALIA) und Altar (SPIRITUALIA) gekommen.

Schon in der Alten Kirche war der Altar nach volkstimlicher
Anschauung nicht Tisch des Herrn, sondern vor allem Beiset-
zungsstdtte des Heiligen gewesen. Diesem war - zundchst ge-
gen den Widerstand Roms - nicht nur die Funktion eines
himmlischen Filirbitters wund Mittlers fiir die Lebenden

20



zugefallen, vielmehr gewdhrte ihm das roémische Recht auch
den Titel "patronus", erkldrte ihn also filir rechtsfdhig. Die
altkirchliche Heiligenverehrung fand bei den dem Ahnenkult
verbundenen Germanen eifrige Anhdnger. Mit der offiziellen
Anerkennung der Eigenkirchenherren als PATRONI ECCLESIAE
beziliglich der weltlichen Giiter der Kirche, scheint eine Fe-
stigung der Stellung des Heiligen als Schutzpatron der spi-
rituellen Belange der Pfarrei einhergegangen zu sein.

Als Paulus (Kor. I 6,2) die Korinther fragte: "Wisset ihr
nicht, dass die Heiligen die Welt richten werden?" hatte er
mit den Heiligen noch die ganze Gemeinde Christi gemeint. Im
8. Jahrhundert hingegen stellte man sich vor, dass die Hei-
ligen besonders Auserwdhlte seien, die am Jiingsten Tag an
der Seite des Weltenrichters Jesus Christus sitzen wiirden.
Um im Jlingsten Gericht einen guten Flirsprecher =zu haben,
weihten die Pfarrgenossen einem besonders angesehenen Hei-
ligen ihre Kirche und hatten demzufolge auch Sorge zu tra-
gen, dass sein Haus in gutem Wesen gehalten wurde und sein
Altar unbefleckt blieb. Zu ihren Lebzeiten waren sie dem
Heiligen Rechenschaft schuldig flir die innere und &dussere
Ordnung in der Gemeinde; vor dem Weltengericht wiirde er dann
bezeugen, dass sie zu den Gerechten gehorten, und ihnen zum

ewigen Heil verhelfen.

In der im Friihmittelalter klar herausgestellten Parallelitat
von Kirchengericht und Weltengericht mag eine der Ursachen
dafliir zu suchen sein, dass sich die Kirchengeschworenen zu
Sachwaltern des heiligen Schutzpatrons ihrer Kirche entwik-
keln konnten. Die Edesheimer Quelle zumindest belegt, dass
die Kirchengeschworenen sowohl das Lichtergut als auch das
Heiligengut verwalteten. Die Identitdt wvon Kirchenpfleg-
schaft und Sendschoffenamt findet man noch 1488 im Kirchen-
weistum von Diirkheim belegt, das den Eid der Geschworenen
verzeichnet: "Ich N. will myme hern dem dumprobst gehorsam
sin, Jjars sin send helfen besitzen und 2zu rugen und
furzubringen, als von alter herkommen ist, und dem pferrer
gehorsam und beholfen sin zu allem dem, das ime geburt von

21



der pfarren wegen und zu andern muglichen sachen und mit der
kirchen gut umbgane als getruwelichen, als mit myme eygen
gut; als mir got helf und sant Johann und alle gottes
helligen on alle geverde"6.

Ein schwerwiegendes Indiz fiir einen unmittelbar aus genos-
senschaftlichem Recht begriindbaren Anspruch der Gemeinde auf
die Verfiligung iiber die unter dem Begriff Heiligengut subsu-
mierten Vermdgenswerte liefert die mehrfach belegte
Drittelung der Sendbussen. Gemdss dem Edesheimer Weistum
wurden vom Pfarrer an der Kanzel die Giliter aufgezogen, die
als Unterpfand gesetzt waren filir Zinsen, welche dem Heiligen
gehorten oder dem Pfarrer als Seelgerdt verschrieben waren.
Fir jedes Mal des dreimaligen Aufziehens fielen wvon dem
verpfandeten Gut zehn Schilling Heller, "der seind zwa zahle
des pfarhers und das dritte theil der kiirchengeschworn und
soll keiner an dem andern ablasen ohne geverde“7. Die Kir-
chengeschworenen hatten demnach genauso wie die Urteiler an
weltlichen Schoffengerichten den dritten Teil an den Ein-
kiinften des Gerichts, und diese Einkiinfte flossen mit dem
Lichtergut und den Ertrdgen des Heiligengutes zusammen.

All dies deutet darauf hin, dass es die Amtskirche bei den
Ansprichen der Pfarrgenossen auf die selbstdndige Handhabung
bestimmter kirchlicher Einkiinfte nicht mit neuaufgestellten,
sondern mit althergebrachten Rechten der Gemeinde zu tun
hatte, die erst durch die romisch-kanonisch orientierte
Umstrukturierung der Kirchenverfassung strittig wurden. Das
neue Recht verwehrte der Gemeinde unter Berufung auf das
Dogma die Teilhabe an der kirchlichen Gerichtsbarkeit,
stellte die Gnadenvermittlung des Priesters 1iiber die des
Heiligen und erhob die Pfarrkirche zur Rechtspersonlichkeit.
Die Pfarrgenossen, beharrend auf ihren Rechten, verwalteten
jedoch weiterhin das Heiligengut, sorgten fiir die Lichter,
beschafften das filir den Gottesdienst Notwendigste; und sie
machten sich dariiberhinaus zum ADVOCATUS ECCLESIAE
PAROCHIALIS. Um die Erhaltung wvon Baulichkeiten, Rechtsti-
teln und Vermdgenswerten ihrer Pfarrkirche zu gewdhrleisten,

22



zogen sie in deren Namen vor den Schiedsrichter oder den
Offizial, notfalls vor den Papst.

Die Etikettierung des Heiligengutes als FABRICA ECCLESIAE
bewirkte nicht die Uberfilhrung der im Namen des heiligen
Schutzpatrons angesammelteén Vermdgenswerte in die Obhut der
Amtskirche, sondern filihrte im Gegenteil zu deren endgliltiger
Verselbstdndigung. Selbst das Inkorporationsrecht anerkannte
seinen Sonderstatus, indem es diesen Vermogenstitel wvon der
Einverleibung ausschloss.

Einen Zusammenhang zwischen der Entstehung der kommunalen
Kirchenpflegschaft und der Aufldsung des Eigenkirchenwesens
wird man insoweit herstellen konnen, als die Kanonisierung
des Kirchenrechts eine Verschiebung des Aufgabenschwerpunkts
der Kirchengeschworenen von der Gerichtsbarkeit zur Verwal-
tung kirchlicher Giiter und Rechtstitel ausloste.

Fazit zur Frage: Konnte die Gemeinde ihre im Frithmittelalter
erworbenen Rechte trotz der fortschreitenden Restituierung
der rémischen Kirche in das Spatmittelalter hiniliberretten?
Die Institution des Sendgerichts existierte trotz des
Vordringens der geistlichen Gerichtsbarkeit bis in die Neu-
zeit fort. Auch wo der Send stark =zurlickgedrdangt werden
konnte, gingen die aus der Arbeit des Gerichts herriithrenden
gemeindlichen Vermdgensrechte nicht verloren, sondern wurden
zur Basis fiir den von der Gemeinde beanspruchten Rechtstitel
der Kirchenpflegschaft. Aus Sendgeschworenen wurden zundchst
Heiligenpfleger, spdter Kirchenpfleger.

3
Die Treuhandstiftung als Instrument zur Sicherung der See-
lenruhe und zur Erhaltung und Festigung kirchlicher
Leitungsrechte der Gemeinde

Die im 13. Jahrhundert formulierte Sakramentstheologie hatte
neue Zeichen filir den Weg zum Heil gesetzt: Nicht mehr die

Offentliche Busse und Siihneleistung vorm Send galten als

23



Mittel =zur Erlangung ewiger Seligkeit, wvielmehr sollten
Beichte und Busse, die Lossprechung durch den Priester, die
Teilnahme an der Messe und die freiwilligen guten Werke die
Errettung vom Fegfeuer und die Erlangung des Ewigen Lebens
bewirken. Das Los der Seelen derjenigen, die ohne priester-
liche Absolution gestorben waren, konnte nach der Lehre
durch die Flirbitten der Lebenden, insbesondere durch das
Lesen von Messen erleichtert werden.

Wer sich nicht sicher war, ob seine 2zu Lebzeiten voll-
brachten guten Werke zur Rettung seiner Seele genligten oder
ob seine Hinterbliebenen fiir ihn beten wiirden, der konnte
durch die testamentarische Stiftung einer Seelmesse vorsor-
gen. Ebenso konnte filir alle Vorfahren zu der Flirsprache der
Heiligen nachtrdglich auch die des Priesters erwirkt werden.
Weil mit dem Zerfall der Villikationsverfassung eine Ver-
besserung bauerlicher Besitzrechte einherging, die sich auch
auf das Erbrecht auswirkte, konnten sich zunehmend auch die
armen Leute durch die Errichtung einer testamentarischen
Stiftung von der Angst um ihr Seelenheil loskaufen. Im sel-
tensten Fall {ibergaben diese Stifter die Treuhdnderschaft
des Legats dem Pfarrer. Sie stifteten vielmehr auf den Al-
tar, also zum Heiligengut, aber mit der Massgabe, dass aus
den Ertrdgen bestimmte Messen zu lesen seien. Das Recht,
diese zu lesen und den Messlohn 2zu verdienen, stand dem
Pfarrer zu, weil er kraft des Pfarrbannes in seiner Pfarrei
ein Seelsorgemonopol hatte, andere Priester also von der
Ausiibung sakramentaler Handlungen ausschliessen konnte. Nur
insofern kann von einem Anspruch des Pfarrers auf die Ein-
kiinfte aus den Altarstiftungen und auf Rechnungslegung iiber
dieselben die Rede sein. Mit dem Recht zu lesen war im Fall
einer Stiftung die Pflicht zu lesen ausdriicklich und unab-
dingbar verknilipft. Uber die Erfiillung dieser Pflicht wachten
die Kirchenpfleger, deren Aufgabe es war, eine Versdumnis
der Messen und somit eine Gefdhrdung des Heils der Seelen,
flir die sie gestiftet worden waren, zu verhindern.

Im Laufe des 14. Jahrhunderts wurde das Stiften von Seelen-
messen und Jahrzeiten zu einer allgemein verbreiteten Sitte.

24



Die Ubertragung der Treuhdnderschaft auf die Kirchenpfleger
verschaffte diesen einerseits eine Legitimation ihres Amtes
im Rahmen des romisch-kanonischen Rechts, andererseits wuchs
durch die Vielzahl der sStiftungen das Volumen des Fonds
enorm an und nahm durch die verzinsliche Anlage des Kapitals
noch weiter zu.

Mit der Ausbreitung des Stiftungswesens begannen Dorfer und
Siedlungsgemeinschaften ohne eigenes Pfarrecht, in der
Pfarrkirche Altare 2zu errichten, die sie einem von ihnen
besonders verehrten Heiligen weihen liessen. Mit der Er-
richtung eines Altars erwarben sie ein Stifterrecht, aus dem
sie wiederum den Anspruch ableiten konnten, die Verwaltung
der auf diesen fallenden Almosen und Legate ihren eigenen
Kirchengeschworenen zu libertragen. Wo geniigend Geld aufge-
bracht werden konnte, wurde hdufig die bischdfliche Erlaub-
nis erwirkt, eine eigene Kapelle oder Kirche im Dorf zu er-

richten.
Im 15. Jahrhundert hatte fast jedes Dorf - und sei es noch
so klein - einen eigenen Heiligenfonds. Der Heilige zdhlte

vielenorts 2zu den Grundbesitzern, Lehensherren und Darle-
hensgebern. Die Heiligen- und Kirchenpflegschaft konnte also
auch Einfluss auf das wirtschaftliche Leben der Gemeinde
nehmen.

Zunehmend wurde der Fonds selbst zum Stifter frommer Ein-
richtungen - insbesondere initiierten die Gemeinden mit
seiner Hilfe die Errichtung von Niederpfriinden, wovon das

Kapital entweder aus erwirtschafteten Uberschiissen aufge-
bracht, meist aber iiber Jahre hinweg mit Hilfe speziell da-
flir beim Bischof beantragter Almosensammlungen zusammenge-
tragen wurde. Den Genuss dieser Pfriinden verbanden die
Pfarrgenossen mit Auflagen, die zumeist in die Stiftungsur-
kunde aufgenommen wurden. Durch diese wurde im Laufe der
Zeit immer prdziser das festgelegt, was man von einem Prie-
ster hinsichtlich seiner Amts- und seiner Lebensfiihrung er-
wartete.

Derart eingesetzt, verschaffte das Stiftungsrecht den Kir-
chenpflegern (und damit der Gemeinde) eine Handhabe

25



gegeniiber den Kaplanen, die den Kontrollbefugnissen, die das
friihe Sendrecht den Laienschoffen gegeniiber dem Pfarrklerus
eingerdumt hatte, nicht unahnlich war.

Noch konnte die Gemeinde einem Pfarrer solche Auflagen nicht
machen - selbst dann nicht, wenn sie die Pfarrpfriinde
anldsslich einer Separation aus eigenen Mitteln errichtete.
Dem trat nicht nur die Kirche entgegen, die sich die
Disziplinierung ihrer Amtstrdger selbst vorbehalten wollte.
Die Vorstellung einer autonomen Kirchengemeinde widerstrebte
auch den Patronatsherren der erhobenen Kapellen oder ihrer
Mutterkirchen, die derartige Rechte - Rechte iiber eine
Pfarrei - als Herrenrechte aufzufassen gewohnt waren. Die
Legitimation fiir den Anspruch auf die Leitungsgewalt iiber
ihre Pfarrkirchen lieferten den Gemeinden erst die Reforma-
toren, die sich allerdings zu der politischen Tragweite ih-
rer theologischen Aussagen nur bedingt bekennen wollten.

Fazit zur Frage: {Ubte die Kirchengemeinde im 15. und 16.
Jahrhundert Rechte aus, die auf deutschrechtliche Traditi-
onen zurilickgehen und einer kommunalen Kirche den Boden be-
reiten konnten?

Die Pfarrgenossen bewahrten ihre verfassten Rechte nicht nur
davor, mit dem Eigenkirchenrecht der Aufldsung zu verfallen,
sie gestalteten sie vielmehr unter Inanspruchnahme der neu-
formulierten Rechtsgrundsdtze der romischen Kirche und im
Rahmen allgemeiner gesellschaftlicher Bedingungen so um,
dass sie zum grésstmdglichen Nutzen der Gemeinschaft einge-
setzt werden konnten. Obzwar dieser '"gemeine Nutzen" reli-
gitds pradisponiert war, Kkonnte er - wie immer dies die
Theologen sehen mochten - nicht ausschliesslich im Jenseits
liegen. Wo er weltlich verstanden wurde, brauchte er deswe-
gen nicht einer spirituellen Qualitdt zu entbehren.

Der Appell an Briderlichkeit und N&achstenliebe, der als
zentrale Forderung des christlichen Glaubens verstanden
werden muss, gilt den Lebenden und rechtfertigt deren Sorge
um das zeitliche Wohl des Einzelnen und der Gemeinschaft.
Auf den Auftrag Christi, fiir den N&dchsten, den Bruder, die

26



Gemeinde zu sorgen, beruft sich die Kirche selbst, wenn sie
sich das Recht nimmt, das Leben der Gemeinde zu gestalten
und zu ordnen. Schon in der frithen Kirche kiimmerte sich der
Diakon um Armenpflege und Sozialfiirsorge und die Verwaltung
des Gemeindevermogens; er iibte die Aufsicht beim Abendmahl
und die Disziplinargewalt iber den Klerus aus - all dies
quasi im Auftrag Jesu Christi und im Namen der ECCLESIA. In
der Alten wie in der vom fradnkisch-deutschen Recht getra-
genen Kirche war der Archidiakon mit den &dusseren Angele-

genheiten der Kirche befasst; er handhabte im wesentlichen
die Aufgaben der kirchlichen Leitungsgewalt, die den Be-
reichen von IURISDICTIO und REGIMEN angehdren. Das diakonale
Amt diente also durch die Jahrhunderte immer in erster Linie
der Aufrechterhaltung der christlichen - in einer Theokratie
mithin der offentlichen Ordnung - man kann auch sagen, der
Friedewahrung.

Wahrend der Archidiakon an der Kathedrale oder Stiftskirche
die Kanoniker und den niederen Klerus zu seiner Vertretung
und Unterstilitzung heranziehen konnte, musste er die laufen-
den Amtsgeschidfte an den Landkirchen an die Kirchengeschwo-
renen delegieren. Da diese anders als der Stadtklerus von
Anfang an nicht allein der Hierarchie, sondern auch der Ge-
nossenschaft verpflichtet waren, ja von ihr durch Wahl ins
Amt gebracht wurden, ilberlagerten bei der Ausbildung der
kirchlichen Verfassungswirklichkeit dinggenossenschaftliche
Prinzipien die romisch-kanonischen Lehren vom episkopalen
Amtsauftrag; dies umso mehr, als die Kompetenzen der Kir-
chengeschworenen ohnehin den Rahmen des Kirchendienstes
sprengten und auf die Bereiche von Kirchenherrschaft {iiber-
griffen - zundchst im Kirchengericht (IURISDICTIO),
schliesslich aber schwerpunktmdssig in der Verwaltung von

Kirchengut, der Sozialfiirsorge und der Organisation von
Gottesdiensten und Seelsorge (REGIMEN).

Vor dem Hintergrund derartiger Uberlegungen wirken die For-
derungen der aufstdndischen Bauern und Ackerbiirger von 1525
wie ein Versuch, die gesellschaftliche Erneuerung zur Sache
der Gemeinde zu machen, indem sie auf die christlichen

&0



Grundwerte zurickgriffen und deren Durchsetzung als allge-
mein gliltige soziale und rechtliche Norm dadurch sicherten,
dass sie mit der CURA ANIMARUM die dritte Komponente und
eigentliche Basis kirchlicher Herrschaft in die Hand der
Kommunen brachten.

4
Nachtrag

Veranlasst durch die Diskussion im Anschluss an meinen Vor-
trag mochte ich folgendes anfiigen:
Die dinggenossenschaftliche Legitimierung des Amtes der

Kirchengeschworenen scheint mit deren diakonalem Auftrag zu

korrespondieren. Aufgrund eigener und fremder Stiftungen
konnte sich die kommunale Kirchenpflegschaft {iiber Treuhan-
der-, Besetzungs- und Aufsichtsrechte patronale und
vogteiliche Befugnisse erschliessen. Mit der fortschreiten-

den Umbildung der Dorfgemeinschaft zur politischen Gemeinde
festigten sich korporative Strukturen, die sich unter ande-

rem im Streben der Filialgemeinden nach kirchlicher Selb-
stdndigkeit zeigten.

In den Forderungen von 1525 kommt ein Selbstverwaltungswille
der Gemeinde zum Ausdruck, der sich aus diesen Faktoren
kommunaler Kirchengestaltung speiste und am Widerstand
seiner politischen Gegenspieler aufbaute. Der folgende
Aufriss der mbglichen kirchenrechtlichen und somit auch
verfassungsrechtlichen Auswirkungen der baduerlichen Forde-
rungen mochte verdeutlichen, dass sie durchaus als Bausteine
eines Gesellschaftsmodells aufgefasst werden kodnnen.

1. Die Pfarrerwahl

Die Pfarrerwahl im Sinne von Nomination und die Kontrolle
der Pflichterfiillung des Pfarrklerus wadren geeignete Mittel
gewesen, die im Niederpfriindenwesen aufgrund von Stiftung
geilibten kommunalen Rechte auf der Ebene der Pfarrei als
Mitbestimmungsrechte der Gemeinde zu etablieren. Sie hé&dtten

28



die hergebrachten Rechte des Bischofs, des Patronatsherrn,
des Archidiakons und des Pfarrers nicht aufgehoben, sondern
lediglich eingeschrankt.

2. Das Recht zu setzen und zu entsetzen

Dies geht wiederum iiber das Pfarrwahlrecht hinaus. Das freie
Entsetzungsrecht konnten gemdss den padpstlichen Dekreten des
12. und 13. Jahrhunderts zur Inkorporation nur geistliche
Institutionen erringen, und zwar unter der Voraussetzung,
dass ihnen eine Kirche "pleno iure" einverleibt wurde, ihnen
also neben den temporalen auch die spirituellen Rechte an
der Pfarrei abgetreten wurden. Mit der Uberlassung des
Rechts zu setzen und 2zu entsetzen verzichtete der Bischof
auf sein Investiturrecht. Wenn das freie Entsetzungsrecht an
die Gemeinde gefallen wadre, hdtte sie gemdss der Lehre der
Papstkirche die Verfiligungsgewalt {iber die SPIRITUALIA er-
worben. Da nach Alexander III. galt: "Ius patronatus est ius
spirituali annexum'", hdtte demnach auch das Patronatsrecht
in ihre Hdnde iibergehen miissen; zumindest wdre das Prdsen-

tationsrecht hinfdllig geworden.

3. Die Verwendung der Zehnten filir den Kirchendienst

Die &dusserst prekdre, weil fiir viele weltliche und geist-
liche Herren existentielle Bedeutung der Zehntfrage kann mit
der Verfiligung iliber die SPIRITUALIA in Zusammenhang gebracht
werden. Die Einrichtung des Zehnten wurde urspriinglich mit
den Leistungen der Kirche in den Bereichen Seelsorge, Ar-
menpflege und Kirchenbau gerechtfertigt. Offensichtlich fi-
nanzierten und organisierten aber die Gemeinden im 15. und
16. Jahrhundert einen grossen Teil dieser Aufgaben selbst,
wdhrend die Zehnten ihrem eigentlichen 2Zweck entfremdet
worden waren. Der Griff der Kommunen nach dem Zehnten kann
von daher schon moralisch nicht als Usurpation eingestuft
werden; kanonisch wdre er dann legitimiert worden, wenn der
Gemeinde die SPIRITUALIA - die geistliche Leitungsgewalt -
ihrer Kirche =zugefallen waren, weil ihr in diesem Fall in

Anwendung kanonisch-rechtlicher Prinzipien auch die

29



TEMPORALIA - die Verfiigungsgewalt {iber die Kirchengiiter,
-ertrdage und -zehnten - 2zugestanden hdtten. Theologisch
hatte das die Unmittelbarkeit der Gemeinde gegeniiber Gott
bedeutet - das Ende der aus der Religion begriindbaren
Vormundschaft wvon kirchlicher Hierarchie und weltlicher

Herrschaft.

4. Die Erhebung des Evangeliums zum Gesetz

Die Forderung, das Evangelium zum Gesetz zu erheben, ging
noch einen Schritt weiter. Ihre Erfiillung hdtte die meisten
sozialen und wirtschaftlichen Privilegien des Adels und der
Geistlichkeit aufgehoben und alle einem Recht, dem gott-
lichen Recht, unterworfen.

5. Die Entscheidung iiber die Lehre

Die Forderung nach gemeindlicher Entscheidung iber die
richtige Lehre gewinnt neben ihrer theologischen, aus der
Verfigung iber die SPIRITUALIA fliessenden, auch eine
verfassungsrechtliche Relevanz: sie konnte formuliert sein
im Bestreben, die vom gelehrten Verfahren verdrdngte
dinggenossenschaftliche Rechtsfindung wieder zur Geltung zu
bringen. Einzig das Evangelium, das ein fiir allemal festge-
legt und menschlichem Einfluss entzogen ist, wirde als
Schriftnorm anerkannt werden. Seine Anwendung im Einzelfall
bliebe erneut dem "Wort der Urteiler" {iberlassen, die
"Strategie der Bewdltigung von Konflikten'" widre wieder eine
Frage der "Konsensfindung in Anlehnung an Schriftrecht"8.
Die Rechtsprechung wiirde dadurch in die Kommune zuriickge-
bracht, politischer Einfluss dezentralisiert.

Zweifelsohne bediirfen die hier aufgeworfenen Thesen der in-
tensiveren theoretischen Durchdringung und quellenmdssigen
Absicherung. Es zeichnet sich jedoch schon jetzt ab, dass es
nicht zuletzt ein Ergebnis pfarrgenossenschaftlicher Akti-
vitdten war, wenn die Verfassungswirklichkeit {iber vier
Jahrhunderte hinweg nicht dem angepasst werden konnte, was
die Papstkirche und ihre Parteigdnger fiir Recht erachteten.

30



Dies muss den Blick schdrfen fiir die rechtliche und poli-
tische Rolle des Pfarrvolkes. Wie die Fiille der Rechts-
quellen, die eigenstadndige bduerliche Initiativen im kirch-
lichen Bereich belegen, zeigt, war mittelalterliche Kir-
chengeschichte keine Veranstaltung zwischen den Herren im
geistlichen und weltlichen Lager. Diese Initiativen konnen
nicht auf blosse Frommigkeit der "subditi parochiae" =zu-
riickgefiihrt werden. Das bloss fromme Werk genligt sich selbst
- es braucht keine Beurkundung. Die Bewertung der Beurkun-
dung aber bleibt ohne den Versuch, sich iber ihre Verkniip-
fungen im Netz rechtlicher Beziehungen Rechenschaft abzule-
gen, haltlos.

Anmerkungen

2 Dieser Vortrag 1ist entstanden im Rahmen meines
Abschlussbeitrages zu dem vom Schweizerischen Natio-
nalfonds gefdrderten Forschungsprojekt "Bauer und Re-
formation", der in der gleichnamigen Reihe (Chronos-
Verlag), Ziirich) erscheinen wird. Filir die ausfiihrlichen
Literatur- und Quellennachweise verweise ich auf diese
Publikation.

23 J. Weitzel, Dinggenossenschaft und Recht. Untersuchun-

gen zum Rechtsverstdndnis im frankisch-deutschen Mit-
telalter (Quellen und Forschungen 2zur hochsten Ge-
richtsbarkeit im Alten Reich 15, 1+2) 1985, S. 1129.
Weitzel nimmt hier Bezug auf: J. Odenheimer, Der

christlich-kirchliche Anteil an der Verdrangung der
mittelalterlichen Rechtsstruktur und an der Entstehung
der Vorherrschaft des staatlich gesetzten Rechts im
deutschen und franzdsischen Gebiet, 1957, S. 59.

353 J. Weitzel, Dinggenossenschaft und Recht, S. 1135. -

Die Hervorhebung stammt vom Autor.

£ 3k



32

Ebd.

A.M. Koeniger, Quellen zur Geschichte der Sendgerichte
in Deutschland, 1910, Nr. 87, S. 172-75. Zitiert sind

die Absatze 5 und 7.

Ebd. Abs. 1. - Vgl. ferner ebd. Nr. 75.

Ebd sp Ny 85 88 Tha.

J. Weitzel, Dinggenossenschaft und Recht, S.

21365



	Christenrecht, Kirchengut und Dorfgemeinde : Überlegungen zur historischen Entwicklung kommunaler Rechte in der Kirche und deren Bedeutung für eine Rezeption der Reformation auf dem Lande

