
Zeitschrift: Itinera : Beiheft zur Schweizerischen Zeitschrift für Geschichte =
supplément de la Revue suisse d'histoire = supplemento della Rivista
storica svizzera

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft für Geschichte

Band: 8 (1988)

Artikel: Christenrecht, Kirchengut und Dorfgemeinde : Überlegungen zur
historischen Entwicklung kommunaler Rechte in der Kirche und deren
Bedeutung für eine Rezeption der Reformation auf dem Lande

Autor: Fuhrmann, Rosi

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1077700

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1077700
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


CHRISTENRECHT, KIRCHENGUT UND DORFGEMEINDE

Überlegungen zur historischen Entwicklung kommunaler Rechte
in der Kirche und deren Bedeutung für eine Rezeption der

Reformation auf dem Lande-*-

von
Rosi Fuhrmann

Die Kirche im Dorf lassen - das heisst, die Dinge bei ihrer
Ordnung belassen, den Kern einer Sache nicht verrücken, zwei
zusammengehörige Dinge nicht trennen. Die Kirche im Dorf
haben - das heisst, das Zentrum gottesdienstlicher Verrichtungen

und lebensgestaltender Ereignisse im Dorf haben; dies
wiederum bedeutet in einer christlich geprägten Umwelt, den

Drehpunkt gesellschaftlichen Lebens überhaupt zu zentrieren,
Reibungsverlust zu vermeiden, Fliehkräfte zu kontrollieren.
Kirche als Zentrum der mittelalterlichen Gemeinde meint
natürlich Pfarrkirche, denn nur eine Kirche, die das Pfarrecht
besitzt, kann diese zentrale und integrierende Funktion für
die Gemeinde erfüllen.

Das Pfarrecht des deutschen Mittelalters war in seinen
Strukturen vom karolingischen Kirchenrecht geprägt und blieb
bis in die Neuzeit hinein nicht nur eigenkirchlichen,
sondern vor allem auch deutschrechtlichen Vorstellungen
verbunden. Die Karolinger hatten das Pfarrecht in Anlehnung an

die Konzeption römisch-episkopaler Kirchenherrschaft auf der
Basis von CURA ANIMARUM, REGIMEN und IURISDICTIO aus drei
Grundkomponenten zusammengefügt:
1. dem Taufrecht - das alle anderen seelsorgerlichen Rechte
nach sich zog,

14



2. dem Zehntrecht - das neben den Erträgen aus dem Grundbesitz

die bedeutendste wirtschaftliche Nutzung der
Pfarrkirche darstellte,
3. dem Sendrecht - das der Kirche den Sitz des jährlich
wiederkehrenden Kirchengerichts sicherte, dessen Einnahmen
und politische Bedeutung nicht unbeträchtlich waren.
Der Pfarrbann brachte demgemäss für die Pfarrgenossen den

Zwang mit sich, ihre religiösen Bedürfnisse nach den Lehren
und im Rahmen der kultischen Normen des katholischen Glaubens

zu befriedigen, Kirchen und Klerus aus den Erträgen
ihrer Arbeit zu unterhalten und vor einem Gericht über die
Einhaltung der von König und Kirche gesetzten religiösen und

wirtschaftlichen Massgaben Rechenschaft abzulegen.
Aus der Verschmelzung von römisch-kanonischen und
germanisch-fränkischen Rechtsvorstellungen entstand das
fränkischdeutsche Eigenkirchenwesen, dessen wirtschaftliche und

religionspolitische Folgen weitaus bekannter sind, als seine
Auswirkungen auf den Alltag der Pfarrgenossen und auf die
Bildung eines Gemeindeverständnisses. Auf dieses Selbstverständnis

der Gemeinde zielt die Hauptthese meines Vortrags,
die lautet:
Im Rahmen des fränkisch-deutschen Pfarrechts erwarb die
Gemeinde in der mittelalterlichen Kirche Mitwirkungsrechte
materieller und spiritueller Natur, die an der Wende zum 16.

Jahrhundert durch reform-theologische Ideen Auftrieb
erhielten und zusammen mit dem Unmut über politische und

wirtschaftliche Missstände beim Gemeinen Mann ein
Handlungspotential freisetzten, das sich im Aufstand des
Bauernkriegs von 1525 entlud.
Damit diese These als Grundlage für eine Sichtung der
Quellen aus dem Blickwinkel der Gemeinde eingesetzt werden

kann, bedarf es zumindest der Prüfung, ob

1. die Gemeinde tatsächlich verfasste Rechte in der
mittelalterlichen Kirche hatte, ob diese
2. in irgendeiner Form die kirchenrechtlichen Umstrukturierungen

des 11. bis 13. Jahrhunderts überlebten, und ob

15



3. die Kirchengemeinde im 15. und 16. Jahrhundert kirchliche
Leitungsbefugnisse ausübte, und inwieweit diese einerseits
auf alte Traditionen zurückgeführt, andererseits als Grundlage

für die Forderungen von 1525 herangezogen werden können.

1

Das Sendgericht als Institution verfasster kirchlicher
Teilhabe der Pfarrgenossenschaft

Da man im karolingischen Reich nicht wie in den römischen
Stadtbistümern über einen administrativen Apparat verfügen
konnte, musste die Ankoppelung der Kirche an die weltliche
Herrschaft hier durch andere Formen der Institutionalisierung

sichergestellt werden als dort.
Das karolingische Kirchenrecht bediente sich zur Durchsetzung

von Pfarrbann und Zehntrecht des Gerichtszwangs, durch
den die Exkommunikation zum Zuchtmittel ausgebaut, die
freiwillige Busse aber verdrängt wurde; mit anderen Worten,
es wurde das FORUM EXTERNUM der frühmittelalterlichen Theologie

institutionalisiert und weltlicher Herrschaft nutzbar
gemacht. Das Ergebnis war ein Kirchengericht, das hinsichtlich

der Tatbestände römisch-kanonischen, im Verfahren aber
schon bald nach seiner Konstituierung fränkisch-dinggenossenschaftlichen

Grundsätzen folgte.
Der Bannbezirk des Sends entsprach dem Pfarrsprengel, in
oder vor dessen Pfarrkirche das Gericht in der Regel zweimal

jährlich tagte. Alle erwachsenen Christgläubigen waren bei
Strafe gehalten, zum festgesetzten Termin in der Pfarrkirche
zu erscheinen, um sich vor dem Gericht für alle sendbaren
Verfehlungen zu verantworten. Sendbar waren nicht alle Sünden,

sondern ganz bestimmte Verstösse gegen die kirchliche
Ordnung, vor allem solche gegen das Sittengebot, die
Gottesdienstordnung, das Leben und die körperliche
Unversehrtheit des Nächsten, den Eid und das Kirchengut. Kenntnis
von derlei Vorgehen erlangte das Gericht durch das

16



Rügeverfahren, das dem weltlichen Recht entlehnt worden war.
Die Rügepflicht gebührte der versammelten Gemeinde, Laien
wie Klerikern, vor allem aber den vom Bischof vereidigten
Sendgeschworenen. Diese wurden in der ersten Zeit unmittelbar

vor der Gerichtsverhandlung aus der Kirchgemeinde
bestimmt, noch vor dem Ende des 9. Jahrhunderts hatte sich das
Amt aber in ein ständiges gewandelt, das im Jahresturnus
besetzt wurde, und im 10. Jahrhundert wählte jede
Siedlungsgemeinschaft im Sprengel ihre eigenen Geschworenen.
Das Verfahren im Send folgte dinggenossenschaftlichem Recht.
Nachdem zunächst der Bischof als Richter die Urteilsfrage an

die ihn begleitenden Geistlichen gestellt hatte, begannen
schon in der zweiten Hälfte des 9. Jahrhunderts die ständig
gewordenen weltlichen Sendgeschworenen den Geistlichen das

Recht der Urteilsfindung streitig zu machen; im 10.
Jahrhundert hatten sie sich durchgesetzt.
Der karolingische Send richtete aufgrund von Schriftrecht,
das aus den Bussbüchern zusammengestellt worden war. In dem

Masse, in dem das laikale Schöffenurteil im Sendgericht an

Einfluss gewann, verlor das Sendgericht seine Normqualität.
Obgleich "nach kirchlicher Theorie ein geoffenbartes, nach

kirchlicher Praxis geschriebenes Recht zur Anwendung hätte
kommen müssen"2, setzte sich im Sendgericht ein
deutschrechtliches Verfahren durch. Die Abwanderung der "Autorität
des Rechts von der Schrift in das Wort der Urteiler"begann

gegen Ende des 9. Jahrhunderts und war im 12. Jahrhundert

abgeschlossen. Indem die Urteiler "ihre Meinung über
das gewohnheitsmässig Richtige"^ kundtaten, stellten sie das

PLACITUM CHRISTIANITATIS als pfarrgenossenschaftliche
Interpretation des Christenrechts dem PLACITUM EPISCOPI

entgegen.

Fazit zur Frage: Hat die Gemeinde verfasste Rechte in der
fränkisch-deutschen Kirche?
Die Pfarrgenossen hatten als Urteiler im Sendgericht einen
verfassten Status. Durch die Tatsache, dass im Send der
Wille Gottes durch weltliche Sendschöffen und nicht durch

17



Kleriker erkannt wurde, gewann die Gemeinde eine spirituelle
Qualität - und dies besonders angesichts der im fränkischdeutschen

Kirchenrecht aussergewöhnlich stark ausgebauten
Vision vom Weltengericht, zu dem der Send die irdische
Parallele bildete.

2

Das Schicksal der Kirchengeschworenen in der Zeit des

Verfalls des Eigenkirchenrechts

1179 beschloss das III. Laterankonzil die rechtliche Aufhebung

der Eigenkirche und formulierte die Grundsätze des Pa-

tronatsrechts.
Mit der römisch-kanonischen Rechtsfigur der Inkorporation,
die im frühen 13. Jahrhundert herausgebildet wurde und -
sehr verkürzt ausgedrückt - kirchenherrliche und pfarrherrliche

Rechte und damit auch Kirchengut und Pfründgut in der
Hand einer kirchlichen Anstalt vereinigte, rückte die
römische Kirche auch dem fränkisch-deutschen Pfarrecht zu-
leibe. Den Höhepunkt seiner kirchenrechtlichen und praktischen

Rezeption erreichte das Inkorporationsrecht erst im

14. Jahrhundert.
Auch im Kirchengericht strebte Rom Veränderungen an. Die
deutschrechtliche Urteilsfindung im Send sollte überwunden

werden; der theoretische Weg dahin führte zum einen über die
theologische Aufwertung von Beichte und sakramentaler Busse
und die Übertragung des Urteils über das Vergehen gegen Gott
an den Priester (FORUM DEI), zum andern über die Ausbildung
des geistlichen Gerichts, in welchem in allen die äussere
Ordnung betreffenden Fällen ein selbsturteilender
Einzelrichter (Offizial oder Prälat) anstelle des pfarrgenossenschaftlichen

Schöffenkollegiums Recht sprach (FORUM ECCLE-

SIAE).

Mit der Restituierung römisch-kanonischer Kategorien kehrte
im Verlauf des 13. Jahrhunderts auch die Schriftlichkeit in

18



den kirchenrechtlichen Alltag zurück. Die frühesten
überlieferten Nachrichten über Aktivitäten der deutschen
Pfarrgemeinde sind solche über Konflikte 'um die Verwaltung
bestimmter kirchlicher Einkünfte. In Rechtsfällen - und
bezeichnenderweise betreffen diese vor allem inkorporierte
Pfarrkirchen - und auf Synoden beklagte der Klerus, dass
Pfarrgenossen die Verwaltung des Lichtergutes der Kirche
"guasi iure hereditario" in Besitz nähmen; dass sie aus
eigenem Antrieb und ohne die Erlaubnis der Pfarrherren
Opferstöcke aufstellten und Almosen sammelten unter dem Vorwand,
sie seien für die FABRICA ECCLESIAE bestimmt, während sie
tatsächlich für andere Zwecke verwendet würden; dass sie die
Rechnungslegung über das Heiligengut verweigerten.
An derartigen Streitfällen wird zunächst deutlich, dass
neben dem Kirchengut und dem Pfründgut an den Pfarrkirchen ein
Sondervermögen existierte, über das die Gemeinde ein
Verfügungsrecht beanspruchte. Es zeichnet sich ausserdem ab, dass
die Gemeinde nicht nur eigenmächtig Gelder dafür sammelte
und verwaltete, sondern auch festumrissene Vorstellungen von
seiner Verwendung hatte, die sich mit denen der Kirche nicht
deckten. Eine eingehendere Betrachtung der jeweiligen
Bezeichnungen für dieses Sondervermögen bringt an den Tag,
dass sich die gemeindlichen und die kirchlichen Vorstellungen

schon deswegen nicht decken konnten, weil von ganz
verschiedenen Dingen die Rede war.
Die FABRICA ECCLESIAE diente dem Bau und der Ausstattung der
Kirche und der Beschaffung der für den Gottesdienst notwendigen

Gerätschaften und Naturalien. Für diesen Zweck sollten
nach einer aus dem 5. Jahrhundert herrührenden päpstlichen
Verordnung die Bischöfe ein Viertel aller kirchlichen
Einkünfte ihrer Diözese bereitstellen, um bei Bedarf den
Priestern an den Landkirchen das Notwendigste zuteilen zu können.

Die römisch-kanonische Auffassung vom Fabrikgut, seiner
Eintreibung, Verwendung und Verwaltung wurde im Zuge der
Überwindung der Eigenkirche von der Amtskirche im 13.
Jahrhundert erneut besonders hervorgehoben - durchgesetzt werden

konnte sie aber nicht.

19



Das Lichtergut hat eine eigene Geschichte und kann, weder

was seine Entstehung noch was seinen Zweck und seine
Verwaltung angeht, mit dem Fabrikgut gleichgesetzt werden - wie
die folgende Quelle belegen mag:
Die Kirchengeschworenen zu Edesheim im Speyrer Bistum wissen
im Jahre 1352: "Item soll man weissende sein, dass die eilf
ampeln in beiden kürchen hie zu Odesheim sollent brinen
nacht und tag ohne geverde, wan dieselbige licht allermeist
komen seind von dottschlegen; das hennt hie vor pfarher und

kürchengeschworn gelobt mit gutten treuen vor sich und alle
ihr nachkomen... Item der glockner solle die selbe eilf
ampellen allweg mit vleiss anzinnen ohn alle geverde als er
gott wolle darum antworten und das die Sehlen über ihn werden

räche schreyen, vor die man dieselben licht gesetzet hat
zu erinnern ewiglichen"^.
Das Weistum enthüllt einen Zusammenhang zwischen Lichtergut
und Sendgericht. Das Lichtergut zu Edesheim stammte zum

grössten Teil aus Sendbussen für Totschläge. Es diente der
Unterhaltung von Lichtern, die für die Seelen von Erschlagenen

brennen sollen, vielleicht weil diese ohne eigenes
Verschulden, ungebeichtet und ohne letzte Ölung vor das
Gericht Gottes treten müssen. Es wurde als christliche Pflicht
der Lebenden - allen voran des Pfarrers, der
Kirchengeschworenen und des Kirchendieners, aber auch der Gemeinde -
verstanden, nicht dadurch die Erlösung der Seelen zu

gefährden, dass sie die Lichter verlöschen Hessen.
Auch vom Heiligengut läuft ein roter Faden zum Sendgericht,
der uns zur karolingischen Kirchenverfassung zurückführt. Da

diese das Eigenkirchenwesen legalisiert und den Kirchenherren

lediglich die spirituellen Teile kirchlicher Leitungsgewalt

entzogen hatte, war es zu einer Trennung von Kirche
(TEMPORALIA) und Altar (SPIRITUALIA) gekommen.

Schon in der Alten Kirche war der Altar nach volkstümlicher
Anschauung nicht Tisch des Herrn, sondern vor allem
Beisetzungsstätte des Heiligen gewesen. Diesem war - zunächst
gegen den Widerstand Roms - nicht nur die Funktion eines
himmlischen Fürbitters und Mittlers für die Lebenden

20



zugefallen, vielmehr gewährte ihm das römische Recht auch
den Titel "patronus", erklärte ihn also für rechtsfähig. Die
altkirchliche Heiligenverehrung fand bei den dem Ahnenkult
verbundenen Germanen eifrige Anhänger. Mit der offiziellen
Anerkennung der Eigenkirchenherren als PATRONI ECCLESIAE

bezüglich der weltlichen Güter der Kirche, scheint eine
Festigung der Stellung des Heiligen als Schutzpatron der
spirituellen Belange der Pfarrei einhergegangen zu sein.
Als Paulus (Kor. I 6,2) die Korinther fragte: "Wisset ihr
nicht, dass die Heiligen die Welt richten werden?" hatte er
mit den Heiligen noch die ganze Gemeinde Christi gemeint. Im
8. Jahrhundert hingegen stellte man sich vor, dass die
Heiligen besonders Auserwählte seien, die am Jüngsten Tag an

der Seite des Weltenrichters Jesus Christus sitzen würden.
Um im Jüngsten Gericht einen guten Fürsprecher zu haben,
weihten die Pfarrgenossen einem besonders angesehenen
Heiligen ihre Kirche und hatten demzufolge auch Sorge zu tragen,

dass sein Haus in gutem Wesen gehalten wurde und sein
Altar unbefleckt blieb. Zu ihren Lebzeiten waren sie dem

Heiligen Rechenschaft schuldig für die innere und äussere
Ordnung in der Gemeinde ; vor dem Weltengericht würde er dann

bezeugen, dass sie zu den Gerechten gehörten, und ihnen zum

ewigen Heil verhelfen.

In der im Frühmittelalter klar herausgestellten Parallelität
von Kirchengericht und Weltengericht mag eine der Ursachen
dafür zu suchen sein, dass sich die Kirchengeschworenen zu

Sachwaltern des heiligen Schutzpatrons ihrer Kirche entwik-
keln konnten. Die Edesheimer Quelle zumindest belegt, dass

die Kirchengeschworenen sowohl das Lichtergut als auch das

Heiligengut verwalteten. Die Identität von Kirchenpflegschaft

und Sendschöffenamt findet man noch 1488 im Kirchen-
weistum von Dürkheim belegt, das den Eid der Geschworenen

verzeichnet: "Ich N. will myme hern dem dumprobst gehorsam

sin, jars sin send helfen besitzen und zu rügen und

furzubringen, als von alter herkommen ist, und dem pferrer
gehorsam und beholfen sin zu allem dem, das ime geburt von

21



der pfarren wegen und zu andern muglichen Sachen und mit der
kirchen gut umbgane als getruwelichen, als mit myme eygen
gut; als mir got helf und sant Johann und alle gottes
helligen on alle geverde"
Ein schwerwiegendes Indiz für einen unmittelbar aus
genossenschaftlichem Recht begründbaren Anspruch der Gemeinde auf
die Verfügung über die unter dem Begriff Heiligengut
subsumierten Vermögenswerte liefert die mehrfach belegte
Drittelung der Sendbussen. Gemäss dem Edesheimer Weistum
wurden vom Pfarrer an der Kanzel die Güter aufgezogen, die
als Unterpfand gesetzt waren für Zinsen, welche dem Heiligen
gehörten oder dem Pfarrer als Seelgerät verschrieben waren.
Für jedes Mal des dreimaligen Aufziehens fielen von dem

verpfändeten Gut zehn Schilling Heller, "der seind zwa zahle
des pfarhers und das dritte theil der kürchengeschworn und

soll keiner an dem andern ablasen ohne geverde"7. Die
Kirchengeschworenen hatten demnach genauso wie die Urteiler an

weltlichen Schöffengerichten den dritten Teil an den
Einkünften des Gerichts, und diese Einkünfte flössen mit dem

Lichtergut und den Erträgen des Heiligengutes zusammen.

All dies deutet darauf hin, dass es die Amtskirche bei den

Ansprüchen der Pfarrgenossen auf die selbständige Handhabung
bestimmter kirchlicher Einkünfte nicht mit neuaufgestellten,
sondern mit althergebrachten Rechten der Gemeinde zu tun
hatte, die erst durch die römisch-kanonisch orientierte
Umstrukturierung der Kirchenverfassung strittig wurden. Das

neue Recht verwehrte der Gemeinde unter Berufung auf das

Dogma die Teilhabe an der kirchlichen Gerichtsbarkeit,
stellte die Gnadenvermittlung des Priesters über die des

Heiligen und erhob die Pfarrkirche zur Rechtspersönlichkeit.
Die Pfarrgenossen, beharrend auf ihren Rechten, verwalteten
jedoch weiterhin das Heiligengut, sorgten für die Lichter,
beschafften das für den Gottesdienst Notwendigste; und sie
machten sich darüberhinaus zum ADVOCATUS ECCLESIAE

PAROCHIALIS. Um die Erhaltung von Baulichkeiten, Rechtstiteln

und Vermögenswerten ihrer Pfarrkirche zu gewährleisten,

22



zogen sie in deren Namen vor den Schiedsrichter oder den

Offizial, notfalls vor den Papst.
Die Etikettierung des Heiligengutes als FABRICA ECCLESIAE

bewirkte nicht die Überführung der im Namen des heiligen
Schutzpatrons angesammelten Vermögenswerte in die Obhut der
Amtskirche, sondern führte im Gegenteil zu deren endgültiger
Verselbständigung. Selbst das Inkorporationsrecht anerkannte
seinen Sonderstatus, indem es diesen Vermögenstitel von der
Einverleibung ausschloss.
Einen Zusammenhang zwischen der Entstehung der kommunalen

Kirchenpflegschaft und der Auflösung des Eigenkirchenwesens
wird man insoweit herstellen können, als die Kanonisierung
des Kirchenrechts eine Verschiebung des Aufgabenschwerpunkts
der Kirchengeschworenen von der Gerichtsbarkeit zur Verwaltung

kirchlicher Güter und Rechtstitel auslöste.

Fazit zur Frage: Konnte die Gemeinde ihre im Frühmittelalter
erworbenen Rechte trotz der fortschreitenden Restituierung
der römischen Kirche in das Spätmittelalter hinüberretten?
Die Institution des Sendgerichts existierte trotz des

Vordringens der geistlichen Gerichtsbarkeit bis in die Neuzeit

fort. Auch wo der Send stark zurückgedrängt werden

konnte, gingen die aus der Arbeit des Gerichts herrührenden
gemeindlichen Vermögensrechte nicht verloren, sondern wurden

zur Basis für den von der Gemeinde beanspruchten Rechtstitel
der Kirchenpflegschaft. Aus Sendgeschworenen wurden zunächst

Heiligenpfleger, später Kirchenpfleger.

3

Die Treuhandstiftung als Instrument zur Sicherung der See¬

lenruhe und zur Erhaltung und Festigung kirchlicher
Leitungsrechte der Gemeinde

Die im 13. Jahrhundert formulierte Sakramentstheologie hatte
neue Zeichen für den Weg zum Heil gesetzt: Nicht mehr die
öffentliche Busse und Sühneleistung vorm Send galten als

23



Mittel zur Erlangung ewiger Seligkeit, vielmehr sollten
Beichte und Busse, die Lossprechung durch den Priester, die
Teilnahme an der Messe und die freiwilligen guten Werke die
Errettung vom Fegfeuer und die Erlangung des Ewigen Lebens
bewirken. Das Los der Seelen derjenigen, die ohne priesterliche

Absolution gestorben waren, konnte nach der Lehre
durch die Fürbitten der Lebenden, insbesondere durch das

Lesen von Messen erleichtert werden.
Wer sich nicht sicher war, ob seine zu Lebzeiten
vollbrachten guten Werke zur Rettung seiner Seele genügten oder
ob seine Hinterbliebenen für ihn beten würden, der konnte
durch die testamentarische Stiftung einer Seelmesse Vorsorgen.

Ebenso konnte für alle Vorfahren zu der Fürsprache der
Heiligen nachträglich auch die des Priesters erwirkt werden.
Weil mit dem Zerfall der Villikationsverfassung eine
Verbesserung bäuerlicher Besitzrechte einherging, die sich auch
auf das Erbrecht auswirkte, konnten sich zunehmend auch die
armen Leute durch die Errichtung einer testamentarischen
Stiftung von der Angst um ihr Seelenheil loskaufen. Im

seltensten Fall übergaben diese Stifter die Treuhänderschaft
des Legats dem Pfarrer. Sie stifteten vielmehr auf den

Altar, also zum Heiligengut, aber mit der Massgabe, dass aus
den Erträgen bestimmte Messen zu lesen seien. Das Recht,
diese zu lesen und den Messlohn zu verdienen, stand dem

Pfarrer zu, weil er kraft des Pfarrbannes in seiner Pfarrei
ein Seelsorgemonopol hatte, andere Priester also von der
Ausübung sakramentaler Handlungen ausschliessen konnte. Nur
insofern kann von einem Anspruch des Pfarrers auf die
Einkünfte aus den Altarstiftungen und auf Rechnungslegung über
dieselben die Rede sein. Mit dem Recht zu lesen war im Fall
einer Stiftung die Pflicht zu lesen ausdrücklich und
unabdingbar verknüpft. Über die Erfüllung dieser Pflicht wachten
die Kirchenpfleger, deren Aufgabe es war, eine Versäumnis
der Messen und somit eine Gefährdung des Heils der Seelen,
für die sie gestiftet worden waren, zu verhindern.
Im Laufe des 14. Jahrhunderts wurde das Stiften von Seelenmessen

und Jahrzeiten zu einer allgemein verbreiteten Sitte.

24



Die Übertragung der Treuhänderschaft auf die Kirchenpfleger
verschaffte diesen einerseits eine Legitimation ihres Amtes
im Rahmen des römisch-kanonischen Rechts, andererseits wuchs

durch die Vielzahl der Stiftungen das Volumen des Fonds

enorm an und nahm durch die verzinsliche Anlage des Kapitals
noch weiter zu.
Mit der Ausbreitung des Stiftungswesens begannen Dörfer und

Siedlungsgemeinschaften ohne eigenes Pfarrecht, in der
Pfarrkirche Altäre zu errichten, die sie einem von ihnen
besonders verehrten Heiligen weihen liessen. Mit der
Errichtung eines Altars erwarben sie ein Stifterrecht, aus dem

sie wiederum den Anspruch ableiten konnten, die Verwaltung
der auf diesen fallenden Almosen und Legate ihren eigenen
Kirchengeschworenen zu übertragen. Wo genügend Geld
aufgebracht werden konnte, wurde häufig die bischöfliche Erlaubnis

erwirkt, eine eigene Kapelle oder Kirche im Dorf zu
errichten.
Im 15. Jahrhundert hatte fast jedes Dorf - und sei es noch

so klein - einen eigenen Heiligenfonds. Der Heilige zählte
vielenorts zu den Grundbesitzern, Lehensherren und

Darlehensgebern. Die Heiligen- und Kirchenpflegschaft konnte also
auch Einfluss auf das wirtschaftliche Leben der Gemeinde

nehmen.

Zunehmend wurde der Fonds selbst zum Stifter frommer
Einrichtungen - insbesondere initiierten die Gemeinden mit
seiner Hilfe die Errichtung von Niederpfründen, wovon das

Kapital entweder aus erwirtschafteten Überschüssen
aufgebracht, meist aber über Jahre hinweg mit Hilfe speziell
dafür beim Bischof beantragter Almosensammlungen zusammengetragen

wurde. Den Genuss dieser Pfründen verbanden die
Pfarrgenossen mit Auflagen, die zumeist in die Stiftungsurkunde

aufgenommen wurden. Durch diese wurde im Laufe der
Zeit immer präziser das festgelegt, was man von einem Priester

hinsichtlich seiner Amts- und seiner Lebensführung
erwartete.

Derart eingesetzt, verschaffte das Stiftungsrecht den

Kirchenpflegern (und damit der Gemeinde) eine Handhabe

25



gegenüber den Kaplänen, die den Kontrollbefugnissen, die das

frühe Sendrecht den Laienschöffen gegenüber dem Pfarrklerus
eingeräumt hatte, nicht unähnlich war.
Noch konnte die Gemeinde einem Pfarrer solche Auflagen nicht
machen - selbst dann nicht, wenn sie die Pfarrpfründe
anlässlich einer Separation aus eigenen Mitteln errichtete.
Dem trat nicht nur die Kirche entgegen, die sich die
Disziplinierung ihrer Amtsträger selbst vorbehalten wollte.
Die Vorstellung einer autonomen Kirchengemeinde widerstrebte
auch den Patronatsherren der erhobenen Kapellen oder ihrer
Mutterkirchen, die derartige Rechte - Rechte über eine
Pfarrei - als Herrenrechte aufzufassen gewohnt waren. Die
Legitimation für den Anspruch auf die Leitungsgewalt über
ihre Pfarrkirchen lieferten den Gemeinden erst die Reformatoren,

die sich allerdings zu der politischen Tragweite
ihrer theologischen Aussagen nur bedingt bekennen wollten.

Fazit zur Frage: Übte die Kirchengemeinde im 15. und 16.
Jahrhundert Rechte aus, die auf deutschrechtliche Traditionen

zurückgehen und einer kommunalen Kirche den Boden

bereiten konnten?
Die Pfarrgenossen bewahrten ihre verfassten Rechte nicht nur
davor, mit dem Eigenkirchenrecht der Auflösung zu verfallen,
sie gestalteten sie vielmehr unter Inanspruchnahme der
neuformulierten Rechtsgrundsätze der römischen Kirche und im
Rahmen allgemeiner gesellschaftlicher Bedingungen so um,

dass sie zum grösstmöglichen Nutzen der Gemeinschaft eingesetzt

werden konnten. Obzwar dieser "gemeine Nutzen" religiös

prädisponiert war, konnte er - wie immer dies die
Theologen sehen mochten - nicht ausschliesslich im Jenseits
liegen. Wo er weltlich verstanden wurde, brauchte er deswegen

nicht einer spirituellen Qualität zu entbehren.
Der Appell an Brüderlichkeit und Nächstenliebe, der als
zentrale Forderung des christlichen Glaubens verstanden
werden muss, gilt den Lebenden und rechtfertigt deren Sorge
um das zeitliche Wohl des Einzelnen und der Gemeinschaft.
Auf den Auftrag Christi, für den Nächsten, den Bruder, die

26



Gemeinde zu sorgen, beruft sich die Kirche selbst, wenn sie
sich das Recht nimmt, das Leben der Gemeinde zu gestalten
und zu ordnen. Schon in der frühen Kirche kümmerte sich der
Diakon um Armenpflege und Sozialfürsorge und die Verwaltung
des Gemeindevermögens; er übte die Aufsicht beim Abendmahl
und die Disziplinargewalt über den Klerus aus - all dies
quasi im Auftrag Jesu Christi und im Namen der ECCLESIA. In
der Alten wie in der vom fränkisch-deutschen Recht getragenen

Kirche war der Archidiakon mit den äusseren
Angelegenheiten der Kirche befasst; er handhabte im wesentlichen
die Aufgaben der kirchlichen Leitungsgewalt, die den
Bereichen von IURISDICTIO und REGIMEN angehören. Das diakonale
Amt diente also durch die Jahrhunderte immer in erster Linie
der Aufrechterhaltung der christlichen - in einer Theokratie
mithin der öffentlichen Ordnung - man kann auch sagen, der
Friedewahrung.
Während der Archidiakon an der Kathedrale oder Stiftskirche
die Kanoniker und den niederen Klerus zu seiner Vertretung
und Unterstützung heranziehen konnte, musste er die laufenden

Amtsgeschäfte an den Landkirchen an die Kirchengeschworenen

delegieren. Da diese anders als der Stadtklerus von
Anfang an nicht allein der Hierarchie, sondern auch der
Genossenschaft verpflichtet waren, ja von ihr durch Wahl ins
Amt gebracht wurden, überlagerten bei der Ausbildung der
kirchlichen Verfassungswirklichkeit dinggenossenschaftliche
Prinzipien die römisch-kanonischen Lehren vom episkopalen
Amtsauftrag; dies umso mehr, als die Kompetenzen der
Kirchengeschworenen ohnehin den Rahmen des Kirchendienstes
sprengten und auf die Bereiche von Kirchenherrschaft
übergriffen - zunächst im Kirchengericht (IURISDICTIO),
schliesslich aber schwerpunktmässig in der Verwaltung von

Kirchengut, der Sozialfürsorge und der Organisation von
Gottesdiensten und Seelsorge (REGIMEN).

Vor dem Hintergrund derartiger Überlegungen wirken die
Forderungen der aufständischen Bauern und Ackerbürger von 1525

wie ein Versuch, die gesellschaftliche Erneuerung zur Sache

der Gemeinde zu machen, indem sie auf die christlichen

27



Grundwerte zurückgriffen und deren Durchsetzung als allgemein

gültige soziale und rechtliche Norm dadurch sicherten,
dass sie mit der CURA ANIMARUM die dritte Komponente und

eigentliche Basis kirchlicher Herrschaft in die Hand der
Kommunen brachten.

4

Nachtrag

Veranlasst durch die Diskussion im Anschluss an meinen
Vortrag möchte ich folgendes anfügen:
Die dinggenossenschaftliche Legitimierung des Amtes der
Kirchengeschworenen scheint mit deren diakonalem Auftrag zu

korrespondieren. Aufgrund eigener und fremder Stiftungen
konnte sich die kommunale Kirchenpflegschaft über Treuhänder-,

Besetzungs- und Aufsichtsrechte patronale und

vogteiliche Befugnisse erschliessen. Mit der fortschreitenden
Umbildung der Dorfgemeinschaft zur politischen Gemeinde

festigten sich korporative Strukturen, die sich unter anderem

im Streben der Filialgemeinden nach kirchlicher
Selbständigkeit zeigten.
In den Forderungen von 1525 kommt ein Selbstverwaltungswille
der Gemeinde zum Ausdruck, der sich aus diesen Faktoren
kommunaler Kirchengestaltung speiste und am Widerstand
seiner politischen Gegenspieler aufbaute. Der folgende
Aufriss der möglichen kirchenrechtlichen und somit auch

verfassungsrechtlichen Auswirkungen der bäuerlichen
Forderungen möchte verdeutlichen, dass sie durchaus als Bausteine
eines Gesellschaftsmodells aufgefasst werden können.

1. Die Pfarrerwahl
Die Pfarrerwahl im Sinne von Nomination und die Kontrolle
der Pflichterfüllung des Pfarrklerus wären geeignete Mittel
gewesen, die im Niederpfründenwesen aufgrund von Stiftung
geübten kommunalen Rechte auf der Ebene der Pfarrei als
Mitbestimmungsrechte der Gemeinde zu etablieren. Sie hätten

28



die hergebrachten Rechte des Bischofs, des Patronatsherrn,
des Archidiakons und des Pfarrers nicht aufgehoben, sondern
lediglich eingeschränkt.

2. Das Recht zu setzen und zu entsetzen
Dies geht wiederum über das Pfarrwahlrecht hinaus. Das freie
Entsetzungsrecht konnten gemäss den päpstlichen Dekreten des
12. und 13. Jahrhunderts zur Inkorporation nur geistliche
Institutionen erringen, und zwar unter der Voraussetzung,
dass ihnen eine Kirche "pleno iure" einverleibt wurde, ihnen
also neben den temporalen auch die spirituellen Rechte an
der Pfarrei abgetreten wurden. Mit der Überlassung des

Rechts zu setzen und zu entsetzen verzichtete der Bischof
auf sein Investiturrecht. Wenn das freie Entsetzungsrecht an

die Gemeinde gefallen wäre, hätte sie gemäss der Lehre der
Papstkirche die Verfügungsgewalt über die SPIRITUALIA
erworben. Da nach Alexander III. galt: "lus patronatus est ius
spirituali annexum", hätte demnach auch das Patronatsrecht
in ihre Hände übergehen müssen; zumindest wäre das
Präsentationsrecht hinfällig geworden.

3. Die Verwendung der Zehnten für den Kirchendienst
Die äusserst prekäre, weil für viele weltliche und geistliche

Herren existentielle Bedeutung der Zehntfrage kann mit
der Verfügung über die SPIRITUALIA in Zusammenhang gebracht
werden. Die Einrichtung des Zehnten wurde ursprünglich mit
den Leistungen der Kirche in den Bereichen Seelsorge,
Armenpflege und Kirchenbau gerechtfertigt. Offensichtlich
finanzierten und organisierten aber die Gemeinden im 15. und

16. Jahrhundert einen grossen Teil dieser Aufgaben selbst,
während die Zehnten ihrem eigentlichen Zweck entfremdet
worden waren. Der Griff der Kommunen nach dem Zehnten kann

von daher schon moralisch nicht als Usurpation eingestuft
werden; kanonisch wäre er dann legitimiert worden, wenn der
Gemeinde die SPIRITUALIA - die geistliche Leitungsgewalt -
ihrer Kirche zugefallen wären, weil ihr in diesem Fall in
Anwendung kanonisch-rechtlicher Prinzipien auch die

29



TEMPORALIA - die Verfügungsgewalt über die Kirchengüter,
-ertrage und -zehnten - zugestanden hätten. Theologisch
hätte das die Unmittelbarkeit der Gemeinde gegenüber Gott
bedeutet - das Ende der aus der Religion begründbaren
Vormundschaft von kirchlicher Hierarchie und weltlicher
Herrschaft.

4. Die Erhebung des Evangeliums zum Gesetz
Die Forderung, das Evangelium zum Gesetz zu erheben, ging
noch einen Schritt weiter. Ihre Erfüllung hätte die meisten
sozialen und wirtschaftlichen Privilegien des Adels und der
Geistlichkeit aufgehoben und alle einem Recht, dem

göttlichen Recht, unterworfen.

5. Die Entscheidung über die Lehre
Die Forderung nach gemeindlicher Entscheidung über die
richtige Lehre gewinnt neben ihrer theologischen, aus der
Verfügung über die SPIRITUALIA fliessenden, auch eine
verfassungsrechtliche Relevanz: sie könnte formuliert sein
im Bestreben, die vom gelehrten Verfahren verdrängte
dinggenossenschaftliche Rechtsfindung wieder zur Geltung zu

bringen. Einzig das Evangelium, das ein für allemal festgelegt

und menschlichem Einfluss entzogen ist, würde als
Schriftnorm anerkannt werden. Seine Anwendung im Einzelfall
bliebe erneut dem "Wort der Urteiler" überlassen, die
"Strategie der Bewältigung von Konflikten" wäre wieder eine
Frage der "Konsensfindung in Anlehnung an Schriftrecht"®.
Die Rechtsprechung würde dadurch in die Kommune zurückgebracht,

politischer Einfluss dezentralisiert.

Zweifelsohne bedürfen die hier aufgeworfenen Thesen der
intensiveren theoretischen Durchdringung und quellenmässigen
Absicherung. Es zeichnet sich jedoch schon jetzt ab, dass es

nicht zuletzt ein Ergebnis pfarrgenossenschaftlicher
Aktivitäten war, wenn die Verfassungswirklichkeit über vier
Jahrhunderte hinweg nicht dem angepasst werden konnte, was

die Papstkirche und ihre Parteigänger für Recht erachteten.

30



Dies muss den Blick schärfen für die rechtliche und
politische Rolle des Pfarrvolkes. Wie die Fülle der
Rechtsquellen, die eigenständige bäuerliche Initiativen im
kirchlichen Bereich belegen, zeigt, war mittelalterliche
Kirchengeschichte keine Veranstaltung zwischen den Herren im

geistlichen und weltlichen Lager. Diese Initiativen können

nicht auf blosse Frömmigkeit der "subditi parochiae"
zurückgeführt werden. Das bloss fromme Werk genügt sich selbst
- es braucht keine Beurkundung. Die Bewertung der Beurkundung

aber bleibt ohne den Versuch, sich über ihre Verknüpfungen

im Netz rechtlicher Beziehungen Rechenschaft abzulegen,

haltlos.

Anmerkungen

1. Dieser Vortrag ist entstanden im Rahmen meines

Abschlussbeitrages zu dem vom Schweizerischen
Nationalfonds geförderten Forschungsprojekt "Bauer und

Reformation", der in der gleichnamigen Reihe (Chronos-
Verlag), Zürich) erscheinen wird. Für die ausführlichen
Literatur- und Quellennachweise verweise ich auf diese
Publikation.

2. J. Weitzel, Dinggenossenschaft und Recht. Untersuchun¬

gen zum Rechtsverständnis im fränkisch-deutschen
Mittelalter (Quellen und Forschungen zur höchsten
Gerichtsbarkeit im Alten Reich 15, 1+2) 1985, S. 1129.

Weitzel nimmt hier Bezug auf : J. Odenheimer, Der

christlich-kirchliche Anteil an der Verdrängung der
mittelalterlichen Rechtsstruktur und an der Entstehung
der Vorherrschaft des staatlich gesetzten Rechts im

deutschen und französischen Gebiet, 1957, S. 59.

3. J. Weitzel, Dinggenossenschaft und Recht, S. 1135.

Die Hervorhebung stammt vom Autor.

31



4. Ebd.

5. A.M. Koeniger, Quellen zur Geschichte der Sendgerichte
in Deutschland, 1910, Nr. 87, S. 172-75. Zitiert sind
die Absätze 5 und 7.

6. Ebd. Abs. 1. - Vgl. ferner ebd. Nr. 75.

7. Ebd., Nr. 85, S. 172.

8. J, Weitzel, Dinggenossenschaft und Recht, S. 1136.

32


	Christenrecht, Kirchengut und Dorfgemeinde : Überlegungen zur historischen Entwicklung kommunaler Rechte in der Kirche und deren Bedeutung für eine Rezeption der Reformation auf dem Lande

