
Zeitschrift: Itinera : Beiheft zur Schweizerischen Zeitschrift für Geschichte =
supplément de la Revue suisse d'histoire = supplemento della Rivista
storica svizzera

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft für Geschichte

Band: 4 (1986)

Artikel: Schweizer Bischoefe und Aebte im fruehen Karolingerreich : der
Gebetsbund von Attigny 762

Autor: Gilomen-Schenkel, Elsanne

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1077668

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1077668
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


SCHWEIZER BISCHOEFE UND AEBTE IM FRUEHEN KAROLINGERREICH.

DER GEBETSBUND VON ATTIGNY 762.

von

Eisanne GILOMEN-SCHENKEL

In den neueren schweizergeschichtlichen Handbüchern wird die
Stellung der Gebiete der Schweiz zur Zeit der Entstehung des

Karolingerreichs, etwa 730-780, als "Königsferne" oder "geo-
politische Belanglosigkeit" charakterisiert. Dieser offensichtlich

als Mangel empfundene Tatbestand wird allerdings relativiert,

indem im Zusammenhang mit der Italienpolitik der
Frankenherrscher nachdrücklich auf die strategische Bedeutung
der Bündner und Walliser Alpenübergänge hingewiesen wird1. Doch

muss man feststellen, dass diese PSsse tatsächlich nur wenig
benutzt wurden, unter König Pippin nie, und unter Karl dem

Grossen nur einmal, als 773 eine Heeresabteilung den Grossen

St. Bernhard überschritt. Die "Königsferne" zeigt sich nicht
nur im militärisch-strategischen Bereich, sondern ebenso im

administrativ-politischen.

Eine gewisse Ausnahme bilden die alemannischen Gebiete. Der

Vorgang der Einbindung Alemanniens ins Karolingerreich wird mit
den grossen Besitzverschiebungen, die seit den 740er Jahren
sich abzuzeichnen beginnen, in Verbindung gebracht. Die
einheimischen Grossen, etwa die alemannischen Herzöge oder die Beata-
Landolt-Sippe, verschwinden. Ihre Stelle wird von Gefolgsleuten
der Karolinger eingenommen, zum Beispiel den Grafen Ruthart,
Warin und Gerold. Während deren konkrete politische Wirksamkeit

nur undeutlich fassbar wird, sind sie familien- und

besitzgeschichtlich als Vorfahren der meisten hochmittelalter-
2liehen Adelsgeschlechter dieser Gebiete nachzuweisen

Demgegenüber wird die Sonderstellung Rätiens, die - begründet auf
spätrömischer Tradition - bis in die Zeit Karls des Grossen

24



andauerte, hervorgehoben. Unter der Regierung der einheimischen
Magnatenfamilie der Viktoriden behauptete sich hier eine
weitgehende Autonomie gegenüber dem Frankenreich. Für die
Westschweizer Gebiete gilt die "Königsferne" angesichts fehlender
anderslautender Nachrichten ohne Einschränkung. Insgesamt
bleibt das Bild der politischen Rolle der Schweizer Gebiete
im entstehenden Karolingerreich unbestimmt und diffus.

Im folgenden soll nun gefragt werden, ob die Kirchengeschichte
zur Erhellung dieses Bildes beitragen kann. Bekanntlich stützte
sich die Reichsbildung Pippins besonders auch auf die fränkische

Landeskirche. Aebte von Königsklöstern und Bischöfe waren
zu Königsdienst mit Heeresfolge verpflichtet. Auch wenn sie als
Geistliche persönlich vom Heeresdienst befreit waren, hatten
die von ihnen Abhängigen dem königlichen Aufgebot Folge zu
leisten^.

Zu diesem Kreis von in die Reichspolitik eingebundenen Kirchenfürsten

zählten aus den schweizerischen Gebieten und benachbarten

Landschaften die Bischöfe von Basel, Konstanz, Chur, Sitten,

Lausanne und Genf, sowie die Aebte der Klöster Murbach,
Reichenau, St. Gallen, Pfäfers, Disentis, St-Maurice und

Moutier-Grandval im Jura. Beim gegenwärtigen Stand der Helvetia
Sacra liegen die Bearbeitungen all dieser Institutionen im Druck
bzw. kurz vor dem Erscheinen oder im Manuskript vor. Vergleicht
man die Angaben dieser Bischofs- und Aebtelisten untereinander,
so fällt zuallererst auf, dass im 8. Jahrhundert die Institutionen

des alemannischen Raums unvergleichlich reicher dokumentiert

sind als diejenigen der übrigen Gebiete. Für die Konstanzer

Bischöfe, die Aebte von Murbach, Reichenau und St. Gallen
sind geschlossene Vorsteherlisten mit präzisen Amtszeiten
überliefert, die schon in der ersten Jahrhunderthälfte einsetzen.
Darin zeigt sich die ausserordentlich gute Quellenlage, die
neben der reichen Klosterhistoriographie aus diesen Klöstern
insbesondere auf dem einzigartigen Urkundenbestand St. Gallens
beruht. Alle anderen Institutionen weisen lückenhafte oder nur
relativ datierbare Kataloge ihrer Vorsteher auf, wobei auffäl-

25



lig oft in den 760er Jahren eine genauere zeitliche Fixierung
möglich wird. Sie ist nicht in lokaler oder regionaler Tradition

begründet, sondern resultiert aus der Teilnahme der
Bischöfe und Aebte an der Synode von Attigny im Jahre 762^.

Die Synode von Attigny gilt als Höhepunkt und als Abschluss der
frühkarolingischen Kirchenreform oder genauer der Reorganisation

der fränkischen Landeskirche. Deren Anfang bildete das von
Bonifatius präsidierte Concilium germanicum 742. Die Kirchenreform

wurde auf allen von Pippin einberufenen Synoden der
740er und 750er Jahre stetig weiterverfolgt. Diese Synoden
waren meist auch Reichsversammlungen, auf denen die Kapitularien

der Hausmeier und Könige erlassen wurden6.

Die Versammlung von Attigny ist bei weitem die bedeutendste,
von der wir Kenntnis haben. Die Namen der Teilnehmer sind durch
die Unterschriften des gleichzeitig geschlossenen Gebets- oder
Gedächtnisbundes Uberliefert6. Die einflussreichsten
geistlichen Politiker und Kirchenmänner des Frankenreiches sind
unter ihnen: Chrodegang von Metz, der einzige Palliumsträger nach

Bonifatius, der PirminschUler und einstige Abt der Reichenau
Heddo von Strassburg, der Bonifatiusnachfolger Lull von Mainz,
der Kaplan und Archipresbyter Pippins Abt Fulrad von St-Denis.
Chrodegang und insbesondere Fulrad von St-Denis betrieben die
Kirchenreform aus reichspolitischen Gründen. Man hat Fulrad als
den staatsmännischen Begründer des Legitimierungsbündnisses
zwischen Königtum und Papsttum bezeichnet, das jahrhundertelang
für Reichspolitik und Reichsideologie bestimmend wurde^.

Die Synode von Attigny ragt gegenüber den andern karolingischen
Kirchenversammlungen durch die grosse Zahl von Teilnehmern
hervor. Das von Bonifatius präsidierte Concilium germanicum von
742 wurde bloss von sieben Bischöfen besucht, die Synode von

Attigny von 27 Bischöfen und 17 Aebten. Ludwig Oelsner bemerkt
in seiner Untersuchung von 1871 zur Zusammensetzung der Synode

von Attigny: "Es wäre ein vergebliches Bemühen, das Kommen der
Einen, das Ausbleiben der Anderen erklären zu wollen. Die Mehr-

26



heit des hohen Klerus jedoch hatte sich hier zusammengefunden."
Damit formulierte er ein Urteil, das seither, was die fehlenden

QTeilnehmer betrifft, meist übernommen wurde

Neues Interesse erregte der Teilnehmerkreis des Gebetsbundes im

Zusammenhang mit den Forschungen zum karolingischen Memorialwesen.

Karl Schmid und Otto Gerhard Oexle konnten nachweisen,
dass bei der um 826 zu datierenden Anlage des Reichenauer Ver-
brüderungsbuches die ältesten der eingetragenen Namenlisten
infolge der Verbrüderung von Attigny ins Bodenseekloster gelangten.

Durch diesen Beleg der Wirkungsgeschichte des Bundes von

Attigny wird die Kontinuität der Verbrüderungsbewegung vom 8.
zum 9. Jahrhundert erwiesen, womit diese ein durchgehendes
kulturgeschichtliches Phänomen im Karolingerreich darstellt.
Zudem konnte klargestellt werden, dass die Unterschriften der
Bündnispartner von Attigny nicht individuell aufzufassen sind,
sondern dass diese als Vorsteher von Stiften und Klöstern für

9deren Gemeinschaften unterzeichneten Besonders in bezug auf
die zentrale Funktion, die die Bodenseeklöster wegen ihrer Ver-
brüderungsbücher im 9. Jahrhundert im karolingischen Memorialwesen

einnahmen, erscheint die Frage interessant, wie das
Gebiet der Schweiz im Bund von Attigny vertreten war.

In der Reihenfolge der Unterschriften kamen aus diesen Gegenden
die Bischöfe Heddo von Strassburg, Baldebert von Basel, Wilchar
von St-Maurice, Hippolyt von St-Claude, Johannes von Konstanz,
Harifeus von Besançon, Tello von Chur und der Abt Adalbert von
Pfäfers. Auf den ersten Blick scheint es, als wären weder die
alemannischen Klöster Murbach, Reichenau, St. Gallen, noch die
Westschweizer Bistümer Lausanne, Genf und Sitten vertreten
gewesen. Aber entgegen Oelsners Urteil lässt sich dieses Fehlen
Uberraschend erklären. Für die alemannischen Klöster ist die
Antwort personengeschichtlich in den Bänden der Helvetia Sacra
sofort greifbar10: Bischof Baldebert von Basel war zugleich Abt
von Murbach, Bischof Johannes von Konstanz im Jahre 762 sowohl
Abt von St. Gallen wie auch von der Reichenau. Der Churer
Bischof Tello, der zur Zeit der Versammlung von Attigny die

27



Konsolidierung der Disentiser Klostererrichtung betrieb, dürfte
deren Gemeinschaft vertreten haben. Das zweite rStische
Kloster, PfSfers, war durch seinen Abt selbst vertreten. Der
alemannisch-rätische höhere Klerus war damit vollständig in
Attigny zugegen.

Aus den Westschweizer Gebieten waren umgekehrt nur zwei Klöster
vertreten und keine Bistümer. Da die beiden Aebte Wilchar von
St-Maurice im Wallis und Hippolyt von St-Claude im französischen

Jura den Bischofstitel trugen, wurden sie von der späteren

Geschichtsschreibung bis auf den heutigen Tag zu
Diözesebischöfen erklärt, Wilchar für Sitten und Hippolyt für Belley,
doch bei beiden fehlen dafür zeitgenössische Belege. Der Aebte-
katalog von St-Maurice aus dem 9. Jahrhundert nennt Wilchar nur
als Abt. Der älteste Sittener Bischofskatalog, der erst aus dem

16. Jahrhudnert stammt, hat die Bischofsnamen der Karolingerzeit
nachweislich dem Aebtekatalog von St-Maurice entnommen11.

Der Aebtekatalog von St-Claude aus dem 12. Jahrhundert bezeichnet

Hippolyt als Abt und Bischof. Beim Bischofstitel ist aber
bezeichnenderweise erst von einer späteren Hand der Bistumsname

Bellicensis nachgetragen worden. Der äusserst unglaubwürdige
Bischofskatalog von Belley aus dem 13. Jahrhundert enthält zwar
den Namen Hippolyt. Dieser ist aber, chronologisch völlig
falsch, vor den Bischöfen des 6. Jahrhunderts eingeordnet. Es

ist kaum zu bezweifeln, dass er zusammen mit anderen Namen den

Ueberlieferungen von St-Claude und Besançon entnommen worden
12ist Wären nun aber Wilchar und Hippolyt, wie die genannten

Baldebert von Basel und Johannes von Konstanz Diözesanbischöfe
gewesen, die zugleich auch noch Klöstern vorstanden, dann

hätten sie sich nach den Diözesen benannt. Sie nennen sich aber
ausdrücklich nach ihren Klöstern.

Mönche oder Aebte, die den Bischofstitel tragen, werden in den

Arbeiten zur frühen fränkischen Kirchengeschichte meist als
iroschottischer oder angelsächsischer Import erklärt, wobei
entweder das institutionelle Vorbild der irischen Mönchskirche
oder die Erfordernisse der Missionstätigkeit als Begründung

28



13angeführt werden Deutlich wird dabei jeweils, dass sich
darin ein den Institutionen der fränkischen Kirche fremdes
Element ausweist, das als Fremdkörper eben der Erklärung bedarf.
Solche Begründungen können auf Wilchar und Hippolyt nicht
angewendet werden. St-Maurice und St-Claude waren jahrhundertealte
fränkische Klöster mit eigener Klostertradition und ungebrochener

Kontinuität, als ihre Aebte erstmals in der zweiten Hälfte
des 8. Jahrhunderts den Bischofstitel trugen. Mir scheint, dass
sich darin die kirchliche Zentrumsfunktion ausdrückt, die von
den beiden Klöstern während der Reorganisationsphase der
fränkischen Kirche ausgeübt wurde. Die Bischofskataloge von Sitten,
Lausanne und Genf brechen um die Mitte des 7. Jahrhunderts ab.
Sie setzen erst unter Karl dem Grossen oder noch später wieder

14ein Sieht man darin nicht nur eine Ueberlieferungslücke,
sondern nimmt man an, dass sich darin eine wirkliche Diskontinuität

ausdrückt, dass nämlich in dieser Zeit die
Bistumsorganisation zusammengebrochen war und nicht mehr bestand, dann

erscheint es naheliegend, dass die beiden noch bestehenden
Institutionen, die Klöster St-Maurice und St-Claude, deren
Kontinuität auch während der bischofslosen Zeit feststeht, die
krichliche Betreuung dieser Gebiete gewährleisteten. Dass sie
dabei auch bischöfliche Funktionen Ubertragen erhielten, besonders

als die kirchliche Reorganisation unter Pippin in Angriff
genommen wurde, findet eine Parallele in der kirchlichen
Organisationsform, die sich unter Bonifatius in den Missionsgebieten

von Hessen und Thüringen im Aufbaustadium bildete1^.

St-Maurice und St-Claude übernahmen aber keineswegs nur eine
Lückenbüsserfunktion. Berücksichtigt man nämlich, dass Pippins
planmässige Klosterpolitik - und sie wurde zu Beginn von Karls
des Grossen Regierung durchaus noch weiter verfolgt - dahin
tendierte, bedeutende und reiche Klöster dem Episkopat zu
entziehen und direkt ans Königtum zu binden, um sich derer Dienste
unmittelbar zu versichern, dann gehört das Auftreten der beiden
Abtbischöfe in St-Maurice und St-Claude in diesen Zusammen-

1 ft
hang Zugleich bedeutet es, dass auf der Synode von Attigny
auch der höhere Klerus der Westschweiz vollzählig vertreten war

29



und dass das gesamte Gebiet der Schweiz kirchenpolitisch gesehen

gleichmässig im Frankenreich integriert war. Dies ist die
kirchengeschichtliche Antwort auf die eingangs gestellte all-
gemeingeschichtliche Frage.

Anmerkungen

1. Hans Conrad Peyer, Frühes und hohes Mittelalter, in Hand¬

buch der Schweizer Geschichte 1, Zürich 1972, 93-160, hier
118-128; Guy P. Marchai, Die Ursprünge der Unabhängigkeit
(401-1394), in Geschichte der Schweiz und der Schweizer 1,

Basel-Frankfurt am Main 1982, 105-210, hier 125-129.
2. Siehe dazu Die Klostergründungswelle des 8. Jahrhunderts in

der alemannischen und rätischen Schweiz, in Helvetia Sacra

III/1, Frühe Klöster, die Benediktiner und Benediktinerinnen
in der Schweiz, (erscheint 1986), 42-47 mit Literatur.

3. Franz J. Feiten, Aebte und Laienäbte im Frankenreich. Stu¬
die zum Verhältnis von Staat und Kirche im früheren Mittelalter,

Stuttgart 1980 (Monographien zur Geschichte des

Mittelalters 20), 59-174; Friedrich Prinz, Klerus und Krieg
im früheren Mittelalter. Untersuchungen zur Rolle der Kirche

beim Aufbau der Königsherrschaft, Stuttgart 1971

(Monographien zur Geschichte des Mittelalters 2), 62-113.
4. Zu den Bischofslisten des 8. Jahrhunderts: Aus Basel sind

nur drei Bischöfe bekannt, Walaus, um 740?, dessen
Regierungszeit umstrittern ist, Baldebert, der von 749-762

belegt ist und Waldo, der um 800 als Bistumsverweser geam-

tet haben dürfte, siehe dazu Helvetia Sacra i/l. Schweizerische

Kardinäle. Das apostolische Gesandtschaftswesen in
der Schweiz. Erzbistümer und Bistümer I (A-CH), Bern 1972,

163f. Von den fünf Churer Bischöfen sind zwei, Viktor II.
und Vigilius infolge der chronologischen Ordnung der ältesten

erhaltenen Kataloge (14. Jahrhundert) wie ihrer
genealogischen Einordnung zufolge in die erste Jahrhunderthälfte

zu datieren, Tello ist von 759/60-765 sicher be-

30



zeugt, Constantinus ist um 773 und Remedius um 800 belegt,
siehe Helevtia Sacra i/l, wie oben, 469f. Die Konstanzer
Bischofsliste ist seit Audoin, der bis 736 wirkte,
geschlossen belegt, Arnefrid 736-746, Sidonius 746-760,
Johannes 760-782, Egino 782-811,. siehe Helvetia Sacra 1/2,
Das Bistum Konstanz, das Erzbistum Mainz, das Bistum St.
Gallen, (im Manuskript). Die Liste der Genfer Bischöfe ist
zwischen 650 und 833 zweifelhaft, vielleicht haben Gauzi-
bertus, 769-770, und Walternus, gegen 800, das Bischofsamt
innegehabt, siehe Helvetia Sacra 1/3, Le diocèse de Genève.

L'archidiocèse de Vienne en Dauphiné, Berne 1980, 67. Die
Lausanner Liste enthält aus dieser Zeit nur einen Bischof,
Udalricus, der zur Zeit Karls des Grossen im Amt gewesen
sein soll, siehe Helvetia Sacra 1/4, Le diocèse de Lausanne

(Vie siècle-1821), de Lausanne et Genève (1821-1924), de

Lausanne, Genève et Fribourg (depuis 1924), (im Manuskript)

Die Liste der Bischöfe von Sitten ist identisch mit
derjenigen der Aebte von St-Maurice, siehe unten (vgl. dazu
auch Catherine Santschi, Le catalogue des évêques de Sion
de Pierre Branschen (1576). Edition critique, in Vallesia
22, 1967, 87-134, hier 97f.). Zu den Klostervorstehern: Von

einer Reihe von Klöstern, deren Existenz vor dem Jahre 800

nachgewiesen ist, sind im 8. Jahrhundert keine Vorstehernamen

bekannt, siehe die Artikel "Frühe Klöster" in Helvetia

Sacra III/1, wie Anm. 2, 233-352. Von den Klöstern, aus
denen Vorstehernamen überliefert sind, weisen Murbach,
Reichenau und St. Gallen geschlossene und belegte Aebte-
reihen auf: St. Gallen seit 719 mit fünf Aebten, Reichenau

seit 724 mit acht Aebten, und Murbach seit 731 mit sieben
Aebten. Aus dem um die Mitte des 8. Jahrhunderts gegründeten

rätischen Kloster Disentis ist nur ein nicht genauer
datierbarer Vorsteher bekannt. Die Aebteliste des zweiten
rätischen Klosters, des 730 gegründeten Pfäfers, enthält
aus der Zeit vor 840 neun Aebtenamen, die ausser Adalbert,
der 762 belegt ist, nur relativ chronologisch zu ordnen
sind. Die Aebteliste der Walliser Abtei St-Maurice gilt als
zuverlässig und vollständig; von den zehn ins 8. Jahrhun-

31



dert zu setzenden Aebten sind die beiden letzten genauer zu

datieren, Wilchar, 726-765, und Altheus, 786/88-803/4. Aus

der Juraabtei Moutier-Grandval ist im 8. Jahrhundert einzig
Abt Gundoald, 768-771, belegt. Siehe zu allen Helvetia
Sacra IIl/l, wie Anm. 2, passim.

5. Theodor Schieffer, Angelsachsen und Franken. Zwei Studien
zur Kirchengeschichte des 8. Jahrhunderts, in Akademie der
Wissenschaften und der Literatur in Mainz, Abhandlungen
der geistes- und sozialwissenschaftlichen Klasse 20, 1950,
1431-1529, hier 1431-1471; Eugen Ewig, Saint Chrodegang et
la réforme de l'eglise franque, in Saint Chrodegang,
Communications présentées au colloque tenu à Metz à l'occasion
du douzième centenaire de sa mort, Metz 1967, 25-53, und

idem, Beobachtungen zur Entwicklung der fränkischen Reichskirche

unter Chrodegang von Metz, in Frühmittelalterliche
Studien 2, 1968, 67-77. Zur Entsprechung von Synoden und

Reichsversammlungen vgl. die Editionen in Monumenta Ger-
maniae historica. Concilia 2/1, Hannover 1874, 54-73 Nr. 8-
13, und in Monumenta Germaniae historica, Capitularia Regum

Francorum 1, Hannover 1883, 31-43 Nr. 13-18.
6. Edition in Monumenta Germaniae historica. Concilia 2/1,

Hannover 1904, 72f. Nr. 13.
7. Zu Chrodegang siehe Ewig, wie Anm. 5; Otto Gerhard Oexle,

Die Karolinger und die Stadt des heiligen Arnulf, in
Frühmittelalterliche Studien 1, 1967, 250-364, insbesondere
279-296. Zu Heddo: Hans Schnyder, Heddo, Abt der Reichenau
und Bischof von Strassburg (-727-762-), in 1250 Jahre Name

Uri, Altdorf 1983 (Historisches Neujahrsblatt Uri, Neue

Folge 37/38, 1982/1983), 19-40. Zu Fulrad: Josef Fleckenstein,

Fulrad von St-Denis und der fränkische Ausgriff in
den süddeutschen Raum, in Studien und Vorarbeiten zur
Geschichte des grossfränkischen und frühdeutschen Adels,
Freiburg im Breisgau 1957 (Forschungen zur oberrheinischen
Landesgeschichte 4), 9-39; und zusammenfassend Neue Deutsche

Biographie 5, Berlin 1961, 728-729 (Arno Duch). Zü

Lull: Schieffer, wie Anm. 5, 1471-1529.
8. Ludwig Oelsner, Jahrbücher des fränkischen Reiches unter

32



König Pippin, Leipzig 1871, 357-376, das Zitat auf S. 360.
9. Karl Schmid und Otto Gerhard Oexle, Voraussetzungen und

Wirkungen des Gebetsbundes von Attigny, in Francia 2, 1974,
71-122.

10. Die Angaben dazu siehe Anm. 4. Siehe auch den Abschnitt:
Schweizer Klöster im Gebetsbund von Attigny und ihr Anteil
an der karolingischen MemorialUberlieferung, in Helvetia
Sacra IIl/l, wie Anm. 2, 49-54.

11. Zu Wilchar siehe Eisanne Gilomen-Schenkel, Die Rolle des

Walliser Bistums im karolingischen Reich. Eine Erfindung
der Historiographie? in Vallesia 40, 1985, 233-245.

12. Zu Hippolyt von St-Claude siehe Paul Benoit, Histoire de

l'abbaye et de la terre de Saint-Claude 1, Montreuil-sur-
Mer 1890, 263f.? zum Abtkatalog die Edition von U. Robert,
Chronique de S. Claude, in Bibliothèque de l'Ecole des

Chartes 41, 1880, 561-569; zum Bischofskatalog von Belley
Louis Duchesne, Fastes épiscopaux de l'ancienne Gaule 3,
Paris 1915, 216-219.

13. Hieronymus Frank, Die Klosterbischöfe des Frankenreiches,
Mtlnster in Westfalen 1932 (Beitrage zur Geschichte des

alten Mönchtums und des Benediktinerordens 17).
14. Siehe Santschi, wie Anm. 4; Helvetia Sacra 1/3, wie Anm. 4,

67; Helvetia Sacra 1/4, wie Anm. 4.
15. vgl. dazu die grundsatzlichen Ueberlegungen von Friedrich

Prinz, Italien, Gallien und das frühe Merowingerreich: ein
Strukturvergleich zweier monastischer Landschaften, in Atti
del 7' congresso internazionale di studi sull'alto medioevo
1980 "San Benedetto nel suo tempo", Spoleto 1982, 117-136.

16. Josef Semmler, Episcopi potestas und karolingische Kloster¬
politik, in Mönchtum, Episkopat und Adel zur Gründungszeit
des Klosters Reichenau, Sigmaringen 1974 (Vortrage und

Forschungen 20), 305-395; idem, Pippin III. und die fränkischen

Klöster, in Francia 3, 1976, 88-146.

33


	Schweizer Bischoefe und Aebte im fruehen Karolingerreich : der Gebetsbund von Attigny 762

