Zeitschrift: Itinera : Beiheft zur Schweizerischen Zeitschrift fur Geschichte =

supplément de la Revue suisse d'histoire = supplemento della Rivista

storica svizzera
Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft fur Geschichte

Band: 2-3 (1985)

Artikel: "Mollior Robur": Das Frauenbild der Hildegard von Bingen (1)
Autor: Achtermann, Waltraud

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1077721

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1077721
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

"MOLLIOR ROBUR": DAS FRAUENBILD DER HILDEGARD VON
BINGEN (1)

Von Waltraud Achtermann

Auch wenn unser religioses, politisches und wirtschaftliches Ver-
stindnis vom Mittelalter im wesentlichen durch iberlieferte Werke
medidvaler Autoren geprigt ist, so besteht kein Zweifel, dass sich
eine vergleichsweise kleine Anzahl von Frauen in jener Zeit
schriftstellerisch betitigt hat,(2)

Der Beitrag will die gesellschaftliche Wertschédtzung der Frau, wie
diese in den Werken der Nonne und Schriftstellerin Hildegard von
Bingen (1098-1179) zum Ausdruck kommt,thematisieren. Dabei
werde ich mich auf folgende inhaltliche Aspekte beschridnken: In
einem ersten Teil skizziere ich als Vergleichsbasis das Frauenbild
der klassischen Kirchenviter. Der zweite Teil setzt sich mit dem
Frauenbild Hildegards auseinander. Zur Sprache kommen Hilde-
gards Verstdndnis vom Wesen und der Funktion der Frau, ihrer
Stellung in der Ehe und im kirchlichen Bereich, sowie abschlies-
send der Symbolwert des Weiblichen in Hildegards theologischen
Schriften.

Auf methodologischer Ebene wird das Thema unter folgenden zwei
Aspekten behandelt. Ein erster betrifft die Frage, inwiefern die
Texte Hildegards und das darin skizzierte Frauenbild Riickschliisse
auf die tatsédchlichen Lebensbedingungen der Frau im 12. Jahrhun-
dert erlauben. Ein zweiter Aspekt stellt zur Diskussion, ob und
inwieweit sich Hildegards Frauenbild von dem ihrer miénnlichen

Kollegen absetzt.

Beginnen wir mit dem Frauenbild, wie es in den Schriften der
klassischen Kirchenvéter tbermittelt ist, als deren Hauptvertreter
Augustinus (354-430) gilt. Dieses Bild ist gepradgt ven einer aske-

149



tischen Spiritualitdt und einer daraus resultierenden dualistischen
Seinsauffassung und einem dualistischen Frauenbild. (3)

Im griechischen Prototyp dieser asketischen Spiritualitdt ist das
wahre Selbst die Vernunft oder die Seele, die vor dem Korper
existiert, Diese Seele hat ihren Ursprung in einer iuberirdischen
Welt, aus der sie abgesunken ist in den niederen, materiellen
Bereich der kérperlichen Existenz. Nur durch lebenslange Busse
oder durch die Trennung des spirituellen vom koérperlichen Selbst
kann die Seele errettet werden.

In der menschlichen Seinsauffassung der Kirchenviter werden
Méannlichkeit und Weiblichkeit als Ausdruck dieser Trennung von
Seele und Korper behandelt, was nicht nur eine positiv bewertete
Gleichsetzung von Weiblichkeit mit Koérper bedeutete, sondern
dariiber hinaus auch ein zweigeteiltes Frauenbild zur Folge hatte.
Die Frau ist gespalten in eine sublimierte spirituelle Weiblichkeit
(Beispiel: Jungfrau Maria) und, mit Blick auf den Sindenfall, in
die eigentlich weibliche Frau (Beispiel: die gefallene Eva) als
Inbegriff einer niederen kérperlichen Natur. Mit anderen Worten,
in den Genuss der vollstindigen Gleichwertigkeit der Geschlechter
kann die Frau nur als Nonne gelangen. Diese Art der spirituellen
Geschlechtergleichheit bleibt somit auf eine geistliche Elite be-
schrinkt. Der weitaus groéssere Teil der Frauen wird als Ehefrauen
in den Bereich des Korperlichen verbannt. Dieses dualistische
Frauenbild - selige Jungfrau Maria und koérperlich-sinnliche Eva -
liegt den zweideutigen und zum Teil auch widerspriichlichen Stel-
lungnahmen der klassischen Kirchenvédter zu Themen wie Ehe und
Sexualitdt zugrunde. Hierzu einige Erlduterungen : Die Ehe gilt
zwar als ein von Gott eingesetzter ehrenwerter Stand zur Er-
zeugung der Nachkommenschaft, ist aber dem geistlichen Stand
gegeniiber minderwertig. Sexuelle Beziehungen als Ausdruck
partnerschaftlicher Persodnlichkeitsentfaltung werden aufgrund des
Seele-Korper-Dualismus von den Kirchenviitern abgelehnt. Die

Mann-Frau-Beziehung reduziert sich so auf eine Beziehung zwi-

150



schen Subjekt und Objekt, in der die Frau als Instrument zur
menschlichen Vermehrung benutzt wird.

Dieses Frauenbild der klassischen Kirchenviter scheint einerseits
die untergeordnete Stellung der Frau in Familie und Gesellschaft
zu rechtfertigen, andererseits aber auch auf Moéglichkeiten von
Freirdumen hinzuweisen, die allerdings nur einer kleinen Zahl von
Frauen des geistlichen Standes offenstanden. Eine dieser Frauen
war Hildegard von Bingen.

I1

Als Zeitgenossin Bernards von Clairvaux und Abelards sowie von
Elisabeth von Schonau und Herrad von Landsberg wurde Hildegard
(4) 1098 als letztes von zehn Kindern in Bermersheim, im heutigen
Rheinhessen, geboren. Ihre Eltern, Hildebert und Mechthild,
waren Edelfreie. Im Alter von acht Jahren wurde Hildegard der
Vorsteherin des Disibodenberger Frauenkonvents, Jutta von
Spannheim, iibergeben. Diese bereitete Hildegard nach benedik-
tinischen Regeln auf ein Leben im Kloster vor. Nach Juttas Tod
wurde Hildegard vom Konvent zu ihrer Nachfolgerin bestimmt. Im
Jahre 1150 griindete sie auf dem Rupertsberg bei Bingen ein
eigenes Kloster.

Nachdem auf der Trierer Synode von 1147/48 Papst Eugen III.
Hildegards Sehergabe, die ihr nach eigenen Angaben seit ihrer
Kindheit zueigen war, anerkannt hatte, wurde Hildegard iiber die
Grenzen des damaligen Romischen Reiches hinaus bekannt. Ihr Ruf
verbreitete sich nicht nur durch den uns iberlieferten, ausge-
dehnten Briefwechsel mit fiihrenden Persodnlichkeiten aus Politik
und Kirche sowie mit den sogenannten "einfachen" Mé&nnern und
Frauen, sondern sie geriet auch ins Rampenlicht der Oeffent-
lichkeit durch ihre Reisen entlang Rhein, Main und Mosel. Auf
diesen Reisen scheute sich Hildegard nicht, vor Klerus und Volk,
auf Marktplidtzen und in Kirchen zu predigen, ein fiir eine Frau in
der damaligen Zeit aussergewdhnliches Unterfangen. Hildegard

151



schreckte ebenfalls nicht davor zurilick, den Kaiser wegen seiner
Papstpolitik in ihren Briefen zur Rechenschaft zu =ziehen und
Misstédnde innerhalb der Kirche, wie z.B. den Aemterkauf (Si-
monie), offen anzuprangern.

In diesem Umfeld religiéser, politischer und sozialer Ereignisse
bewegte sich Hildegard, nicht abgeschlossen und isoliert hinter
Klostermauern, sondern nach aussen gerichtet und durchaus
kritisch. Sie starb 1179 auf dem Rupertsberg im Alter von 81
Jahren.

Das Gesamtwerk Hildegards ist umfassend und vielseitig.(5) Neben
ihrer sogenannten Visionstrilogie, bestehend aus drei Werken mit
vornehmlich theologischem Inhalt, befasste sich Hildegard auch mit
natur- und heilkundlichen Themen. Im Unterschied zu der nun
abgeschlossenen Diskussion iiber die Echtheit der theologischen
Werke ist die Frage der Authentizitit der natur- und heilkund-
lichen Schriften heute noch umstritten.(6) Das vorhandene Hand-
 schriftenmaterial lisst jedoch den Schluss zu, dass Hildegard
solche Schriften, die zu einem nicht unwesentlichen Teil auf em-
pirische Beobachtungen ihrer unmittelbaren Umgebung fussen,
verfasst hat. Sie sind uns aber nicht in urspriinglicher Text-
gestalt, sondern nur in spéteren Ueberarbeitungen iiberliefert.
Dariber hinaus komponierte Hildegard Lieder(7) sowie ein Singspiel
und entwarf eine Geheimschrift.

Wesen und Funktion der Frau im weltlichen und kirchlichen Bereich

Hildegards Frauenbild lédsst sich nicht in ein vorgefasstes Schema
pressen. Es werden ihr weder diejenigen vollstindig gerecht, die
in ihren Schriften ein weibliches Selbstbewusstsein zu entdecken
glauben, noch diejenigen, die in Hildegard ausschliesslich ein
passives, hingebendes Werkzeug Gottes sehen modchten. Vielmehr
scheinen in Hildegards Werken verschiedene Gedankengénge zusam-
menzufliessen, die im folgenden anhand ihrer Vorstellung vom

152



Wesen und der Funktion der Frau im weltlichen und kirchlichen
Bereich und anhand des weiblichen Symbolwertes in ihren theo-
logischen Schriften dargestellt werden sollen.

Zum einen tritt in Hildegards Gesamtwerk ein klar umrissenes,
kirchlich-traditionelles Frauenbild zutage, so etwa, wenn sie in
ihrer Visionsschrift "De operatione Dei" schreibt:

"Unde mulier debilis est, et ad virum aspicit, ut per eum pro-
curetur, quemadmodum Iluna fortitudinem suam a sole recipit,
ideoque et viro subdita, et ad serviendum parata semper esse
debet."(8)

Im weltlichen Bereich, das heisst, innerhalb der Ehe, verstédrkt
sich diese Stellung der Frau durch ihre Existenzberechtigung, die
Hildegard ebenfalls im Sinne der klassischen Kirchenviter deutet.
So schreibt sie in ihrer heilkundlichen Schrift "Causae et Curae":
"Femina tantum vas est, ut prolem concipiat et pariat."(9)

Auch wenn Hildegard die Ehe als eine von Gott eingesetzte In-
stitution gutheisst, scheint es angesichts der oben formulierten,
auf die Gebédrfunktion beschrédnkte Daseinsberechtigung der Frau
nur konsequent, dass Hildegard, den klassisch-theologischen Ma-
ximen getreu, die Zweitrangigkeit der Ehe gegeniiber dem Ordens-
stand formuliert. So stellt sie den positiv bewerteten Zolibat der
Geistlichkeit dem negativ bewerteten "fleischlichen Band der Ehe"
gegeniiber®und akzeptiert die Auflésung einer Ehe nur dann, wenn

einer der Ehepartner in den Ordensstand zu treten wiinscht.

Das Virginitétsideal als héchste Lebensform sollte zwar von beiden
Geschlechtern angestrebt werden, Hildegards eigentlicher Lob-
gesang gilt jedoch der weiblichen Virginitédt. In einem Brief an die
Nonnen von Zwiefalten schreibt sie:

"Cum femina forma subtrahat se a junctura mariti, propter Deum
nolens viro copulari, o quam magna nobilitas in illa tunc est, quia
ipsam decet désponsatio supernis Regis, quoniam carnalem virum
recusavit, et sic debet amplecti Deum, et adhaerere Domino suo,
quia terrenum virum no habet. Nam ipsa debet sic permanere ut
Eva fuit antequam eam Deus Adae repraesentaret.'"(10)

Der Virginitdtsstatus "ab omni foeditate humanae concupiscentiae
innocens"(11) bedeutet fiir die Frau nicht nur eine Befreiung von

153



den medizinischen Gefahren sténdiger Schwangerschaften, sondern,
laut Hildegard, auch ein Sieg liber die Sexualitédt (luxuria), die die
Autorin notabene als Frau personifiziert (12) und damit ganz im
Sinne der klassischen Theologie die Gleichsetzung von Frau mit
sinnlich-begierlicher Kérperlichkeit zu bekréftigen scheint.

Der Mann als ein Wesen von grésserer Kraft, die Frau aber von

weicherer Stédrke

Auf dem Hintergrund dieses Entwurfes eines klassisch-theolo-
gischen Frauenbildes lassen gewisse Aeusserungen Hildegards zum
gleichen Themenkomplex an anderen Stellen in ihrem Werk auf-
horchen. So hélt sie zum Beispiel in ihrer exegetischen Erdrterung
der Bibelstelle Gen 1,27-29 fest:

"Creavit Deus hominem secundum formam humanae carnis... Creavit
hominem, masculum, scilicet maioris fortitudinis, feminam vero
molioris roboris, faciens et in recta mensura longitudinem et
latitudinem in omnibus membris illius ordinans, quemadmodum etiam
altitudinem, profunditatem et latitudinem reliquae creaturae in
rectum statum posuit, ne aliqua illarum alteram inconvenienter
transcendat... Nam si masculus solus, vel si femina sola esset,
nullus homo generaretur. Unde etiam vir et femina unum sunt,
quoniam vir est quasi anima, femina vero velut corpus.'"(13)

Wesentlich in Hildegards Auslegung dieser Bibelstelle scheint mir
die darin ausdriicklich formulierte Gleichheit von Mann und Frau
sowie deren beider Gottbildlichkeit zu sein. Aussergewdhnlich ist
Hildegards Beschreibung der Krifteverhéltnisse zwischen beiden
Geschlechtern - der Mann als ein Wesen von grdsserer physischer
Kraft (fortitudo), die Frau von weicherer Stéirke (robur: Eichen-
holz, Hartholz, im tibertragenen Sinne auch Stirke, Festigkeit,
Besténdigkeit). Mit der Charakterisierung der Frau als einem
Wesen von weicherer Stédrke vermeidet Hildegard an dieser Stelle
ihrer Visionsschrift jegliche Verbindung mit den in diesem Zu-
sammenhang sonst gern benutzten Wértern 'Schwachheit' und
'Gebrechen'.(14) Ob aus der Perspektive des 20. Jahrhunderts
Hildegards mittelalterlicher Begriff der "mollior robur" einen Ver-
such zur Formulierung der Andersartigkeit der Frau gegenuber

154



dem Mann darstellt, ohne damit eine Ungleichheit der Geschlechter
ausdriicken zu wollen?

Die im obigen Zitat von Hildegard angefiihrte Gleichsetzung der
Begriffe Frau/Kérper und Mann/Seele diirfte sich hinsichtlich des
Realititsgehaltes dieser Zuordnung im allgemeinen wohl auf die Welt
der Symbolik beschridnken. Auch wenn Hildegard, wie bereits an
anderer Stelle vermerkt, die korperlich-sinnliche 'luxuria' als Frau
personifiziert, scheinen gewisse, auf eigene Beobachtungen fuss-
ende Bemerkungen in ihrem Gesamtwerk darauf hinzudeuten, dass
Hildegard dem ménnlichen Geschlecht aufgrund physischer und
psychischer Faktoren eine negativ bewertete dominante Stellung in
der sexuellen Beziehung zumisst:

"In femina non est tam fortis et tam fervens concupiscentia sicut in
viro, qui fortis est tanquam leo ad concupiscentiam operis filiorum;
ita quod ipse habet fortitudinem concupiscentiae ac operis, muliere
tantum hoc negotium habente quod subiacet imperio voluntatis
illius, quoniam ipsa occupata est in procreatione natorum,
usquedem eos producat in mundum."(15)

Eine weitere Abschwéchung erfihrt die traditionell-christliche
Seele-Koérper-Symbolik, indem Hildegard andeutungsweise deren
sexistische Bedeutung im sédkularen Bereich zu iliberwinden sucht,
so etwa, wenn sie schreibt:

"Sed tamen vir plures vires habet, quam mulier perficere possit.
Mulier autem est fons sapientise et fons pleni gaudii, quas partes
vir at perfectum ducit."(16)

Hier verleiht Hildegard der Mann-Frau-Beziehung einen person-
lichen Charakter. Ein PartnerIn verwirklicht sich an der oder dem
anderen, eine Vorstellung, die Hildegard fiir den sexuellen Bereich
durch die Feststellung, dass die ideale Basis der geschlechtlichen
Fortpflanzung die Verbundenheit von Mann und Frau in gegensei-
tiger Liebe und Zuneigung sein sollte, untermauert. Je nach Be-
schaffenheit des ménnlichen Samens wird im Idealfall, so Hildegard,
ein Junge bzw. ein Méddchen mit positiven Charaktereigenschaften
geboren. Ist der Same des Mannes dagegen schwach und gleich-
zeitig das Prinzip der gegenseitigen Liebe nicht erfiillt, wird ein
Junge bzw. ein Madchen mit physischen und/oder psychischen

155



Schidden geboren.(17) In ihren Aussagen wiirdigt Hildegard im
Gegensatz zu vielen ihrer ménnlichen Kollegen neben der Funktion
des Mannes auch die Rolle der Frau im Zeugungsprozess, indem sie
deren Einfluss auf die Charakterbildung der neugeborenen Kinder
anerkennt.

Wiéhrend Hildegard also auf der einen Seite das dualistische
Frauenbild der Kirchenviter aufgreift, zieht sie auf der anderen
Seite dieses klassisch-theologische Frauenbild in Zweifel, wenn sie
die tblicherweise dem weiblichen Geschlecht zugesprochenen Cha-
raktereigenschaften wie "schwach" und "weich" in eine positive
Andersartigkeit umwertet, oder wenn sie die sexistische Seele-
Korper-Symbolik der Kirchenviter mit ihrem Blick auf die Wirk-
lichkeit Liigen straft. Es scheint, als ob sich Hildegard in ihrem
ambivalenten Frauenbild des Widerspruchs in der kirchenrecht-
lichen Tradition bewusst gewesen sei, die auf der einen Seite an
der "naturbedingten" Subordination der Frau festhielt, auf der
andern Seite aber die urchristliche Forderung nach geistiger
Gleichheit beider Geschlechter vor Gott nicht fallengelassen hat.

Weibliche Symbolik in Hildegards Schriften

Bei Hildegards Verwendung weiblicher Symbolik présentiert sich
ein dhnlich ambivalentes Bild, das sowohl klassisch-theologische als
auch originelle, von traditionellen Wertungen abweichende Kompo-
nenten aufzeigt. Ich beschrinke mich im folgenden auf Hildegards
Beschreibung von Maria, Eva und St. Ursula sowie auf die weib-
lichen und ménnlichen Gottesgestalten in Hildegards Tugend- und
Lasteranalyse.

Wahrend Hildegards 16 Mariengesinge (18) von den Gegensatz-
paaren Maria-Eva/Schlange und vita-mors leben, schreibt die
Autorin den zwei Frauengestalten in den Visionsschriften aufgrund
ihrer gemeinsamen "Unschuldigkeit" und ihrer Rolle als Gebé-

rerinnen ergiénzende Funktionen zu:

156



"Et Eva non ex semine, sed ex carne viri creata est, quoniam Deus
illam in eadem vi creavit, qua et Filium suum in Virginem misit,
nec Evae virgini et matri, nec Mariae matri et virgini aliae post-
modum similes inventae sunt. Hoc modo Deus forma homines se
induit."(19)

Wenn Hildegard von einer Schuld Evas redet, relativiert sie diese
durch Hervorhebung von Evas natlirlicher Unwissenheit gegeniiber
der List des Teufels, fiir dessen Werk sie "missbraucht" wurde. Es
fallt weiterhin auf, dass Hildegard die Existenz einer siindigen Eva
nicht zum Anlass nimmt, um auf die angeblichen Verfiihrungs-
kiinste der Frauen hinzuweisen, vor deren Gefahrlichkeit und
moralischer Verwerflichkeit der damalige Klerus Ménner im allge-
meinen zu warnen suchte.

In Hildegards Mariengeséingen dagegen tritt eine eher traditionell
anmutende Interpretation der beiden Frauengestalten Eva und Maria
zutage. Maria verkdrpert Leben und Demut ('humilitas'), wéahrend
Eva symbolhaft flir Hochmut ('superbia') und Tod steht. Geméss
Hildegard hat Maria durch ihre Demut das Unheil, das der Hochmut
Evas verursacht hatte, getilgt und damit die urspriingliche Wiirde
der Frau wiederhergestellt.

'Humilitas' und 'superbia' stellen Schliisselwérter in der christ-
lichen Bewertung weiblicher Verhaltensmuster dar. Hildegard selbst
bezeichnet die 'humilitas' als "glorreiche Konigin der Tugenden"
und die 'superbia' als "Mutter aller Laster". Wie stark sich Hilde-
gard Uber den damals bei bedeutenden Schriftstellern und Schrift-
stellerinnen iiblichen Bescheidenheitstopos hinaus einer demiitigen
Lebensweise verpflichtet fiihite, ist schwer abzuschatzen. An
dieser Stelle kann festgehalten werden, dass Hildegards Aktivitédten
- Grindung eines eigenen Klosters, Vertffentlichung ihrer Schrif-
ten, Reisen und Predigen - ein Ueberschreiten der Norm damaligen
weiblichen Verhaltens bedeutete, das jederzeit mit einer Aber-
kennung der ihr erteilten kaiserlichen und pépstlichen Privilegien
geahndet werden konnte.(20) Diese innere Furcht vor einer Ver-
urteilung durch kirchliche oder weltliche Autorititen kommt moég-
licherweise in einer autobiographisch anmutenden Bemerkung

157



Hildegards in einer ihrer Ursula-Sequenzen zum Ausdruck, in der
die Leute nach Bekanntwerden von Ursulas Entschluss, dem welt-
lichen Leben zu entsagen, wie folgt reagieren:

"In ihrer médchenhaften Unschuld und Unkenntnis weiss sie nicht,
was sie sagt."(21)

Dieser Ausspruch findet sich in keiner der anderen hagiogra-
phischen Ursula-Quellen und gibt vielleicht Hildegards Empfinden
wieder zu einer Zeit, als sie auf "gé6ttliche"” Weisung hin und gegen
den Widerstand der Disibodenberger Monche das Kloster auf dem
Rupertsberg errichten liess.

Wenden wir uns abschliessend den weiblichen und ménnlichen
Gottesgestalten in Hildegards Tugend- und Lasteranalyse zu.(22)
Das Vorbild des im Mittelalter so beliebten Kampfspieles der Tu-
genden gegen die Laster finden wir in Prudentius' "Psychomachia"
(geschrieben um 400 n. Chr.). Dieses Muster eines moralischen
Lehrgedichtes verbindet antikisierende Poesie mit christlicher
Morallehre. Es wurde zu einem gerne verwendeten Stilmuster der
Fruhscholastik. Auf der Ebene der Allegorie bewegen sich per-
sonifizierte Wesen ibersinnlicher Art als Tréger und Trégerinnen
menschlicher Erlebnisse.

Im Gegensatz zu Prudentius lédsst Hildegard ihre Gotteskrifte bzw.
Lasterfiguren nicht ausschliesslich als weibliche Gestalten auf-
treten, auch wenn letztere mit Uber 40 Personifizierungen ge-
geniiber sechs ménnlichen zweifelsohne in der Ueberzahl sind.
Viele Frauengestalten assoziiert Hildegard mit Woértern aus der
Sprache der weiblichen Verwandtschaft: Mutter, Tochter, Ehefrau.
Dariiber hinaus verwendet sie an einzelnen Stellen Substantive wie
Konigin, Herrscherin und Freundin.

Aehnliche Zusatzbezeichnungen auf ménnlicher Verwandtschaftsba-
sis fehlen im allgemeinen bei Hildegards ménnlichen Gotteskriiften
bzw. Lasterfiguren. Dagegen sind bei beiden personifizierten Ge-
schlechtern sexistische Zusatzbeschreibungen anzutreffen. Den
"Eifer Gottes" beschreibt sie z.B. als

158



"mehr ménnlich als weiblich, weil die starke Kraft Gottes sich mehr
in des Mannes titiger Regsamkeit als in der Frau weicher Nach-
giebigkeit darstellt."(23)

In Gestalt der "Verzweiflung" erscheint die Frau ohnméchtig und
schwach. Kein sieghaftes Auftreten zeigt sie, vielmehr nur das
verdchtliche Schwanken weibischer Schwiche. (24)

Bei der Darstellung der "Gnade" dagegen scheint Hildegard von
der sexistischen Norm abzuweichen, indem sie diese in eine ménn-
liche Gestalt mit sanften, sachten Eigenschaften kleidet, die
versucht, die Wunden "ihrer Kindlein" mit linder Wéarme zu be-
rithren. (25) In &dhnliche Fusstapfen tritt Hildegard, wenn sie sich
zur "Hochmut" &ussert. An diesem Beispiel offenbart sich meiner
Meinung nach wiederum Hildegards schriftellerische Kompensa-
tionsfédhigkeit, die wir bereits an anderen Stellen beobachten
konnten. Die "Hochmut" bezeichnet Hildegard als Mutter aller
Laster, denn wie aus Eva das ganze Menschengeschlecht her-
vorging, so sind auch aus dem Hochmut alle Uebel der Laster
entstanden. Die Gleichsetzung Eva-Bése liegt nahe. Hildegard
begniigt sich jedoch nicht mit dieser traditionell-kirchlichen Er-
klirung. Dariiber hinaus bezeichnet sie die Brust der Hochmut als
ménnlich, mit der Begriindung, die Hochmut hege in ihrem Herzen
immerfort die Aufgeblasenheit eitler Grossmannssucht, (26)

Auch wenn hiermit das Thema der ménnlichen und weiblichen
Symbolik in Hildegards Schriften nicht abschliessend behandelt ist,
zeigen die aufgefiihrten Beispiele in diesem Bereich wie auch an
einigen anderen Stellen in ihrem Gesamtwerk andeutungsweise,
dass Hildegard in Absetzung von kirchenviterlichen Dogmen die
gewohnten Klischees an Geschlechtereigenschaften umwertet. Sie
setzt jedes der beiden Geschlechter sowohl in positiver wie ne-
gativer Symbolik zueinander. In diesem Sinne beschreibt Hildegard
das Frausein nicht als Mangel, sondern wertet es mit eigenen,
andersartigen Charakterziigen und bewirkt damit eine Abschwa-
chung des bis in unsere Zeit noch spiirbaren Nachwirkens eines

dualistischen Frauenbildes.

159



Was den Realitdtsgehalt ihrer Charakterisierung weiblicher und
ménnlicher Personen anbelangt, so kann hier kein eindeutiges
Urteil abgegeben werden. Einerseits scheinen gewisse Abhand-
lungen wie zum sexuellen Verhalten von Frau und Mann oder zu
Schwangerschaftsproblemen auf Hildegards praktische Tétigkeit als
"Aerztin" zuriickzugehen, eine Tiitigkeit, die sicherlich Moéglich-
keiten zu Gesprédchen mit Frauen und Ménnern aus ihrer Umgebung
bot. Andererseits darf nicht ilibersehen werden, dass Hildegards
Aussagen visiondren, prophetischen Charakter tragen, der eine
Trennung zwischen Wirklichkeit und Vision erschwert. Was bleibt,
ist die Person Hildegard, die Realitdt war und als Aebtissin ein
hohes Mass an Geschlechtergleichwertigkeit in ihrer Zeit erfahren
und erlebt hat.

160



Anmerkungen

1.

Diese Untersuchung ist Teil einer laufenden Lizentiatsarbeit an
der Universitdt Ziirich.

Eine Uebersicht iiber Schriftstellerinnen des 3.-15. Jahrhun-
derts vermitteln folgende Werke: P. Dronke, Women Writers of
the Middle Ages, a Critical Study of Texts from Perpetua
(+203) to Marguerite Porete (+1310), Cambridge University
Press 1984. - K.-M. Wilson (Hg.), Medieval Women Writers,
Manchester University Press 1984,

Die im folgenden wiedergegebenen grundséitzlichen Bemer-
kungen zum Frauenbild der Kirchenvidter sind im Rahmen
dieser Arbeit sehr allgemein und kurz formuliert. Ausfithr-
lichere Angaben zu der hier angeschnittenen Problematik
finden sich in folgenden Untersuchungen: K.-E. Bérresen, Die
anthropologischen Grundlagen der Bezeihung zwischen Mann
und Frau in der klassischen Theologie, in: Concilium 12
(1976), 10-17. E. Gossmann, Die streitbaren Schwestern. Was
will die Feministische Theologie? Freiburg/Breisgau 1981.-
D.-S. Bailey, The Man-Woman-EeIation in Christian Thought,
1959, deutsch: Mann und Frau im christlichen Denken, Stutt-
gart 1963. - A. Kuhn (Hg.), Frauen im Mittelalter (2 Bénde),
Bd. 2: P. Ketsch, Frauenbild und Frauenrechte in Kirche und
Gesellschaft, Quellen und Materialien, Dusseldorf 1984, -
R.-R. Ruether, Frauen filir eine neue Gesellschaft, Miinchen
1979, - Dies., Sexisme and God-Talk, Toward a Feminist Theo-
logy, Boston 1983. - Dies. (Hg.), Religion and Sexisme, New
ork 1974,

Ueber das Leben und Wirken Hildegards berichtet zusammen-
fassend und iibersichtlich: A. Fiihrkétter, Hildegard von Bin-
en, Salzburg 1972. - Die gleiche Autorin ilibersetzte auch eine
zeltgendssische Vita iiber Hildegard ins Deutsche: A.Fihr-
koétter (Hg.), Das Leben der hl. Hildegard von Bingen (Vita
S. Hildegardis auctoribus Gotefredo et Theodorico monachis.),
Diisseldorf 1968. - Zum Forschungsstand vgl. W. Lauter,
Hildegard-Biographie, Wegweiser zur  Hildegard-Literatur
(Alzeyer Geschichtsbliatter Sonderheft 4), Alzey 1970.

Hildegards Schriften sind in folgenden Editionen zu finden:
J.-P. Migne, Patrologia Latina, Tom. 197, im folgenden abge-
kurzt (PL). - J.-B. Pitra, Analecta sacra, Tom. VIII, im
folgenden abgekiirzt (Pi). - P. Kaiser, Hildegardis causae et
curae, Lipsiae 1903. - Eine kritische Gesamtedition der hilde-
gard'schen Visionstrilogie steht noch aus. Bereits erschienen
sind: A. Fihrkoétter und A. Carlevaris (Hg.), Hildegardis
Scivias, Corpus Chrisianorum, Cont.Med. 43 et 43 A. Turn-
holti 1978, im folgenden abgekiirzt (CC). - P. Barth, M.-M.
Ritscher, J. Schmidt-Gérg (Hg.), Hildegard von Bingen:

161



10.

11.

12.

162

Lieder, Salzburg 1969. - Fiir einen ersten Ueberblick iber das
Gesamtwerk eignen sich gut die im Verlag Otto Miiller publi-
zierten Ueberssetzungen. Hervorgehoben sei hier: Hilde%ard
von Bingen, Briefwechsel, Nach é&ltestens Handschriften uber-
setzt und nach den Quellen erldutert von A. Fihrkoétter,
Salzburg 1965.

Den Echtheitsnachweis erbrachten: M. Schrader und A. Fiihr-
kétter, Die Echtheit des Schrifttums der heiligen Hildegard von
Bingen,'R'Blnl Graz 1956,

Siehe die Edition von Barth, Ritscher und Schmidt-Goérg,
Lieder

De operatione Dei, PL p. 851 C. - Deutsche Uebersetzung:
"Ond so ist die Frau schwach und blickt zum Mann auf, um
von ihm umsorgt zu werden, dhnlich wie der Mond seine Stédrke
von der Sonne empfangt. Deshalb ist die Frau auch dem Mann
unterworfen und muss jederzeit zum Dienen bereit sein."

P. Kaiser (Hg.), Causae et curae, p.77, Deutsche Ueber-
setzung: "Die Frau ist nur ein Gefass, um Nachkommenschaft
zu empfangen und zu gebéren."

Epistolae, PL, p.372 A/B.- Deutsche Uebersetzung: "Wenn eine
Frau die eheliche Bindung an einen Gatten verschmiéht, weil
sie Gottes wegen sich einem Mann nicht vermidhlen will, solch
grosser Adel ist das in ihr, Die bréutliche Verbindung mit dem
héchsten Koénig steht ihr zu, weil sie einem irdischen Mann
entsagt hat. Sie muss bleiben wie Eva war, bevor Gott diese
dem Adam zufihrte."

Scivias,C p. 180, Zeile 303- Deutsche Uebersetzung: "Der
Virginitéitsstatus, unberiihrt von aller Hésslichkeit menschlicher
Begierden...".

Siehe hierzu Hildegards Textstelle im 'Liber vitae meritorum':
"Sed septima imago (luxuria) quasi formam mulieris habebat, et
supra dextrum latus suum iacebat, ac crura sua incurvando ad
se ontraxerat, velut homo qui in lecto suo otiose discumbit...-
Et dixit: 'Ego forman imaginis Dei in spurcitia implicabo...-
Quare abstinerem me ...Si particulam causae meae perfecero,
num hoc culpabile est?...Coelum ergo justitiam suam habet, et—
terra officia sua faciat. Si natura carnis Deo molesta esset,
ipse fecisset quod caro eam perficere non posset." Pi,
pp.112-113, - Deutsche Uebersetzung: "Die geschlechtliche
Zigellosigkeit zeigt sich in Gestalt einer Frau, die es sich mit
angezogenen und verdrehten Beinen auf einem weichen Lager
bequem macht. Sie liegt auf der rechten Seite, so wie eine, die
sich mussig auf ihr Bett geworfen hat. Und sie sagt:'Jene
Figur von einem Gottesbild ziehe ich in den Schmutz...Warum



13.

14,

15.

16.

17,

18.

soll ich mich enthalten?...Wenn ich ein so winziges Teilchen
meiner Natur zur Vollendung bringe, soll denn das schon eine
besondere Schuld sein?...Mag der Himmel seine Gerechtigkeit
haben, auch die Erde hat ihre besonderen Verpflichtungen.
Wenn die Natur des Fleisches Gott wirklich so léstig waére,
dann hédtte er es doch selber einrichten konnen, dass das
Fleisch sich nicht selber befriedigen kann."

De operatione Dei II, visio V/43, p. 945 B/C. - Deutsche
Uebersetzung: "Gott schuf den Menschen in der Gestalt des
menschlichen Fleisches ... und zwar den Mann als ein Wesen
von grosserer Kraft, die Frau aber von weicherer Stérke. Er
ordnete beide Gestalten in dem rechten Mass an Linge und
Breite in all ihren Gliedern, wie er auch die Lénge, Tiefe und
Breite der ubrigen Geschdépfe im richtigen Verhéltnis festge-
setzt hat, auf das keins von ihnen das andere ungebiihrlich
iiberschreite...Wenn der Mann alleine wére oder die Frau
alleine bliebe, wiirde kein Mensch entstehen kénnen. Und so
existieren Mann und Frau als eine Einheit, da der Mann gleich-
sam die Seele, die Frau aber der Kérper ist."

An anderen Stellen in Hildegards Schriften bildet der se-
xistische Gebrauch von Wértern wie "schwach" und "stark"
dagegen keine Ausnahme."Ein treuer Mensch lege die weibische
Schwéche (muliebrem levitatem) ab und greife nach mannhafter
Stiarke (virilem fortitudinem)." Liber vitae meritorum, IV/36,
Pi. p.160. (Anm.5). - Siehe auch weiter unten auf p.159
dieses Beitrages.

Scivias, CC p. 148, Zeile 476-483, - Deutsche Uebersetzung: "
Bei der Frau brennt die Leidenschaft des geschlechtlichen
Begehrens nicht so kriftig und nicht so glihend wie beim
Mann, der da kraftstrotzend wie ein LOowe in seinem Begehren
nach dem Zeugungswerk steht, spiirt er doch diese selbstédn-
dige Kraft sowohl fiir das Begehren wie auf fiir den Akt,
wiéhrend die Frau dabei durch grissere Miihsal belastet ist, da
sie sich dem Befehl seines Wollens zu fiigen hat und auch
deshalb, weil sie mit dem Austragen der Kinder die ganze Zeit
uber soviel auf sich nehmen muss, bis sie diese ans Licht der
Welt bringen kann."

Epistolae, PL, p. 167 B. - Deutsche Uebersetzung: "Wohl hat
der Mann groissere Kraft, die indes die Frau zur Vollendung
fihren kann. Die Frau aber ist ein Brunnen der Weisheit, ein
Quell der vollen Freude. Ihre Féhigkeit kann der Mann seiner-
seits zur Vollkommenheit fithren."

Siehe P. Kaiser, (Hg.), Causae et curae, pp. 35-36.

Siehe die hildegard'sche Liederausgabe von Barth, Ritscher
und Schmidt-Gérg. - P. Walter, Virgo Filium Dei Portasti,

163



19,

20,

21.

22.

23.

24,

164

Maria in den Geséngen der heiligen Hildegard von Bingen, in:
‘?rchiv fir mittelrheinische Kirchengeschichte, 29, 1977, pp.
9-96.

De operatione Dei, PL, p. 974 D. - Deutsche Uebersetzung:
W"Auch Eva ist ja nicht aus Mannessamen, sondern aus dem
Fleisch des Mannes geschaffen worden, da Gott sie in der
gleichen Kraft erschuf, in der Er seinen Sohn in die Jungfrau
sandte. Weder Eva, die Jungfrau und Mutter, noch Maria, die
Mutter und Jungfrau, hat je ihresgleichen gefunden. Auf diese
Weise bekleidet sich Gott in der Gestalt des Menschen."

In eine solche Situation geriet Hildegard ein Jahr vor ihrem
Tod. Sie hatte 1178 einen ehemals exkommunizierten Edelmann
auf dem Rupertsberger Klosterfriedhof beisetzen lassen. Da die
Wiederaufnahme dieses Mannes in die Kirche privat und nicht
offiziell stattgefunden hatte, verlangte das Mainzer Domkapitel
von Hildegard die sofortige Entfernung der Leiche vom Ru-
pertsberger Friedhof. Aus Gewissensiiberzeugung widersetzt
sich Hildegard der Bestimmung der bischéflichen Kurie und
nimmt das tiliber das Kloster verhiingte Inderdikt auf sich,
nicht ohne jedoch fiir den Beweis ihrer Unschuld zu kidmpfen.
Nach eingehenden Briefwechseln mit den Mainzer Priélaten und
mit dem Erzbischof von Mainz wird das Inderdikt aufgehoben;
das bei diesem Konflikt deutlich gewordene Spannungsver-
héltnis zwischen Institution und Charisma konnte Hildegard zu
ihren Gunsten lésen. - Siehe hierzu Briefwechsel, pp. 235-246.

Siehe Lieder, hg. von Barth, Ritscher und Schmidt-Goérg,
p.271, - Vgl. hierzu auch P. Dronke, pp.160-65, der die
Texte mittelalterlicher Schriftstellerinnen vor allem unter einem
autobiographischen Aspekt betrachtet.

Hildegards Tugend- und Lastergestalten finden sich in ihrem
geistigen Singspiel 'Ordo virtutum' (Pi), im fLiber vitae me-
ritorum' (Pi) sowie in ihrem Erstlingswerk 'Scivias' (CC), -
Der mittelalterlichen Vorstellung von Askese und Laster ver-
sucht vor allem gerecht zu werden H. Fichtenau, Askese und
Laster in der Anschauung des Mittelalters, in: Ders., Beitrige
zur Mediivistik, ausgewihlte Aufsitze, (Bd.l, Allgemeine
Geschichte), Stuttgart 1970, pp. 24-107. Der Aufsatz erschien
erstmals 1948,

Scivias, CC p. 419, Zeile 397-399: Est plus tamen virile quam
mullebri: quia fortissima virtus Dei magis est in virili viriditate
quam sit in mollitie femineae neglegentiae..."

Liber vitae meritorum, Pi, p. 125: "Et hanc in forma mulieris
vides, quod est defectus et debilitas ipsius in bonis et in
rectis consolationibus, in quibus nullam victoriam, sed vilem
trepidationem muliebris defectionis ostendit..."




25. Scivias, CC, pp. 484-492,

26. Liber vitae meritorum, Pi, pp. 119-120: "Superbia quasi faciem
muliebrem habet, quia omnem voluntatem suam in primo angelo,
qui de coelo corruit, ad stultitiam verterat...Et pectus virile
habet, quoniam tumorem vanae magnitudinis in corde suo
semper gerit." - "Superbia namque prima deceptio est, quae
Deum respuit, unde et mater omnium vitiorum existit...Et sicut
de Eva omne genus processit, sic et de superbia omnia mala
vitiorum exorta sunt." Pi pp. 130-131.

165



	"Mollior Robur": Das Frauenbild der Hildegard von Bingen (1)

