
Zeitschrift: Itinera : Beiheft zur Schweizerischen Zeitschrift für Geschichte =
supplément de la Revue suisse d'histoire = supplemento della Rivista
storica svizzera

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft für Geschichte

Band: 2-3 (1985)

Artikel: "Mollior Robur": Das Frauenbild der Hildegard von Bingen (1)

Autor: Achtermann, Waltraud

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1077721

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1077721
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


"MOLLIOR ROBUR": DAS FRAUENBILD DER HILDEGARD VON

BINGEN (1)

Von Waltraud Achtermann

Auch wenn unser religiöses, politisches und wirtschaftliches
Verständnis vom Mittelalter im wesentlichen durch überlieferte Werke

mediävaler Autoren geprägt ist, so besteht kein Zweifel, dass sich

eine vergleichsweise kleine Anzahl von Frauen in jener Zeit

schriftstellerisch betätigt hat. (2)
Der Beitrag will die gesellschaftliche Wertschätzung der Frau, wie

diese in den Werken der Nonne und Schriftstellerin Hildegard von

Bingen (1098-1179) zum Ausdruck kommt, thematisieren. Dabei

werde ich mich auf folgende inhaltliche Aspekte beschränken: In
einem ersten Teil skizziere ich als Vergleichsbasis das Frauenbild

der klassischen Kirchenväter. Der zweite Teil setzt sich mit dem

Frauenbild Hildegards auseinander. Zur Sprache kommen Hildegards

Verständnis vom Wesen und der Funktion der Frau, ihrer
Stellung in der Ehe und im kirchlichen Bereich, sowie abschliessend

der Symbolwert des Weiblichen in Hildegards theologischen

Schriften.
Auf methodologischer Ebene wird das Thema unter folgenden zwei

Aspekten behandelt. Ein erster betrifft die Frage, inwiefern die

Texte Hildegards und das darin skizzierte Frauenbild Rückschlüsse

auf die tatsächlichen Lebensbedingungen der Frau im 12. Jahrhundert

erlauben. Ein zweiter Aspekt stellt zur Diskussion, ob und

inwieweit sich Hildegards Frauenbild von dem ihrer männlichen

Kollegen absetzt.

I

Beginnen wir mit dem Frauenbild, wie es in den Schriften der

klassischen Kirchenväter übermittelt ist, als deren Hauptvertreter
Augustinus (354-430) gilt. Dieses Bild ist geprägt von einer aske-

149



tischen Spiritualität und einer daraus resultierenden dualistischen
Seinsauffassung und einem dualistischen Frauenbild. (3)
Im griechischen Prototyp dieser asketischen Spiritualität ist das

wahre Selbst die Vernunft oder die Seele, die vor dem Körper
existiert. Diese Seele hat ihren Ursprung in einer überirdischen
Welt, aus der sie abgesunken ist in den niederen, materiellen
Bereich der körperlichen Existenz. Nur durch lebenslange Busse

oder durch die Trennung des spirituellen vom körperlichen Selbst

kann die Seele errettet werden.
In der menschlichen Seinsauffassung der Kirchenväter werden
Männlichkeit und Weiblichkeit als Ausdruck dieser Trennung von
Seele und Körper behandelt, was nicht nur eine positiv bewertete

Gleichsetzung von Weiblichkeit mit Körper bedeutete, sondern

darüber hinaus auch ein zweigeteiltes Frauenbild zur Folge hatte.
Die Frau ist gespalten in eine sublimierte spirituelle Weiblichkeit

(Beispiel: Jungfrau Maria) und, mit Blick auf den Sündenfall, in
die eigentlich weibliche Frau (Beispiel: die gefallene Eva) als

Inbegriff einer niederen körperlichen Natur. Mit anderen Worten,

in den Genuss der vollständigen Gleichwertigkeit der Geschlechter
kann die Frau nur als Nonne gelangen. Diese Art der spirituellen
Geschlechtergleichheit bleibt somit auf eine geistliche Elite
beschränkt. Der weitaus grössere Teil der Frauen wird als Ehefrauen

in den Bereich des Körperlichen verbannt. Dieses dualistische

Frauenbild - selige Jungfrau Maria und körperlich-sinnliche Eva -
liegt den zweideutigen und zum Teil auch widersprüchlichen
Stellungnahmen der klassischen Kirchenväter zu Themen wie Ehe und

Sexualität zugrunde. Hierzu einige Erläuterungen : Die Ehe gilt
zwar als ein von Gott eingesetzter ehrenwerter Stand zur
Erzeugung der Nachkommenschaft, ist aber dem geistlichen Stand

gegenüber minderwertig. Sexuelle Beziehungen als Ausdruck

partnerschaftlicher Persönlichkeitsentfaltung werden aufgrund des

Seele-Körper-Dualismus von den Kirchenvätern abgelehnt. Die

Mann-Frau-Beziehung reduziert sich so auf eine Beziehung zwi-

150



sehen Subjekt und Objekt, in der die Frau als Instrument zur
menschlichen Vermehrung benutzt wird.
Dieses Frauenbild der klassischen Kirchenväter scheint einerseits

die untergeordnete Stellung der Frau in Familie und Gesellschaft

zu rechtfertigen, andererseits aber auch auf Möglichkeiten von
Freiräumen hinzuweisen, die allerdings nur einer kleinen Zahl von
Frauen des geistlichen Standes offenstanden. Eine dieser Frauen

war Hildegard von Bingen.

II

Als Zeitgenossin Bernards von Clairvaux und Abelards sowie von
Elisabeth von Schönau und Herrad von Landsberg wurde Hildegard
(4) 1098 als letztes von zehn Kindern in Bermersheim, im heutigen
Rheinhessen, geboren. Ihre Eltern, Hildebert und Mechthild,

waren Edelfreie. Im Alter von acht Jahren wurde Hildegard der
Vorsteherin des Disibodenberger Frauenkonvents, Jutta von

Spannheim, übergeben. Diese bereitete Hildegard nach benedik-
tinischen Regeln auf ein Leben im Kloster vor. Nach Juttas Tod

wurde Hildegard vom Konvent zu ihrer Nachfolgerin bestimmt. Im

Jahre 1150 gründete sie auf dem Rupertsberg bei Bingen ein

eigenes Kloster.
Nachdem auf der Trierer Synode von 1147/48 Papst Eugen III.
Hildegards Sehergabe, die ihr nach eigenen Angaben seit ihrer
Kindheit zueigen war, anerkannt hatte, wurde Hildegard über die

Grenzen des damaligen Römischen Reiches hinaus bekannt. Ihr Ruf
verbreitete sich nicht nur durch den uns überlieferten,
ausgedehnten Briefwechsel mit führenden Persönlichkeiten aus Politik
und Kirche sowie mit den sogenannten "einfachen" Männern und

Frauen, sondern sie geriet auch ins Rampenlicht der Oeffent-
lichkeit durch ihre Reisen entlang Rhein, Main und Mosel. Auf
diesen Reisen scheute sich Hildegard nicht, vor Klerus und Volk,
auf Marktplätzen und in Kirchen zu predigen, ein für eine Frau in
der damaligen Zeit aussergewöhnliches Unterfangen. Hildegard

151



schreckte ebenfalls nicht davor zurück, den Kaiser wegen seiner

Papstpolitik in ihren Briefen zur Rechenschaft zu ziehen und
Misstände innerhalb der Kirche, wie z.B. den Aemterkauf
(Simonie), offen anzuprangern.
In diesem Umfeld religiöser, politischer und sozialer Ereignisse
bewegte sich Hildegard, nicht abgeschlossen und isoliert hinter
Klostermauern, sondern nach aussen gerichtet und durchaus

kritisch. Sie starb 1179 auf dem Rupertsberg im Alter von 81

Jahren.

Das Gesamtwerk Hildegards ist umfassend und vielseitig. (5) Neben

ihrer sogenannten Visionstrilogie, bestehend aus drei Werken mit

vornehmlich theologischem Inhalt, befasste sich Hildegard auch mit

natur- und heilkundlichen Themen. Im Unterschied zu der nun

abgeschlossenen Diskussion über die Echtheit der theologischen
Werke ist die Frage der Authentizität der natur- und heilkundlichen

Schriften heute noch umstritten. (6) Das vorhandene
Handschriftenmaterial lässt jedoch den Schluss zu, dass Hildegard
solche Schriften, die zu einem nicht unwesentlichen Teil auf
empirische Beobachtungen ihrer unmittelbaren Umgebung fussen,
verfasst hat. Sie sind uns aber nicht in ursprünglicher
Textgestalt, sondern nur in späteren Ueberarbeitungen überliefert.
Darüber hinaus komponierte Hildegard Lieder(7) sowie ein Singspiel
und entwarf eine Geheimschrift.

Wesen und Funktion der Frau im weltlichen und kirchlichen Bereich

Hildegards Frauenbild lässt sich nicht in ein vorgefasstes Schema

pressen. Es werden ihr weder diejenigen vollständig gerecht, die

in ihren Schriften ein weibliches Selbstbewusstsein zu entdecken

glauben, noch diejenigen, die in Hildegard ausschliesslich ein

passives, hingebendes Werkzeug Gottes sehen möchten. Vielmehr

scheinen in Hildegards Werken verschiedene Gedankengänge zusam-

menzufliessen, die im folgenden anhand ihrer Vorstellung vom

152



Wesen und der Funktion der Frau im weltlichen und kirchlichen
Bereich und anhand des weiblichen Symbolwertes in ihren
theologischen Schriften dargestellt werden sollen.
Zum einen tritt in Hildegards Gesamtwerk ein klar umrissenes,
kirchlich-traditionelles Frauenbild zutage, so etwa, wenn sie in
ihrer Visionsschrift "De operatione Dei" schreibt:
"Unde mulier debilis est, et ad virum aspicit, ut per eum pro-
curetur, quemadmodum luna fortitudinem suam a sole recipit,
ideoque et viro subdita, et ad serviendum parata semper esse
debet. "(8)
Im weltlichen Bereich, das heisst, innerhalb der Ehe, verstärkt
sich diese Stellung der Frau durch ihre Existenzberechtigung, die

Hildegard ebenfalls im Sinne der klassischen Kirchenväter deutet.
So schreibt sie in ihrer heilkundlichen Schrift "Causae et Curae":
"Femina tantum vas est, ut prolem concipiat et pariat."(9)
Auch wenn Hildegard die Ehe als eine von Gott eingesetzte
Institution gutheisst, scheint es angesichts der oben formulierten,
auf die Gebärfunktion beschränkte Daseinsberechtigung der Frau

nur konsequent, dass Hildegard, den klassisch-theologischen
Maximen getreu, die Zweitrangigkeit der Ehe gegenüber dem Ordensstand

formuliert. So stellt sie den positiv bewerteten Zölibat der
Geistlichkeit dem negativ bewerteten "fleischlichen Band der Ehe"

gegenüberAund akzeptiert die Auflösung einer Ehe nur dann, wenn
einer der Ehepartner in den Ordensstand zu treten wünscht.

Das Virginitätsideal als höchste Lebensform sollte zwar von beiden
Geschlechtern angestrebt werden, Hildegards eigentlicher
Lobgesang gilt jedoch der weiblichen Virginität. In einem Brief an die

Nonnen von Zwiefalten schreibt sie:
"Cum femina forma subtrahat se a junctura mariti, propter Deum
nolens viro copulari, o quam magna nobilitas in ilia tunc est, quia
ipsam decet dèsponsatio supernis Regis, quoniam carnalem virum
recusavit, et sic debet amplecti Deum, et adhaerere Domino suo,
quia terrenum virum no habet. Nam ipsa debet sic permanere ut
Eva fuit antequam earn Deus Adae repraesentaret."(10)
Der Virginitätsstatus "ab omni foeditate humanae concupiscentiae

innocens"(ll) bedeutet für die Frau nicht nur eine Befreiung von

153



den medizinischen Gefahren ständiger Schwangerschaften, sondern,
laut Hildegard, auch ein Sieg über die Sexualität (luxuria), die die

Autorin notabene als Frau personifiziert (12) und damit ganz im

Sinne der klassischen Theologie die Gleichsetzung von Frau mit

sinnlich-begierlicher Körperlichkeit zu bekräftigen scheint.

Der Mann als ein Wesen von grösserer Kraft, die Frau aber von
weicherer Stärke

Auf dem Hintergrund dieses Entwurfes eines klassisch-theologischen

Frauenbildes lassen gewisse Aeusserungen Hildegards zum

gleichen Themenkomplex an anderen Stellen in ihrem Werk
aufhorchen. So hält sie zum Beispiel in ihrer exegetischen Erörterung
der Bibelstelle Gen 1,27-29 fest:
"Creavit Deus hominem secundum formam humanae carnis... Creavit
hominem, masculum, scilicet maioris fortitudinis, feminam vero
molioris roboris, faciens et in recta mensura longitudinem et
latitudinem in omnibus membris illius ordinans, quemadmodum etiam
altitudinem, profunditatem et latitudinem reliquae creaturae in
rectum statum posuit, ne aliqua illarum alteram inconvenienter
transcendat... Nam si masculus solus, vel si femina sola esset,
nullus homo generaretur. Unde etiam vir et femina unum sunt,
quoniam vir est quasi anima, femina vero velut corpus."(13)
Wesentlich in Hildegards Auslegung dieser Bibelstelle scheint mir
die darin ausdrücklich formulierte Gleichheit von Mann und Frau
sowie deren beider Gottbildlichkeit zu sein. Aussergewöhnlich ist
Hildegards Beschreibung der Kräfteverhältnisse zwischen beiden

Geschlechtern - der Mann als ein Wesen von grösserer physischer
Kraft (fortitudo), die Frau von weicherer Stärke (robur: Eichenholz,

Hartholz, im übertragenen Sinne auch Stärke, Festigkeit,
Beständigkeit). Mit der Charakterisierung der Frau als einem

Wesen von weicherer Stärke vermeidet Hildegard an dieser Stelle

ihrer Visionsschrift jegliche Verbindung mit den in diesem

Zusammenhang sonst gern benutzten Wörtern 'Schwachheit' und

'Gebrechen'. (14) Ob aus der Perspektive des 20. Jahrhunderts

Hildegards mittelalterlicher Begriff der "mollior robur" einen Versuch

zur Formulierung der Andersartigkeit der Frau gegenüber

154



dem Mann darstellt, ohne damit eine Ungleichheit der Geschlechter

ausdrücken zu wollen?

Die im obigen Zitat von Hildegard angeführte Gleichsetzung der

Begriffe Frau/Körper und Mann/Seele dürfte sich hinsichtlich des

Realitätsgehaltes dieser Zuordnung im allgemeinen wohl auf die Welt

der Symbolik beschränken. Auch wenn Hildegard, wie bereits an

anderer Stelle vermerkt, die körperlich-sinnliche 'luxuria' als Frau

personifiziert, scheinen gewisse, auf eigene Beobachtungen fussende

Bemerkungen in ihrem Gesamtwerk darauf hinzudeuten, dass

Hildegard dem männlichen Geschlecht aufgrund physischer und

psychischer Faktoren eine negativ bewertete dominante Stellung in
der sexuellen Beziehung zumisst:

"In femina non est tarn fortis et tarn fervens concupiscentia sicut in
viro, qui fortis est tanquam leo ad concupiscentiam operis filiorum;
ita quod ipse habet fortitudinem concupiscentiae ac operis, muliere
tantum hoc negotium habente quod subiacet imperio voluntatis
illius, quoniam ipsa occupata est in procreatione natorum,
usquedem eos producat in mundum."(15)
Eine weitere Abschwächung erfährt die traditionell-christliche
Seele-Körper-Symbolik, indem Hildegard andeutungsweise deren
sexistische Bedeutung im säkularen Bereich zu überwinden sucht,
so etwa, wenn sie schreibt:
"Sed tarnen vir plures vires habet, quam mulier perficere possit.
Mulier autem est fons sapientiae et fons pleni gaudii, quas partes
vir at perfectum ducit."(16)
Hier verleiht Hildegard der Mann-Frau-Beziehung einen persönlichen

Charakter. Ein Partnerin verwirklicht sich an der oder dem

anderen, eine Vorstellung, die Hildegard für den sexuellen Bereich
durch die Feststellung, dass die ideale Basis der geschlechtlichen
Fortpflanzung die Verbundenheit von Mann und Frau in gegenseitiger

Liebe und Zuneigung sein sollte, untermauert. Je nach
Beschaffenheit des männlichen Samens wird im Idealfall, so Hildegard,
ein Junge bzw. ein Mädchen mit positiven Charaktereigenschaften
geboren. Ist der Same des Mannes dagegen schwach und gleichzeitig

das Prinzip der gegenseitigen Liebe nicht erfüllt, wird ein

Junge bzw. ein Mädchen mit physischen und/oder psychischen

155



Schäden geboren.(17) In ihren Aussagen würdigt Hildegard im

Gegensatz zu vielen ihrer männlichen Kollegen neben der Funktion
des Mannes auch die Rolle der Frau im Zeugungsprozess, indem sie

deren Einfluss auf die Charakterbildung der neugeborenen Kinder
anerkennt.
Während Hildegard also auf der einen Seite das dualistische
Frauenbild der Kirchenväter aufgreift, zieht sie auf der anderen
Seite dieses klassisch-theologische Frauenbild in Zweifel, wenn sie

die üblicherweise dem weiblichen Geschlecht zugesprochenen
Charaktereigenschaften wie "schwach" und "weich" in eine positive
Andersartigkeit umwertet, oder wenn sie die sexistische Seele-

Körper-Symbolik der Kirchenväter mit ihrem Blick auf die
Wirklichkeit Lügen straft. Es scheint, als ob sich Hildegard in ihrem

ambivalenten Frauenbild des Widerspruchs in der kirchenrechtlichen

Tradition bewusst gewesen sei, die auf der einen Seite an

der "naturbedingten" Subordination der Frau festhielt, auf der
andern Seite aber die urchristliche Forderung nach geistiger
Gleichheit beider Geschlechter vor Gott nicht fallengelassen hat.

Weibliche Symbolik in Hildegards Schriften

Bei Hildegards Verwendung weiblicher Symbolik präsentiert sich
ein ähnlich ambivalentes Bild, das sowohl klassisch-theologische als

auch originelle, von traditionellen Wertungen abweichende Komponenten

aufzeigt. Ich beschränke mich im folgenden auf Hildegards
Beschreibung von Maria, Eva und St. Ursula sowie auf die
weiblichen und männlichen Gottesgestalten in Hildegards Tugend- und

Lasteranalyse.
Während Hildegards 16 Mariengesänge (18) von den Gegensatzpaaren

Maria-Eva/Schlange und vita-mors leben, schreibt die

Autorin den zwei Frauengestalten in den Visionsschriften aufgrund
ihrer gemeinsamen "Unschuldigkeit" und ihrer Rolle als
Gebärerinnen ergänzende Funktionen zu:

156



"Et Eva non ex semine, sed ex carne viri creata est, quoniam Deus
illam in eadem vi creavit, qua et Filium suum in Virginem misit,
nec Evae virgini et matri, nec Mariae matri et virgini aliae post-
modum similes inventae sunt. Hoc modo Deus forma homines se
induit. "(19)
Wenn Hildegard von einer Schuld Evas redet, relativiert sie diese

durch Hervorhebung von Evas natürlicher Unwissenheit gegenüber
der List des Teufels, für dessen Werk sie "missbraucht" wurde. Es

fällt weiterhin auf, dass Hildegard die Existenz einer sündigen Eva

nicht zum Anlass nimmt, um auf die angeblichen Verführungskünste

der Frauen hinzuweisen, vor deren Gefährlichkeit und
moralischer Verwerflichkeit der damalige Klerus Männer im

allgemeinen zu warnen suchte.
In Hildegards Mariengesängen dagegen tritt eine eher traditionell
anmutende Interpretation der beiden Frauengestalten Eva und Maria

zutage. Maria verkörpert Leben und Demut ('humilitas'), während

Eva symbolhaft für Hochmut ('superbia') und Tod steht. Gemäss

Hildegard hat Maria durch ihre Demut das Unheil, das der Hochmut

Evas verursacht hatte, getilgt und damit die ursprüngliche Würde

der Frau wiederhergestellt.
'Humilitas' und 'superbia' stellen Schlüsselwörter in der christlichen

Bewertung weiblicher Verhaltensmuster dar. Hildegard selbst

bezeichnet die 'humilitas' als "glorreiche. Königin der Tugenden"
und die 'superbia' als "Mutter aller Laster". Wie stark sich Hildegard

über den damals bei bedeutenden Schriftstellern und
Schriftstellerinnen üblichen Bescheidenheitstopos hinaus einer demütigen
Lebensweise verpflichtet fühlte, ist schwer abzuschätzen. An

dieser Stelle kann festgehalten werden, dass Hildegards Aktivitäten
- Gründung eines eigenen Klosters, Veröffentlichung ihrer Schriften,

Reisen und Predigen - ein Ueberschreiten der Norm damaligen

weiblichen Verhaltens bedeutete, das jederzeit mit einer
Aberkennung der ihr erteilten kaiserlichen und päpstlichen Privilegien
geahndet werden konnte. (20) Diese innere Furcht vor einer

Verurteilung durch kirchliche oder weltliche Autoritäten kommt

möglicherweise in einer autobiographisch anmutenden Bemerkung

157



Hildegards in einer ihrer Ursula-Sequenzen zum Ausdruck, in der
die Leute nach Bekanntwerden von Ursulas Entschluss, dem

weltlichen Leben zu entsagen, wie folgt reagieren:
"In ihrer mädchenhaften Unschuld und Unkenntnis weiss sie nicht,
was sie sagt."(21)
Dieser Ausspruch findet sich in keiner der anderen hagiogra-
phischen Ursula-Quellen und gibt vielleicht Hildegards Empfinden
wieder zu einer Zeit, als sie auf "göttliche" Weisung hin und gegen
den Widerstand der Disibodenberger Mönche das Kloster auf dem

Rupertsberg errichten liess.

Wenden wir uns abschliessend den weiblichen und männlichen

Gottesgestalten in Hildegards Tugend- und Lasteranalyse zu. (22)
Das Vorbild des im Mittelalter so beliebten Kampfspieles der
Tugenden gegen die Laster finden wir in Prudentius' "Psychomachia"

(geschrieben um 400 n. Chr.). Dieses Muster eines moralischen

Lehrgedichtes verbindet antikisierende Poesie mit christlicher
Morallehre. Es wurde zu einem gerne verwendeten Stilmuster der
Frühscholastik. Auf der Ebene der Allegorie bewegen sich
personifizierte Wesen übersinnlicher Art als Träger und Trägerinnen
menschlicher Erlebnisse.
Im Gegensatz zu Prudentius lässt Hildegard ihre Gotteskräfte bzw.

Lasterfiguren nicht ausschliesslich als weibliche Gestalten

auftreten, auch wenn letztere mit über 40 Personifizierungen
gegenüber sechs männlichen zweifelsohne in der Ueberzahl sind.
Viele Frauengestalten assoziiert Hildegard mit Wörtern aus der

Sprache der weiblichen Verwandtschaft: Mutter, Tochter, Ehefrau.

Darüber hinaus verwendet sie an einzelnen Stellen Substantive wie

Königin, Herrscherin und Freundin.
Aehnliche Zusatzbezeichnungen auf männlicher Verwandtschaftsbasis

fehlen im allgemeinen bei Hildegards männlichen Gotteskräften

bzw. Lasterfiguren. Dagegen sind bei beiden personifizierten
Geschlechtern sexistische Zusatzbeschreibungen anzutreffen. Den

"Eifer Gottes" beschreibt sie z.B. als

158



"mehr männlich als weiblich, weil die starke Kraft Gottes sich mehr
in des Mannes tätiger Regsamkeit als in der Frau weicher
Nachgiebigkeit darstellt. " 23

In Gestalt der "Verzweiflung" erscheint die Frau ohnmächtig und

schwach. Kein sieghaftes Auftreten zeigt sie, vielmehr nur das

verächtliche Schwanken weibischer Schwäche. (24)

Bei der Darstellung der "Gnade" dagegen scheint Hildegard von

der sexistischen Norm abzuweichen, indem sie diese in eine männliche

Gestalt mit sanften, sachten Eigenschaften kleidet, die

versucht, die Wunden "ihrer Kindlein" mit linder Wärme zu

berühren. (25) In ähnliche Fusstapfen tritt Hildegard, wenn sie sich

zur "Hochmut" äussert. An diesem Beispiel offenbart sich meiner

Meinung nach wiederum Hildegards schriftellerische Kompensation

sfähigkeit, die wir bereits an anderen Stellen beobachten

konnten. Die "Hochmut" bezeichnet Hildegard als Mutter aller

Laster, denn wie aus Eva das ganze Menschengeschlecht

hervorging, so sind auch aus dem Hochmut alle Uebel der Laster

entstanden. Die Gleichsetzung Eva-Böse liegt nahe. Hildegard

begnügt sich jedoch nicht mit dieser traditionell-kirchlichen
Erklärung. Darüber hinaus bezeichnet sie die Brust der Hochmut als

männlich, mit der Begründung, die Hochmut hege in ihrem Herzen

immerfort die Aufgeblasenheit eitler Grossmannssucht. (26)

Auch wenn hiermit das Thema der männlichen und weiblichen

Symbolik in Hildegards Schriften nicht abschliessend behandelt ist,
zeigen die aufgeführten Beispiele in diesem Bereich wie auch an

einigen anderen Stellen in ihrem Gesamtwerk andeutungsweise,
dass Hildegard in Absetzung von kirchenväterlichen Dogmen die

gewohnten Klischees an Geschlechtereigenschaften umwertet. Sie

setzt jedes der beiden Geschlechter sowohl in positiver wie

negativer Symbolik zueinander. In diesem Sinne beschreibt Hildegard
das Frausein nicht als Mangel, sondern wertet es mit eigenen,

andersartigen Charakterzügen und bewirkt damit eine Ab Schwächung

des bis in unsere Zeit noch spürbaren Nachwirkens eines

dualistischen Frauenbildes.

159



Was den Realitätsgehalt ihrer Charakterisierung weiblicher und
männlicher Personen anbelangt, so kann hier kein eindeutiges
Urteil abgegeben werden. Einerseits scheinen gewisse Abhandlungen

wie zum sexuellen Verhalten von Frau und Mann oder zu

Schwangerschaftsproblemen auf Hildegards praktische Tätigkeit als

"Aerztin" zurückzugehen, eine Tätigkeit, die sicherlich Möglichkeiten

zu Gesprächen mit Frauen und Männern aus ihrer Umgebung

bot. Andererseits darf nicht übersehen werden, dass Hildegards
Aussagen visionären, prophetischen Charakter tragen, der eine

Trennung zwischen Wirklichkeit und Vision erschwert. Was bleibt,
ist die Person Hildegard, die Realität war und als Aebtissin ein

hohes Mass an Geschlechtergleichwertigkeit in ihrer Zeit erfahren
und erlebt hat.

160



Anmerkungen

1. Diese Untersuchung ist Teil einer laufenden Lizentiatsarbeit an
der Universität Zürich.

2. Eine Uebersicht über Schriftstellerinnen des 3.-15. Jahrhun¬
derts vermitteln folgende Werke: P. Dronke, Women Writers of
the Middle Ages, a Critical Study of Texts from Perpetua
(+203) to Marguerite Porete (+1310), Cambridge University
Press 1984. - K.-M. Wilson (Hg.), Redieval Women Writers,
Manchester University Press 1984.

3. Die im folgenden wiedergegebenen grundsätzlichen Bemer¬
kungen zum Frauenbild der Kirchenväter sind im Rahmen
dieser Arbeit sehr allgemein und kurz formuliert. Ausführlichere

Angaben zu der hier angeschnittenen Problematik
finden sich in folgenden Untersuchungen: K.-E. Börresen, Die
anthropologischen Grundlagen der Bezeihung zwischen Mann
und Frau in der klassischen Theologie, in: Concilium 12

(1976), 10-17. E. Gossmann, Die streitbaren Schwestern. Was
will die Feministische Theologie? Freiburg/ B reisgau 1981.-
D.-S. Bailey, The Man-Woman-Relation in Christian Thought,
1959, deutsch: Mann und Frau im christlichen Denken, Stutt-
gart 1963. - A. Kuhn (Hg.), Frauen im Mittelalter (2 Bände),
Bd. 2: P. Ketsch, Frauenbild und Frauenrechte in Kirche und
Gesellschaft, Quellen und Materialien, Düsseldorf 1984. -
R.-R. Ruether, Frauen für eine neue Gesellschaft, München
1979. - Dies., Sexisme and God-Talk, Toward a Feminist Theo-
logy, Boston 1983. - Dies. (Hg.), Religion and Sexisme, New
York 1974.

4. Ueber das Leben und Wirken Hildegards berichtet zusammen¬
fassend und übersichtlich: A. Führkötter, Hildegard von Bingen,

Salzburg 1972. - Die gleiche Autorin übersetzte auch eine
zeitgenössische Vita über Hildegard ins Deutsche: A.Führ¬
kötter (Hg.), Das Leben der hl. Hildegard von Bingen (Vita
S. Hildegardis auctoribus Gotefredo et Theodorico monachis.
Düsseldorf 1968. - Zum Forschungsstand vgl. W. Lauter,
Hildegard-Biographie, Wegweiser zur Hildegard-Literatur
(Alzeyer Geschichtsblätter Sonderheft 4), Alzey 1970.

5. Hildegards Schriften sind in folgenden Editionen zu finden:
J.-P. Migne, Patrologia Latina, Tom. 197, im folgenden abgekürzt

(PL). 1 IT-B. Pitra, Änalecta sacra, Tom. VIII, im
folgenden abgekürzt (Pi). - P~ Kaiser, Hildegardis causae et
curae, Lipsiae 1903. - Eine kritische Gesamtedition der hilde-
gard'schen Visionstrilogie steht noch aus. Bereits erschienen
sind: A. Führkötter und A. Carlevaris (Hg.), Hildegardis
Scivias, Corpus Chrisianorum, Cont.Med. 43 et 43 A. Turn-
holti 1978, im folgenden abgekürzt (CC). - P. Barth, M.-M.
Ritscher, J. Schmidt-Görg (Hg.), Hildegard von Bingen :

161



Lieder, Salzburg 1969. - Für einen ersten Ueberblick über das
Gesamtwerk eignen sich gut die im Verlag Otto Müller
publizierten Ueberssetzungen. Hervorgehoben sei hier: Hildegard
von Bingen, Briefwechsel, Nach ältestens Handschriften ubersetzt

und nach den Quellen erläutert von A. Führkötter,
Salzburg 1965.

6. Den Echtheitsnachweis erbrachten: M. Schräder und A. Führ¬
kötter, Die Echtheit des Schrifttums der heiligen Hildegard von
Bingen, Köln/Graz 1956.

7. Siehe die Edition von Barth, Ritscher und Schmidt-Görg,
Lieder

8. De operatione Dei, PL p. 851 C. - Deutsche Uebersetzung:
"Und so ist die Frau schwach und blickt zum Mann auf, um
von ihm umsorgt zu werden, ähnlich wie der Mond seine Stärke
von der Sonne empfängt. Deshalb ist die Frau auch dem Mann
unterworfen und muss jederzeit zum Dienen bereit sein."

9. P. Kaiser (Hg.), Causae et curae, p.77, Deutsche Ueber¬
setzung: "Die Frau ist nur ein Gefäss, um Nachkommenschaft
zu empfangen und zu gebären."

10. Epistolae, PL, p.372 A/B.- Deutsche Uebersetzung: "Wenn eine
Frau die eheliche Bindung an einen Gatten verschmäht, weil
sie Gottes wegen sich einem Mann nicht vermählen will, solch
grosser Adel ist das in ihr. Die bräutliche Verbindung mit dem
höchsten König steht ihr zu, weil sie einem irdischen Mann
entsagt hat. Sie muss bleiben wie Eva war, bevor Gott diese
dem Adam zuführte."

11. Scivias.C p. 180, Zeile 303- Deutsche Uebersetzung: "Der
Virginitätsstatus, unberührt von aller Hässlichkeit menschlicher
Begierden...".

12. Siehe hierzu Hildegards Textstelle im 'Liber vitae meritorum':
"Sed septima imago (luxuria) quasi formam mulieris habebat, et
supra dextrum latus suum iacebat, ac crura sua incurvando ad
se ontraxerat, velut homo qui in lecto suo otiose discumbit.. .-
Et dixit: 'Ego forman imaginis Dei in spurcitia implicabo...-
Quare abstinerem me ...Si particulam causae meae perfecero,
num hoc culpabile est?... Coelum ergo justitiam suam habet, et-
terra officia sua faciat. Si natura carnis Deo molesta esset,
ipse fecisset quod caro earn perficere non posset." Pi,
pp. 112-113. - Deutsche Uebersetzung: "Die geschlechtliche
Zügellosigkeit zeigt sich in Gestalt einer Frau, die es sich mit
angezogenen und verdrehten Beinen auf einem weichen Lager
bequem macht. Sie liegt auf der rechten Seite, so wie eine, die
sich müssig auf ihr Bett geworfen hat. Und sie sagt:'Jene
Figur von einem Gottesbild ziehe ich in den Schmutz.. .Warum

162



soll ich mich enthalten?... Wenn ich ein so winziges Teilchen
meiner Natur zur Vollendung bringe, soll denn das schon eine
besondere Schuld sein?...Mag der Himmel seine Gerechtigkeit
haben, auch die Erde hat ihre besonderen Verpflichtungen.
Wenn die Natur des Fleisches Gott wirklich so lästig wäre,
dann hätte er es doch selber einrichten können, dass das
Fleisch sich nicht selber befriedigen kann."

13. De operatione Dei II, visio V/43, p. 945 B/C. - Deutsche
Uebersetzung: TTott schuf den Menschen in der Gestalt des
menschlichen Fleisches und zwar den Mann als ein Wesen
von grösserer Kraft, die Frau aber von weicherer Stärke. Er
ordnete beide Gestalten in dem rechten Mass an Länge und
Breite in all ihren Gliedern, wie er auch die Länge, Tiefe und
Breite der übrigen Geschöpfe im richtigen Verhältnis festgesetzt

hat, auf das keins von ihnen das andere ungebührlich
überschreite.. .Wenn der Mann alleine wäre oder die Frau
alleine bliebe, würde kein Mensch entstehen können. Und so
existieren Mann und Frau als eine Einheit, da der Mann gleichsam

die Seele, die Frau aber der Körper ist."

14. An anderen Stellen in Hildegards Schriften bildet der se-
xistische Gebrauch von Wörtern wie "schwach" und "stark"
dagegen keine Ausnahme."Ein treuer Mensch lege die weibische
Schwäche (muliebrem levitatem) ab und greife nach mannhafter
Stärke (virilem fortitudinem)." Liber vitae meritorum, IV/36,
Pi. p.160. (Anm.5). - Siehe auch weiter unten auf p.159
dieses Beitrages.

15. Scivias, CC p. 148, Zeile 476-483, - Deutsche Uebersetzung: "
Bei der Frau brennt die Leidenschaft des geschlechtlichen
Begehrens nicht so kräftig und nicht so glühend wie beim
Mann, der da kraftstrotzend wie ein Löwe in seinem Begehren
nach dem Zeugungswerk steht, spürt er doch diese selbständige

Kraft sowohl für das Begehren wie auf für den Akt,
während die Frau dabei durch grössere Mühsal belastet ist, da
sie sich dem Befehl seines Wollens zu fügen hat und auch
deshalb, weil sie mit dem Austragen der Kinder die ganze Zeit
über soviel auf sich nehmen muss, bis sie diese ans Licht der
Welt bringen kann."

16. Epistolae, PL, p. 167 B. - Deutsche Uebersetzung: "Wohl hat
der Mann grössere Kraft, die indes die Frau zur Vollendung
führen kann. Die Frau aber ist ein Brunnen der Weisheit, ein
Quell der vollen Freude. Ihre Fähigkeit kann der Mann seinerseits

zur Vollkommenheit führen."

17. Siehe P. Kaiser, (Hg.), Causae et curae, pp. 35-36.

18. Siehe die hildegard'sche Liederausgabe von Barth, Ritscher
und Schmidt-Görg. - P. Walter, Virgo Filium Dei Portasti,

163



Maria in den Gesängen der heiligen Hildegard von Bingen, in:
Archiv für mittelrheinische Kirehengeschichte, 29, 1977, pp.

19. De operatione Dei, PL, p. 974 D. - Deutsche Uebersetzung:
"Auch Eva ist ja nicht aus Mannessamen, sondern aus dem
Fleisch des Mannes geschaffen worden, da Gott sie in der
gleichen Kraft erschuf, in der Er seinen Sohn in die Jungfrau
sandte. Weder Eva, die Jungfrau und Mutter, noch Maria, die
Mutter und Jungfrau, hat je ihresgleichen gefunden. Auf diese
Weise bekleidet sich Gott in der Gestalt des Menschen."

20. In eine solche Situation geriet Hildegard ein Jahr vor ihrem
Tod. Sie hatte 1178 einen ehemals exkommunizierten Edelmann
auf dem Rupertsberger Klosterfriedhof beisetzen lassen. Da die
Wiederaufnahme dieses Mannes in die Kirche privat und nicht
offiziell stattgefunden hatte, verlangte das Mainzer Domkapitel
von Hildegard die sofortige Entfernung der Leiche vom
Rupertsberger Friedhof. Aus Gewissensüberzeugung widersetzt
sich Hildegard der Bestimmung der bischöflichen Kurie und
nimmt das über das Kloster verhängte Inderdikt auf sich,
nicht ohne jedoch für den Beweis ihrer Unschuld zu kämpfen.
Nach eingehenden Briefwechseln mit den Mainzer Prälaten und
mit dem Erzbischof von Mainz wird das Inderdikt aufgehoben;
das bei diesem Konflikt deutlich gewordene Spannungsverhältnis

zwischen Institution und Charisma konnte Hildegard zu
ihren Gunsten lösen. - Siehe hierzu Briefwechsel, pp. 235-246.

21. Siehe Lieder, hg. von Barth, Ritscher und Schmidt-Görg,
p.271. ~ Vgl. hierzu auch P. Dronke, pp.160-65, der die
Texte mittelalterlicher Schriftstellerinnen vor allem unter einem
autobiographischen Aspekt betrachtet.

22. Hildegards Tugend- und Lastergestalten finden sich in ihrem
geistigen Singspiel 'Ordo virtutum' (Pi), im Tiber vitae me-
ritorum' (Pi) sowie in ihrem Erstlingswerk 'Scivias' (CC), -
Der mittelalterlichen Vorstellung von Askese und Laster
versucht vor allem gerecht zu werden H. Fichtenau, Askese und
Laster in der Anschauung des Mittelalters, in: Ders., Beiträge
zur Mediävistik, ausgewählte Aufsätze, (Bd.l, Allgemeine
Geschichte), Stuttgart 1975, pp. 24-107. Der Aufsatz erschien
erstmals 1948.

23. Scivias, CC p. 419, Zeile 397-399: Est plus tarnen virile quam
muliebri: quia fortissima virtus Dei magis est in virili viriditate
quam sit in mollitie femineae neglegentiae..."

24. Liber vitae meritorum, Pi, p. 125: "Et hanc in forma mulieris
vides, quod est delictus et débilitas ipsius in bonis et in
rectis consolationibus, in quibus nullam victoriam, sed vilem
trepidationem muliebris defectionis ostendit..."

164



25. Scivias, CC, pp. 484-492.

26. Liber vitae meritorum, Pi, pp. 119-120: "Superbia quasi faciem
muliebrem habet, quia omnem voluntatem suam in primo angelo,
qui de coelo corruit, ad stultitiam verterat.. .Et pectus virile
habet, quoniam tumorem vanae magnitudinis in corde suo
semper gerit." - "Superbia namque prima deceptio est, quae
Deum respuit, unde et mater omnium vitiorum existit... Et sicut
de Eva omne genus processit, sic et de superbia omnia mala
vitiorum exorta sunt." Pi pp. 130-131.

165


	"Mollior Robur": Das Frauenbild der Hildegard von Bingen (1)

