Zeitschrift: Itinera : Beiheft zur Schweizerischen Zeitschrift fur Geschichte =

supplément de la Revue suisse d'histoire = supplemento della Rivista

storica svizzera
Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft fur Geschichte

Band: 2-3 (1985)

Artikel: "Gebt mir katholische Toechter und Muetter, und ich werde mit ihnen
die Welt erobern.” (Leo XIlI.)

Autor: Prodolliet, Simone

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1077713

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1077713
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

"GEBT MIR KATHOLISCHE TOECHTER UND MUETTER, UND ICH
WERDE MIT IHNEN DIE WELT EROBERN." (Leo XIII.)

Von Simone Prodolliet

Ins katholische Gesellschaftsmodell eingebunden trug die soge-
nannte katholische Frauenbewegung wenig zu einer Verbesserung
weiblicher Lebensbedingungen oder gar zu einer Emanzipation der
Frau bei. Sie beteiligte sich als Instrument einer politischen
(ménnlichen) Elite vielmehr an der Zementierung eines Frauen-
bildes, das den Tétigkeitsbereich der Frau betrédchtlich einengte.
Die katholische Frauenbewegung war in diesem Sinne eine fremd-
bestimmte. Sie verhielt sich den Weisungen kirchlicher Instanzen
entsprechend bis in die spiédten 50er Jahre des 20. Jahrhunderts
mal kdmpferisch, mal sittsam und unterwiirfig, was am Beispiel der
Frauenstimmrechtsdiskussion deutlich werden wird. (1)

1. Katholische Frauenvereine als Antwort auf die "Gefdhrdung der

Familie"

Katholische Frauenvereinigungen lassen sich bis zu den religiosen
Laienkongregationen des 16. und 17. .fahrhunderts zuriickver-
folgen.(2) Sie waren eine Form der Frauenseelsorge und standen
unter der Autoritat eines geistlichen Préses. Ihr wesentlicher
Aufgabenkreis war die praktische christliche Néchstenliebe.

Mit dem Aufschwung der Marienverehrung, dem Einsetzen des
sogenannten "Marianischen Friihlings"(3) in der zweiten Hélfte des
19. Jahrhunderts, wurden vielerorts Frauengemeinschaften zur
Anbetung Mariens gegriindet. Es ist bezeichnend fiir das katho-
lische Gesellschaftsmodell, dass die Frauen sténdisch gesondert,
d.h. ihrem Zivilstand entsprechend einem T&échter-, Jungfrauen-
oder Frauenverein beitraten. Diese sogenannten Standesorgani-
sationen gab es auch fiir Médnner, die sich ihrem Zivil-, oder wich-

tiger noch, ihrem Berufsstand gemiss zusammenschlossen. Daneben



entstanden - angeregt durch franzésische Vorbilder(4) - katho-
lische Miittervereine, in denen Frauen neben ihren iiblichen re-
ligibsen Aktivitdten und karitativen Werken in Erziehungsfragen im
Geiste des Katholizismus unterwiesen wurden.

Mit dem tiefgreifenden wirtschaftlichen, sozialen und politischen
Wandel des 19. Jahrhunderts gewannen diese weiblichen Standes-
vereine schnell an Bedeutung und fanden rasche Verbreitung.
Diese Zeit des Umbruchs, die das Gefiige des "ganzen Hauses"(5)
ins Wanken brachte, fiihrte zur bekannten Polarisierung des Er-
werbs und Familienlebens.(6) Fir die Frauen bedeutete dies eine
stirkere Fixierung auf Héuslichkeit und Mutterschaft, wéhrend
sich ihre herkémmlichen Einflussbereiche zusehends schmélerten.
Nun versuchten die Vereine, das katholische Sozialgefiige durch
besondere Uhterweisung seiner Mitglieder in der alten Form zu
erhalten. Der drohenden "Familiengefidhrdung" sollte Einhalt ge-
boten werden. Deshalb wurden die Katholikinnen zu "glaubens-
starken, frommen Christinnen, zu liebevollen, treuen Gattinnen,
erziehungstiichtigen Miittern, sachkundigen Hausfrauen und zu
klugen Helferinnen"(7) ausgebildet.

Gleichzeitig waren diese Vereine gerade ihres ausserfamilidren
Rahmens wegen besonders attraktiv. Die Vereine, die ja selber ein
Produkt des sozialen Wandels waren, boten den in ihren Haushalten
isolierten Frauen ein erweitertes Bezugsnetz, das der Vereinze-
lungstendenz entgegensteuerte. In den Vereinen waren die Frauen
fern von héuslichen Pflichten, und wenn sie auch unter ménnlicher
reistlicher Fihrung(8) standen, so waren sie unter ihresgleichen.
Spétestens der gemeinsame Hin- oder Riickweg bot dann die Ge-
legenheit, Sorgen, Erfahrungen und Meinungen auszutauschen. Das
gemeinschaftliche Gebet, die gemeinsamen Exerzitien und Wall-
fahrten, aber auch das gesellige Beisammensein stellten somit eine
religiés legitimierte Gegenwelt dar.(9) Sie stand im Gegensatz zur
Familie, die sich zunehmend im Privaten erschopfte und dem Ehe-

mann, der Besitzanspriiche geltend machte.



2. Der Zusammenschluss der "brachliegenden Kriafte"

Um die Jahrhundertwende plante die katholische Elite den Zusam-
menschluss dieser lokalen Frauenvereine. Die Reorganisation der
Schweizer Katholiken(10),die schon im Laufe der zweiten Hélfte des
19. Jahrhunderts angestrebt wurde, zielte auf die Wiedergewinnung
des politischen Einflusses, der im liberalen Bundesstaat nur schwer
zum Tragen kommen konnte. Es galt, die durch die Sékularisation
bedrohte katholische Lebensform, die sich eng mit dem Glauben
verkniipfte, zu erhalten und zu festigen.

Mit dem Zusammenschluss der Frauen sollte eine doppelte, wenn
nicht dreifache Funktion erfiillt werden. Erstens ging es um den
Einbezug der Frauen in den politischen Katholizismus. Zweitens
sollte ein Gegengewicht zur biirgerlichen und sozialistischen
Frauenbewegung geschaffen werden. Allenfalls war damit auch die
Kontrolle iiber die zahlreichen, zum Teil unterschiedlich struk-
turierten und eventuell sogar unabhiéngigen Frauenvereine beab-
sichtigt.

Im Zuge des systematischen Ordnens der katholischen Krifte
sollten also auch die Frauen nicht fehlen. Man wollte sie iliber eine
einheitliche Organisation besser erreichen kénnen, um gemeinsam
den Kampf fiir die katholische Sache aufzunehmen. So hiess es in
einem Aufruf in den St. Elisabeths-Rosen, dem Organ der katho-
lischen Frauenwelt:

"... da gilt der Ruf, den Napoleon einst seinen Soldaten zuge-
rufen: 'Soldaten, ich bedarf eurer!' auch der katholischen Frauen-
welt. 'Katholische Frauen, wir bediirfen eurer!' So rufen heute die
wigsten und besten unserer Fiihrer, denn ohne Mithilfe der katho-
lischen Frauenwelt wird es unseren katholischen Vereinsinstitu-
tionen nicht méglich sein, allseitig ihrer Aufgabe zu geniigen.
Diese zielbewusste Hilfsarbeit aber kann nur eine auf breiter
Grundlage aufgebaute, kraftvolle Organisation der Frauen lei-
sten.... Hier sollen unsere Schweizerfrauen sich die Hidnde reichen
zum wichtigen Kampf um Glaube und Tugend, hier soll die Briicke
gebaut werden zwischen den verschiedenen Gesellschaftskreisen
zur einheitlichen Arbeit auf dem Felde christlicher Caritas und
sozialer Hilfsarbeit."(11)



Fir ein wirksames Vorgehen versprach man sich von den Frauen
diejenige Mitarbeit, die die Ménner ihres angeblich andersgearteten
"Geschlechtscharakters"(12) wegen nicht leisten konnten: die
Arbeit im kleinen, insbesondere in der Familie und auf dem Gebiet
der Karitas. Dahinter stand die Meinung, die Frau verfiige natir-
licherweise iiber die dafiir notwendige Einfiihlungsgabe, Opfer-
freude und Geduld, so dass die Kleinarbeit eigentlich ihrer "We-
sensart" entspreche.

In der Festpredigt bei der ersten Tagung nach der Griindung des
Katholischen Frauenbundes wies der geistliche Berater nachdriick-
lich auf die besondere Arbeit der Frau hin:

"Die Bibel sagt vom starken Weibe : 'lhre Hénde legen sich an
Grosses und ihre Finger greifen nach der Spindel.'(Sprichw.
31,19) Die heilige Schrift beruihrt hier im Voribergehen ganz fein
eine hochwichtige Vorbedingung. '...Ihre Finger greifen nach der
Spindel.'

Vergesset die Spindel nicht! Sie ist nicht buchstéblich zu nehmen.
Sie bedeutet K 1 e i n a r b e i t . Kleinarbeit ist wichtig im
Hause. Kleinarbeit ist wichtig im Hofe. Kleinarbeit ist unumging-
lich notwendig in allen Stellungen und Formen des Dienstes. Ohne
Kleinarbeit gedeiht kein Geschéft und kein Familienfortschritt,
Ohne viele und sehr viele Kleinarbeit kommt kein Verein vorwirts.
Vergesset die Spindel niecht !"(13)

Im Namen von Glaube und Tugend sollte andererseits verhiitet
werden, dass die Katholikinnen, angeregt durch die rege Titigkeit
der sich eben entfaltenden, konfessionell unabhéngigen Frauen-
vereine(14),die in Wirklichkeit aber stark protestantisch gepragt
waren, ins feindliche Lager {iiberliefen. Ein katholisches Gegen-
gewicht zu den grossen Frauenverbénden sollte geschaffen werden.
Angesichts der wachsenden Anzahl von Frauenbldttern unter den
schweizerischen Presseerzeugnissen warnte Anna Winistorfer,
Redaktorin der ersten katholischen Frauenzeitung, die auf Ini-
tiative des Kapuzinerpaters Rufin Steimer gegriindet wurde:

"... eine spezifisch katholische Frauenzeitung hatten wir in der
Schweiz noch nicht, wir diirfen es ruhig sagen, zum grossen
Schaden unserer eigenen Interessen. Was ein solches Blatt nutzt
und welch eminenten Einfluss es auf Familie und Gesellschaft



ausiibt, haben unsere Gegner lédngst erkannt. Wir zdhlen in der
Schweiz nicht weniger als 16 Frauenzeitungen, und darunter keine
einzige katholische! Es ist deshalb hohe Zeit, dass auch die ka-
tholische Frauenwelt sich erhebt und ihre besten Krifte uns zur
Grindung und Consolidierung eines eigenen Blattes leiht. Ka-
tholische Frauen, das ist eure Pflicht, ihr dirft nicht hinter den
andern zuriickstehen, ihr habt wie jene als 'moderne Frauen' in
des Wortes bester Bedeutung Interesse an der Erziehung, an
Fragen iliber Gesundheitspflege, am Los der Tausenden von Arbei-
terinnen, wie an Gabe edler Geistesbildung, an den katholischen
Grundsiétzen, die heute im Sturme der Zeit auch eine katholische
Schweizerfrau wissen muss. (15)

Am meisten bangte man aber um die Arbeiterinnen, die vor sozia-
listischen und klassenkédmpferischen Einfliissen bewahrt werden
sollten. Die Griindung eines Arbeiterinnenvereins durch den ehe-
maligen Stickereiarbeiter und spéteren Domvikar J.B. Jung im
Jahre 1899 war denn auch das erste, was in bezug auf die Organi-
sation der Frauen unternommen wurde.(16) Doch standen weniger
sozialpolitische Anliegen im Vordergrund, die Sammlung der Arbei-
terinnen als Katholikinnen war wesentlich.

Eine Organisation der Arbeiterinnen allein gentigte jedoch nicht.
Jede Katholikin, "ob Arbeiterin oder Aristokratin" sollte im kor-
porativistischen Sinne nach dem Motto der "Stédndeverséhnung"(17)
unter einem Dach vereinigt werden. Darum blieb auch das Projekt
einer ubergreifenden Organisation weiterhin aktuell. Der gemein-
same katholische Glaube und die Ablehnung der "falschen Frau-
enbewegung" (18) waren das grosse einigende Motiv bei der Bildung
einer spezifisch katholischen Frauenbewegung, die sich an der
"gottgewollten Aufgabe der Frau und den durch diese Aufgaben
gegebenen Schranken"(19) orientierte.

Die Katholikinnen wiesen nach, dass sich die Frauen schon seit
Bestehen der Kirche diesen Aufgaben zugewandt hiétten und er-
kldrten, dass die katholische Frauenbewegung eine "ewige Tra-
dition" habe. Indem sie sich in die Kontinuitidt der grossen
Frauengestalten des Urchristentums iiber das Mittelalter bis zur
neuesten Zeit einreihte(20), verschaffte sich die katholische
Frauenbewegung historische Legitimation. Die bilirgerliche und die



sozialistische Frauenbewegung erschienen damit als Produkte fa-
milienzerstérerischer neuer Ideen, welche ihre "primére tiefste
Ursache in einer vom wahren Glauben abgewandten Richtung und
in ihren falschen Lehren iiber Ursprung und Ziel der Menschen
und ihrem Verhéltnis untereinander"(21) hétten.

Moglicherweise versprach man sich durch eine gesamtschweizerische
Organisation auch eine bessere Kontrolle iiber die kleinen lokalen
Jungfrauen-, Frauen- und Miittervereine. Vermutlich verfiigten sie
iber eine gewisse Autonomie, welche sich im gemeinsamen mysti-
schen Zusammensein, aber auch in Geselligkeit und Erfahrungsaus-
tausch ausdriickte. Es lage im Interesse der katholischen Elite,
dieses "geistige Kapital", wie sie es nannte, in ihrem Sinne aus-
zuschopfen. Die "brachliegenden Kréfte"(22) der Frauen sollten am
richtigen Ort richtig eingesetzt und genutzt werden. Denn:

"ein ungeheures Kapital an Tugend und Religion, Opfersinn und
Intelligenz schlummert noch in der katholischen Frauenwelt. Der
Zusammenschluss a 1 1 e r Frauen, er allein kann und wird
dieses Kapital heben und es flussig machen zum unermesslichen
Segen flir Kirche und Vaterland."(23)

3. Die Griindung des Schweizerischen Katholischen Frauenbundes

Nachdem sich die Ménner nach langem Ringen 1905 endlich im
Schweizerischen Katholischen Volksverein gesammelt hatten, sollten
jetzt auch die Frauen gesamtschweizerisch - im "moralischen
Frauenparlament" (24) - zusammengefasst werden. Im gleichen Jahr
noch versuchte man, einen Frauenbund dem Volksverein anzu-
gliedern, und zwar als besonderer Zweig innerhalb der Caritas-
Sektion. Doch das Unternehmen scheiterte. Die lokalen Geistlichen
sahen sich in ihrer Vormnachtstellung als Betreuer der Frauen-
vereine bedroht und unterliessen deshalb jegliche Werbung fiir den
Frauenbund.(25) Auch filirchteten einige Frauenverbiénde um ihre
Unabhéngigkeit und sahen im zentral angelegten Frauenbund, der
in die Strukturen des Volksvereins eingepasst werden sollte, eine

10



Konkurrenz, beziehungsweise eine unnétige Ueberwachung.(26) Der

Frauenbund wuchs also kaum iiber die Griinderinnengruppe hinaus.
Ein zweiter Anlauf wurde notwendig. Die katholischen Politiker
ibten beim bischéflichen Ordinariat so lange Druck aus, bis durch
die oberste kirchliche Instanz der Widerstand der lokalen Geist-
lichkeit dahinfiel.(27) Die "Vorurteile" der bestehenden Frauen-
vereine wurden "zerstreut"(28), so dass auch von dieser Seite
keine Opposition mehr zu erwarten war, Die Griindung des Schwei-
zerischen Katholischen Frauenbundes konnte in die Wége geleitet
werden. Diesmal plante man aber eine vom Volksverein unabhéngige
Frauenorganisation, die den unterschiedlichen Interessen besser
gerecht wurde. Am 21, Mai 1912 wurde der selbsténdige, vom
Volksverein losgeloste Schweizerische Katholische Frauenbund
(SKF) proklamiert.

Mit der Konstruktion eines Dachverbandes hatte man eine Form
gefunden, die die Bediirfnisse aller Beteiligten zu befriedigen
schien. Fiir die politische Elite war die Organisation aller Frauen
gewiéhrleistet. Die ménnliche Kontrolle blieb iliber den Volksverein
weiterhin bestehen, der sich als "grosser Bruder" der "zukunfts-
freudigen kleinen Schwester"(29) annahm. Ausserdem sorgten die
personlichen Verbindungen zwischen Ménner- und Frauenseite - die
Grinderinnen waren die Ehefrauen der fithrenden Politiker - fiir
die fortdauernde Oberaufsicht.

Die Geistlichkeit sicherte sich ihren Einfluss in der Person eines
geistlichen Beraters, der den Frauenbund begleitete. Die bestehen-
den Frauenvereine konnten ihre herkémmlichen lokalen Vereins-
strukturen beibehalten, und die anfiihrenden Katholikinnen ver-
fligten, analog zum Bund Schweizerischer Frauenvereine, iiber eine
selbsténdige Dachorganisation.

11



4. "Siehe, ich bin eine Magd des Herrn, mir geschehe nach

deinem Wille,"

Der Frauenbund nahm sich in der Folge, #hnlich wie die biirger-
liche Frauenbewegung, der sogenannten "Frauenfrage" an. Er
veranstaltete Hauswirtschaftskurse, unterrichtete in Kranken- und
Kinderpflege und widmete sich der Mitter und Sauglingsfiirsorge.
Ob damit eine Verbesserung der weiblichen Lebensbedingungen
bewirkt wurde, ist allerdings fraglich. Zunéchst jedenfalls brachte
das neue Hausfrauenideal den Frauen, und insbesondere den
Arbeiterinnen und Unterschichtsfrauen, an die es in erster Linie
gerichtet war, eine zusétzliche Belastung, die durch einen stén-
digen Appell an Opferbereitschaft und Starkmut abverlangt werden
konnte.

Fir den katholischen Bereich sorgte nun der Frauenbund fiir die
Propagierung des biirgerlichen Hausfrauen- und Mutterideals. In
diesem Sinne wurde auch die ausserhéusliche Erwerbsarbeit abge-
lehnt:

"Die Mutter soll nicht mit der Biirde des Mitverdienens belastet
sein, die muss ihre Sorgfalt v.a. der Familie zuwenden koénnen...
Es darf keine Proletarierinnen mehr geben, Miitter und Frauen, die
ihr Tagwerk in der Fabrik verrichten anstatt im trauten Heim der
Familie." (30)

Ein solches Frauenbild, das sich zentral an der Mitterlichkeit
orientierte, sollte aber gleichzeitig auch ledigen Frauen einen
Lebensinhalt anbieten. Sie verwies man demnach auf die "geistige"
Miitterlichkeit. Als Hiiterinnen der Sittlichkeit und Garantinnen der
Frommigkeit waren sie neben ihrem karitativen Betiitigungsfeld auf
die Hochhaltung der katholischen Ideale der Jungfréulichkeit,
Demut und Opferbereitschaft bedacht.

Die Krise der 30er Jahre loste auf konservativer Seite eine Neu-
orientierung am sténdischen Gesellschaftsmodell aus. Damit gewann
das im Laufe des 19. Jahrhundert neu entwickelte Miitterlichkeits-
ideal an Aktualitdt. Der Aufschwung suchende Katholizismus, der

12



eine fortschreitende Sékularisation bekémpfte, fand im Frauenbund
die geeignete Unterstiitzung.

Tréagerin des hierarchischen Wiederaufbaus von Kirche und Ge-
sellschaft war die "Katholische Aktion."(31) Wegen der ungeni-
genden Zahl an Priestern iibertrug die Kirche gewisse Aufgaben an
Laien. Hierin erachtete man die Frauen als besonders kompetent.
Ihnen wurde aufgrund ihrer Gebérfihigkeit eine spezielle
Empfénglichkeit zugeschrieben, die sie fiir das "gottliche Sit-
tengesetz"(32) aufnahmebereiter und vermittlungsfihiger mache.
Die Gesamtheit der katholischen Frauen wurde zu ihrer neuen
Aufgabe gerufen. Der Bischof ernannte den Frauenbund zum
offiziellen weiblichen Repriésentanten der "Katholischen Aktion".

Als "Médgde des Herrn" widmeten sie sich nun der Zusammenfiih-
rung und Erhaltung der vom "Bolschewismus und neuen Heiden-
tum"(33) bedrohten Kirche. In diesem Zusammenhang wurde erst-
mals auch die weibliche Jugend organisiert.

Die Frau als das "sittlich bessere Wesen" wurde somit zur Gebie-
terin und Fihrerin des moralisch Schlechteren und Abgefallenen,
des Mannes. Als Kompensation zu ihren Diensten in Kleinstarbeit
und Unterwerfung erlebte sie eine geistige Ueberhéhung iiber den
Mann.

5. Frauenstimmrecht und katholische Frauenbewegung: ein unve-

reinbares Gespann?

Im Eifer fir die katholische Sache wogen die Katholikinnen in den
ersten Jahren des Bestehens des Frauenbundes ernsthaft ihre
Stellung zum Frauenstimmrecht ab und fanden eigentlich keine
stichhaltigen Gegenargumente. Dass Politik Ménnersache sei, des-
sen waren sich die Frauen gar nicht sicher. Denn:

"Weil gerade mit den Waffen der Politik unsere Kirche stets oft
bekdmpft wird, weist der Wille der Welt wie der Wille Gottes auch
uns ... die Bahn, die (wir) schreiten miissen, um im Kampf fir
die gute Sache den Gegner mit seinen eigenen Waffen zu schlagen:
es ist die Bahn der Politik."(34)

13



Aus dieser Sicht schien es den Frauen iliberhaupt nicht abwegig,
das Stimmrecht auszuiiben, im Gegenteil: das Frauenstimmrecht
hiéitte die Moglichkeit zur politischen Einflussnahme geboten, was ja
ein Postulat des politischen Katholizismus war.

"Ob sich die Frau, wenn nicht passives, so doch aktives Wahlrecht
erobern soll?", fragten sich also die Katholikinnen.

"Denn dann wiirden (wir) dafiir sorgen, dass in unseren Ratsélen
weniger zum Fenster hinaus, sondern der menschlichen Gesellschaft
ins Gewissen geredet wird, dass man mehr fiir Mddchenschutz und
Frauenschutz sorgt statt nur fiir Tierschutz,... dass mehr soziale
Gerechtigkeit, Liebe und Wohlfahrt Platz greife im Schweizerland."
(3%5)

Im Hinblick auf eine baldige Einfilhrung des Frauenstimmrechts
planten die Frauen sogar staatsbilirgerliche Schulung, die sie liber
die neu an sie herantretenden Pflichten aufkldren sollte.

Zu brisker Wende fiihrte indessen der Landesstreik im Jahr 1918,
Da unter anderen Forderungen auch das Frauenstimmrecht begehrt
wurde, hiess es also in katholischen Kreisen:

"Wer hat die Frauenstimmrechtsfrage entfesselt, welches waren die
Griinde dafir?" Antwort: "Die Sozialdemokraten haben es ldngst
gefordert und mit allen Propagandamitteln, mit Hetze und Leiden-
schaft durchzufiihren gesucht, denn sie hatten die Richtigkeit des
Bebel'schen Wortes gut eingesehen: 'Auf der Seite steht der Sieg,
auf der die Frau steht.' Darum war ihnen alles daran gelegen, die
Stimme der Frau fir ihre Zwecke zu gewinnen."(36)

Die Katholiken, die sich als Erzfeinde der Sozialdemokraten ver-
standen, waren sich schnell einig lber die Stellung der Frau in
der Politik. Die Schweizerische Konservative Volkspartei, die bald
nach ihrem Einzug ins Bundeshaus an der Seite der Freisinnigen
zur Partnerin in der antisozialistischen Biirgerblock-Regierung(37)
aufstieg, konnte auf weiblichen Einfluss verzichten. Die Mitstrei-
terinnen, die vor ein paar Jahren noch als "schlagfertige
Armee"(38) fir das katholische Ideal zu kampfen hatten, wurden
nun auf ihre "wahre Weiblichkeit" verwiesen. Fir "Miitter im
geistigen und physischen Sinn" und damit fiir Hiterinnen von
Moral und Sittlichkeit war ein kémpferisches Frauenideal fehl am
Platz.

14



Die erste offentliche Stellungnahme des Frauenbundes zum Frauen-
stimmrecht erfolgte allerdings erst anlédsslich der grossen Petition
der Frauenorganisationen von 1929.(39) Als der SKF von seiten
des Aktionskomitees ersucht wurde, die Frauenstimmrechtsbestre-
bungen ebenfalls zu unterstiitzen, sahen sich die Katholikinnen ge-
zwungen, ihre Meinung klar darzulegen:

"Wir lehnen das Stimmrecht der Frau, wie auch das aktive und
passive Wahlrecht derselben ab, weil die durch Ausiibung dieser
Rechte sich vollziehende Teilnahme der Frau am politischen Leben
nicht dem Ideal der Frauennatur entspricht, wie es aus der
Schopfungsgeschichte, aus dem Evangelium und aus der Geschichte
der christlichen Vélker uns entgegentritt. Indem Gott die Frau im
Gegensatz zum Manne mit besonderen leiblichen und geistigen
Anlagen ausstattete, hat er ihr auch eine von der des Mannes
verschiedene Aufgabe zugewiesen, die zunédchst in der Pflege der
Familie, dann aber auch fiir weitere Kreise in der fiirsorgenden
geistigen und leiblichen Hilfeleistung sich erfiillte. Durch den
Eintritt der Frau in das politische Leben wird sie aber in ihrer
eigentlichen Aufgabe gehemmt, in ihrem religidsen Leben vielfach
bedroht und durch die Parteikémpfe wird zudem der Friede in der
Familie gefédhrdet. So sehr wir daher die Gleichwertigkeit der Frau
mit dem Manne im Geiste des Christentums hochhalten, so ent-
schieden verwerfen wir die absolute Gleichstellung der beiden
Geschlechter in bezug auf ihre Lebensaufgabe: (40)

In einem offenen Brief gelobt und gebilligt wurde die Haltung des
SKF von den schweizerischen Bischéfen, die wohl beim Zustande-
kommen der Stellungnahme zumindest geistig Pate gestanden hat-
ten:

"Moge Gottes reichster Segen die Werktiitigkeit des Schweizerischen
Katholischen Frauenbundes stets oft begleiten und befruch-
ten."(41)

Die Angelegenheit galt nun wéhrend 15 Jahren als erledigt, bis
1945 das Frauenstimmrecht durch das Postualt Oprecht wieder zum
Thema wurde.(42) Die Diskussion wurde besonders brisant, als
Oprecht mit der Stellungnahme des Papst Pius XII aufwartete: der
Papst habe die Italienerinnen aufgefordert, an die Urnen zu ge-
hen.

Die Bestiirzung war allerseits gross, war doch bisher einhellig die
Meinung gewesen, die Frauen gehorten nicht in die "Arena der

15



Politik".(43) Die katholische Presse tilibte sich in "Aufklarungsar-
beit" und wies in ausgedehnten Stellungnahmen, meist gross aufge-
macht auf der Frontseite, auf die spezifisch italienischen Ver-
héltnisse hin, die mit der Schweiz nicht vergleichbar seien.(44)

Bischof Franz von Streng, der vehemente Frauenstimmrechtsgeg-
ner, nahm sich indessen dem Frauenbund direkt an. Er verbot dem
SKF den Abdruck der Papstansprache in der "Schweizerin", dem
Organ des Frauenbundes, und untersagte iiberhaupt die Behand-
lung der Frauenstimmrechtsfrage. Hilde Véréne Borsinger, die
damalige Redaktorin, die sich zunehmend fir eine Teilnahme der
Frau am Staatsleben eingesetzt, wenn auch noch nicht explizit das
Frauenstimmrecht gefordert hatte, reichte daraufhin ihre Kiin-
digung ein, deren wahrer Hintergrund allerdings vertuscht wur-
de. (45)

Die Frauenstimmrechtsdiskussion war nun also zu einem Tabu
geworden, Der Frauenbund hielt sich in der Folge an die bi-
schéflichen Weisungen.

Doch liessen sich einige wenige Katholikinnen nicht davon ab-
bringen, trotzdem fiir die politische Gleichberechtigung der Frau
einzustehen. 1947 schlossen sie sich zusammen und griindeten den
Staatsbiirgerlichen Verein katholischer Schweizerinnen (Staka). Da
allerdings auch sie vom Bischof eine Zurechtweisung zu erwarten
hatten, umschifften sie seine Oberaufsicht geschickt, indem sie
sich seinem Protektorat entzogen: sie stellten das Adjektiv "ka-
tholisch" bewusst nicht dem "Verein" voran und hatten damit freie
Bahn in ihrem Handeln.

Mit der Papstansprache "hausierend"(46) setzten sie sich fiir das
Frauenstimmrecht ein. Die Argumente des Papstes lauteten fol-
gendermassen:

"Thr, katholische Frauen und To6chter, wollt ihr euch der Notwen-
digkeit und Pflicht, direkt oder indirekt an der Gestaltung des
offentlichen Lebens mitzuwirken, entziehen? ... Das Schicksal der
Familie, das Schicksal der menschlichen Gemeinschaft steht auf dem

16



Spiel. In eure Hénde ist es gelegt. Jede Frau, beachtet es wohl,

jede Frau ohne Ausnahme hat die strikte Gewissenspflicht, nicht
seitab zu stehen, sondern in geeigneter Weise mitzuwirken im
Kampf gegen jene Méchte, welche die christliche Familie geféhrden
und zerstoren. Sie hat aktiv mitzuwirken an allem, was der Wie-
derherstellung der christlichen Familie dient. ... Frauen und
Téchter! Habet Mut! Arbeitet rastlos, ohne euch von Schwierig-
keiten und Hindernissen entmutigen zu lassen! Seid unter der
Fahne von Christkénig und unter dem Schutze Mariens, der Koé-
nigin der Frauen, die 'restauratrici', die Retterinnen des héus-
lichen Herdes, der Familie und der o6ffentlichen, menschlichen
Gemeinschaft." (47)

Eine solche Rede iliberzeugte mehr und mehr auch die SKF-Frauen,
sich fiir die Beteiligung am Staat einzusetzen. Der Papst hatte
ihnen damit sogar eine Mission ilibertragen. Als Mitgestalterinnen im
o6ffentlichen Leben waren sie aufgerufen, im Sinne der Katholischen
Aktion Retterinnen der menschlichen Gemeinschaft zu sein.

Nach langem Abwigen rangen sie sich schliesslich zu einem Ja zum
Frauenstimmrecht durch. An einer Delegiertenversammlung am 17.
April 1958, ein knappes Jahr vor der ersten eidg. Abstimmung zur
Einfihrung des Frauenstimmrechts, verabschiedete der Frauenbund
eine positive Resolution, allerdings gegen den Willen des bi-
schoflichen Protektors und der Schweizerischen Konservativen
Volkspartei.

"Die Menschenwiirde ist nach christlicher Auffassung fiir Mann und
Frau dieselbe. Somit haben beide Geschlechter das Recht und die
Pflicht, die in der Natur des Menschen begriindeten Gemeinschaf-
ten, Familie und Staat, durch ihren Einfluss zu gestalten.

Durch die Umwélzung der letzten Jahrzehnte, die alle Gebiete des
menschlichen Lebens, besonders auch die Belange der Familie
beriihren, ist der Einflussbereich des Staates umfassender ge-
worden.

Die Mitarbeit im Staate ist weitgehend jenen Menschen vorbehalten,
die im Besitze der politischen Rechte sind. In der Schweiz sind die
Frauen davon ausgenommen.

Der Schweizerische Katholische Frauenbund fordert deshalb eine
vermehrte Mitarbeit der Frauen in eidgendssischen und kantonalen
Kommissionen, die auf dem Gebiet der Gesetzgebung arbeiten oder
deren Vollzug iliberwachen. Der Schweizerische Katholische Frauen-
bund befilirwortet die Einflihrung des Frauenstimm- und -wahl-
rechts in der Schweiz."(48)

17



Anmerkungen

1. Dem Artikel liegt folgende Untersuchung zugrunde: Simone

18

Prodolliet, Die katholische Schweizerin und der schwarze Punkt
auf der Landkarte Europas. Das katholische Frauenbild im
Spiegel der Frauenstimmrechtsdiskussion 1900-1971. Unverof-
fentlichte Seminararbeit Bern (Prof. B. Mesmer) 1984.

Katholisches Handbuch der Schweiz (im folgenden KHS),
bearbeitet von Hermann Seiler im Auftrag und unter Mitarbeit
des Apologetischen Instituts des Schweizerischen Katholischen
Volksvereins, Luzern 1943, p. 147 und p. 181 ff. Die erste
Frauenkongregation in der Schweiz wurde 1581 von Petrus
Kanisius in Freiburg gegriindet. Aus der zweitédltesten Frauen-
kongregation in Luzern (1615) erwuchs bald durch Trennung
die erste Jungfrauenkongregation.

Diese Entwicklung fand unter den Pontifikaten Pius IX. und
Leo XIII. statt. So war das Dogma der Unbefleckten Empfang-
nis im Jahr 1854 Ausdruck dieser Marienverehrung. Zahlreiche,
in dieser Zeit entstandene Geschichten iiber das Leben Ma-
riens, die sie in vorbildhafter Darstellung als umsichtige
Hausfrau und besorgte Mutter zeigten, wurden verbreitet.

Der erste Miitterverein wurde 1850 in Lille gegrindet. 1875
entstand ein Erziehungsverein in Schwyz, aus dem die ersten
Miittervereine in Zug und Schwyz hervorgingen. (KHS, p.
174).

Vgl. Otto Bruner, Das "ganze Haus" und die alteuropéische
"Oekonomik", in: ders., Neue Wege der Sozialgeschichte. Got-
tingen 1956.

Vgl. Karin Hausen, Die Polarisierung der "Geschlechtscha-
raktere" - Eine Spiegelung der Dissoziation von Erwerbs und

Familienleben, in: W. Conze, Sozialgeschichte der Familie in
der Neuzeit Europas. Stuttgart 1976, pp. 363-393.

KHS, p. 175.

Der Priester wird nicht tber sein Geschlecht, sondern iiber
seine Funktion definiert. In diesem Sinne wurde die Anwe-
senheit eines Mannes in einem Frauenverein nicht als stérend
empfunden.

Vgl. Doris Kaufmann, Vom Vaterland zum Mutterland. Frauen

im katholischen Milieu der Weimarer Republik, in: Karin Hausen

(Hg.), Frauen suchen ihre Geschichte. Historische Studien

%m 19. und 20. Jahrhundert, Minchen 1982, pp. 250-2715, p.
3.




10.

11.

12,

13.

14,

15.

16.

17.
18.
19.

20.

Vgl. Urs Altermatt, Der Weg der Schweizer Katholiken ins
Ghetto. Zurich, Einsiedeln, Koln .

St. Elisabeths-Rosen, Nr. 1, 1908, p. 29,

Vgl. Hausen, 1976. Die These der Polarisierung der "Ge-
schlechtscharaktere” kann auch auf das katholische Milieu
Ubertragen werden. In meiner Proseminararbeit habe ich an-
hand explizit katholischer Lexika und Handbiicher Karin Hau-
sens These der Polarisierung auch fiir den Katholizismus
bestitigen konnen. Vgl. Simone Prodolliet, Die Frauenbilder in
der katholischen Moraltheologie und ihr Einfluss auf das ge-
sellschaftlich-6iTentliche Leben der Frau. Unverolfentlichte
Proseminararbeit, Bern (Prof. B. Mesmer) 1983.

A. Meyenberg, Die Starkmut der Frau. Ein Programm des
Schweizerischen Katholischen Frauenbundes. Festpredigt in der
Stiftskirche zu EinsiedeIn am 22. Sept. 1912 bei der ersten
allgemeinen Tagung des Schweizerischen Katholischen Frauen-
bundes. Luzern 1914, p. 10, 11.

1888 Grindung des Schweizerischen Gemeinniitzigen Frauen-
vereins, 1893 Schweizerischer Lehrerinnenverein, 1900 Bund
Schweizerischer Frauenvereine, etc. Flr die Geschichte der
schweizerischen Frauenbewegung vgl. auch Brigitte Schnegg
und Anne-Marie Stalder, Zur Geschichte der Schweizerischen
Frauenbewegung, in: Frauen der Welt, herausgegeben von der
Redaktion der NZZ, Zurich 1982, pp. 8-19; sowie dieselben,
Zur Geschichte der Schweizerischen Frauenbewegung, in: Die
Stellung der Frau in der Schweiz, Teil IV des Berichts der
Eidgenossischen Kommission fur Frauenfragen : "Frauenpo-
litik", Bern 1984, pp. 5-27; ferner Susanna Woodtli, Gleich-
berechtigung. Der Kampf um djg politischen Rechte der Frau
in der Schweiz. Frauenfeld 1983 .

Schweizer Katholische Frauenzeitung, Nr. 1, 1900, p. 1.

Die katholischen Lehrerinnen hatten sich zwar schon 1891 zu-
sammengeschlossen; ebenfalls gesamtschweizerisch organisiert
war seit 1902 der Katholische Maddchenschutzverein als Antwort
auf die Freundinnen junger Méddchen. Doch stellten diese
Vereine zahlenméssig noch keine ernstzunehmende Grésse dar,

Meyenberg, p.20

Die katholische Schweizerin, 22. Nov. 1928,

a.a.0.

a.a.0:

19



21,
22.

23.

24,

25.

26.
27.
28.

29,

30.
31.

32.

33.

34.
35.
36.
37.
38.

39.

20

Die katholische Schweizerin, 15. Mai 1919, p. 111,

zitiert nach Altermatt, 1972, p. 319.

Schweizer Katholische Frauenzeitung, Nr. 24, 17. Juni 1905,
p. 180.

Meyenberg, p. 21.

Der Schweizerische Katholische Frauenbund 1912-1927. Ein-
siedeln 1928, p. 10.

a.a.0,
L'ouvrier, Nr. 303, 30. Nov. 1907, p.1l.

Der Schweizerische Katholische Frauenbund 1912-1927, p. 11,

Schweizer Katholische Frauenzeitung, Nr. 24, 17. Juni 1905,

p. 185.

Die katholische Schweizerin, Nr. 6. 15, Mirz 1935, p. 161,

Die Aufgabe der katholischen Aktion besteht im wesentlichen in
der Forderung des Gottesreiches auf Erden. Sie fordert per-
sonliche Heiligung in Richtung auf die Heiligung der andern.
Diese Aktion geistlicher und religiéser Ordnung muss das Wohl
der Seelen hervorbringen. Als Ausbreitung des Gottesreiches
ist sie zudem eine soziale Aktion: sie erstrebt das Wohl der
Gesellschaft, an dem alle teilhaben. Vgl. Lexikon fiir Theologie
und Kirche, Freiburg i.Br. 1961, Bd. 6, p. 74.

Kaufmann, 1982, p. 255.

Frauentat-Frauenbund. Festschrift des Schweizerischen Katho-
lischen Frauenbundes. Luzern 1937, p. 18.

Die Katholische Schweizerfrau, Nr. 20. 16. Mai 1914, p. 153

a.a.0. p. 155.

Die Katholische Schweizerin, Nr.23, 1. Dez. 1918, p. 266.

Vgl. Altermatt, 1972, p. 419.

St. Elisabeths-Rosen, Nr. 1, 1908, p. 29,

1929 versuchten mehrere Frauenverbénde gemeinsam mit dem
einzigen politischen Intrument, das ihnen damals zur Ver-
figung stand, einer Petition, das Stimmrecht zu erhalten.



40.
41.

42,

43.

44,

45.

46.
47,

48.

Die Katholische Schweizerin, 28. Feb, 1929, p. 127,

Die Katholische Schweizerin, 14. Aug. 1929, p. 370.

Amtliches Stenographisches Bulletin, 12. Dez. 1945,

pp.T21-738.

Nationalrat Rohr, Amtl. Stenographisches Bulletin, 19. Mirz
1950, p.271.

Neue Ziircher Nachrichten, 26. Okt. 1945, p. 1.

Dieser Sachverhalt geht aus einem privaten Briefwechsel mit
Gertrud Heinzelmann hervor, die mich erstmals darauf auf-
merksam machte, und spéter durch Lotti Ruckstuhl bestitigt
wurde.

Interview mit M.M. Freuler-Biihler, Basel, 9. April 1984.

Staka-Orientierung, Nr. 6, Basel 1956, p. 1 und 2,

Die Schweizerin, Nr. 6, Mai 1958, p. 215.

Ich danke Brigitte Schnegg fiir ihre weiterfiihrende Kritik und
Diskussion dieses Artikels.

21



	"Gebt mir katholische Toechter und Muetter, und ich werde mit ihnen die Welt erobern." (Leo XIII.)

