
Zeitschrift: Itinera : Beiheft zur Schweizerischen Zeitschrift für Geschichte =
supplément de la Revue suisse d'histoire = supplemento della Rivista
storica svizzera

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft für Geschichte

Band: 2-3 (1985)

Artikel: "Gebt mir katholische Toechter und Muetter, und ich werde mit ihnen
die Welt erobern." (Leo XIII.)

Autor: Prodolliet, Simone

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1077713

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1077713
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


"GEBT MIR KATHOLISCHE TOECHTER UND MUETTER, UND ICH

WERDE MIT IHNEN DIE WELT EROBERN." (Leo XIII.)

Von Simone Prodolliet

Ins katholische Gesellschaftsmodell eingebunden trug die

sogenannte katholische Frauenbewegung wenig zu einer Verbesserung
weiblicher Lebensbedingungen oder gar zu einer Emanzipation der
Frau bei. Sie beteiligte sich als Instrument einer politischen
(männlichen) Elite vielmehr an der Zementierung eines Frauenbildes,

das den Tätigkeitsbereich der Frau beträchtlich einengte.
Die katholische Frauenbewegung war in diesem Sinne eine
fremdbestimmte. Sie verhielt sich den Weisungen kirchlicher Instanzen

entsprechend bis in die späten 50er Jahre des 20. Jahrhunderts
mal kämpferisch, mal sittsam und unterwürfig, was am Beispiel der
Frauenstimmrechtsdiskussion deutlich werden wird.(l)

1. Katholische Frauenvereine als Antwort auf die "Gefährdung der
Familie"

Katholische Frauenvereinigungen lassen sich bis zu den religiösen
Laienkongregationen des 16. und 17. Jahrhunderts zurückverfolgen.

(2) Sie waren eine Form der Frauenseelsorge und standen

unter der Autorität eines geistlichen Präses. Ihr wesentlicher

Aufgabenkreis war die praktische christliche Nächstenliebe.
Mit dem Aufschwung der Marienverehrung, dem Einsetzen des

sogenannten "Marianischen Frühlings"(3) in der zweiten Hälfte des

19. Jahrhunderts, wurden vielerorts Frauengemeinschaften zur
Anbetung Mariens gegründet. Es ist bezeichnend für das katholische

Gesellschaftsmodell, dass die Frauen ständisch gesondert,
d.h. ihrem Zivilstand entsprechend einem Töchter-, Jungfrauenoder

Frauenverein beitraten. Diese sogenannten Standesorganisationen

gab es auch für Männer, die sich ihrem Zivil-, oder wichtiger

noch, ihrem Berufsstand gemäss zusammenschlössen. Daneben

5



entstanden - angeregt durch französische Vorbilder(4) - katholische

Müttervereine, in denen Frauen neben ihren üblichen
religiösen Aktivitäten und karitativen Werken in Erziehungsfragen im

Geiste des Katholizismus unterwiesen wurden.

Mit dem tiefgreifenden wirtschaftlichen, sozialen und politischen
Wandel des 19. Jahrhunderts gewannen diese weiblichen Standesvereine

schnell an Bedeutung und fanden rasche Verbreitung.
Diese Zeit des Umbruchs, die das Gefüge des "ganzen Hauses"(5)
ins Wanken brachte, führte zur bekannten Polarisierung des

Erwerbs und Familienlebens. (6) Für die Frauen bedeutete dies eine

stärkere Fixierung auf Häuslichkeit und Mutterschaft, während
sich ihre herkömmlichen Einflussbereiche zusehends schmälerten.
Nun versuchten die Vereine, das katholische Sozialgefüge durch
besondere Unterweisung seiner Mitglieder in der alten Form zu

erhalten. Der drohenden "Familiengefährdung" sollte Einhalt
geboten werden. Deshalb wurden die Katholikinnen zu "glaubensstarken,

frommen Christinnen, zu liebevollen, treuen Gattinnen,

erziehungstüchtigen Müttern, sachkundigen Hausfrauen und zu

klugen Helferinnen"(7) ausgebildet.
Gleichzeitig waren diese Vereine gerade ihres ausserfamiliären
Rahmens wegen besonders attraktiv. Die Vereine, die ja selber ein

Produkt des sozialen Wandels waren, boten den in ihren Haushalten

isolierten Frauen ein erweitertes Bezugsnetz, das der
Vereinzelungstendenz entgegensteuerte. In den Vereinen waren die Frauen

fern von häuslichen Pflichten, und wenn sie auch unter männlicher

reistlicher Führung(8) standen, so waren sie unter ihresgleichen.
Spätestens der gemeinsame Hin- oder Rückweg bot dann die

Gelegenheit, Sorgen, Erfahrungen und Meinungen auszutauschen. Das

gemeinschaftliche Gebet, die gemeinsamen Exerzitien und
Wallfahrten, aber auch das gesellige Beisammensein stellten somit eine

religiös legitimierte Gegenwelt dar. (9) Sie stand im Gegensatz zur
Familie, die sich zunehmend im Privaten erschöpfte und dem

Ehemann, der Besitzansprüche geltend machte.

6



2. Der Zusammenschluss der "brachliegenden Kräfte"

Um die Jahrhundertwende plante die katholische Elite den
Zusammenschluss dieser lokalen Frauenvereine. Die Reorganisation der
Schweizer Katholiken(lO) ,die schon im Laufe der zweiten Hälfte des

19. Jahrhunderts angestrebt wurde, zielte auf die Wiedergewinnung
des politischen Einflusses, der im liberalen Bundesstaat nur schwer

zum Tragen kommen konnte. Es galt, die durch die Säkularisation

bedrohte katholische Lebensform, die sich eng mit dem Glauben

verknüpfte, zu erhalten und zu festigen.
Mit dem Zusammenschluss der Frauen sollte eine doppelte, wenn

nicht dreifache Funktion erfüllt werden. Erstens ging es um den

Einbezug der Frauen in den politischen Katholizismus. Zweitens

sollte ein Gegengewicht zur bürgerlichen und sozialistischen

Frauenbewegung geschaffen werden. Allenfalls war damit auch die

Kontrolle über die zahlreichen, zum Teil unterschiedlich
strukturierten und eventuell sogar unabhängigen Frauenvereine
beabsichtigt

Im Zuge des systematischen Ordnens der katholischen Kräfte
sollten also auch die Frauen nicht fehlen. Man wollte sie über eine

einheitliche Organisation besser erreichen können, um gemeinsam

den Kampf für die katholische Sache aufzunehmen. So hiess es in
einem Aufruf in den St. Elisabeths-Rosen, dem Organ der
katholischen Frauenwelt:

"... da gilt der Ruf, den Napoleon einst seinen Soldaten
zugerufen: 'Soldaten, ich bedarf eurer!' auch der katholischen Frauenwelt.

'Katholische Frauen, wir bedürfen eurer!' So rufen heute die
wägsten und besten unserer Führer, denn ohne Mithilfe der
katholischen Frauenwelt wird es unseren katholischen Vereinsinstitutionen

nicht möglich sein, allseitig ihrer Aufgabe zu genügen.
Diese zielbewusste Hilfsarbeit aber kann nur eine auf breiter
Grundlage aufgebaute, kraftvolle Organisation der Frauen
leisten.... Hier sollen unsere Schweizerfrauen sich die Hände reichen
zum wichtigen Kampf um Glaube und Tugend, hier soll die Brücke
gebaut werden zwischen den verschiedenen Gesellschaftskreisen
zur einheitlichen Arbeit auf dem Felde christlicher Caritas und
sozialer Hilfsarbeit."(11)

7



Für ein wirksames Vorgehen versprach man sich von den Frauen

diejenige Mitarbeit, die die Männer ihres angeblich andersgearteten
"Geschlechtscharakters" (12) wegen nicht leisten konnten: die

Arbeit im kleinen, insbesondere in der Familie und auf dem Gebiet

der Karitas, Dahinter stand die Meinung, die Frau verfüge
natürlicherweise über die dafür notwendige Einfühlungsgabe, Opferfreude

und Geduld, so dass die Kleinarbeit eigentlich ihrer
"Wesensart" entspreche.
In der Festpredigt bei der ersten Tagung nach der Gründung des

Katholischen Frauenbundes wies der geistliche Berater nachdrücklich

auf die besondere Arbeit der Frau hin:
"Die Bibel sagt vom starken Weibe : 'Ihre Hände legen sich an
Grosses und ihre Finger greifen nach der Spindel.'(Sprichw.
31,19) Die heilige Schrift berührt hier im Vorübergehen ganz fein
eine hochwichtige Vorbedingung. '...Ihre Finger greifen nach der
Spindel. '

Vergesset die Spindel nicht! Sie ist nicht buchstäblich zu nehmen.
Sie bedeutet Kleinarbeit Kleinarbeit ist wichtig im
Hause. Kleinarbeit ist wichtig im Hofe. Kleinarbeit ist unumgänglich

notwendig in allen Stellungen und Formen des Dienstes. Ohne
Kleinarbeit gedeiht kein Geschäft und kein Familienfortschritt.
Ohne viele und sehr viele Kleinarbeit kommt kein Verein vorwärts.
Vergesset die Spindel nicht !"(13)

Im Namen von Glaube und Tugend sollte andererseits verhütet
werden, dass die Katholikinnen, angeregt durch die rege Tätigkeit
der sich eben entfaltenden, konfessionell unabhängigen Frauenvereine

(14), die in Wirklichkeit aber stark protestantisch geprägt

waren, ins feindliche Lager überliefen. Ein katholisches
Gegengewicht zu den grossen Frauenverbänden sollte geschaffen werden.

Angesichts der wachsenden Anzahl von Frauenblättern unter den

schweizerischen Presseerzeugnissen warnte Anna Winistörfer,
Redaktorin der ersten katholischen Frauenzeitung, die auf
Initiative des Kapuzinerpaters Rufin Steimer gegründet wurde:

"... eine spezifisch katholische Frauenzeitung hatten wir in der
Schweiz noch nicht, wir dürfen es ruhig sagen, zum grossen
Schaden unserer eigenen Interessen. Was ein solches Blatt nützt
und welch eminenten Einfluss es auf Familie und Gesellschaft

8



ausübt, haben unsere Gegner längst erkannt. Wir zählen in der
Schweiz nicht weniger als 16 Frauenzeitungen, und darunter keine
einzige katholische! Es ist deshalb hohe Zeit, dass auch die
katholische Frauenwelt sich erhebt und ihre besten Kräfte uns zur
Gründung und Consolidierung eines eigenen Blattes leiht.
Katholische Frauen, das ist eure Pflicht, ihr dürft nicht hinter den
andern zurückstehen, ihr habt wie jene als 'moderne Frauen' in
des Wortes bester Bedeutung Interesse an der Erziehung, an
Fragen über Gesundheitspflege, am Los der Tausenden von
Arbeiterinnen, wie an Gabe edler Geistesbildung, an den katholischen
Grundsätzen, die heute im Sturme der Zeit auch eine katholische
Schweizerfrau wissen muss.(15)

Am meisten bangte man aber um die Arbeiterinnen, die vor
sozialistischen und klassenkämpferischen Einflüssen bewahrt werden

sollten. Die Gründung eines Arbeiterinnenvereins durch den

ehemaligen Stickereiarbeiter und späteren Domvikar J.B. Jung im

Jahre 1899 war denn auch das erste, was in bezug auf die Organisation

der Frauen unternommen wurde.(16) Doch standen weniger

sozialpolitische Anliegen im Vordergrund, die Sammlung der
Arbeiterinnen als Katholikinnen war wesentlich.
Eine Organisation der Arbeiterinnen allein genügte jedoch nicht.
Jede Katholikin, "ob Arbeiterin oder Aristokratin" sollte im kor-
porativistischen Sinne nach dem Motto der "Ständeversöhnung" (17)

unter einem Dach vereinigt werden. Darum blieb auch das Projekt
einer übergreifenden Organisation weiterhin aktuell. Der gemeinsame

katholische Glaube und die Ablehnung der "falschen
Frauenbewegung" (18) waren das grosse einigende Motiv bei der Bildung
einer spezifisch katholischen Frauenbewegung, die sich an der

"gottgewollten Aufgabe der Frau und den durch diese Aufgaben

gegebenen Schranken"(19) orientierte.
Die Katholikinnen wiesen nach, dass sich die Frauen schon seit

Bestehen der Kirche diesen Aufgaben zugewandt hätten und

erklärten, dass die katholische Frauenbewegung eine "ewige
Tradition" habe. Indem sie sich in die Kontinuität der grossen
Frauengestalten des Urchristentums über das Mittelalter bis zur
neuesten Zeit einreihte(20), verschaffte sich die katholische

Frauenbewegung historische Legitimation. Die bürgerliche und die

9



sozialistische Frauenbewegung erschienen damit als Produkte
familienzerstörerischer neuer Ideen, welche ihre "primäre tiefste
Ursache in einer vom wahren Glauben abgewandten Richtung und
in ihren falschen Lehren über Ursprung und Ziel der Menschen

und ihrem Verhältnis untereinander"(21) hätten.
Möglicherweise versprach man sich durch eine gesamtschweizerische

Organisation auch eine bessere Kontrolle über die kleinen lokalen

Jungfrauen-, Frauen- und Müttervereine. Vermutlich verfügten sie

über eine gewisse Autonomie, welche sich im gemeinsamen mystischen

Zusammensein, aber auch in Geselligkeit und Erfahrungsaustausch

ausdrückte. Es läge im Interesse der katholischen Elite,
dieses "geistige Kapital", wie sie es nannte, in ihrem Sinne

auszuschöpfen. Die "brachliegenden Kräfte"(22) der Frauen sollten am

richtigen Ort richtig eingesetzt und genutzt werden. Denn:

"ein ungeheures Kapital an Tugend und Religion, Opfersinn und
Intelligenz schlummert noch in der katholischen Frauenwelt. Der
Zusammenschluss aller Frauen, er allein kann und wird
dieses Kapital heben und es flüssig machen zum unermesslichen
Segen für Kirche und Vaterland."(23)

3. Die Gründung des Schweizerischen Katholischen Frauenbundes

Nachdem sich die Männer nach langem Ringen 1905 endlich im

Schweizerischen Katholischen Volksverein gesammelt hatten, sollten

jetzt auch die Frauen gesamtschweizerisch - im "moralischen

Frauenparlament"(24) - zusammengefasst werden. Im gleichen Jahr

noch versuchte man, einen Frauenbund dem Volksverein

anzugliedern, und zwar als besonderer Zweig innerhalb der Caritas-
Sektion. Doch das Unternehmen scheiterte. Die lokalen Geistlichen

sahen sich in ihrer Vormnachtstellung als Betreuer der Frauenvereine

bedroht und unterliessen deshalb jegliche Werbung für den

Frauenbund. (25) Auch fürchteten einige Frauenverbände um ihre

Unabhängigkeit und sahen im zentral angelegten Frauenbund, der

in die Strukturen des Volksvereins eingepasst werden sollte, eine

10



Konkurrenz, beziehungsweise eine unnötige Ueberwachung.(26) Der

Frauenbund wuchs also kaum über die Gründerinnengruppe hinaus.
Ein zweiter Anlauf wurde notwendig. Die katholischen Politiker
übten beim bischöflichen Ordinariat so lange Druck aus, bis durch
die oberste kirchliche Instanz der Widerstand der lokalen
Geistlichkeit dahinfiel. (27) Die "Vorurteile" der bestehenden Frauenvereine

wurden "zerstreut" 28 so dass auch von dieser Seite

keine Opposition mehr zu erwarten war. Die Gründung des

Schweizerischen Katholischen Frauenbundes konnte in die Wege geleitet
werden. Diesmal plante man aber eine vom Volksverein unabhängige

Frauenorganisation, die den unterschiedlichen Interessen besser

gerecht wurde. Am 21. Mai 1912 wurde der selbständige, vom

Volksverein losgelöste Schweizerische Katholische Frauenbund

(SKF) proklamiert.
Mit der Konstruktion eines Dachverbandes hatte man eine Form

gefunden, die die Bedürfnisse aller Beteiligten zu befriedigen
schien. Für die politische Elite war die Organisation aller Frauen

gewährleistet. Die männliche Kontrolle blieb über den Volksverein
weiterhin bestehen, der sich als "grosser Bruder" der "zukunftsfreudigen

kleinen Schwester"(29) annahm. Ausserdem sorgten die

persönlichen Verbindungen zwischen Männer- und Frauenseite - die

Gründerinnen waren die Ehefrauen der führenden Politiker - für
die fortdauernde Oberaufsicht.
Die Geistlichkeit sicherte sich ihren Einfluss in der Person eines

geistlichen Beraters, der den Frauenbund begleitete. Die bestehenden

Frauenvereine konnten ihre herkömmlichen lokalen
Vereinsstrukturen beibehalten, und die anführenden Katholikinnen
verfügten, analog zum Bund Schweizerischer Frauenvereine, über eine

selbständige Dachorganisation.

11



4. "Siehe, ich bin eine Magd des Herrn, mir geschehe nach
deinem Wille."

Der Frauenbund nahm sich in der Folge, ähnlich wie die bürgerliche

Frauenbewegung, der sogenannten "Frauenfrage" an. Er
veranstaltete Hauswirtschaftskurse, unterrichtete in Kranken- und

Kinderpflege und widmete sich der Mütter und Säuglingsfürsorge.
Ob damit eine Verbesserung der weiblichen Lebensbedingungen
bewirkt wurde, ist allerdings fraglich. Zunächst jedenfalls brachte
das neue Hausfrauenideal den Frauen, und insbesondere den

Arbeiterinnen und Unterschichtsfrauen, an die es in erster Linie

gerichtet war, eine zusätzliche Belastung, die durch einen
ständigen Appell an Opferbereitschaft und Starkmut abverlangt werden

konnte.
Für den katholischen Bereich sorgte nun der Frauenbund für die

Propagierung des bürgerlichen Hausfrauen- und Mutterideals. In
diesem Sinne wurde auch die ausserhäusliche Erwerbsarbeit abgelehnt

:

"Die Mutter soll nicht mit der Bürde des Mitverdienens belastet
sein, die muss ihre Sorgfalt v.a. der Familie zuwenden können...
Es darf keine Proletarierinnen mehr geben, Mütter und Frauen, die
ihr Tagwerk in der Fabrik verrichten anstatt im trauten Heim der
Familie. "(30)
Ein solches Frauenbild, das sich zentral an der Mütterlichkeit
orientierte, sollte aber gleichzeitig auch ledigen Frauen einen

Lebensinhalt anbieten. Sie verwies man demnach auf die "geistige"
Mütterlichkeit. Als Hüterinnen der Sittlichkeit und Garantinnen der

Frömmigkeit waren sie neben ihrem karitativen Betätigungsfeld auf
die Hochhaltung der katholischen Ideale der Jungfräulichkeit,
Demut und Opferbereitschaft bedacht.

Die Krise der 30er Jahre löste auf konservativer Seite eine

Neuorientierung am ständischen Gesellschaftsmodell aus. Damit gewann
das im Laufe des 19. Jahrhundert neu entwickelte Mütterlichkeitsideal

an Aktualität. Der Aufschwung suchende Katholizismus, der

12



eine fortschreitende Säkularisation bekämpfte, fand im Frauenbund

die geeignete Unterstützung.
Trägerin des hierarchischen Wiederaufbaus von Kirche und
Gesellschaft war die "Katholische Aktion."(31) Wegen der ungenügenden

Zahl an Priestern übertrug die Kirche gewisse Aufgaben an

Laien. Hierin erachtete man die Frauen als besonders kompetent.
Ihnen wurde aufgrund ihrer Gebärfähigkeit eine spezielle

Empfänglichkeit zugeschrieben, die sie für das "göttliche Sit-
tengesetz"(32) aufnahmebereiter und vermittlungsfähiger mache.

Die Gesamtheit der katholischen Frauen wurde zu ihrer neuen

Aufgabe gerufen. Der Bischof ernannte den Frauenbund zum

offiziellen weiblichen Repräsentanten der "Katholischen Aktion".
Als "Mägde des Herrn" widmeten sie sich nun der Zusammenführung

und Erhaltung der vom "Bolschewismus und neuen Heidentum"

(33) bedrohten Kirche. In diesem Zusammenhang wurde erstmals

auch die weibliche Jugend organisiert.
Die Frau als das "sittlich bessere Wesen" wurde somit zur Gebieterin

und Führerin des moralisch Schlechteren und Abgefallenen,
des Mannes. Als Kompensation zu ihren Diensten in Kleinstarbeit
und Unterwerfung erlebte sie eine geistige Ueberhöhung über den

Mann.

5. Frauenstimmrecht und katholische Frauenbewegung: ein unve¬

reinbares Gespann?

Im Eifer für die katholische Sache wogen die Katholikinnen in den

ersten Jahren des Bestehens des Frauenbundes ernsthaft ihre
Stellung zum Frauenstimmrecht ab und fanden eigentlich keine

stichhaltigen Gegenargumente. Dass Politik Männersache sei, dessen

waren sich die Frauen gar nicht sicher. Denn:

"Weil gerade mit den Waffen der Politik unsere Kirche stets oft
bekämpft wird, weist der Wille der Welt wie der Wille Gottes auch
uns die Bahn, die (wir) schreiten müssen, um im Kampf für
die gute Sache den Gegner mit seinen eigenen Waffen zu schlagen:
es ist die Bahn der Politik."(34)

13



Aus dieser Sicht schien es den Frauen überhaupt nicht abwegig,
das Stimmrecht auszuüben, im Gegenteil: das Frauenstimmrecht
hätte die Möglichkeit zur politischen Einflussnahme geboten, was ja
ein Postulat des politischen Katholizismus war.
"Ob sich die Frau, wenn nicht passives, so doch aktives Wahlrecht

erobern soll?", fragten sich also die Katholikinnen.
"Denn dann würden (wir) dafür sorgen, dass in unseren Ratsälen
weniger zum Fenster hinaus, sondern der menschlichen Gesellschaft
ins Gewissen geredet wird, dass man mehr für Mädchenschutz und
Frauenschutz sorgt statt nur für Tierschutz,... dass mehr soziale
Gerechtigkeit, Liebe und Wohlfahrt Platz greife im Schweizerland."
(35)
Im Hinblick auf eine baldige Einführung des Frauenstimmrechts

planten die Frauen sogar staatsbürgerliche Schulung, die sie über
die neu an sie herantretenden Pflichten aufklären sollte.

Zu brüsker Wende führte indessen der Landesstreik im Jahr 1918.

Da unter anderen Forderungen auch das Frauenstimmrecht begehrt
wurde, hiess es also in katholischen Kreisen:
"Wer hat die Frauenstimmrechtsfrage entfesselt, welches waren die
Gründe dafür?" Antwort: "Die Sozialdemokraten haben es längst
gefordert und mit allen Propagandamitteln, mit Hetze und Leidenschaft

durchzuführen gesucht, denn sie hatten die Richtigkeit des
Bebel'sehen Wortes gut eingesehen: 'Auf der Seite steht der Sieg,
auf der die Frau steht.' Darum war ihnen alles daran gelegen, die
Stimme der Frau für ihre Zwecke zu gewinnen."(36)
Die Katholiken, die sich als Erzfeinde der Sozialdemokraten

verstanden, waren sich schnell einig über die Stellung der Frau in
der Politik. Die Schweizerische Konservative Volkspartei, die bald

nach ihrem Einzug ins Bundeshaus an der Seite der Freisinnigen

zur Partnerin in der antisozialistischen Bürgerblock-Regierung(37)
aufstieg, konnte auf weiblichen Einfluss verzichten. Die

Mitstreiterinnen, die vor ein paar Jahren noch als "schlagfertige
Armee"(38) für das katholische Ideal zu kämpfen hatten, wurden

nun auf ihre "wahre Weiblichkeit" verwiesen. Für "Mütter im

geistigen und physischen Sinn" und damit für Hüterinnen von
Moral und Sittlichkeit war ein kämpferisches Frauenideal fehl am

Platz.

14



Die erste öffentliche Stellungnahme des Frauenbundes zum

Frauenstimmrecht erfolgte allerdings erst anlässlich der grossen Petition

der Frauenorganisationen von 1929.(39) Als der SKF von Seiten

des Aktionskomitees ersucht wurde, die Frauenstimmrechtsbestrebungen

ebenfalls zu unterstützen, sahen sich die Katholikinnen

gezwungen, ihre Meinung klar darzulegen:
"Wir lehnen das Stimmrecht der Frau, wie auch das aktive und
passive Wahlrecht derselben ab, weil die durch Ausübung dieser
Rechte sich vollziehende Teilnahme der Frau am politischen Leben
nicht dem Ideal der Frauennatur entspricht, wie es aus der
Schöpfungsgeschichte, aus dem Evangelium und aus der Geschichte
der christlichen Völker uns entgegentritt. Indem Gott die Frau im
Gegensatz zum Manne mit besonderen leiblichen und geistigen
Anlagen ausstattete, hat er ihr auch eine von der des Mannes
verschiedene Aufgabe zugewiesen, die zunächst in der Pflege der
Familie, dann aber auch für weitere Kreise in der fürsorgenden
geistigen und leiblichen Hilfeleistung sich erfüllte. Durch den
Eintritt der Frau in das politische Leben wird sie aber in ihrer
eigentlichen Aufgabe gehemmt, in ihrem religiösen Leben vielfach
bedroht und durch die Parteikämpfe wird zudem der Friede in der
Familie gefährdet. So sehr wir daher die Gleichwertigkeit der Frau
mit dem Manne im Geiste des Christentums hochhalten, so
entschieden verwerfen wir die absolute Gleichstellung der beiden
Geschlechter in bezug auf ihre Lebensaufgabe: (40)

In einem offenen Brief gelobt und gebilligt wurde die Haltung des

SKF von den schweizerischen Bischöfen, die wohl beim Zustandekommen

der Stellungnahme zumindest geistig Pate gestanden hatten:

"Möge Gottes reichster Segen die Werktätigkeit des Schweizerischen
Katholischen Frauenbundes stets oft begleiten und
befruchten."(41)

Die Angelegenheit galt nun während 15 Jahren als erledigt, bis
1945 das Frauenstimmrecht durch das Postualt Oprecht wieder zum

Thema wurde.(42) Die Diskussion wurde besonders brisant, als

Oprecht mit der Stellungnahme des Papst Pius XII aufwartete: der

Papst habe die Italienerinnen aufgefordert, an die Urnen zu

gehen.

Die Bestürzung war allerseits gross, war doch bisher einhellig die

Meinung gewesen, die Frauen gehörten nicht in die "Arena der

15



Politik".(43) Die katholische Presse übte sich in "Aufklärungsarbeit"

und wies in ausgedehnten Stellungnahmen, meist gross aufgemacht

auf der Frontseite, auf die spezifisch italienischen
Verhältnisse hin, die mit der Schweiz nicht vergleichbar seien.(44)

Bischof Franz von Streng, der vehemente Frauenstimmrechtsgegner,

nahm sich indessen dem Frauenbund direkt an. Er verbot dem

SKF den Abdruck der Papstansprache in der "Schweizerin", dem

Organ des Frauenbundes, und untersagte überhaupt die Behandlung

der Frauenstimmrechtsfrage. Hilde Vérène Borsinger, die

damalige Redaktorin, die sich zunehmend für eine Teilnahme der
Frau am Staatsleben eingesetzt, wenn auch noch nicht explizit das

Frauenstimmrecht gefordert hatte, reichte daraufhin ihre
Kündigung ein, deren wahrer Hintergrund allerdings vertuscht wurde.

(45)

Die Frauenstimmrechtsdiskussion war nun also zu einem Tabu

geworden. Der Frauenbund hielt sich in der Folge an die

bischöflichen Weisungen.
Doch liessen sich einige wenige Katholikinnen nicht davon

abbringen, trotzdem für die politische Gleichberechtigung der Frau

einzustehen. 1947 schlössen sie sich zusammen und gründeten den

Staatsbürgerlichen Verein katholischer Schweizerinnen (Staka). Da

allerdings auch sie vom Bischof eine Zurechtweisung zu erwarten

hatten, umschifften sie seine Oberaufsicht geschickt, indem sie

sich seinem Protektorat entzogen: sie stellten das Adjektiv
"katholisch" bewusst nicht dem "Verein" voran und hatten damit freie
Bahn in ihrem Handeln.

Mit der Papstansprache "hausierend" (46) setzten sie sich für das

Frauenstimmrecht ein. Die Argumente des Papstes lauteten fol-
gendermassen :

"Ihr, katholische Frauen und Töchter, wollt ihr euch der Notwendigkeit

und Pflicht, direkt oder indirekt an der Gestaltung des
öffentlichen Lebens mitzuwirken, entziehen? Das Schicksal der
Familie, das Schicksal der menschlichen Gemeinschaft steht auf dem

16



Spiel. In eure Hände ist es gelegt. Jede Frau, beachtet es wohl,
jede Frau ohne Ausnahrae hat die strikte Gewissenspflicht, nicht
seitab zu stehen, sondern in geeigneter Weise mitzuwirken im
Kampf gegen jene Mächte, welche die christliche Familie gefährden
und zerstören. Sie hat aktiv mitzuwirken an allem, was der
Wiederherstellung der christlichen Familie dient. Frauen und
Töchter! Habet Mut! Arbeitet rastlos, ohne euch von Schwierigkeiten

und Hindernissen entmutigen zu lassen! Seid unter der
Fahne von Christkönig und unter dem Schutze Mariens, der
Königin der Frauen, die 'restauratrici', die Retterinnen des
häuslichen Herdes, der Familie und der öffentlichen, menschlichen
Gemeinschaft. " (47

Eine solche Rede überzeugte mehr und mehr auch die SKF-Frauen,
sich für die Beteiligung am Staat einzusetzen. Der Papst hatte
ihnen damit sogar eine Mission übertragen. Als Mitgestalterinnen im

öffentlichen Leben waren sie aufgerufen, im Sinne der Katholischen
Aktion Retterinnen der menschlichen Gemeinschaft zu sein.
Nach langem Abwägen rangen sie sich schliesslich zu einem Ja zum

Frauenstimmrecht durch. An einer Delegiertenversammlung am 17.

April 1958, ein knappes Jahr vor der ersten eidg. Abstimmung zur
Einführung des Frauenstimmrechts, verabschiedete der Frauenbund
eine positive Resolution, allerdings gegen den Willen des

bischöflichen Protektors und der Schweizerischen Konservativen

Volkspartei.
"Die Menschenwürde ist nach christlicher Auffassung für Mann und
Frau dieselbe. Somit haben beide Geschlechter das Recht und die
Pflicht, die in der Natur des Menschen begründeten Gemeinschaften,

Familie und Staat, durch ihren Einfluss zu gestalten.
Durch die Umwälzung der letzten Jahrzehnte, die alle Gebiete des
menschlichen Lebens, besonders auch die Belange der Familie
berühren, ist der Einflussbereich des Staates umfassender
geworden
Die Mitarbeit im Staate ist weitgehend jenen Menschen vorbehalten,
die im Besitze der politischen Rechte sind. In der Schweiz sind die
Frauen davon ausgenommen.
Der Schweizerische Katholische Frauenbund fordert deshalb eine
vermehrte Mitarbeit der Frauen in eidgenössischen und kantonalen
Kommissionen, die auf dem Gebiet der Gesetzgebung arbeiten oder
deren Vollzug überwachen. Der Schweizerische Katholische Frauenbund

befürwortet die Einführung des Frauenstimm- und -Wahlrechts

in der Schweiz."(48)

17



Anmerkungen

1. Dem Artikel liegt folgende Untersuchung zugrunde: Simone
Prodolliet, Die katholische Schweizerin und der schwarze Punkt
auf der Landkarte Europas. Das katholische Frauenbild ïm
Spiegel der Frauenstimmrechtsdiskussion 1900-1971.
Unveröffentlichte Seminararbeit Bern (Prof. B. Mesmer) 1984.

2. Katholisches Handbuch der Schweiz (im folgenden KHS),
bearbeitet von Hermann Seiler im Auftrag und unter Mitarbeit
des Apologetischen Instituts des Schweizerischen Katholischen
Volksvereins. Luzern 1943, p. 147 und p. 181 ff. Die erste
Frauenkongregation in der Schweiz wurde 1581 von Petrus
Kanisius in Freiburg gegründet. Aus der Zweitältesten
Frauenkongregation in Luzern (1615) erwuchs bald durch Trennung
die erste Jungfrauenkongregation.

3. Diese Entwicklung fand unter den Pontifikaten Pius IX. und
Leo XIII. statt. So war das Dogma der Unbefleckten Empfängnis

im Jahr 1854 Ausdruck dieser Marienverehrung. Zahlreiche,
in dieser Zeit entstandene Geschichten über das Leben
Mariens, die sie in vorbildhafter Darstellung als umsichtige
Hausfrau und besorgte Mutter zeigten, wurden verbreitet.

4. Der erste Mütterverein wurde 1850 in Lille gegründet. 1875
entstand ein Erziehungsverein in Schwyz, aus dem die ersten
Müttervereine in Zug und Schwyz hervorgingen. (KHS, p.
174).

5. Vgl. Otto Bruner, Das "ganze Haus" und die alteuropäische
"Oekonomik", in: ders., Neue Wege der Sozialgeschichte.
Göttingen 1956.

6. Vgl. Karin Hausen, Die Polarisierung der "Geschlechtscha¬
raktere" - Eine Spiegelung der Dissoziation von Erwerbs und
Familienleben, in: W. Conze, Sozialgeschichte der Familie in
der Neuzeit Europas. Stuttgart 1976, pp. 363-393.

7. KHS, p. 175.

8. Der Priester wird nicht über sein Geschlecht, sondern über
seine Funktion definiert. In diesem Sinne wurde die
Anwesenheit eines Mannes in einem Frauenverein nicht als störend
empfunden.

9. Vgl. Doris Kaufmann, Vom Vaterland zum Mutterland. Frauen
im katholischen Milieu der Weimarer Republik, in: Karin Hausen
(Hg.), Frauen suchen ihre Geschichte. Historische Studien
zum 19. und 20. Jahrhundert. München 1982, pp. 250-275, p.
2sr.

18



10. Vgl. Urs Altermatt, Der Weg der Schweizer Katholiken ins
Ghetto. Zürich, Einsiedeln, Köln 1972.

11. St. Elisabeths-Rosen, Nr. 1, 1908, p. 29.

12. Vgl. Hausen, 1976. Die These der Polarisierung der "Ge-
schleehtscharaktere" kann auch auf das katholische Milieu
übertragen werden. In meiner Proseminararbeit habe ich
anhand explizit katholischer Lexika und Handbücher Karin Hausens

These der Polarisierung auch für den Katholizismus
bestätigen können. Vgl. Simone Prodolliet, Die Frauenbilder in
der katholischen Moraltheologie und ihr Einfluss auf das
gesellschaftlich-öffentliche Leben der Frau. Unveröffentlichte
Proseminararbeit, Bern (Prof. B. Mesmer) 1983.

13. A. Meyenberg, Die Starkmut der Frau. Ein Programm des
Schweizerischen Katholischen Frauenbundes. Festpreaigt in der
Stiftskirche zu Einsiedeln am 22. Sept. T912 bei der ersten
allgemeinen Tagung des Schweizerischen Katholischen
Frauenbundes. Luzern 1914, p. 10, 11.

14. 1888 Gründung des Schweizerischen Gemeinnützigen Frauen¬
vereins, 1893 Schweizerischer Lehrerinnenverein, 1900 Bund
Schweizerischer Frauenvereine, etc. Für die Geschichte der
schweizerischen Frauenbewegung vgl. auch Brigitte Schnegg
und Anne-Marie Stalder, Zur Geschichte der Schweizerischen
Frauenbewegung, in: Frauen der Welt, herausgegeben von der
Redaktion der NZZ, Zürich 1982, pp. 8-19; sowie dieselben,
Zur Geschichte der Schweizerischen Frauenbewegung, in: Die
Stellung der Frau in der Schweiz, Teil IV des Berichts der
Eidgenossischen Kommission Fur Frauenfragen : "Frauenpolitik",

Bern 1984, pp. 5-27; ferner Susanna Woodtli,
Gleichberechtigung. Der Kampf um ctye politischen Rechte der Frau
in der Schweiz. Frauenfeld 1983

15. Schweizer Katholische Frauenzeitung, Nr. 1, 1900, p. 1.

16. Die katholischen Lehrerinnen hatten sich zwar schon 1891 zu¬
sammengeschlossen; ebenfalls gesamtschweizerisch organisiert
war seit 1902 der Katholische Mädchenschutzverein als Antwort
auf die Freundinnen junger Mädchen. Doch stellten diese
Vereine zahlenmässig noch keine ernstzunehmende Grösse dar.

17. Meyenberg, p.20

18. Die katholische Schweizerin, 22. Nov. 1928.

19. a.a.O.

20. a.a.O:

19



21. Die katholische Schweizerin, 15. Mai 1919, p. 111.

22. zitiert nach Altermatt, 1972, p. 319.

23. Schweizer Katholische Frauenzeitung, Nr. 24, 17. Juni 1905,
p. 185.

24. Meyenberg, p. 21.

25. Der Schweizerische Katholische Frauenbund 1912-1927. Ein-
siedeln 1928, p. 10.

26. a.a.O.

27. L'ouvrier, Nr. 303, 30. Nov. 1907, p.l.
28. Der Schweizerische Katholische Frauenbund 1912-1927, p. 11.

29. Schweizer Katholische Frauenzeitung, Nr. 24, 17. Juni 1905,
p. 185.

30. Die katholische Schweizerin, Nr. 6. 15. März 1935, p. 161.

31. Die Aufgabe der katholischen Aktion besteht im wesentlichen in
der Förderung des Gottesreiches auf Erden. Sie fordert
persönliche Heiligung in Richtung auf die Heiligung der andern.
Diese Aktion geistlicher und religiöser Ordnung muss das Wohl
der Seelen hervorbringen. Als Ausbreitung des Gottesreiches
ist sie zudem eine soziale Aktion: sie erstrebt das Wohl der
Gesellschaft, an dem alle teilhaben. Vgl. Lexikon für Theologie
und Kirche, Freiburg i.Br. 1961, Bd. 6, p. 74.

32. Kaufmann, 1982, p. 255.

33. Frauentat-Frauenbund. Festschrift des Schweizerischen Katho¬
lischen Frauenbundes. Luzern 1937, p. 18.

34. Die Katholische Schweizerfrau, Nr. 20. 16. Mai 1914, p. 153

35. a.a.O. p. 155.

36. Die Katholische Schweizerin, Nr.23, 1. Dez. 1918, p. 266.

37. Vgl. Altermatt, 1972, p. 419.

38. St. Elisabeths-Rosen, Nr. 1, 1908, p. 29.

39. 1929 versuchten mehrere Frauenverbände gemeinsam mit dem
einzigen politischen Intrument, das ihnen damals zur
Verfügung stand, einer Petition, das Stimmrecht zu erhalten.

20



40. Die Katholische Schweizerin, 28. Feb. 1929, p. 127.

41. Die Katholische Schweizerin, 14. Aug. 1929, p. 370.

42. Amtliches Stenographisches Bulletin, 12. Dez. 1945,
pp. 721-738.

43. Nationalrat Rohr, Amtl. Stenographisches Bulletin, 19. März
1950, p.271.

44. Neue Zürcher Nachrichten, 26. Okt. 1945, p. 1.

45. Dieser Sachverhalt geht aus einem privaten Briefwechsel mit
Gertrud Heinzelmann hervor, die mich erstmals darauf
aufmerksam machte, und später durch Lotti Ruckstuhl bestätigt
wurde.

46. Interview mit M.M. Freuler-Bühler, Basel, 9. April 1984.

47. Staka-Orientierung, Nr. 6, Basel 1956, p. 1 und 2.

48. Die Schweizerin, Nr. 6, Mai 1958, p. 215.

Ich danke Brigitte Schnegg für ihre weiterführende Kritik und
Diskussion dieses Artikels.

21


	"Gebt mir katholische Toechter und Muetter, und ich werde mit ihnen die Welt erobern." (Leo XIII.)

