
Zeitschrift: Intercura : eine Publikation des Geriatrischen Dienstes, des
Stadtärztlichen Dienstes und der Psychiatrisch-Psychologischen
Poliklinik der Stadt Zürich

Herausgeber: Geriatrischer Dienst, Stadtärztlicher Dienst und Psychiatrisch-
Psychologische Poliklinik der Stadt Zürich

Band: - (2009-2010)

Heft: 105

Artikel: Herausforderung Demenz : ethische Aspekte im Umgang mit
demenzkranken Menschen

Autor: Rüegger, Heinz

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-789791

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-789791
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Herausforderung Demenz
Ethische Aspekte im Umgang mit demenzkranken Menschen

Heinz Rüegger*

Der Preis der Langlebigkeit

Die historische Entwicklung hin zu einer Gesellschaft, in der Langlebigkeit

nicht mehr die Ausnahme, sondern die Regel ist, in der also
die durchschnittliche Lebenserwartung jedes Neugeborenen - wie es
heute der Fall ist - rund acht Jahrzehnte beträgt, ist eine kulturelle
Errungenschaft sondergleichen. Ihre Bedeutung kann kaum überschätzt
werden. Allerdings lässt sich nicht darüber hinweg sehen, dass diese
Errungenschaft ambivalent ist; sie hat nämlich ihren Preis.

Biologisch gesehen ist unser Körper nicht auf Hochaltrigkeit eingestellt.
Evolutionsbiologisch betrachtet ist der Mensch genetisch so programmiert,

dass es seinem Körper in jüngeren Jahren relativ leicht gelingt,
Schädigungen zu beheben oder einzugrenzen, so dass seine
Funktionstüchtigkeit erhalten bleibt. Und zu seiner Funktionstüchtigkeit
gehört vor allem die Fortpflanzung.
Ab dem Alter, in dem die Fortpflanzung im Prinzip erfolgt ist, nimmt die
Fähigkeit des Körpers, auftretende Defekte zu reparieren, zunehmend
ab. Paul B. BALTES hat das schon vor Jahren auf die lapidare
Formulierung gebracht: „Die evolutionär gewachsene Biologie ist keine
Freundin des Alters." Das zeigt sich sehr anschaulich an der exponen-
tiellen Zunahme der Demenzerkrankungen bei zunehmendem Alter.
Nach einer Meta-Analyse von 21 Studien, die Anthony F. JORM et
al. 1987 veröffentlichten, ist ab 60 Jahren mit einer ungefähren
Verdoppelung der Demenz-Prävalenzrate, also der Anzahl demenzieller
Störungen pro Hundert Personen einer Altersgruppe, alle fünf Jahre
zu rechnen. Eine ähnliche Entwicklung deutet eine Meta-Analyse von
Studien aus den 1980er Jahren an, die Albert HOFMAN et al. 1991
veröffentlichten.
Das heisst: Indem wir den Tod immer weiter hinausschieben und da-

Dr. theol. Heinz Rüegger, MAE, Institut Neumünster, Neuweg 12, 8125 Zollikerberg

heinz.rueegger@institut-neumuenster.ch
© und Hinweis auf Neuerscheinung: siehe Seite 34

4



durch ein immer älter werden, handeln wir uns - selbst verantwortet! -
ein immer höheres Risiko ein, an einer Form von Demenz zu erkranken.

Dies wiederum ist einer der Hauptgründe, warum heute die meisten

Zeitgenossen Langlebigkeit als ein sehr ambivalentes Phänomen
empfinden, als etwas, das sie zugleich wollen und fürchten. Andreas
KRUSE hat zweifellos recht: „An einer Demenz zu erkranken, in deren
Folge unselbstständig zu werden und die Fähigkeit zur Kommunikation

zu verlieren, ist das wahrscheinlich am meisten gefürchtete Risiko
des Alters.

"Wie ein Damoklesschwert hängt das Krankheitsbild Demenz über
unserer immer weiter alternden Gesellschaft und das Stichwort .Alzhei¬
mer', jenes pathologische Syndrom, das auch schon als
Jahrhundertkrankheit bezeichnet worden ist, vermag wie wenig anderes tiefe
Ängste auszulösen im Blick auf die je eigene, individuelle Zukunft.
Aber auch im Blick auf die Zukunft der Gesellschaft als Ganzes dürfte
das quantitativ weiter zunehmende Phänomen Demenz einschneidende

Folgen haben.
Tom KITWOOD hat in ihm den vielleicht bedeutsamsten epidemiologischen

Faktor des beginnenden 21. Jahrhunderts gesehen, der
„tiefgreifende und anhaltende Auswirkungen auf das gesamte Gefüge
unseres politischen, ökonomischen und sozialen Lebens haben wird."
Und niemand weiss im Moment noch, wie wir als Gesellschaft damit
umgehen sollen.

Haben Krankheiten, vor allem solche, die mit hoher Wahrscheinlichkeit

tödlich enden, schon immer existenzielle Fragen etwa nach dem
Sinn des Lebens aufgeworfen, so gehört Demenz in ihren verschiedenen

Formen zu jenen Krankheitsphänomenen, die auf besonders
grundsätzliche Weise Fragen nach unserem Menschenbild, nach
der Bedeutung menschlichen Lebens und eines menschenwürdigen
Lebensendes aufwerfen. Denn das, was in einem Demenz-Prozess
geschieht, stellt zentrale Aspekte unseres gängigen Menschenbildes
fundamental in Frage.

5



Demenz als Infragestellung des gängigen Menschenbildes

Wir leben in einer Gesellschaft, die stark durch eine rationalistische,
kapitalistische und auf individuelle Freiheit und Unabhängigkeit
ausgerichtete Kultur geprägt ist. Diese orientiert sich an drei zentralen
Schlüsselwerten, die unser Selbstverständnis und Lebensgefühl
bestimmen: diejenigen der Produktivität, der Rationalität und der
Autonomie. Wer leistungsfähig ist, über hohe Intelligenz verfügt und sein
Leben selbstbestimmt und selbstständig führen kann, fühlt sich gut,
ist erfolgreich und wird von Mitmenschen geachtet. Er oder sie ist
jemand, insofern er oder sie die Schlüsselwerte von Produktivität,
Rationalität und Autonomie verkörpert.

Auf dem Hintergrund einer solchen gesellschaftlichen Mentalität und
eines derart akzentuierten Menschenbildes muss Demenz als das pure
Gegenteil dessen erscheinen, was als gut und erstrebenswert gilt, worin

wir Sinn, Wert und Würde unserer Existenz begründet sehen.
Demenz stellt den absoluten Gegensatz zu unserem anthropologischen
Idealbild dar, ist eine Kränkung aller Bilder, die wir uns von einem guten

Leben und gelingenden Altern machen, indem sie nicht nur einen
letztlich tödlichen Verlauf nimmt, sondern den innersten Kern unserer
geistigen Identität angreift. Sie entfremdet die betroffenen Personen
sich selbst, ihrer Geschichte und ihrem sozialen Umfeld und versetzt
sie im fortgeschrittenen Stadium auf die geistige Stufe eines kleinen
Kindes zurück, das selbst bei den Verrichtungen der Aktivitäten des
täglichen Lebens weitgehend auf die Unterstützung von Mitmenschen
angewiesen ist. Ja, Demenz in ihren vielfältigen Formen lässt
Menschen Verhaltensweisen annehmen, die unsere ganze Kultur des
zivilisierten Umgangs unter Erwachsenen in Frage stellt.

Es ist deshalb verständlich, dass das Phänomen Demenz bzw. die
Begegnung mit demenzkranken Menschen häufig zuallererst einmal

Ängste und Abwehr auslöst, werden wir doch mit einem möglichen

künftigen Bild unserer selbst konfrontiert, das wir ablehnen und

6



verdrängen - dem Bild eines geistig desorientierten, der eigenen
Kontrolle und Selbstbestimmung entgleitenden und ganz von anderen

abhängigen alten Menschen. Wir werden daran erinnert, dass ein
im gängigen Sinne verstandenes „erfolgreiches Altern" (successful
aging) nicht selbstverständlich ist und sich u. U. auch noch so
ernsthaftem Planen entzieht. Aus der Abwehr dieser Perspektive ergeben
sich zahlreiche Verdrängungsstrategien, die mit innerer Logik zu einer
Ausgrenzung demenzkranker Menschen führen. Tom KITWOOD hat
diese moralisch fragwürdige „Psychodynamik des Ausgrenzens" und
ihre entmenschlichenden Folgen dargestellt.

Aus diesem Sachverhalt ergibt sich für Personen, die in der
Begleitung und Pflege Demenzkranker engagiert sind, wie auch für die
Gesellschaft als Ganzes eine doppelte Herausforderung. Notwendig
ist einerseits die selbstkritische Wahrnehmung und Korrektur
verdrängender, ausgrenzender Einstellungen und Haltungen gegenüber
Menschen mit einer Demenz.
Andreas KRUSE weist darauf hin, dass „die Konfrontation mit dem
Krankheitsbild der Demenz den Menschen an eine Dimension erinnert,
die in seinem Streben nach Selbstständigkeit und Selbstverantwortung

bisweilen in Vergessenheit gerät: Die Dimension der bewusst
angenommenen Abhängigkeit. Das Erkennen der grundlegenden
Angewiesenheit auf die Solidarität und Hilfe anderer Menschen und
die Bejahung dieser Angewiesenheit durch den Demenzkranken selber

wie auch durch Angehörige, Ärzte und Pflegefachkräfte stellt eine
bedeutende Grundlage für den möglichst vorurteilsfreien Kontakt mit
dem Erkrankten dar." Dieser Hinweis gilt im übrigen nicht nur für
demente Menschen.
Die Mehrheit der Hochaltrigen ist während einer kürzeren oder längeren

Zeit vor dem Tod mehr oder weniger auf die Hilfe Anderer angewiesen.

Gesamtgesellschaftlich-kulturell geht es deshalb nach Andreas
KRUSE darum, die Grenzen der Hochaltrigkeit in einen kulturellen
Entwurf des Menschseins unter den Bedingungen der Langlebigkeit
zu integrieren mit dem Ziel der Sensibilisierung für die grund-legende

7



Realität menschlicher Verletzlichkeit und Angewiesenheit auf Hilfe.
Andrerseits stellt sich die Aufgabe, die kritischen Anfragen aufzunehmen,

die Demenz implizit an unser Menschenbild stellt. Das würde
etwa bedeuten, sich klar zu machen, dass Menschsein mehr ist als
Leistung, dass der Wert eines Menschen mehr ist als seine Nützlichkeit

- es gibt eine Wert- und Sinnhaftigkeit des blossen Daseins, des
Empfangens und des Mit-sich-geschehen-Lassens jenseits aller
Produktivität. Oder es wäre wieder zu lernen, dass Menschsein mehr ist
als Denken - es gibt eine Bedeutsamkeit des Empfindens, der Emo-
tionalität, der Leiblichkeit und des In-Beziehung-Stehens weit über
alle Rationalität hinaus. Schliesslich ist wieder ein Verständnis dafür
zu gewinnen, dass Autonomie nur einen Teilaspekt menschlichen
Lebens ausmacht, dass aber des Bezogensein auf andere und die
Abhängigkeit von der Hilfe anderer genauso fundamental zur condition
humaine gehört.
Es ist keineswegs gleichgültig, was für eine Vorstellung, was für
Leitbilder eine Gesellschaft von sinnvollem, gelingendem Menschsein
hat. Und es ist alles andere als moralisch gleichgültig, mit was für
Bildern und Wertungen eine Kultur über das Leben demenzkranker
Menschen spricht. Denn damit prägt sie die Art und Weise, wie an
Demenz erkrankte Menschen und ihre Angehörigen ihre eigene Situation
deuten, verarbeiten und erleben - zum Guten wie zum Schlechten.
Dass es hierbei nicht nur um eine individuelle, sondern um eine
gesellschaftlich-kulturelle Frage geht, unterstreicht Andreas KRUSE mit
Recht: „Entscheidend ist die Frage: Inwieweit werden in einer Gesellschaft

Grenzsituationen als natürlicher Teil unseres Lebens und die
reflektierte, verantwortliche Auseinandersetzung des Menschen mit
Grenzsituationen als eine nicht nur individuell, sondern auch
gesellschaftlich und kulturell bedeutsame Aufgabe interpretiert?"

Will sich unsere Gesellschaft dieser Aufgabe stellen - nicht nur um
ihrer Verantwortung im Blick auf Demenzkranke willen, sondern um
der Humanisierung der Gesellschaft insgesamt willen! -, wird das
nicht ohne eine kritische Revision des vorherrschenden reduktionis-

8



tischen, auf Produktivität, Rationalität und Autonomie fokussierten
Menschenbildes gehen.

Kritik an der Bestreitung des Personseins demenzkranker
Menschen

Eine Folge dieses einseitig auf Rationalität ausgerichteten reduktio-
nistischen Menschenbildes zeigt sich in der gegenwärtig Diskussion
um das Personsein. Strittig ist die Frage, ob eigentlich alle Menschen
den moralischen Status von Personen haben und damit den Schutz
verdienen, der Personen zusteht, oder ob nur Wesen als Personen
zu betrachten sind, die über gewisse Eigenschaften oder Fähigkeiten
verfügen. Breite Resonanz hat diese Frage v.a. durch die Position des
australischen Moralphilosophen Peter SINGER im Blick auf die
Behindertenfrage gefunden. SINGER geht - unter Rückgriff auf einen
Vorschlag von Joseph FLETCFIER - davon aus, dass nur „Person" oder
„ein wirklich menschliches Wesen" ist, wer „in einem hohen Mass"
Kriterien erfüllt, die er als „Indikatoren des Menschseins" versteht. Zu
diesen Indikatoren gehören: „Selbstbewusstsein, Selbstkontrolle, Sinn
für Zukunft, Sinn für Vergangenheit, die Fähigkeit, mit anderen
Beziehungen zu knüpfen, sich um andere zu kümmern, Kommunikation
und Neugier" - also alles Kriterien, die Menschen mit einer Demenz
nicht mehr erfüllen! Demzufolge werden Menschen ethisch in zwei
Gruppen unterschieden: Einerseits in selbstbewusste, ihrer geistigen
Fähigkeiten mächtige Personen, denen Menschenwürde und voller
Lebensschutz zukommt, andrerseits in Nichtpersonen, denen es an
Menschenwürde mangelt und die nicht im selben Mass wie Personen

schützenswert sind, sondern höchstens so wie hochentwickelte
Tiere. SINGER etwa ist der Ansicht, im Blick auf den Lebensschutz
und das Tötungsverbot sei das Leben eines Neugeborenen (und zwar
nicht nur das eines kranken oder schwer behinderten, sondern auch
das eines gesunden Neugeborenen!) - gemessen an Kriterien des

9



Personseins wie Rationalität, Selbstbewusstsein, Selbstkontrolle oder
Sinn für Zukunft und Vergangenheit - „weniger Wert als das Leben
eines Schweins, eines Hundes oder eines Schimpansen." - Analoges
würde für Menschen mit fortgeschrittener Demenz gelten. Singer
scheint darum die Tötung eines Schimpansen moralisch verwerflicher
als die Tötung eines stark geistesgestörten Menschen, weil letzterer
ja gar keine Person ist.

Bei diesem auf Selbstbewusstsein und geistigen Fähigkeiten
gründenden Personkonzept liegt ein zentrales Thema, das jede Demenz-
Ethik anzusprechen hat. Verena WETZSTEIN fasst die Problematik

in ihrer Monographie über Grundlagen einer Ethik der Demenz
gut zusammen: „Der hohe Stellenwert kognitiver Leistungsfähigkeit
scheint demnach Menschen mit Demenz von der vollen Mitgliedschaft

menschlicher Gemeinschaft auszuschliessen. In reduktio-
nistischen Personkonzeptionen sind Anfänge und Strategien einer
Entpersonalisierung dementer Menschen nachweisbar. (So) können
demente Menschen dann nur noch als Personen im sozialen Sinn,
als Quasi- oder Post-Personen betrachtet werden, deren moralischer
Status im Verlauf der Demenz immer weiter eingeschränkt werden
kann, bis es nur noch eine Frage der Vereinbarung ist, inwieweit
dementen Menschen mit Respekt zu begegnen ist und worauf sich dieser

erstreckt. Konzeptionen, die den Personstatus eines Menschen
an den aktuellen Besitz von Bewusstseinsleistungen binden, müssen
in logischer Folge dementen Menschen das Personsein absprechen
oder es zumindest graduell einschränken. Wenn ein abgestuftes
moralisches Personkonzept verfolgt wird, fallen demente Menschen mit
Fortschreiten des dementieilen Prozesses immer weiter aus dem
Schutzkonzept der Menschenwürde heraus." Man kann hier von
einem segregativen, eine bestimmte Menschengruppe abwertenden
und ausschliessenden Ethik-Ansatz sprechen, der einem Teil der
Menschheit (und zwar gerade dem verletzlichsten!) volles personhaftes

Menschsein abspricht und es zu Menschen minderen Status'
mit geringerem Schutzrecht degradiert.

10



Ich erachte es als eine vordringliche Aufgabe einer heutigen Demenz-
Ethik, solchen segregativen Ansätzen zu widerstehen und am
alternativen Ansatz einer integrativen Demenz-Ethik festzuhalten, der in

zwei Punkten radikal anders denkt. Zum einen geht er von einem
Personverständnis aus, das nicht nur reduktionistisch auf den kognitiven,
geistigen, bewusstseinsmässigen Aspekten des Menschen gründet,
sondern den Menschen in seiner leiblich-geistig-sozialen Ganzheit ernst
nimmt. Personsein zeigt sich nicht nur auf der kognitiven Ebene,
sondern es manifestiert sich ebenso in der konkreten, somatischen
Leiblichkeit und im Hineinverwobensein in mannigfache soziale Bezüge.
„Menschen bleiben Personen, solange sie Leben miteinander teilen

- bis dahin, dass sie einander sterben." Darum stellt der Verlust kognitiver

Fähigkeiten im demenziellen Prozess, wie Andreas KRUSE zu
Recht betont, das Personsein als Ganzes keineswegs in Frage: „Die
im Verlauf einer Demenz auftretenden Einbussen sind als Grenzen
unseres Lebens zu deuten, nicht als Verlust des Menschseins."
Zudem sollten sie nicht den Blick dafür verstellen, dass demenzkranke
Menschen mitunter über ein relativ differenziertes emotionales Erleben

verfügen, wie dies neuere Untersuchungen am Institut für
Gerontologie der Universität Heidelberg deutlich gemacht haben. Das ist
die eine Differenz zwischen dem segregativen und dem integrativen
Ansatz einer Demenz-Ethik.

Die andere liegt darin, dass eine integrative Demenz-Ethik konsequent
davon ausgeht, dass Menschen über den ganzen Verlauf ihrer
Entwicklung unabhängig von ihrem jeweiligen gesundheitlichen Zustand
und ihren dementsprechenden Fähigkeiten oder Defiziten gleichen
Wert, gleichen Schutzanspruch und gleiche Würde besitzen. Insofern
geht hier alles Urteilen von der Prämisse einer radikalen Gleichheit
aller Menschen (inklusive der an Demenz erkrankten Menschen!) im
Blick auf ihren moralischen Status aus. Letztlich geht es einer integrativen

Demenz-Ethik, wie sie hier vertreten wird, darum, Menschen mit
Demenz in ihrem vollen Menschsein anzuerkennen, sie respektvoll
als andersartig und trotzdem gleichwertig zu behandeln und ihnen die

11



Unterstützung zukommen zu lassen, auf die jedes Mitglied einer
solidarischen menschlichen Gemeinschaft einen moralischen Anspruch
hat.

Zur Würde demenzkranker Menschen

Die Frage nach dem Person-Status demenzkranker Menschen ist
zugleich die Frage nach ihrer Menschenwürde. Denn Menschenwürde
und der mit ihr gegebene vierfache Anspruch auf Schutz des eigenen
Lebens, auf autonome Verfügung über sich selbst, auf grundlegende
(Menschen-)Rechte und auf elementaren Respekt vor der eigenen
Person wird in der ethischen Diskussion nur Menschen zugeschrieben,

denen Person-Status zuerkannt wird. Darum kann man mit
Johannes FISCHER festhalten: „Dass allen Menschen, ob gesund
oder krank, ob zu mündiger Selbstbestimmung fähig oder debil,
dieselbe Würde als Person zukommt, das ist der Punkt, der heute
innerhalb der Bioethik strittig geworden ist und um dessen Verteidigung
es geht."

Dass eine solche Verteidigung der Würde gerade demenzkranker
Menschen je länger desto dringender wird, weil sie sich immer weniger

von selbst versteht, macht das genaue Hinhören auf die Sprache
deutlich, die Menschen im Blick auf unheilbar kranke bzw. demente
Menschen verwenden. Immer häufiger wird davon gesprochen, dass
Krankheit die Würde des Menschen beeinträchtigen könne, dass sie
also von empirischen Fakten wie Gesundheit, Lebensqualität oder
Fähigkeiten abhängig sei. Vier Beispiele müssen genügen. Erstens:
Die Motion von Nationalrat Victor RUFFY, mit der 1994 die neuere
bundespolitische Debatte über die Liberalisierung der aktiven
Sterbehilfe in der Schweiz ihren Anfang nahm, geht davon aus, dass es
„unheilbare Krankheiten gibt, welche mit fortschreitender Entwicklung
die Würde des Menschen in schwerer Weise beeinträchtigen." Die
diese Motion beratende Kommission teilte mehrheitlich die Meinung,

12



dass die Entkriminalisierung einer Tötung auf Verlangen im Falle
unheilbarer Krankheiten sinnvoll sei, da eine solche Tötung ja einen
Beitrag zum Schutz der Menschenwürde sei - weil dadurch offenbar ein
noch weiter fortschreitendes Abbröckeln der noch verbliebenen
Menschenwürde verhindert werden kann!

Zweitens: Es ist auf den grossen deutschen Gerontologen Paul B.

BALTES hinzuweisen, der sich immer wieder zur menschlichen
Würde im Alter geäussert hat. Er ging davon aus, dass Demenzen
einen „schleichenden Verlust vieler Grundeigenschaften des Homo
sapiens wie etwa Intentionalität, Selbstständigkeit, Identität und
soziale Eingebundenheit bedeuten - Eigenschaften, die wesentlich die
menschliche Würde bestimmen. Angesichts dieser Tatsache stellt
sich eine neue, beängstigende Herausforderung: die Erhaltung der
menschlichen Würde in den späten Jahren des Lebens. (Denn)
gesundes und menschenwürdiges Altern hat seine Grenzen" - wenn
nicht pharmakologische Forschung und medizinische Interventionen
präventiv und therapeutisch wirksam etwas gegen Demenzen
unternehmen können. Und in einem Aufsatz von 2006 sprach BALTES
davon, dass Demenz ein Leben in Würde zunehmend verhindere.
Demenz ist also Würde zersetzend, Würde verhindernd. Will man die
menschliche Würde erhalten, muss man eigenverantwortlich etwas
gegen Demenzen tun.
Ganz ähnlich kann - drittens - der Altmeister amerikanischer
Medizinethik, Daniel CALLAHAN, davon sprechen, dass Demenz die
einzigartige Fähigkeit besitze, dem Alter seine Würde und Qualität zu
rauben.

Als viertes Beispiel nenne ich Thomas KLIE, der gewiss der Letzte
wäre, der demenkzkranken Menschen Person-Status oder Würde
absprechen möchte, der aber doch immer wieder so spricht, als wäre
Würde z.B. einem demenzkranken Menschen nicht einfach gegeben,
sondern als müsste sie erst einmal „hergestellt" werden. So spricht er
etwa von einer Würde herstellenden Umwelt, oder er betont, Würde

13



müsse durch soziale Interaktion hergestellt werden: „Geht es uns
darum, die Würde von Menschen mit Demenz herzustellen, so ist diese
Würde nicht an bestimmte Fertigkeiten und Vernunftsfähigkeiten von
Subjekten gekoppelt, sondern hängt von einer würdigenden Interaktion

ab: Würde entsteht in sozialen Kontexten und durch soziale
Interaktion. Voraussetzung für ein so verstandenes Würdekonzept sind
Einstellungen und Haltungen, die das Subjekt als ein interaktiv zu
würdigendes verstehen."

Gegenüber all solchen Infragestellungen der inhärenten, unverlierbar
mit ihrem Menschsein gegebenen Würde Demenzkranker wird eine
integrative Demenzethik nicht nur am unverminderten Person-Status,
sondern an der bleibenden Würde des demenzkranken Menschen als
„würdetragender Person" festhalten und in allem Umgang mit ihm daran

Mass nehmen.
Dabei geht es nicht - wie KLIE meint - darum, die Würde eines an
Demenz Erkrankten „herzustellen" (als wäre sie ihm nicht grundsätzlich

immer schon als moralischer Achtungsanspruch gegeben),
sondern allein darum, seine unverlierbare Würde zu respektieren und
in jeder Interaktion .sichtbar zu machen'. Dies geschieht durch ein
menschenwürdiges, also der Würde eines Menschen entsprechendes
Verhalten in den vielen elementaren Situationen des Alltags: indem
man die Privat- und Intimsphäre eines Menschen schützt, indem man
ihm auch in schwierigen Situationen mit Respekt begegnet, indem
man die Persönlichkeit eines Menschen annimmt wie sie ist, indem
man seine Wünsche ernst nimmt und seinen Willen herauszufinden
versucht, indem man seine Fähigkeiten anerkennt und sie zum Zuge
kommen lässt.
In einer solchen Kultur des menschenwürdigen, d.h. die unverlierbare
Würde jedes Menschen respektierenden Umgangs liegt der Kern eines
je länger desto dringlicher zu entwickelnden Leitbildes im Umgang mit
der zunehmenden Anzahl Menschen, die an einer Demenz erkrankt
sind. Dabei dürfte Regine KOLLEK Recht haben, wenn sie zu bedenken

gibt: „Wir sind erst auf dem Wege dahin, die ethisch-moralischen

14



Leitbilder zu entwickeln, die es uns ermöglichen, diejenigen, die so
vergesslich geworden sind, würdevoll zu behandeln. Dies ist eine der
dringlichsten ethisch-moralischen Herausforderungen unserer Zeit."
Ein wichtiger Aspekt solch Würde-respektierender Behandlung liegt in

einer ernsthaften Auseinandersetzung mit dem Autonomie-Anspruch
demenzkranker Menschen.

Autonomie-Anspruch

Das Recht, eigenverantwortlich über sein eigenes Leben zu bestimmen

und von niemandem für fremde Zwecke instrumentalisiert zu
werden, gehört zweifelsfrei zu den Kerninhalten der Menschenwürde.
Nun ist im Verlauf eines Demenz-Prozesses gerade das etwas vom
Schwierigsten, dass die Fähigkeit zur Selbstbestimmung und zu
selbständiger Lebensführung zunehmend abnimmt. Diese Abnahme
verläuft kontinuierlich in verschiedenen Phasen, aber individuell
unterschiedlich.
Grundsätzlich gilt, demenzkranke Menschen zu ermutigen, so lange
und so weit wie möglich ihre Selbstständigkeit zu bewahren. Es

gehört zur Aufgabe des Empowerments, an Demenz Erkrankte in dem
zu fördern, „was sie tun können - und ...was sie tun könnten, wenn
sie die Möglichkeit hätten, ganz sie selbst zu sein." Das gilt auch im

Blick auf die Fähigkeit, Entscheidungen über die eigene Lebensgestaltung

oder die Art der gewünschten Behandlung zu treffen. Joseph
M. FOLEY weist zu Recht darauf hin, dass eine Demenz als solche
den an ihr Erkrankten noch lange nicht automatisch das Recht nimmt,
sich an Entscheiden, die sie betreffen, zu beteiligen. Und selbst wenn
in einem fortgeschritteneren Stadium von Demenz die Fähigkeit
stark abnimmt, in Fragen von grösserer Reichweite zu entscheiden,
so bleibt oft noch lange das erhalten, was die Pflegeethikerin Ruth
SCHWERDT als die „Autonomie des Augenblicks" in Bezug auf viele
kleine Entscheidungen des Alltags bezeichnet.

15



Versucht man, den mit der menschlichen Würde gesetzten
Autonomie-Anspruch und die Erfahrung der zunehmenden kognitiven Ein-
bussen, die der demenzielle Prozess mit sich bringt, zusammenzudenken,

so erweist sich eine Unterscheidung als hilfreich, die die
medizinisch-ethischen Richtlinien der Schweizerischen Akademie der
Medizinischen Wissenschaften zur Behandlung und Betreuung von
älteren, pflegebedürftigen Menschen vornehmen.
Die Richtlinien differenzieren zwischen normativem Autonomie-Anspruch

und empirischer Autonomie-Fähigkeit und halten fest: „Der
Anspruch auf Respektierung der Menschenwürde und Autonomie gilt
uneingeschränkt für alle Menschen. Eingeschränkte Autonomiefähigkeiten,

welche mit zunehmendem Alter häufiger werden und das
Gleichgewicht zwischen den abhängigen und unabhängigen Seiten
bei einem Menschen stören, heben den Anspruch auf Respektierung
seiner Würde und Autonomie nicht auf." Also auch im Falle dementer
Patienten, die zu einer aktuellen Selbstbestimmung nur noch begrenzt

fähig sind, gilt, dass ihr mit der Menschenwürde gegebener
Autonomie-Anspruch bleibende Gültigkeit besitzt und dadurch ernst
genommen werden muss, dass nach ihrem sog. mutmasslichen Willen
gefragt wird.

Die Verpflichtung auf den mutmasslichen Willen fordert einerseits zum
Ernstnehmen der Person auf, die der oder die Demente in ihrem
Leben vor Eintritt der Demenz einmal war. Das verlangt einen Zugang,
der biographisch gewordener Identität gerecht wird. Andrerseits geht
es darum, herauszufinden, was am ehesten den Wünschen und dem
Wohl der jetzt dementen Person entspricht. Diese beiden Blickwinkel
geraten in der Fachdiskussion etwa um die Verbindlichkeit von
Patientenverfügungen oft in einen Gegensatz. Wenn jemand in gesunden

Zeiten eine Patientenverfügung erstellte und festhielt, im Falle
einer Demenz nicht mehr leben und auf jegliche lebensverlängernden

Massnahmen verzichten zu wollen, ist diese Aussage dann
verbindlich, wenn er oder sie sich im Stadium einer mittleren Demenz

16



befindet, sich aber offensichtlich noch am Leben erfreut und eine
Lungenentzündung bekommt? Soll dann die frühere Entscheidung im
Stadium der Nicht-Demenz gegenüber dem durchaus erkennbaren
mutmasslichen Lebenswillen im Stadium der Demenz Vorrang
haben? Oder geht es umgekehrt darum, sich nach dem zu richten, was
ein demenzkranker Patient als mutmassliche gegenwärtige Präferenz
erkennen lässt? Während die erste Position mit der Betonung der
precedent autonomy' eher eine philosophische Position darstellt, hat die
zweite mit dem Akzent auf dem mutmasslichen aktuellen Willen der
von Demenz betroffenen Person Eingang in diverse standesethische
Richtlinien und patientenrechtliche Texte gefunden. So erklären die
medizinisch-ethischen Grundsätze der SAMW zum Recht der Patientinnen

und Patienten auf Selbstbestimmung: „Patientenverfügungen
sind zu befolgen, soweit sie eine medizinisch indizierte Behandlung
oder die Verweigerung einer Behandlung betreffen, auf die konkrete
Situation zutreffen und keine Anhaltspunkte dafür vorliegen, dass sie
dem derzeitigen Willen des Patienten nicht mehr entsprechen."
Mit diesem letzten Vorbehalt bekennt sich diese Regelung klar zum
Konzept der aktuellen Autonomie. Dies ist deshalb so wichtig, weil sich
gerade im Falle von Demenz eine noch nicht erkrankte Person kaum
adäquat vorstellen kann, wie ein Leben im Zustande der Demenz ist
und welche Lebensqualität es einem bieten kann. Sie kann deshalb
auch kaum definitiv entscheiden, wie sie in einer künftigen Situation
von Demenz behandelt (oder nicht behandelt) werden möchte. Es
ist darum wichtig, Letztverbindlichkeit als Massstab therapeutischen
Handelns allein dem in der aktuellen Situation eruierten mutmasslichen

Patientenwillen zuzusprechen. Zu dessen Ermittlung sind auch
averbale Signale, z.B. bestimmte Körperreaktionen wie Abwehr oder
Nahrungsverweigerung, als Ausdruck eines sog. natürlichen Willens
zu beachten.
So ist etwa eine Essens- und Trinkverweigerung eines dementen
Patienten, wenn sie nicht auf unbehandelte medizinische Probleme
zurückzuführen ist, als bindende Willensäusserung der betreffenden

17



Person anzusehen und verbietet es, künstlich Nahrung und Flüssigkeit

zuzuführen, auch wenn angenommen werden muss, dass
dadurch der Tod des Patienten innert Tagen eintreten wird. Gibt es
allerdings keine hinreichend klaren Indizien, dass sich der Wille des
Betroffenen seit Abfassung der Patientenverfügung geändert hat, gilt
das früher Verfügte als verpflichtender Ausdruck des mutmasslichen
aktuellen Patientenwillens.
Aus diesem Grunde können Patientenverfügungen nie einfach
wortwörtlich angewandt werden und absolute Verbindlichkeit beanspruchen;

wohl aber sind sie ein gewichtiges Indiz bei der Ermittlung des
mutmasslichen Patientenwillens und eine Grundlage für sorgfältige
Urteilsbildung in einer aktuellen Situation. Denn der Autonomie-Anspruch

ist primär als Anspruch auf aktuelle Autonomie in der Jetzt-
Situation zu verstehen, die auch demenzkranken Menschen zusteht.

Fürsorge-Verpflichtung

Im Falle demenzkranker Menschen mit ihrer grossen Verletzlichkeit
und Angewiesenheit auf die Betreuung durch andere spielt ethisch
allerdings das Fürsorge-Prinzip eine noch fundamentalere Rolle als das
Autonomie-Prinzip. Es beinhaltet die doppelte Verpflichtung, dementen

Menschen nicht zu schaden (Nonmalefizenz-Prinzip), sondern
ihnen vielmehr nach Möglichkeit Gutes zu tun (Benefizenz-Prinzip).
Dabei ist bei allem, was im Folgenden zu sagen sein wird, der von
POST wiederholt gemachte Hinweis zu beherzigen, dass die hier
gemeinte Sorge für Demenzkranke letztlich nicht so sehr ein ,Tun für'
andere meint, sondern auf einer fundamentaleren Ebene ein .Sein mit
und für' andere bedeutet.
Ein ethisches Thema, das immer wieder diskutiert wird, ist die Frage,
ob eine Frühzeitdiagnostik und eine wahrheitsgetreue Aufklärung bei

Menschen, die an einer Demenz erkrankt sind, wünschbar sei oder
ob sie eher zu einer Lähmung oder Verzweiflung bei den Betroffenen

18



führe. Positionen, die von einer deontologischen, an verbindlichen
Rechten und Pflichten orientierten Ethik ausgehen, werden diese
Frage eher bejahen; wer in Kategorien einer konsequenzialistischen
Ethik denkt, die sich an den zu erwartenden Folgen einer Handlung
orientiert, wird das Gewicht stärker darauf legen, Demenzkranke mit
der Eröffnung ihrer Diagnose nicht zu überfordern. Berufsständische
Richtlinien vertreten in der Regel eine deontologische Position, was
sinnvoll erscheint.
Hanfried HELMCHEN, Siegfried KANOWSKI & Hans LAUTER ist
zuzustimmen: „Die wahrheitsgemässe Information über das Vorliegen
dieser Krankheit ist unerlässlich. Diese Notwendigkeit ergibt sich vor
allem daraus, dass die Aussicht auf eine erfolgreiche Beeinflussung
von kognitiven Leistungseinbussen und Verhaltensstörungen sowie
die Chancen eines günstigen Krankheitsverlaufs umso grösser sind,
je früher mit der Behandlung begonnen wird. Ausserdem setzt die
Kenntnis der Diagnose den Patienten und seine Angehörigen in die
Lage, von sozialen Entlastungsmöglichkeiten Gebrauch zu machen
und ausreichende Vorkehrungen in Bezug auf die künftige
Lebensgestaltung zu treffen."

Die Situation eines an Demenz erkrankten Menschen ist grundsätzlich

gleich zu beurteilen wie die eines von einer anderen Krankheit
betroffenen Patienten. Sie verpflichtet im Sinne des Fürsorge-Prinzips

zu fachgerechter Hilfe gemäss den zur Verfügung stehenden
Möglichkeiten. Das mag lapidar erscheinen, ist aber wichtig, denn es
bedeutet, dass es „willkürlich ist, einer demenzkranken Person
Behandlungen mit der alleinigen Begründung vorzuenthalten, sie sei
demenzkrank. Eine solche Haltung ist strikte abzulehnen, weil sie eine
unverantwortliche Beurteilung im Sinne von .unwertem Leben' enthält.
Deshalb empfiehlt sich bei allen Massnahmen für Demenzkranke eine
Entscheidungsfindung nach der Frage: Wie kann subjektives Leiden
möglichst verhindert, respektive minimiert werden?"
Was .Schaden vermeiden' oder .Gutes tun' bedeutet, kann nur
bestimmt werden, wenn die spezifische Situation demenzkranker Mens-

19



chen beachtet wird. Zu ihr gehört, dass Demenzkranke ganz im Hier
und Heute leben und kaum fähig sind, aktuell unangenehme
therapeutische Massnahmen wie eine Infusion, eine Sonde oder einen
Katheter als sinnvolle Intervention zu verstehen im Blick auf positive
Auswirkungen in der Zukunft. Sie wirken einfach nur als störende
Belästigung im Hier und Jetzt, die sie vermeiden möchten. Auch können

Demenzkranke in der Regel kaum die Bereitschaft aufbringen,
regelmässig und diszipliniert bei einem längerfristigen Therapieprogramm

(etwa einer Dialyse) mitzumachen. Dazu kommt, dass
unbekannte Personen und Umgebungen leicht Angst auslösen und die
Desorientierung samt damit einhergehenden Verhaltensstörungen
verstärken können, weshalb z.B. eine Hospitalisation nach Möglichkeit

zu vermeiden ist. Auch auf Massnahmen, die die unmittelbare
körperliche Bewegungsfreiheit von Demenzkranken einschränken
(Fixierungen, Bettgitter), sollte wenn immer möglich verzichtet werden, wie
überhaupt alle Handlungen gegen den ausdrücklichen Willen von
dementen Personen (z.B. Essen eingeben bei zugekniffenem Mund)
negative Effekte auslösen. Jede Betreuung von urteilsunfähigen
Demenzkranken ist verpflichtet, „die Lebensgeschichte und Lebensphilosophie

der Betroffenen sorgfältig zu erfassen und die Betreuung
entsprechend den dabei gewonnenen Erkenntnissen zu gestalten und
nicht aufgrund der eigenen Auffassung und Werte, beziehungsweise
zur Optimierung des eigenen Nutzens."

Im Umgang mit dementen Menschen wird man sich oft im
Spannungsfeld von Fürsorge und Autonomie befinden, auch wenn es sich
bei Letzterer nur noch um das handelt, was Ruth SCHWERDT als
„Autonomie des Augenblicks" bezeichnet. Bekannt ist die Problematik
dementer Heimbewohner, die einen starken Bewegungsdrang
verspüren, ständig fortlaufen oder mit öffentlichen Verkehrsmitteln
verreisen wollen, auch wenn sie den Heimweg nicht mehr alleine finden.
Soll man ihnen diese Freiheit lassen und das Risiko in Kauf nehmen,
dass sie nicht mehr nach Hause finden, in der Hoffnung, sie würden
nicht verunfallen, die Polizei würde sie schon irgendwann wieder

20



zurückbringen und sie würden sich schon keine Lungenentzündung
holen, wenn sie allenfalls längere Zeit bei Wind und Regen irgendwo
draussen auf einer Bank sitzen bleiben? Oder soll man ihnen die freie
Mobilität einschränken, um sie vor Schaden zu schützen? In solchen
Situationen wird immer wieder zusammen mit Angehörigen eine
sorgfältige Güterabwägung (z.B. zwischen dem Gut der Freiheit und dem
der Sicherheit) zu vollziehen sein, die auf biographische Gewohnheiten

der dementen Person (z.B. ihre Gewichtung von Freiheit und
Sicherheit in den Jahrzehnten vor Einsetzen der Demenz) Rücksicht
nimmt und Lösungen sucht, die möglichst von allen mitgetragen werden

können. Da demente Personen nicht mehr voll autonom in ihrem
eigenen besten Interesse entscheiden können, sondern v.a. in den
späteren Phasen einer Demenz stark situativ aus unmittelbaren
Impulsen heraus handeln, ist von den sie Betreuenden eine Haltung des

sog. Parentalismus einzunehmen, das heisst eine Haltung, wie sie

analog verantwortliche Eltern ihren Kindern gegenüber an den Tag
legen: Je fortgeschrittener die Demenz ist, desto mehr werden
Angehörige und andere Betreuende stellvertretend für die von Demenz
betroffenen - aber möglichst in ihrem Sinne und zu ihrem Besten -
entscheiden müssen.

Ein weiteres Thema, das Gegenstand intensiver ethischer Diskussionen

ist, besteht in der Frage, wie lange sinnvollerweise Therapien
und lebensverlängernde Massnahmen bei dementen Patienten
angewendet werden sollen, und ab wann die Fürsorge-Verantwortung
gerade umgekehrt darin liegen sollte, auf weitere Massnahmen zu
verzichten und den dadurch zu erwartenden Sterbeprozess bei guter

palliativer Betreuung zuzulassen. Grundsätzlich wird man davon
ausgehen müssen, dass bei dementen Patienten dasselbe gilt wie bei
nichtdementen: Nicht die Lebensquantität ist das primäre Kriterium
(also möglichst lange zu leben), sondern die Lebensqualität, die dazu
führt, dass eine Patientin auch von sich aus tatsächlich weiterleben
will. Wenn die Lebensqualität, die durch eine bestimmte therapeutische

Intervention zu erhalten oder zu erreichen sein wird, mit grosser

21



Wahrscheinlichkeit so schlecht sein wird, dass dem Patienten durch
die Behandlung eher Schaden zugemutet als etwas Gutes getan wird,
ist der Verzicht auf eine Therapie bzw. der Abbruch einer laufenden
Therapie nicht nur gerechtfertigt, sondern angezeigt. Solche Urteile
aufgrund von Lebensqualitätskriterien sind nicht zu verwechseln mit
der - selbstverständlich abzulehnenden! - Fremdbeurteilung eines
Lebens als .unwertes Leben', weil es gewissen gängigen gesellschaftlichen

Vorstellungen von Lebensqualität angeblich nicht genügt. Von
keinem Leben kann und darf behauptet werden, dass es .unwert' sei.
Wohl aber steht es jedem Patienten zu, angesichts der enormen
heutigen Möglichkeiten zur Lebensverlängerung selbst darüber zu befinden,

wie lange er seine Lebensqualität subjektiv so hoch einschätzt,
dass er noch weiter am Leben bleiben möchte, und wann er es
vorzieht, nicht mehr länger leben zu müssen, sondern sterben zu dürfen.
Wenn ein dementer Patient sich darüber nicht mehr selber äussern
kann, hat er ein Anrecht darauf, dass sein Umfeld sich nach seinem
diesbezüglichen mutmasslichen Willen richtet.

In der ethischen Fachdebatte dreht sich die Frage nicht nur um das
Ob und Wann der Entscheidung für passive Sterbehilfe, also für das
Zulassen des Sterbeprozesses, ohne ihm etwas entgegenzusetzen;
es wird auch diskutiert, ob es nicht wünschbar wäre, Demenzpatienten

in fortgeschrittenem Stadium - selbst wenn sie das selber gar
nie gewünscht haben - durch aktive Sterbehilfe, also durch gezieltes
Töten, von ihrem dementen Zustand zu erlösen. Eine, die diese
Position seit Jahren dezidiert vertritt, ist Margaret P. BATTIN. Sie geht
davon aus, dass das Getötetwerden von hochdementen Menschen
subjektiv nicht als etwas Bedrohliches oder Schädigendes empfunden
würde, sondern ihnen eher die Erfahrung des weiteren geistigen und
körperlichen Abbaus ersparen und ein schmerzloses Sterben garantieren

und das heisst letztlich: ihnen etwas Gutes tun würde! Insofern
findet sie, ein gesellschaftliches System, in dem routinemässig und
gezielt demente Menschen getötet würden, würden ihre wohl bedachten

Eigeninteressen (auch im Blick auf ihr eigenes Altwerden) besser

22



schützen als ein System, das dementen Menschen lebenserhaltende
Therapien zukommen lässt oder ihnen höchstens passive Sterbehilfe
durch Therapieverzicht zugesteht. Da sich BATTIN aber darüber im

Klaren ist, dass eine solche philosophische Sicht realpolitisch nicht
mehrheitsfähig wäre, plädiert sie für einen Kompromiss: Alle diejenigen

Dementen sollen Anspruch auf aktive Sterbehilfe, also auf Tötung
auf Verlangen haben, die dies in der Zeit vor ihrer demenziell bedingten

Urteilsunfähigkeit in einer Patientenverfügung festgehalten haben.

Wenn man davon ausgeht, dass Menschen in für sie hoffnungslos
erscheinenden Situationen als letzten Ausweg ein moralisch legitimes
Recht auf assistierten Suizid (im Sinne eines wohlerwogenen
Bilanzsuizids) haben, dass Menschen in fortgeschrittener Demenz aber meist
nicht mehr in der Lage sind, einen Suizid zu beschliessen und zu
vollziehen, wird man sich - unabhängig vom real bindenden gesetzlichen
Gebot solcher Fremdtötung aus Mitleid in den meisten westlichen
Ländern - der Überlegung nicht ganz verschliessen können, ob denn
aktive Sterbehilfe nicht theoretisch die Form sein könnte, in der Respekt

vor einem zuvor in einer Patientenverfügung geäusserten Willen
zum Getötet-Werden zum Ausdruck gebracht werden könnte. Dagegen

spricht allerdings, dass ich oben die Meinung vertreten habe,
behandlungsleitend und verbindlich könne immer nur der gegenwärtige
mutmassliche Wille sein. Und da wir nach heutigem Kenntnisstand
davon ausgehen müssen, dass die Selbsterfahrung demenzkranker
Menschen sich von der dezidiert ablehnenden Fremdbewertung eines
Lebens mit Demenz durch Nicht-Demente unterscheidet, wäre kaum
auszumachen, ob ein früher geäusserter Wunsch, bei fortgeschrittener

Demenz getötet zu werden, für einen nun dement gewordenen
Menschen immer noch Gültigkeit besitzt. Und wie wäre denn konkret
zu bestimmen, wann genau der Zeitpunkt im demenziellen Prozess
gekommen ist, auf den sich ein früher geäusserter Wunsch nach
aktiver Sterbehilfe bezieht? Solche Fragen wären äusserst schwierig zu
beantworten. Es scheint mir darum ethisch verantwortbarer zu sein,
an einer Regelung festzuhalten, die aktives Töten auf Verlangen bzw.

23



aus Mitleid ausschliesst, dafür aber die Möglichkeiten der passiven
Sterbehilfe, also eines verantwortlichen Therapieverzichts oder -ab-
bruchs bei zusätzlich auftretenden Krankheiten rechtzeitig und ernsthaft

in Erwägung zieht - sofern sie dem mutmasslichen Willen der
dementen Patientin zu entsprechen scheinen. Hanfried HELMCHEN,
Siegfried KANOWSKI & Hans LAUTER geben zu bedenken: „Bei
einem weit fortgeschrittenen Demenzprozess bedeutet eine interkurrie-
rende (d.h. eine dazukommende, H.R.) Erkrankung für den Kranken
oft die Aussicht, endlich von dem Grundleiden erlöst zu werden - vor
allem dann, wenn er selbst zu erkennen gegeben hat, dass er sein
durch die Krankheit beherrschtes Leben als Qual erlebt. In einer
solchen Situation sollte der Arzt von einer weiteren Lebensverlängerung
absehen."

Dies trifft insbesondere auch im Blick auf die Ernährung bzw. die
Verweigerung von Demenzkranken, Nahrung und Flüssigkeit zu sich zu
nehmen, zu. Hier gilt nach den Richtlinien der Schweizerischen
Akademie für Medizinische Wissenschaften: „Das oft beobachtete Verhalten

von Dementen, die Nahrung zu verweigern, ist nach zumutbarer
Diagnostik zum Ausschluss einer einfach behandelbaren Störung als
verbindliche Willensäusserung zu werten."

Diese in der Medizinethik lebhaft diskutierten Grundsatzfragen im
Blick auf spezielle Entscheidungssituationen sind zweifellos wichtig
für jeden Entwurf einer Demenz-Ethik. Allerdings sollte dabei nicht

vergessen werden, dass sich die ethische Verpflichtung der Sorge (im
umfassenden Sinne von „care") für Demenzkranke nicht auf solche
punktuellen Entscheidungssituationen eingrenzen lässt, in denen es
darum geht, etwas für demenzkranke Menschen zu tun. Primär einmal
ist auf einer viel grundsätzlicheren Ebene gefordert, dass sich
Fürsorge in der alltäglich-unspektakulären Art und Weise konkretisiert,
in der Betreuende mit Demenzkranken zusammen sind. Die Frage ist
dann, wie Rebecca S. DRESSER mit gutem Grund zu bedenken gibt,
nicht so sehr, wie wir auf Demenzkranke so einwirken können, dass

24



ihre demenziell bedingten Defizite und Persönlichkeitsveränderungen
möglichst nicht so störend ins Gewicht fallen. Die Frage ist dann
vielmehr, wie wir Nicht-Demente uns so verhalten können, dass es für
demente Mitmenschen erträglich ist, unter uns zu leben! Thomas KLIE
plädiert in diesem Sinne für eine „Zivilisation zweiter Ordnung", also
für eine Haltung, die akzeptiert, dass Demenzkranke mit ihrem Sein
und Verhalten zum Teil aus den üblichen zivilisatorischen Gepflogenheiten

unserer Kultur herausfallen und Verhaltensweisen entwickeln,
die eine eigene Form von Kultur darstellen, auf die wir uns als Teil
unserer Fürsorge-Verpflichtung einzulassen und die wir zu respektieren
haben.
Dieses Postulat mag zwar gewiss manches für sich haben und tönt
einleuchtend als theoretisches Modell. Seine praktische Verwirklichung

im alltäglichen Zusammenleben von dementen und nicht-dementen

(oder auch nur schon von in unterschiedlichem Grad
dementen!) Menschen dürfte realistischerweise aber häufig nicht sehr
einfach sein.

Gerechtigkeit

Angesichts der eingangs beschriebenen demographischen
Entwicklung, insbesondere der rasanten Zunahme des Segments der
Hochbetagten mit ihrem signifikant erhöhten Risiko, an einer Demenz
zu erkranken, stellen sich dringliche Fragen an unser Gesundheitsund

Sozialsystem, die nur begrenzt auf den wachsenden personellen,
institutionellen und finanziellen Bedarf an Langzeitbetreuung
chronisch-kranker Menschen, zu denen die an einer Demenz erkrankten
zählen, eingestellt sind. Die hier sich stellenden gesellschaftlichen
Anfragen haben mit dem ethischen Prinzip der Verteilungsgerechtigkeit
zu tun, das in zweierlei Hinsicht diskutiert wird.
Zum einen wird von verschiedenen Seiten darauf hingewiesen, dass
unser Gesundheitssystem eine deutliche Schlagseite zugunsten der

25



kurativen Akut- und High-Tech-Medizin hat („eure"), die zu Lasten der
medizinisch-pflegerischen Aufgaben in der Langzeitbetreuung („care")
v.a. alter Menschen geht.
So fordert etwa Daniel CALLAHAN seit langem eindringlich eine stärkere

Gewichtung der „care" gegenüber der „eure" - in der Forschung,
in der Ausbildung, in der von der Politik für die Praxis zur Verfügung
gestellten Mittel. Dazu gehört auch, auf der fachlichen Ebene
wahrzunehmen, was für eine hoch komplexe, anspruchsvolle Aufgabe die
Begleitung, Betreuung und Pflege hochbetagter Menschen darstellt,
in ihre professionelle Verbesserung - zum Beispiel durch Weiterbildung

- zu investieren und ihr die Anerkennung und das Prestige zu
geben, das sie verdient.

Zum andern wird darüber nachgedacht, ob die zunehmende Zahl
alter, multimorbider, chronisch kranker und oft dementer Menschen,
die immer älter werden, in der Zukunft nicht mehr medizinische und
pflegerische Dienstleistungen beziehen werden, als die Gesellschaft
bzw. das Gesundheitswesen zu finanzieren bereit ist. Denn je mehr
in die Pflege und Betreuung hochbetagter Menschen investiert wird,
desto weniger kann logischerweise in andere gesellschaftliche
Bereiche, die stärker den jüngeren Generationen zugute kommen,
investiert werden.
In sehr zugespitzter Diktion formuliert es CALLAHAN (allerdings mit
primärem Blick auf das US-amerikanische Gesundheitssystem) so:
„An ever-growing number of the elderly are kept alive for an everlon-
ger period of time, but at the price of ever-extended care and rehabilitation

to ensure their continuing survival and wellbeing. The full provision

of such care by government funds or institutions promises to be

insupportable. Soon there will be too many people needing too much
care." In dieser Perspektive stellen sich Fragen nach der
Verteilgerechtigkeit zwischen den verschiedenen Generationen. CALLAHAN
schlägt deshalb die Einführung einer Altersgrenze von etwa 80 Jahren

vor, ab deren Überschreitung alten Menschen durch öffentliche
Gelder finanziert nur noch palliative medizinische Dienstleistungen im

26



Sinne von „care" zustehen sollten, während sie auf kurative,
lebenserhaltende Massnahmen entweder verzichten oder aber sie aus der
eigenen Tasche berappen müssten. „A bias (though not a flat rule)
against acute-care medicine for individual dementia patients, especially

those with well-advanced cases, would seem the morally appropriate

response to their inevitable decline and death; no good purpose
would be served by that kind of medicine in those cases. Comfort and
palliation would, of course, always be appropriate."

Dieser Vorschlag einer Altersbegrenzung im Blick auf den Zugang
zu kollektiv finanzierten medizinischen Dienstleistungen im kurativen
Bereich scheint mir problematisch. Nicht umsonst betont Callahan
im obigen Zitat, es gehe ihm nur um einen "bias", also um eine
Tendenz, nicht um eine "flat rule", also nicht um eine strikte Regel. Denn
abgesehen davon, dass das kalendarische Alter unter gerontologi-
schen Gesichtspunkten, d.h. unter Berücksichtigung des sehr
unterschiedlichen Verlaufs des Alterungsprozesses bei unterschiedlichen
Personen, eine Regelung mit fixen Altersgrenzen als nicht sinnvoll
erscheinen lässt, wäre die Bestimmung irgend einer fixen Altersgrenze
grundsätzlich willkürlich, da das Altern ein kontinuierlicher Prozess ist,
der zwar in unterscheidbaren Phasen verläuft, deren Übergänge aber
fliessend sind und keine klaren Zäsuren kennen.
Zudem scheint mir unter gerechtigkeitstheoretischen Gesichtspunkten

schwer begründbar, warum älteren Menschen einfach aufgrund
ihres Altseins gewisse medizinische Therapien vorenthalten werden
sollen. Vielmehr wäre zu bedenken: Eine Gesellschaft, die Langlebigkeit

und medizinische Lebensverlängerung über Jahrzehnte hinweg
kollektiv gefördert und als wünschbares Gut angestrebt hat, wird nun
nicht plötzlich diejenigen durch diskriminierendes Vorenthalten
therapeutischer Möglichkeiten bestrafen können, die gleichsam 'Opfer' des
kollektiv erstrebten Erfolges wurden.
Wohl aber sollte bei demenzkranken Personen stets ernsthaft geprüft
werden, ob eine kurative Behandlung wirklich in ihrem Interesse ist,
ob der zu erwartende Gewinn an Lebensqualität die mit einer Thera-

27



pie verbundenen Belastungen und die möglichen Einschränkungen
im Lebensvollzug nach der Therapie tatsächlich aufwiegt und ob eine
lebensverlängernde Therapie ihrem aktuellen oder mutmasslichen
Willen entspricht - und nicht nur dem Behandlungswillen des Arztes
bzw. dem Willen oder dem schlechten Gewissen von Angehörigen!
Solche ethischen Abwägungen sind aber grundsätzlich bei allen
medizinischen Interventionen angesagt, nicht nur bei Demenzkranken;
darum sind sie auch nicht diskriminierend.

In einer Gesellschaft, in der alle möglichst lange leben wollen, ist
nicht einzusehen, warum dementen Menschen die Erfüllung dieses
Wunsches - sofern er wirklich ihrem mutmasslichen Willen entspricht!

- verwehrt werden dürfte. Die Grundfrage, die sich hier stellt, reicht
tiefer: Es ist die Frage, ob unsere Gesellschaft nicht gut daran täte, im
Rahmen einer kritischen Revision ihres Menschenbildes und
Lebensverständnisses sich auf eine neue ars moriendi zu besinnen, also auf
eine Lebenskunst, die sich schon mitten im Leben mit der eigenen
Endlichkeit vertraut macht und im Gedenken des Todes so intensiv
zu leben lernt, dass Einzelne es dann nicht mehr nötig haben, nach
immer noch mehr Lebensverlängerung zu streben, sondern zu
gegebener Zeit das Sterben als einen zum Leben dazugehörigen Prozess
zulassen und den Tod annehmen können.
Von einer solchen Einstellung sind wir derzeit allerdings noch weit
entfernt, geht der Trend heute doch eher dahin, das eigene Leben
möglichst lange auszudehnen, bis es einem nicht mehr lebenswert
erscheint, und ihm dann ein möglichst rasches, vielleicht selbst
herbeigeführtes Ende zu bereiten.

Solidarität mit Angehörigen und Pflegenden

Fragt man nach ethischen Perspektiven im Umgang mit Demenz,
kann sich der Blick nicht nur auf die an Demenz erkrankten Personen

selbst richten. Wie bei wenigen anderen Krankheiten betrifft eine

28



Demenz in hohem Masse auch das soziale Umfeld der Erkrankten,
primär also ihre Angehörigen.
Dies gilt umso mehr, als die meisten Demenzkranken in den an-
fäng-lichen Phasen ihrer Erkrankung zuhause leben und von ihren
Angehörigen betreut werden - eine Aufgabe, die sich über Jahre
erstrecken und immer umfassendere Dimensionen annehmen kann. Das
Mass, in dem heute Angehörige - meist Frauen! - im privaten Raum
demenzkranke Personen pflegen und betreuen, ist beeindruckend
und straft die Meinung Lügen, die zwischen den Generationen bestehende

Bereitschaft zur Solidarität und Übernahme von Verantwortung
sei massiv geschwunden. Sie tun dies oft bis an den Rand ihrer Kräfte
und riskieren dabei selbst, gesundheitlich Schaden zu nehmen. Die
Fürsorge-Verpflichtung muss ihnen darum ebenso gelten wie den
dementen Personen selbst. Geht es den pflegenden oder betreuenden
Angehörigen einigermassen gut, wird sich dies automatisch auch auf
die von ihnen betreuten Demenzkranken auswirken. Insofern heisst
den demenziell Erkrankten Gutes tun auf indirekte Weise immer auch,
denen Gutes tun, die sich um sie kümmern.

Mit der privaten Betreuung demenzkranker Familienangehöriger
zwar nicht einfach vergleichbar, aber ebenfalls in hohem Masse
anspruchsvoll und oft auch psychisch und physisch belastend ist die
Arbeit von professionell Pflegenden, die demente Personen in
Institutionen der Langzeitpflege betreuen. Gerade der Umgang mit per-
sönlichkeitsveränderten, aggressiven Dementen stellt hohe fachliche
und persönliche Anforderungen an das Personal. Angesichts der
Tatsache, dass in der Betreuung von demenziell erkrankten Menschen
keine kurativen Fortschritte zu erwarten sind, der Abbau vielmehr trotz
noch so kompetenter und hingebungsvoller Pflege kontinuierlich
fortschreitet, besteht eine besondere Verantwortung darin, die Pflegenden

und Betreuenden zu unterstützen und wertzuschätzen, um sie in

ihrer psychohygienischen Gesundheit zu stützen. Darin liegt zugleich
eine zentrale Massnahme der Gewaltprävention. Denn überforderte,
sich ausgebrannt und allein gelassen fühlende Pflegende neigen eher

29



dazu, in kritischen Situationen mit Gewalt zu reagieren. Die in der
jüngeren Vergangenheit immer wieder aus unterschiedlichen Ländern
bekannt gewordenen Fälle von Tötungen dementer Bewohnerinnen
von Pflegeheimen durch dort tätige Pflegende sind wohl nur die Spitze
des Eisbergs und machen deutlich, wie wichtig es ist, Pflegende so zu
unterstützen, dass sie auch in schwierigen Situationen fähig sind, sich
mit Professionalität und Respekt vor der Würde auch noch so dementer

und persönlichkeitsveränderter Menschen zu verhalten.

Tom KITWOODs Hinweis ist darum psychologisch wie ethisch glei-
chermassen zentral: „Werden Angestellte unterstützt und ermutigt, so
werden sie ihr eigenes Gefühl des Wohlbefindens in ihren Arbeitsalltag

mit einbringen. Wenn also eine Organisation dem Angebot einer
ausgezeichneten Pflege für ihre Klienten wahrhaft hingegeben, wenn
sie ihrem Personsein verpflichtet ist, so muss sie notwendigerweise
auch dem Personsein des gesamten Personals, und zwar auf allen
Ebenen, verpflichtet sein."

Die Betreuung demenzkranker Menschen ist eine überaus anspruchsvolle

Aufgabe. Sie wird rasch zur Überforderung, wenn einzelne
Betreuende mit dieser Aufgabe alleine gelassen werden oder sich alleine
verantwortlich fühlen. Darum ist ein Schlüssel zu sinnvoller Sorge für
Demenzkranke die konsequente Ausrichtung am Leitbild geteilter
Verantwortung („welfare mix"), was voraussetzt, dass Betroffene und ihre
Angehörigen öffentlich und möglichst frühzeitig zur Diagnose Demenz
stehen. Angehörige, eventuell Nachbarn aus dem Quartier, Spitex,
Tageskliniken und stationäre Institutionen der Langzeitpflege können
sich gegenseitig unterstützen und in gemeinsamer Absprache ein
optimales Betreuungs-Design' für eine demenzkranke Person entwickeln,
das alle Betreuenden und Pflegenden davor schützt, sich zu überfordern

und an der Aufgabe der Betreuung von dementen Mitmenschen
selber Schaden zu nehmen. Insofern ist das ethische Prinzip, dem auf
Unterstützung Angewiesenen Gutes zu tun, dahingehend zu interpretieren,

dass stets auf ein Gleichgewicht zwischen dem zu achten ist,

30



was für eine demente Person gut ist, und dem, was für diejenigen gut
ist, die sie betreuen.

Demenz als Pathologie oder als Existenzform

Die allgemeine Einschätzung der verschiedenen Formen von
Demenz als Inbegriff dessen, was einer persönlichen Katastrophe
gleichkommt, geht ganz von einem medizinischen Paradigma aus
und interpretiert Demenz als Krankheit, als neurodegenerative Pathologie.

Wer Demenz so versteht, wird die Frage, wie mit ihr bzw. mit
Menschen, die an einer Demenz erkrankt sind, umgegangen werden
soll, ganz der Zuständigkeit der Medizin bzw. der Psychiatrie zuweisen,

die wiederum praktisch nicht anders können, als Antworten auf
dem Wege medizinischer Interventionen zu geben oder zu suchen.
In dieser Perspektive ist ein demenzieller Status grundsätzlich etwas
Negatives.

Nun gibt es allerdings eine Diskussion darüber, ob diese
medizinischpathologische Sichtweise nicht gerade Teil des Problems statt Teil
seiner Lösung ist, und ob eine demenzielle Entwicklung nicht auch
als eine von verschiedenen möglichen .normalen' Formen des Alterns
sein könnte. So sehen etwa die Ethiker Verena WETZSTEIN und
Eberhard SCHOCKENHOFF in dieser Pathologisierung der Demenz
mit eine Ursache für die gesellschaftliche Marginalisierung dementer
Menschen und möchten deshalb Demenz wieder zu einem
gesamtgesellschaftlichen Thema machen, das nicht nur an die Medizin wegdelegiert

werden kann.
Von psychologischer Seite her hat vor allem Tom KITWOOD
dafür plädiert, dem vorherrschenden medizinisch-neurologischen
Erklärungsmodell von Demenz ein sozialpsychologisches, primär per-
son-zentriertes Modell gegenüberzustellen, das sich dafür einsetzt,
„Männer und Frauen mit einer Demenz in ihrem vollen Menschsein

31



anzuerkennen. Der Bezugsrahmen sollte nicht länger die Person-mit-
DEMENZ, sondern die PERSON-mit-Demenz sein." Durch eine dialektische

Zuordnung dieser beiden Modelle erhoffte er sich Einsichten
in angemessenere Formen des Umgangs mit Demenzkranken, die
deren Marginalisierung, Depersonalisierung und Entmenschlichung
verhindern können.

Der Jurist und Gerontologe Thomas KLIE wiederum plädiert dafür,
die Weltsicht und die Verhaltensweisen demenzkranker Menschen
als eigenständige Form von Zivilisation, als eine „Zivilisation zweiter
Ordnung" quasi, zu betrachten und Demenz damit nicht primär als
Defizit und Makel, sondern als alternative Lebensform von eigenem
Wert zu verstehen, die es mit Toleranz zu akzeptieren gelte. KLIE geht
sogar soweit, das Fortschreiten einer demenziellen Entwicklung nicht
einfach als Zerfali, sondern als eine Form von Wachstum und
Entwicklung zu interpretieren.
Diese Sicht liegt nahe bei derjenigen des Sozialpsychiaters Klaus
DÖRNER. Er vertritt die Überzeugung, dass eine Gesellschaft wie
die unsere, in der die Dementen so zahlreich geworden sind, davon
ausgehen müsse, dass Demenz eine menschheitsgeschichtlich „neue
menschliche Seinsweise" darstellt; eine Seinsweise übrigens, die
„genauso zum Menschsein gehört wie das Kindsein, das Erwachsensein
oder das aktive Altsein" und von der DÖRNER annimmt, dass die von
ihr bestimmten Menschen mindestens so gern leben wie alle anderen

Menschen ohne Demenz. Diese Sichtweise wird vom Flinweis des
Geriaters Albert WETTSTEIN gestützt, dass Untersuchungen ergeben

haben, „dass das allgemeine Wohlbefinden von Demenzkranken
sich nicht signifikant von dem gleichaltriger kognitiver Gesunder
unterscheidet," ja dass es sogar „Demenzkranke gibt, deren Wohlbefinden

sich durch die Demenz positiv verändert hat."
Diese Diskussion ist deshalb in ethischer Hinsicht wichtig, weil sie
die absolute Negativwertung von Demenz als einer medizinischen
Pathologie relativiert und die so leicht damit einhergehende moralische
Abwertung demenzkranker Menschen in Frage stellt. Sie widerspricht

32



der Annahme, dass eine Demenz das Personsein des Menschen und
alles, was den Kern seines Wesens und seiner Lebensqualität
ausmacht, zerstört, ihn also entmenschlicht.
Solche Einschätzungen stellen einen fruchtbaren Nährboden darfürei-

• nen Umgang mit Demenzkranken, der diesen ihre menschliche Würde
und das Recht auf Leben und menschliche Solidarität aberkennt. Der
Vierte Bericht zur Lage der älteren Generation in Deutschland weist
darum mit Recht darauf hin, dass „die Frage, ob das Leben mit
Demenz nur als Leiden oder unter bestimmten Bedingungen als eine
andere, lebenswerte Form der menschlichen Existenz aufgefasst werden

kann, für den Umgang mit dieser Erkrankung von grundsätzlicher
Bedeutung" sei. Ich halte es darum für eine wichtige Aufgabe, das
Phänomen Demenz und die mit ihm sich einstellenden Erfahrungen
von Grenzen, von Verlust und Abhängigkeit als etwas zu verstehen,
was als Möglichkeit zur Ganzheit und Fülle eines normalen menschlichen

Lebens und zur Würde des Alters, v.a. des hohen Alters, dazu
gehört.

In diesem Sinne vertreten Peter GROSS & Karin FAGETTI die
Ansicht, Demenz sei in einer älter werdenden Bevölkerung eine normale
Erscheinung. Sie sei nicht der hohe Preis, der für das massenhafte
Älterwerden zu bezahlen sei, und schon gar nicht ein Skandal. „Sondern
sie öffnet - so provokativ dies erscheinen mag - Sinnfenster." Erst von
dieser Grundannahme aus scheint es mir dann möglich, einen ethisch
reflektierten moralischen Umgang mit Demenzkranken zu entwickeln,
der Ausdruck einer tiefen Humanität ist und einer gelebten Solidarität
im Wissen um ein gemeinsames Menschsein entspringt.

Humanität auf dem Prüfstand

Angesichts der demographischen Entwicklung und der durch sie
bedingten rasanten Zunahme demenzieller Erkrankungen im Bereich
der Hochaltrigkeit erweist sich Demenz als eine der ganz grossen

33



gesellschaftlichen Herausforderungen. Wenn man bedenkt, wie sehr
durch sie Grundlagen unseres heute gängigen Menschenbildes in

Frage gestellt werden und in welch hohem Mass Demenzkranke -
aber natürlich auch andere Hochbetagte in ihrer letzten Lebensphase!

- verletzlich und von der Pflege und Betreuung durch Andere abhängig

sind, scheint es nicht übertrieben, in unserem Umgang mit
demenzkranken Mitmenschen ein Handlungsfeld zu sehen, auf dem die
Humanität unserer Gesellschaft auf dem Prüfstand steht.

Soll sie diese Prüfung bestehen, werden wir sowohl im Blick auf die
konkrete Betreuung demenzkranker Menschen wie auch im Blick auf
die gesellschaftliche Mentalität und die politisch zu bestimmenden
Rahmenbedingungen des Gesundheits- und Sozialwesens nicht
darum herum kommen, uns auch intensiv mit den ethischen Grundfragen

auseinanderzusetzen, die sich im Umgang mit Demenz stellen.
Eine wesentliche Voraussetzung dafür, dass dies gelingt, scheint mir
die Bereitschaft zu sein, sich offen auf eine Auseinandersetzung mit
den Grenzen und der Verletzlichkeit des eigenen Lebens einzulassen.

Darauf weist Andreas KRUSE zu Recht immer wieder hin. Denn
nur, wenn dies gelingt, wenn die in der Demenz sichtbar werdenden
Grenzen nicht als Verlust des Personseins, sondern als möglicher Teil
einer persönlichen Biographie erkannt werden, wird unsere Gesellschaft

auch in der Lage sein, „die Grenzen, die Menschen im hohen
und sehr hohen Lebensalter erfahren, bewusst anzunehmen und in

einen kulturellen Entwurf des Menschseins zu integrieren."

©Auszüge aus der Neuerscheinung
Heinz Rüegger
«Alter(n) als Herausforderung»
Gerontologisch-ethische Perspektiven
160 Seiten, Paperback, ca. SFr. 28.--/ EUR 18.80
ISBN 978-3-290-17517-7

34


	Herausforderung Demenz : ethische Aspekte im Umgang mit demenzkranken Menschen

