
Zeitschrift: Intercura : eine Publikation des Geriatrischen Dienstes, des
Stadtärztlichen Dienstes und der Psychiatrisch-Psychologischen
Poliklinik der Stadt Zürich

Herausgeber: Geriatrischer Dienst, Stadtärztlicher Dienst und Psychiatrisch-
Psychologische Poliklinik der Stadt Zürich

Band: - (2006-2007)

Heft: 95

Buchbesprechung: Das eigene Sterben : auf der Suche nach einer neuen Lebenskunst
[Heinz Rüegger]

Autor: Wettstein, A.

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


«Das eigene Sterben» von Heinz Rüegger

Buchbesprechung von A. Wettstein

Heinz Rüegger skizziert Grundlagen einer neuen Lebenskunst
im Umgang mit dem eigenen Sterben. In einem Feld zwischen
Theologie, Philosophie, Palliativmedizin, Gerontologie und
Ethik setzt er sich mit negativen Todesvorstellungen auseinander,

die im Westen v. a. von Theologie und Medizin geprägt
wurden. Im Mittelpunkt stehen jedoch verschiedene Elemente
einer heute neu zu gewinnenden «ars moriendi» als Teil einer
umfassenden Lebenskunst. In ihnen geht es immer um die
Einsicht, dass es zu wahrhaft menschlichem Leben gehört, das
Sterben nicht zu verdrängen, sondern als Teil des Lebens zu
begreifen.

Im folgenden Auszüge aus dem Kapitel 6

«Bausteine einer neu zu gewinnenden «ars moriendi»

Wie könnte auf dem Hintergrund einer heutigen Gesellschaft
und unter den Denkvoraussetzungen moderner Menschen eine
ernsthafte Einübung in das sterbliche Leben angegangen
werden? Eine Einübung in das Leben, die dem Sterben, und eine
Einübung ins Sterben, die dem Leben zugute kommt?
In der Situation einer pluralistischen Gesellschaft kann es nicht
mehr wie im Mittelalter darum gehen, einen für alle verbindlichen

Deutungsrahmen von Sterben und Tod zu entwickeln und
ein allen gemeinsames Repertoire an Ritualen und Verhaltensweisen

im Falle von Sterben, Tod und Trauer einzuführen. Das
verunmöglicht die Vielfalt religiöser, weltanschaulicher und
kultureller Prägungen, die wir heute - mindestens im Einflussbereich

der städtischen Ballungszentren - vorfinden. Die Pluralisie-
rung, Individualisierung und Informalisierung (Norbert Elias)
unserer Kultur ist nicht rückgängig zu machen. Der dadurch
entstandene größere Druck auf Individuen, sich ein je eigenes
Verständnis des Todes zurecht zu legen und selber Wege zu
suchen, auf denen eine plausible und hilfreiche Kunst des Le-

40



bens und Sterbens angeeignet werden kann, ist auszuhalten
und ernst zu nehmen.

(aus 6.1.) Die Sterblichkeit als Wesenszug unserer irdischen
Existenz annehmen lernen

Als vordringlichste Aufgabe einer heute neu zu entwickelnden
Sterbekunst sehe ich eine kritische Auseinandersetzung mit
resp. eine Überwindung der negativen Wertung des Todes in

unserer abendländisch-christlichen Tradition an.

Ich finde es sehr viel ehrlicher und hilfreicher, sich theologisch
klar und unzweideutig gegen die hauptsächlich von Paulus her
geprägte Sicht des Todes als Strafe für die Sünde Adams
auszusprechen und sich der anderen Deutung anzuschließen, die -

ebenfalls unter Aufnahme biblischer Motive! - den Menschen
als ein Wesen (,adam') begreift, das wie die Tiere und Pflanzen

von Gott als endlich geschaffen wurde (aus .adamah'/ A-
ckererde), zu dessen Leben das Sterben und der Tod also
wesensmäßig und in positivem Sinn dazugehören (Vor-grimler
1999: 182).

Anzuknüpfen wäre an die generelle Sicht des Alten Testaments,
«Sterben ist für Israel ein Vorgang, der natürlicherweise mit
dem Altern zusammenhängt. Wenn hohes Alter erreicht
wird, dann ist der Tod an der Zeit, und es leuchtet ein, dass zu
sterben der Weg aller Welt ist (IKö 2,2), dem man sich eigentlich

gar nicht entziehen wollen kann.» «Man lehnt sich gegen
den Tod jedenfalls prinzipiell, nicht auf. Und ,alt und lebenssatt'
sterben ist Zeichen eines begnadeten Lebens.»

Für das alttestamentliche Buch Kohelet/Prediger etwa gehört
die Sterblichkeit von Anfang an zu den mit der Schöpfung
gegebenen, von Gott gewollten Wesensmerkmalen des
Menschen. «Die Annahme seiner Endlichkeit, d.h. seiner Sterblichkeit,

kann den Menschen zu einer Lebenshaltung und
Lebensführung befreien, deren Maximen sich im Anschluss an

41



Koh 3,12f als .Gutes tun' und .Gutes genießen' zusammenfassen

lassen.» (Krüger 2005: 199f) So befreit gerade die
Annahme des Todes zu einer intensiven Wertschätzung des
Lebens.

(aus 6.2.) Leben im Angesicht des Todes als Form der
Lebensintensivierung

Die eigene Sterblichkeit nicht nur theoretisch, sondern existen-
ziell anzunehmen, stößt häufig auf tief in uns sitzende
Widerstände. Unser Leben als ein «Sein zum Tode» (Heidegger)
wahrzunehmen, erscheint uns vorerst einmal als Bedrohung, als
Gegensatz zu unserem Wunsch nach vollem, intensivem,
geglücktem Leben.

Das entspricht auch Einsichten Sigmund Freuds. Angesichts der
Tatsache, dass unser Unbewusstes nicht an den eigenen
Tod zu glauben scheint, sondern sich wie unsterblich
gebärdet, gibt er zu bedenken: «Wäre es nicht besser, dem Tode

den Platz in der Wirklichkeit und in unseren Gedanken
einzuräumen, der ihm gebührt, und unsere unbewusste Einstellung

zum Tode, die wir bisher so sorgfältig unterdrückt haben,
ein wenig mehr hervorzukehren?» Und er zieht daraus die
Folgerung: «Wenn du das Leben aushalten willst, richte dich auf
den Tod ein. »

Leben zu lernen im Angesicht des Todes ist ein zentrales
Element einer Lebens- und Sterbekunst. Dabei geht es gerade nicht
darum, die Freude am irdischen Leben abzuwerten und einen
depressiv-resignativen Grauschleier über alles zu legen. Es

geht im Gegenteil um eine Intensivierung des Lebens durch eine
Gewichtung seiner Chancen und Grenzen, seiner Gaben und

Aufgaben im Licht unseres Seins zum Tode.

Ähnlich sieht es Hans KONG (1995: 17), wenn er einen
menschenwürdigen Umgang mit dem Sterben darin sieht, dass
man «Sterben nicht einfach als Endphase des Lebens
versteht, mit dem man sich dann auseinandersetzt, wenn der

42



Tod unabweisbar vor der Türe steht. Vielmehr geht es darum,
das Sterben als Dimension des Lebens zu begreifen, die alle
Phasen und alle Entscheidungen des Lebens mitbestimmt,»
und zwar so, dass das Leben dadurch an Echtheit, Tiefe und
Intensität gewinnt, nicht verliert! So, dass einem der Tod als
Lebenshorizont zur «Lebensverstärkung» wird und dem
Leben dient, läuft der gegenwärtig vorherrschenden Lebenshaltung

unserer Kultur zuwider. Wir tendieren eher dazu, alles,
was mit dem Tod zu tun hat, aus unserem Leben auszugrenzen,

um - wie wir meinen - unbeschwert unser Leben genießen
zu können. Das aber dürfte ein Trugschluss sein. Denn «wer
den Tod verdrängt, verpasst das Leben!» (Lutz 2005: 52).

Der Philosoph Andreas Cesana ist deshalb überzeugt, dass es
nur durch eine existenzielle Auseinandersetzung mit dem
Phänomen des eigenen Todes persönliche Selbstverwirklichung und
echtes Selbstsein gibt. Darum ist das Bedenken des Todes
entgegen landläufigem Empfinden nichts Destruktives, sondern in

hohem Maße "konstruktiv", d.h. es wirkt sich auf das Leben positiv

aus, es steigert die Lebensintensität. Wer jedoch so lebt,
als würde sein Dasein vom Tod nicht berührt, der lebt am
Leben vorbei» (97: 4, 7).

Der Strafrechtsprofessor Peter Noll hat, nachdem ihm die
Diagnose Krebs eröffnet worden war, tagebuchartig seinen
Weg in den Tod dokumentiert. Er schreibt (1984: 115-117):
«Meine Erfahrung war die: wir leben das Leben besser, wenn
wir es so leben, wie es ist, nämlich befristet. Dann spielt
auch die Dauer der Frist kaum eine Rolle, da alles sich an
der Ewigkeit misst.
Was soll sich denn ändern im Leben, wenn wir an den Tod
denken? Vieles, nicht alles. Wir werden ein weiseres Herz gewinnen,

wie der Psalmist sagt. Wir werden sorgfältiger umgehen
mit der Zeit, sorgfältiger mit den anderen, liebevoller,
geduldiger - und vor allem freier. Niemand kann uns mehr nehmen

als das Leben und dieses wird uns ohnehin genommen.
Dieser Gedanke gibt Freiheit, gibt geradezu frische Luft. Die

Zwänge der vermeintlichen Bedürfnisse, die Karriere, die Sta-

43



tussymbole, die gesellschaftlichen Zwänge, sie werden mehr
und mehr gleichgültig. Ich kann Ihnen sagen, weil ich es in

den letzten Monaten erlebt habe, dass der Gedanke an den
Tod das Leben wertvoller macht.»
Sich mit der eigenen Endlichkeit und dem eigenen Tod zu
befassen, ist eine Form von Freiheit (Schmid 2004b: 44). Das ist
der aufklärerisch-emanzipatorische Aspekt einer Sterbekultur.

(6.3.) Am Leben satt werden

Von Abraham (Gen 25,8), Isaak (Gen 35,29), David (IC 23,1),
Jojada (2Chr 24,15) und Hiob (Hi 42,17) heißt es im Alten Testament,

sie seien «alt und lebenssatt» gestorben. Diese Sicht
beinhaltet eine zutiefst positive Bewertung des Lebens und des
Sterbens: Leben wird hier verstanden als Chance, durch vielfältige

Erfahrungen seinen Lebenshunger zu stillen und irgendwann

einmal lebenssatt zu werden!
Lebenssatt werden bedeutet nicht, dass man des Lebens
überdrüssig wird, sondern dass man das bisherige Leben als so
reich an Erfahrungen und Eindrücken empfindet, dass das
Verlangen nach immer noch mehr abnimmt und so etwas wie ein
dankbares Genug-Haben im Sinne eines Gesättigt-Seins
zunehmend das eigene Lebensgefühl bestimmt

Lebenssatt-Werden ist ein Stück Lebenskunst. Werner
Kramer (2005) versteht sie insbesondere als Aufgabe des dritten

Lebensalters, also des sog. jungen Alters (etwa zwischen 65
und 80/85). Die Kunst besteht darin, so zu leben, dass sich so
etwas wie Sättigung auch tatsächlich einstellt. Das setzt eine
Haltung voraus, die geprägt ist von Achtsamkeit im Umgang
mit den Dingen der Welt, von Offenheit für das, was auf einen
zukommt, von der Fähigkeit, sich mit allen Sinnen und mit ganzem

Herzen auf das Leben in seinem Schönen und Abgründigen

einzulassen, sich seinen Herausforderungen mutig zu stellen

und das Lustvolle, das es bietet, dankbar zu genießen.

44



Es geht vielmehr um etwas Qualitatives: um die Art, das
Leben, das einem gegeben ist, in achtsamer Intensität
leben und auskosten zu können.

Dazu gehört die Fähigkeit, Prioritäten richtig zu setzen, sich
nicht in tausenderlei Oberflächlichkeiten zu verzetteln, sondern

in weiser Selbstbescheidung zu Wesentlichem vorzudringen

und am Guten und Schönen nicht einfach vorbeizuhas-
ten, sondern es intensiv wahrzunehmen, sich von ihm bewegen
zu lassen und es so zu .verkosten', dass sein nährender
Gehalt erfahrbar wird.

6.4. Die pathischen Fähigkeiten stärken, Leiden auszuhalten

Unter pathischen Fähigkeiten versteht man zum Beispiel, dass
jemand die Kraft findet, Schwierigkeiten standzuhalten, vom
Schicksal zugemutetes Leiden auszuhalten, unverrückbare
Grenzen anzuerkennen oder sich mit unabänderlichen
Gegebenheiten konstruktiv abzufinden (Callahan 1998: 153-180).
Mag sein, dass früher eher zu einseitig auf diesen Aspekt Wert
gelegt worden ist und Menschen dadurch in fragwürdiger Weise
zum Erdulden von Leiden angehalten wurden, gegen das
vielleicht gerade hätte angekämpft werden müssen. Deswegen die
Bedeutung der pathischen Dimension im menschlichen Leben
heute ganz zu verdrängen, wäre einer hilfreichen Lebens- und
Sterbekultur sicher nicht dienlich.

Es geht um eine «Wertschätzung der Passivität neben der Aktivität

und Kreativität», die unserer Existenz durch die Anerkennung

von Grenzen und Endlichkeit eine anders nicht zu
erlangende Sinngebung ermöglichen kann. Diese pathische
Dimension und Fähigkeit als zu menschlichem Leben gehörend
anzuerkennen und zu würdigen, ist ein wichtiger Faktor für ein
gelingendes Leben und ein gutes Sterben.

Die Art und Weise, wie jemand im Verlauf seines Lebens lernt,
mit Krisen und Grenzsituationen umzugehen, ist von grosser

45



Bedeutung für die Art und Weise, wie diese Person mit der letzten

Krise, dem Sterben und der äußersten Grenze, dem Tod,
umgehen wird. Entwicklung der pathischen Fähigkeiten im Verlauf

eines Lebens stellt eine nicht zu unterschätzende Hilfe bei
der Auseinandersetzung mit dem eigenen Tod dar.

Zu den pathischen Fähigkeiten gehört die Bereitschaft, sich
angesichts von spürbar werdenden Grenzen und Angewiesensein
auf fremde Hilfe aus der Hand zu geben und anderen anzuvertrauen

- eine Kunst, die dem ganz auf Autonomie und
Selbstständigkeit fokussierten Habitus von uns «Machern und
Siegern» schwer fällt und die der existenziellen Einübung bedarf.

(6.5.) Formen des Vertrautwerdens mit dem Tod entwickeln

Vertrautwerden mit der Realität des eigenen Todes braucht be-
wusste Einübung. Von selbst geht es nicht. Es kann hilfreich
sein, durch kleine, unspektakuläre Rituale und Bewusstwer-
dungsübungen das memento mori immer wieder mitten im
normalen Leben wachzurufen. Jede und jeder muss da in einer
pluralistischen Gesellschaft eigene, für sich stimmige Formen
finden.

Es folgen je kurze Kapitel zu den Themen
• Loslassen
• Den Akzent vom Haben auf das Sein verlagern
• Das Unvollkommene akzeptieren
• Sich bewusst mit Sterben und Tod konfrontieren
• Den Schlaf als «Bruder» des Todes wahrnehmen
• Regelungen treffen für das eigene Sterben und das Ausfüllen

einer Patientenverfügung
• Beschäftigung mit dem Tod in der Musik und in der Literatur
• Symbolische Begegnung mit dem Tod im religiösen Ritual
• Der Hoffnung über das irdische Leben hinaus Raum geben
• Unterscheiden zwischen einem zu verhindernden und einem zu

erleichternden Tod.

46



So hält etwa der aus einem langen, international abgestützten
Konsultationsprozess hervorgegangene Hastings-Report über
die Ziele der Medizin fest, es gehöre die «Verhinderung eines
vorzeitigen Todes und das Streben nach einem friedvollen
Tod» zu den Aufgaben der Medizin.
Leitender Gesichtspunkt muss dabei immer das Wohl und der
Wille der Person sein, um deren Leben und Sterben gerungen
wird, und dies auf der Basis der Einsicht, dass der Tod «der
notwendige und unvermeidliche Endpunkt medizinischer
Betreuung» ist. Der ärztliche Beitrag zu einer Lebenskunst
besteht wesentlich darin, den Respekt vor dem Leben und den

Respekt vor dem Sterben, das Erhalten von Leben und das
Zulassen des Sterbens in ein richtiges Verhältnis zueinander zu
bringen.

• Eigenverantwortung der Sterbenden unterstützen
Beides, das Stärken von Autonomie (im Sinne eines Patien-
ten-Empowerments) wie die Akzeptanz eines allfälligen
Verzichts auf Wahrnehmung von Autonomie durch den Kranken

oder die Sterbende, sind zentrale Faktoren in einer
menschenwürdigen Sterbekultur

• Stärkung einer palliativen Sterbebegleitung
Gefordert ist eine doppelte Fähigkeit: einerseits zu erkennen,

wann der Zeitpunkt gekommen ist, kurative, auf Heilung

zielende Interventionen einzustellen und sich ganz auf
palliative, d.h. Symptome bekämpfende und Lebensqualität

unterstützende Maßnahmen im Sinne der ars dimittendi
zu konzentrieren (hier kommt das Anliegen der sog. passiven
Sterbehilfe zum Tragen); und andrerseits über ein breites
palliatives Instrumentarium zu verfügen, das auf professionelle

Weise und nach den Regeln heutiger Palliativkunst
damit ernst macht, dass dann, wenn man therapeutisch
nichts mehr machen kann (oder will), immer noch sehr viel
und ganz Entscheidendes unternommen werden kann, um
dem Sterbenden gemäß dem Hastings-Report zu einem
friedvollen Sterben möglichst ohne große Schmerzen zu
verhelfen (Heller et al. 1999). Hier kommt auch das Anliegen
der sog. indirekten Sterbehilfe zum Tragen.

47



Das Büchlein ist allen sehr zu empfehlen, die sich konstruktiv mit
dem Sterben und der Sterbebegleitung auseinandersetzen wollen.

«Das eigene Sterben. Auf der Suche nach einer neuen Lebenskunst»

von Heinz Rüegger
128 Seiten, kartoniert, ~ Sfr. 27.-
© Vandenhoeck & Ruprecht GmbH & Co. KG, Göttingen, 2006

48


	Das eigene Sterben : auf der Suche nach einer neuen Lebenskunst [Heinz Rüegger]

