
Zeitschrift: Intercura : eine Publikation des Geriatrischen Dienstes, des
Stadtärztlichen Dienstes und der Psychiatrisch-Psychologischen
Poliklinik der Stadt Zürich

Herausgeber: Geriatrischer Dienst, Stadtärztlicher Dienst und Psychiatrisch-
Psychologische Poliklinik der Stadt Zürich

Band: - (2004-2005)

Heft: 87

Artikel: Das "biblische Alter" - Theologisches zur Langlebigkeit

Autor: Kunz, Ralph

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-789969

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-789969
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Das "biblische Alter" - Theologisches zur Langlebigkeit

Prof. Dr. Ralph Kunz, Theologisches Seminar, Universität Zürich,
Vorlesungsreihe „Menschliche Langlebigkeit - Bedingungen und Folgen"
des Zentrums für Gerontologie der Universität Zürich, Sommer 2004

1. Anfang und Ende der Langlebigkeit

1.1. Einstieg
Kennen Sie Methusalix? Wenn Sie "Asterix und Obelix"-Leser sind, sagt
Ihnen der Name etwas. Methusalix ist der älteste Bewohner jenes
sagenumwobenen gallischen Dorfes. Nomen est omen. Der Comic-Texter
knüpft mit seiner Namensgebung an biblisches Traditionsgut an. Methusalix
ist der latinisierte Methusalah, besser bekannt als Methusalem und vor allem
bekannt für sein biblisches Alter:

"Als Henoch 65 Jahre alt war, zeugte er den Methusalah Als Methusalah
187 Jahre alt war, zeugte er den Lamech. Und nachdem Methusalah den

Lamech gezeugt, lebte er noch 782 Jahre und zeugte Söhne und Töchter. So

betrug Methusalahs ganze Lebenszeit 969 Jahre; dann starb er. "
1. Mose 5:2Iff.

Das "biblische Alter" ist sprichwörtlich für Langlebigkeit. Deshalb, meine
sehr verehrten Damen und Herren, fühlt sich der Theologe ermuntert, über
dieses Thema zu sprechen. Die fantastisch hohen Altersangaben am Anfang
der Bibel haben schon immer fasziniert. Auf den historischen und

religionsgeschichtlichen Hintergrund des biblischen Alters will ich in einem
ersten Teil meines Referats eingehen. Langlebigkeit ist aber nicht nur etwas
Fantastisches. Es ist auch ein Ideal, das mit Idealen, mit Wertmassstäben und
Normen verknüpft ist. Aber der ideale Zusammenhang eines guten und

langen Lebens kann in eine Krise geraten. Die Bearbeitung dieser Krise ist
etwas vom spannendsten, was die Bibel zu bieten hat. Ich werde Ihnen als

Theologe einen wissenschaftlichen Klimawechsel zumuten und viele
Geschichten erzählen. Das ist so bei einer hochaltrigen Wissenschaft.
Erzählen werde ich u.a. von Hiob, einer biblischen Figur, dessen Geschick
so sprichwörtlich ist, wie das Alter Methusalahs. Schliesslich muss der

Theologe, wenn er über das Thema das lange Leben spricht, auch etwas über
das ewige Leben sagen.

15



1.2. Religionsgeschichtliche ParaHelen
Zurück zu Methusalah. Der wurde nicht nur alt, er verfugte mit 187 Jahren
auch über eine erstaunliche Fertilität. Und er war nicht der einzige. Mit ihm
werden zehn andere Urväter genannt, die mit zweihundert Jahren noch
Kinder zeugten und alle beinahe tausend Jahre alt wurden. Was steckt hinter
diesen fantastischen Altersangaben?

Über den Sinn der genealogischen Listen und der damit verbundenen Zahlen
streiten sich die Interpreten. Eines aber ist klar: der Autor hat eine bestimmte
Absicht. Es geht an dieser Stelle der Urgeschichte um eine

Geschlechterfolge, die das erste Menschenpaar, Adam und Eva, mit den

nachfolgenden Generationen verbindet. Für die hohen Zahlen gibt es auch
einen einleuchtenden Grund. Dem hebräischen Text liegt ein
Rechnungssystem zugrunde, das den Auszug aus Ägypten auf das Jahr 2666
nach der Schöpfung berechnet. Rechnet man die Kette der Ahnen zurück,
erreichen die ersten zehn Nachfolger Adams ihr hohes Alter. Das ist aber
eine recht oberflächliche Erklärung. Interessanter ist der Hinweis auf
altorientalische Parallelen. Ein griechischer Schriftsteller berichtet aus dem
alten Babylon, dass man dort von zehn Urkönigen erzählt hat. Diese hätten
von der Urzeit bis hin zur grossen Flut regiert. Was auffallt, sind die hohen

Regierungsjahrzahlen. Der erste König, Alorus, regierte 36'000 Jahre, der
dritte 46'800 Jahre und der zehnte ganze 64'800 Jahre. Keilschriftliche
Texte, die man bei Ausgrabungen gefunden hat, bestätigen die hohen
Zahlen. Es weist also einiges darauf hin, dass die biblischen Autoren die
babylonische Urkönigstradition aufgenommen haben. Dass der zehnte König
schliesslich der Held der Sintflutgeschichte wird, ist auch kein Zufall. Der
zehnte Urvater in der biblischen Geschlechterfolge heisst Noah. Die
Parallelen sind unübersehbar. Und so liegt es nahe, das biblische Alter mit
einem analogen Muster zu erklären. In der babylonischen Überlieferung
wird das hohe Alter der Könige mit ihrer göttlichen Herkunft erklärt. Eine
der Keilschriften beginnt mit der Einfuhrung: "Als das Königtum vom
Himmel herabkam, war in Eridu das Königtum." Hier zeigt sich freilich eine
fundamentale Differenz zur Bibel: Es geht hier nicht um Könige. Das ist in
weiter Ferne. Und von einem göttlichen Kern oder einer Vermischung der

göttlichen und der menschlichen Sphäre kann in der biblischen Version
keine Rede sein. Man nimmt an, dass die Zahlenangaben einer relativ jungen
Schicht der Textüberarbeitung zuzuschreiben sind, der so genannten

16



Priesterschrift. Verantwortlich war eine Gruppe von Schriftgelehrten, die im
babylonischen Exil die überlieferten Schriften redigierten und sehr darauf
bedacht waren, ihre Überzeugungen rein zum Ausdruck zu bringen. Sie
benutzten dazu die Mythen ihrer Eroberer. Typisches Kennzeichen ihrer
"Arbeit am Mythos" ist der rationale Zug. In der Schöpfungsgeschichte wird
deutlich eine Grenze zwischen Gott und Welt gezogen. Für die fantastische
Langlebigkeit der Urväter geben sie aber keine eigene Erklärung. Was steckt
also hinter diesem Zahlenspiel? Die biblischen sind im Unterschied zu den

babylonischen Angaben irgendwie massvoll. Sie überschreiten die
Tausendergrenze nicht. Das ist kein Zufall. Es soll sagen: Menschliches
Leben ist begrenzt, auch in der guten Anfangszeit. Denn davon geht die
Priesterschrift aus. Gott gibt das Leben, und er nimmt es wieder. Die Bäume
wachsen nicht in den Himmel. Und wenn es den Menschen in Babel in den
Sinn kommen sollte, sogar einen Turm bis in den Himmel zu bauen,
interveniert Gott selbst.

1.3. Der dunkle Hintergrund
Ein Thema der Urgeschichten sind Grenzen. Dass die ersten Menschen
länger lebten, soll heissen: Die Schöpfung ist vital. Aber offensichtlich
nimmt die Vitalität ab. Es läuft etwas schief mit dem Menschen, dem
Ebenbild Gottes, der Krone der Schöpfung. Der Vitalitätsschwund, der sich

am sinkenden Lebensalter manifestiert, hat einen dunklen Hintergrund, die
Grenzverletzungen des Menschen. Und dieser Hintergrund wird in den

Urgeschichten als ein Geflecht von Erzählungen erkennbar.

Die bekannteste dieser Erzählungen ist der so genannte Sündenfall. Sie
kennen die Geschichte. Das erste Menschenpaar wird aus dem Paradies
vertrieben. Für unser Thema ist wichtig, wie die Vertreibung begründet wird.
Nicht weil das Urpaar ein Verbot übertreten hat muss es aus dem Garten,
sondern, weil es vom Baum der Erkenntnis gegessen hat, und es weiss, was
gut und böse ist. Denn es gibt einen zweiten Baum im Garten. Wer von der
Frucht dieses Baumes isst, wird ewig leben. Und das behagt Gott ganz und

gar nicht. Der Erzähler lässt Gott laut denken. Hören Sie sich das an:
i

"Und Gott der Herr sprach: Siehe, der Mensch ist geworden wie unsereiner,
dass er weiss, was gut und böse ist. Nun aber, dass er nur nicht seine Hand
ausstrecke und auch von dem Baume des Lebens breche und ewig lebe! So

17



schickte ihn Gott der Herr fort aus dem Garten Eden, dass er den Erdboden
bebaue, von dem er genommen war. "
1. Mose 3:22f.

Mit anderen Worten: Gott schuf sterbliche Menschen. Aus Erde sind sie

genommen, zur Erde kehren sie zurück. Und so soll es auch bleiben. Adam
heisst wörtlich "Erdling" und Eva "Lebensspenderin". Sie sollten lange
leben, aber nicht ewig. Ewigkeit ist ein göttliches Prädikat. Dass die

Schöpfung sterblich ist, wird dennoch nicht als ein Unglück gesehen!
Endlichkeit ist konstitutiv für das Geschaffene. Alles hat ein Ende. Und das

ist gut so. Letztlich ist die Vertreibung aus dem Paradies eine
Schutzmassnahme für die kosmische Ordnung. Halten wir einmal fest:

Langlebigkeit gehört zur guten Schöpfung, sie ist keine zu kurz
gekommene Ewigkeit. Gehen wir von dieser Erkenntnis noch einmal
zurück zum dunklen Hintergrund. Die Nachkommen von Adam und Eva
blieben die Sorgenkinder des Schöpfers. Kain erschlug Abel. Der erste Mord
schreit zum Himmel. Ein Mensch stirbt zu früh. Nicht Gott, der Mensch
verkürzt das Leben eines anderen. Abel wäre vielleicht 887 Jahre alt
geworden. Er stirbt mit 354 Jahren. Das ist ein Frevel, der sich auf folgende
Generationen auswirkt. Zugegeben, das ist dunkel, aber noch dunkler ist

folgende, höchst merkwürdige Geschichte.

"Als aber die Menschen anfingen, sich auf der Erde zu mehren, und ihnen
Töchter geboren wurden, sahen die Gottessöhne, dass die Töchter der
Menschen schön waren, und sie nahmen sich zu Weibern, welche sie nur
wollten. Da sprach der Herr: Mein Geist soll nicht auf immer im Menschen
walten, weil auch er Fleisch ist, und seine Lebenszeit sei 120 Jahre. "
1. Mose 6. Iff.

Diese hochgradig mythologische Episode ist vielen Bibelforschern

sozusagen peinlich. Sie ist untypisch für die Bibel. Solches liest man bei den
Griechen. Gottessöhne? Engel, die Menschen heiraten? Das passt überhaupt
nicht ins Bild. Es ist tatsächlich eine alte Geschichte. Mit einer geologischen
Metapher gesagt: eine alte Schicht oder eine tektonische Klippe. Interessant
ist jedenfalls, dass diese urtümliche, sagenhafte Erzählung von den späteren
Redaktoren nicht wegradiert wurde. Was wir darüber sagen können: Diese

Engelsehen bringen ein Fass zum Überlaufen. Eine ultimative
Grenzverletzung ist geschehen. Göttliches und Menschliches beginnt sich zu
vermischen. Gott beschliesst eine Altersobergrenze. Menschen sollen

18



maximal 120 Jahre alt werden. Das ist interessanterweise ziemlich präzise
das Alter der ältesten Hochaltrigen. Gemeint war diese Grenze offensichtlich
als Strafmassnahme. Das wird noch deutlicher, wenn man die folgenden
Verse liest. Sie sind sozusagen ein Kommentar und leiten über zur nächsten

grossen Erzählung.

"Zu jenen Zeiten, als die Gottessöhne zu den Töchtern der Menschen sich
gesellten und diese ihnen Kinder gebaren, waren die Riesen aufErden. Das
sind die Recken der Urzeit, die hochberühmten. Als aber der Herr sah, dass
der Menschen Bosheit gross war auf Erden, und dass alles Dichten und
Trachten ihres Herzens die ganze Zeit nur böse war, da reute es den Herrn,
dass er den Menschen geschaffen hatte auf Erden, und es bekümmerte ihn
tief. Und der Herr sprach: Ich will die Menschen, die ich geschaffen habe,

vom Erdboden vertilgen, die Menschen sowohl als das Vieh, auch die
kriechenden Tiere und die Vögel des Himmels; denn es reut mich, dass ich
sie gemacht habe. "
1. Mose 6:5ff

Es folgt die Sintflut. Gott zerstört seine gute Schöpfung bis auf einen guten
Rest und macht nach vierzig Tagen einen Neustart für eine gute Schöpfung,
die - wie Sie alle wissen - nicht viel besser herauskommen sollte. Zumindest
sinkt die Vitalität. In den späteren Genealogien sinkt das Lebensalter
kontinuierlich. In der ersten zitierten Reihe mit Methusalah bewegen sich die
Jahreszahlen zwischen 700 und beinahe 1000 Jahren. In den nachfolgenden
Generationenliste sind es nur noch maximal 600 Jahre. Die Patriarchen -
also Jakob und seine Söhne - werden immerhin noch knappe zweihundert
Jahre alt. Erst in der Zeit nach Mose sinkt das Alter auf ein uns gewohntes
Mass. Eine realistische Angabe findet sich im Psalm 91 :

"Unser Leben währet siebenzig Jahre, und wenn es hoch kommt, sind es

achtzig Jahre, und das meiste daran ist Mühsal und Beschwer; denn eilends

geht es vorüber, und wir fliegen dahin. "
Psalm 91

Ich fasse zusammen: Das so genannt "biblische Alter", die erstaunliche

Hochaltrigkeit in der Frühzeit, ist ein Erzählmotiv des Mythos. Funktion des

Mythos ist die Erzählbarkeit einer unheimlichen Tatsache. Weshalb werden
Menschen nur 70 Jahre alt, wenn es hoch kommt 80? Warum schwindet die
Lebenskraft? Warum leben wir nicht ewig? Weshalb wollen Menschen lange

19



leben? Dunkler Hintergrund dieser Fragen ist die Einsicht in das Wesen des
Menschen. Da ist etwas Böses. Das Böse wirkt sich negativ auf die Vitalität
aus. Dass wir sterben müssen ist keine Strafe. Aber wir sind Erdlinge, die
den Hang zum Göttlichen haben. Wenn wir der biblisch-theologischen Idee
der Langlebigkeit auf den Grund gehen wollen, müssen wir diesen dunklen
Hintergrund mit bedenken.

2. Ein langes Leben - Lohn des Gerechten

2.1. Wie ein Baum gepflanzt an Wassern
Die Urgeschichten bilden nicht die älteste Schicht der Bibel. Historisch
gesehen sind es Gesetzes- und vor allem Weisheitstexte. Ich gehe zuerst auf
die weisheitliche Tradition ein. Hier stossen wir auf eine Idee der
Langlebigkeit, die etwas weniger obskur und erstaunlich aktuell ist. Ein
langes Leben ist, kurz gesagt, die Frucht eines rechten Lebenswandels. In
der Forschung nennt man dies den Tun-Ergehen-Zusammenhang. Eine
eindrückliche und eingängige Schilderung findet sich im ersten Psalm.
Dieses Gebet steht in der weisheitlichen Tradition und drückt eine Art
frommen Konsens aus:

"Wohl dem Menschen, der nicht wandelt im Rate der Gottlosen, noch tritt
aufden Weg der Sünder, noch sitzt im Kreise der Spötter, sondern seine Lust
hat am Gesetz des Herrn und über sein Gesetz sinnt Tag und Nacht. Der ist
wie ein Baum, gepflanzt an Wasserbächen, der seine Frucht bringt zu
seiner Zeit und dessen Blätter nicht verwelken. Und alles, was er tut, gerät
ihm wohl. Nicht so die Gottlosen; sondern sie sind wie die Spreu, die der
Wind verweht. "
Psalm 1

Der Baum am Wasser ist das Bild der Langlebigkeit, die Spreu im Wind das

Bild der Kurzlebigkeit. Wer lange Leben will, muss ein gutes Leben führen.
In vielen Spruchweisheiten wird diese so eingängige wie einsichtige
Weisheit gelehrt. Sie ist auch nicht spezifisch jüdisch. Die Weisheit ist

sozusagen international. Einflüsse aus der ägyptischen und persischen
Hofkultur sind offensichtlich. Typisch jüdisch hingegen ist die Verbindung
des guten Lebens mit dem Gedanken der Gesetzestreue. Das Eingangstor
zum grossen Gebetsbuch ist nicht zufällig eine Erinnerung an Gottes gutes
Gebot. Es ist die Wegleitung in ein langes erfülltes Leben. Wer Lust hat am

20



Gesetz, der ist wie ein Baum, gepflanzt an Wasserbächen. Dem wird es wohl
ergehen. Das ist ganz und gar irdisch gemeint. Die Idee, dass ein gerechtes
Leben im Jammertal eine göttliche Belohnung im Jenseits erwarten darf, ist
keine biblische Idee.

Umso schärfer wird die Krise dieser weisheitlichen Idealvorstellung, wenn
rechtes Tun nicht zum guten Ergehen führt. Wenn die Ungerechten alt und
fett werden, und die Gerechten viel zu jung sterben. Die individuelle und
kollektive Leidenserfahrung ist immer wieder Thema in den Psalmen. Zum
Beispiel im 37. Psalm, in dem eine Seele im Selbstgespräch Trost sucht bei
Gott:

"Erhitze dich nicht über die Bösewichte, und ereifre dich nicht über die
Missetäter. Denn sie verwelken schnell wie das Gras, und wie das grüne
Kraut verdorren sie. Hoffe auf den Herrn und tue, was gut ist; bleibe im
Lande und übe Treue, so hast du deine Wonne an dem Herrn, und er gibt
dir, was dein Herz begehrt. Befiehl dem Herrn deine Wege und hoffe auf ihn,

er wird's wohl machen; er wird dein Recht aufgehen lassen wie das Licht
und deine Gerechtigkeit wie den Mittag. "
Psalm 3 7

Der Beter müsste sich nicht mit den Bösewichten beschäftigen, wenn sie

tatsächlich bestraft würden. Das geschieht aber nicht immer und nicht sofort.
Trotz dieser kontrafaktischen Erfahrungen hält der Psalmist daran fest: Gott
bleibt treu. Gott bestraft die Bösen. Vice versa muss Gottvertrauen sich
lohnen. Das Zeichen seiner Treue ist ein langes, erfülltes Leben. Das ist
das Ideal, Segen und nicht Fluch. Eine wunderschöne Beschreibung findet
sich am Schluss des Hiobbuches. Dort heisst es:

"Und der Herr segnete Hiob hernach mehr als zuvor, und er bekam
vierzehntausend Schafe, sechstausend Kamele, tausend Joch Rinder und
tausend Eselinnen. Er bekam auch sieben Söhne und drei Töchter. Die erste
hiess er Jemima [d.h. Täubchen], die zweite Kezia [d.h. Wohlgeruch] und
die dritte Kerenhappuch [d.h. Schminkbüchschen]: und man fand im ganzen
Lande keine Frauen so schön wie Hiobs Töchter, und ihr Vater gab ihnen
ein Erbteil unter ihren Brüdern. Darnach lebte Hiob noch 140 Jahre, und er



sah seine Kinder und Kindeskinder, vier Geschlechter. Und Hiob starb alt
und lebenssatt. "
Hiob 42:12

Auffallig, wie alt Hiob wird! Das Hiobbuch ist relativ jung. Der Erzähler
will damit die Stärke des Segens betonen, den Gott dem Hiob angedeihen
lässt. Schöne Töchter, starke Söhne und viele Kindeskinder - dann kann man
lebenssatt sterben. Wir haben vielleicht andere Vorstellungen von einem
erfüllten Leben. Vierzehntausend Schafe, sechstausend Kamele, tausend
Joch Rinder und tausend Eselinnen sind auf alle Fälle nicht mein Lebensziel.
Aber lebenssatt sterben - erfüllt und zufrieden, das ist und bleibt ein Ideal.

2.2. Die drei Krisen der weisheitlichen Konzeption der Langlebigkeit
Das weisheitliche Konzept, das hinter diesem Ideal funktioniert, ist aber in
eine fundamentale Krise geraten. Drei Aspekte lassen sich unterscheiden:

1. Eine Krise wurde schon angesprochen. Das theologische Ideal des langen
Lebens als Frucht des guten Lebens setzt voraus, dass Gott ein idealer
Mitspieler ist. Wie gehen wir mit der Erfahrung um, dass Gott nicht
mitspielt?

2. Das Ideal des langen Lebens braucht Mitmenschen als Mitspieler: Was

geschieht, wenn die Solidarität zwischen den Generationen nicht mehr
spielt?

3. Das Ideal des langen Lebens setzt voraus, dass wir mit der Tatsache des

Todes fertig werden. Welchen Sinn hat es eigentlich lange zu leben?

Schauen wir uns an, wie diese drei Krisen bearbeitet werden.

3. Endlichkeit, Ungerechtigkeit und Gesetzlosigkeit als Krise des Tun-
Ergehen-Zusammenhangs

Das Ideal der Langlebigkeit und Gott.

Ich habe Ihnen vorhin Hiob als Beispiel einer idealen Langlebigkeit
vorgestellt. Hiob ist eigentlich bekannt als einer, der Schicksalsschläge

22



hinnehmen muss. Was ich Ihnen vorgelesen habe, war der Schluss.
Interessanterweise beginnt das Buch mit einer ganz ähnlichen Beschreibung.
Hiob sei ein gottesfiirchtiger Mann, der sieben Söhne und drei Töchter habe,
siebentausend Schafe und fünfhundert Eselinnen. Im letzten Kapitel werden
es vierzehntausend Schafe und tausend Eselinnen sein, das will sagen: Gott
segnet den Hiob reichlich. Was geschieht zwischen Anfang und Schluss?

Hiob wird krank. Seine Söhne laufen davon. Die Herden gehen ein. Die Frau
macht ihm Vorwürfe. Er leidet, obwohl er ein Gerechter ist. Und Hiob macht
keinen Hehl daraus, dass er Gott nicht mehr versteht. Was machst Du?
Weshalb schlägst Du mich? Es wäre besser, Du hättest mich nicht
geschaffen! So redet Hiob und will sterben. Das Ideal des langen, erfüllten
Lebens funktioniert nicht, weil Gott nicht mitspielt. Wer wie Hiob leidet,
kann einem langen Leben nichts mehr abgewinnen. Das wiederum lässt die

Theologen auf den Plan treten. Sein Fall ist brisant. Gott gerät in ein schiefes
Licht. Der Hauptteil des Buches ist eine Auseinandersetzung zwischen Hiob
und seinen theologischen Freunden. Das sind Älteste. Weise Männer, die
über viel Lebenserfahrung verfugen. Sie trösten ihren Freund und raten ihm,
Busse zu tun. Irgendeine Sünde müsse er verübt haben, sonst würde Gott ihn
nicht so traktieren. Wenn er seine Schuld gestehe, werde Gott seine Hand

von ihm lassen. Aber Hiob lässt sich so nicht abspeisen. Er weiss, dass er
nichts Böses getan hat. Und er macht Gott weiterhin bittere Vorwürfe.
Schliesslich platzt einem der Freunde der Kragen. Es ist Elihu, der Jüngste.
Und er wendet sich zuerst an die älteren Kollegen:

"Jung bin ich an Jahren, ihr aber seid alt; darum war ich zaghaft und
fürchtete mich, mein Wissen euch zu offenbaren. Ich dachte: Das Alter mag
reden und die Menge der Jahre Weisheit lehren. Aber der Geist erleuchtet
die Menschen, und der Hauch des Allmächtigen macht sie verständig. Die
Hochbetagten sind nicht immer weise, noch wissen Greise stets, was recht
ist. Darum sage ich: Höret mir zu; auch ich will mein Wissen offenbaren.
Denn siehe, keiner war, der Hiob zurechtwies, keiner von euch erwiderte auf
seine Worte. "
Hiob 32:6ff

Jetzt redet Elihu Klartext:
Hiob ist ein Lästerer. Denn er sagt: «Dem Menschen nützt es nichts, wenn er
Gott gefällig lebt.» Darum, ihr Verständigen, höret mir zu! Fern sei es von
Gott, dass er Unrecht tue, und vom Allmächtigen, dass erfrevle! Nein, er

23



vergilt dem Menschen nach seinem Tun, nach seinem Wandel lässt er's
jedem ergehen. Denn das ist gewiss: Gott tut nicht Unrecht und der
Allmächtige verdreht das Recht nicht. "
Hiob 34:7ff

Elihu irrt sich. Genau das ist der Fall. Hier ist etwas verdreht. Im Prolog des

Hiobsbuches wird der Leser darüber aufgeklärt. Gott und Satan, der hier in
einer himmlischen Versammlung auftritt, schliessen eine Wette ab. Gott ist
nämlich ein Fan von Hiob, weil er so fromm ist. Und weil der Satan weit
herumgekommen ist, spricht der Herr zum Satan:

"Hast du achtgehabt aufmeinen Knecht Hiob, dass seinesgleichen keiner ist

aufErden, ein Mann so fromm und bieder, so gottesfürchtig und dem Bösen

feind? Der Satan antwortete aber dem Herrn und sprach: Ist etwa Hiob
umsonst gottesfürchtig? Hast nicht du selbst ihn und sein Haus umhegt und
alles, was er hat, ringsum? Das Tun seiner Hände hast du gesegnet, und
seine Herden haben sich ausgebreitet im Lande.
Hiob 1:7ff.

Was der Satan hier behauptet, ist die schlichte Umkehrung des

weisheitlichen Tun-Ergehen-Zusammenhangs, den Elihu später vertritt. Er
wirft Gott vor, einen Ergehen-Tun-Zusammenhang zu stiften. Kein
Wunder, der Mann ist fromm! Gott überschüttet in ja förmlich mit Segen.
Und er fährt fort:

"Aber recke doch einmal deine Hand aus und rühre an alles, was er hat;
fürwahr, er wird dir ins Angesicht fluchen. Da sprach der Herr zum Satan:
Wohlan, alles, was er hat, ist in deiner Hand! Nur nach ihm selbst recke
deine Hand nicht aus. "
Hiob 1:1 Iff.

Nicht Gott, sondern Satan schlägt Hiob. Aber Gott erlaubt es. Man kann das

Schicksal des Hiob durchaus als Gleichnis verstehen, als Versuch in Form
einer Novelle das Rätsel der menschlichen Existenz bearbeitbar zu machen.
Weshalb leiden Menschen? Weshalb leiden gerechte Menschen? Wie kommt
es, dass wir verzweifeln und die gute Gabe des Lebens zurückweisen? Ich
komme am Schluss noch einmal auf diese Frage zurück.

24



3.2. Das Ideal der Langlebigkeit - die ethische Dimension
Das Ideal des langen Lebens braucht Gott als Mitspieler. Wenn wir in Würde
alt werden wollen, sind wir aber auch auf Mitmenschen angewiesen. Was
geschieht, wenn es keine Solidarität zwischen den Generationen mehr gibt?
Dass einer alt werden kann, setzt voraus, dass er gesund lebt und
dementsprechend genetische Anlagen hat. Darüber lesen wir in der Bibel
wenig. Gott ist es, der Leben gibt und nimmt. Dass für uns der rechte
Lebenswandel ein gesundes Leben meint, dass Gesetzestreue heute wohl
Verzicht auf Rauchen und Regeln einhalten an eine Diät erinnern, das hat
mit einem Wohlstand und Lebenswandel zu tun, der dem langen Leben nicht
förderlich ist. Das Leben im alten Orient kennt andere Sorgen. Ein anderes
Problem der Langlebigkeit gab allerdings damals schon zu denken. Hiob, der
seinen Kindeskindern beim Spielen zuschaut, ist kein produktives Glied der
Grossfamilie mehr. Dass er lange leben kann, setzt voraus, dass andere ihn
lange leben lassen. Die Verwirklichung des Ideals ist an die

Wertegemeinschaft gebunden: konkret an die Solidarität der Generationen.

Portmann hat den Menschen eine physiologische Frühgeburt genannt.
Unsere Säuglinge sind keine Nestflüchter; der Nachwuchs bleibt jahrelang in
der Obhut der Eltern, wird erzogen und sozialisiert. Typisch Mensch. Man
wird Entsprechendes für die letzte Lebensphase sagen können.

Langlebigkeit, wenn man darunter die Dehnung der nachproduktiven
Lebensphase versteht, ist ein menschliches Proprium. Dass Kinder und

Jugendliche Rechte haben, Pflege beanspruchen und schutzbedürftig sind, ist

einsichtig. Sie sind der produktive Nachwuchs. Aber verdienen es die

Hochaltrigen? Rein utiliaristisch gedacht, ist das weniger selbstverständlich.
Mit anderen Worten: die Langlebigkeit - Gottes gute Gabe - kann eine Krise
auslösen. Sie belastet den Haushalt.

Bei einer Verknappung der Ressourcen liegt es nahe, zuerst bei den

unproduktiven Menschen zu sparen. Langlebigkeit wird suspekt. Das ist -
Klammerbemerkung - auch die ethische Problematik der Diskussion über
Sterbehilfe. Neu ist diese Diskussion nicht! Vielleicht steht deshalb in einem
der ältesten Gesetze, den zehn Geboten, als erstes ethisches Gebot: Ehre
Vater und Mutter! Denn das fünfte Gebot richtet sich nicht, wie die

traditionelle Auslegung es fälschlicherweise annimmt, an Kinder, sondern

wie alle anderen Gebote auch an Erwachsene. Es geht in dieser

Ehrbezeugung auch nicht um Gehorsam. Das Elterngebot ist bezogen auf die

Haltung der erwachsenen Kinder gegenüber ihren betagten Eltern. "Die
bejahrten Eltern, die über 60 Jahre alten, deren Arbeitskraft und Lebenswert

25



gering geworden ist, soll der Israelit nicht rauh behandeln, ihnen das

Gnadenbrot gönnen, sie nicht zur Auswanderung aus dem Haus oder zum
Freitod drängen, oder sie gar selbst töten."

Das Gebot zielt also darauf, Probleme, die sich aus der Langlebigkeit
ergeben, auf eine humane Weise zu lösen. Wenn Langlebigkeit zur
ökonomischen Belastung wird, muss das hingenommen werden. Etwas

zugespitzt: Die Grundgebote der Menschheit beginnen mit einem Plädoyer
für die Hochaltrigen. Dass wir lange leben dürfen, ist ein Fundament der

Ethik, das wir bewahren müssen, koste es, was es wolle. Wer sich an den

Alten vergreift, übertritt göttliches Gebot! Positiv gewendet: Im
respektvollen Umgang und in der würdigen Behandlung des unproduktiven
Menschen erweist sich, wie menschlich eine Gemeinschaft ist.

3.3. Die Endlichkeit als Krisenerfahrung
Von der ethischen und universalen Entscheidung, das lange Leben zu achten,
ist die ganz persönliche Erfahrung zu unterscheiden. Ein drittes
Krisenmoment kann hier ausgemacht werden. Ich will es demonstrieren
anhand einer höchst eigenwilligen und persönlichen Auseinandersetzung mit
dem Leben, die in einem biblischen Buch, dem Prediger, festgehalten wird.
Der Prediger ist ein alter Mann, ein Philosoph, einer der vieles gesehen und
vieles versucht hat und nun darüber Rechenschaft ablegt. Der Prediger ist im
Laufe seines Lebens ein Skeptiker geworden. Sein Bericht beginnt mit einer
fundamentalen Einsicht, die diese Skepsis begründet:

"Wie ist alles so nichtig! spricht der Prediger. Wie ist alles so nichtig! Es ist
alles umsonst! Was hat der Mensch für Gewinn von all seiner Mühe, womit
er sich abmüht unter der Sonne? Ein Geschlecht geht dahin, und ein anderes

kommt; aber die Erde bleibt ewig stehen. Die Sonne geht auf, die Sonne geht
unter und strebt zurück an ihren Ort, wo sie wiederum aufgeht. Der Wind
weht gen Süden, er kreist gen Norden, immerfort kreisend weht der Wind,
und in seinem Kreislauf kehrt er zurück. Was gewesen ist, wird wieder
sein, und was geschehen ist, wieder geschehen: es gibt nichts Neues unter
der Sonne. Oder ist etwas, von dem man sagen möchte: Siehe, dies hier ist
ein Neues? Längst schon ist es dagewesen, in den Zeiten, die vor uns

gewesen sind. Der Frühern gedenkt man nicht mehr und auch der Spätem,
die kommen werden, auch ihrer wird nicht mehr gedacht werden bei denen,

die nach ihnen kommen. "

Prediger l:2ff
26



Das lange Leben nützt dem Menschen also nichts. Im Gegenteil, meint der
kritische Beobachter. Das lange Leben wird zur Belastung, wenn man es

nicht geniessen kann.

"Wenn einer hundert Kinder zeugte und viele Jahre lebte, bis ins hohe Alter,
aber er könnte sein Glück nicht geniessen - ich müsste sagen: Glücklicher
als er ist die Fehlgeburt. Denn sie kommt in Nichtigkeit, und in Finsternis
geht sie dahin, mit Dunkel bleibt ihr Name bedeckt. Sie schaut keine Sonne,
sie weiss von nichts, auch ein Begräbnis wird ihr nicht zuteil; doch sie hat
Ruhe und jener nicht. Ja, lebte er zweitausend Jahre, genösse aber nichts
Gutes - geht nicht alles an einen Ort? Wer kann wissen, was dem Menschen
im Leben gut ist für die wenigen Tage des nichtigen Daseins, die er
verbringt wie ein Schatten? Denn wer sagt dem Menschen, was nach ihm
sein wird unter der Sonne? "

Prediger 6:3ff.

Aus den letzten Worten wird erkennbar, was den Prediger umtreibt. Dass der

Erdling sterblich ist, dieses Urdatum der Schöpfung, ist für ihn zum Problem

geworden. Was unterscheidet den Menschen vom Tier? Wer weiss denn,

fragt er, ob der Odem des Menschen nach dem Tod zu Gott steigt? Der alte

Skeptiker schwankt zwischen zwei Extremen. Der eine Schluss, den er zieht:

"Ja, wenn der Mensch viele Jahre lebt, so freue er sich an ihnen allen, und

er gedenke der Tage des Dunkels! Auch ihrer sind viele! Freue dich,

Jüngling, in deiner Jugend, sei guter Dinge in der Blüte des Lebens! Wandle,
wie es dein Herz gelüstet, undgeniesse, was deine Augen
erschauen!
Pred 11:8fr.

Ein vernünftiger Hedonismus - das ist die eine Konsequenz. Man weiss ja
nicht, was das Ganze soll. Weil man es nicht weiss, warnt der Prediger:

Doch wisse, dass um all diese Dinge Gott dich vor Gericht ziehen wird!
Banne den Unmut von deinem Herzen und halte das Übel deinem Leibefern!
Denn Jugend und schwarze Haare sind nichtig, nichtig ist alles, was
nachkommt. Sei deines Schöpfers eingedenk in der Blüte des Lebens, ehe die

27



bösen Tage kommen und die Jahre sich einstellen, von denen du sagen wirst:
«Sie gefallen mir nicht».
Pred 11:9ff.

Was sind das fur Tage? Es sind die Tage des hohen Alters. Der Prediger
beschreibt es so:

"... wenn die Wächter des Hauses zittern - die Wächter sind die Hände -
und die starken Männer sich krümmen - die starken Männer sind die Beine -
wenn die Müllerinnen feiern, weil ihrer wenig geworden sind - die
Müllerinnen, die weniger mahlen, sind die Restzähne - wenn dunkel werden,
die durch die Fenster sehen - die Augen - wenn die Tore auf die Gasse

geschlossen werden - die Ohren -, wenn der Ton der Mühle leise wird - der
Mund - wenn das Zwitschern des Vögleins erstirbt und alle Töchter des

Gesanges verstummen - wenn die Stimme brüchig wird - wenn der
Mandelbaum blüht - die Haare weiss werden, sofern sie einem nicht vorher
ausgehen - ehe denn die silberne Schnur zerreisst und die goldene Ampel
zerspringt, ehe das Rad bricht und in den Brunnen stürzt und der Eimer an
der Quelle zerschellt. Denn der Mensch geht in sein ewiges Haus und die um
ihn klagen, ziehen aufder Gasse umher, und der Staub wird wieder zu Erde,
wie er gewesen, der Odem aber kehrt wieder zu Gott, der ihn gegeben. Wie
ist alles so nichtig! spricht der Prediger. Es ist alles umsonst!"
Pred 12:3jf

Das ist nicht unbedingt die Botschaft, die man in der Bibel erwartet! Der
Prediger ist extrem. Er ist mit seiner Weisheit am Ende, weiss das und
spricht es aus. Das ist seine kritische Weisheit. Seine Erkenntnis, das alles
umsonst ist, kritisiert auch das Ideal der Langlebigkeit auf radikale Weise.
Ob Du alt oder jung, reich oder arm bist, als Weiser oder als Narr, als

Frommer oder Bösewicht stirbst - gegen die Endgültigkeit und

Vergänglichkeit ist kein Kraut gewachsen.

4. Ewiges Leben - Gott lebenslänglich
Ich komme zum Schluss meiner tour d'horizon durch die Bibel. Wir haben
einen langen Weg beschritten. Von der Bearbeitung eines Mythos, der in der

Langlebigkeit ein Merkmal der Urzeit sieht, zum weisheitlichen Tun-
Ergehen-Zusammenhang und seiner Krise in der existentiellen Erfahrung des

Leidens. Wir haben von der Erinnerung an die Menschlichkeit im fünften
28



Gebot gehört und etwas von der Grenze der menschlichen Fassungskraft
vernommen, die in der Konfrontation mit der Endlichkeit erfahren wird.
Langlebigkeit ist in diesem Kaleidoskop biblischen Denkens ein ebenso

vielschichtiges wie widersprüchliches Phänomen. Sie ist die gute Gabe
Gottes. Aber sie stellt keinen Wert für sich dar. Eher ist es das "lebenssatt
Sterben". Flohes Alter ist keine Belohnung für ein gerechtes Leben. Vom
Ende her wird Langlebigkeit als Gnade begriffen.

Einen letzten Gedanken möchte ich anfügen. Ihnen ist vielleicht aufgefallen,
dass ich in meinem Durchlauf durch die biblische Tradition nicht bis zum
christlichen Ende gekommen bin. Aus einem einfachen Grund.
Langlebigkeit ist im Neuen Testament kaum ein Thema. Und wenn davon
die Rede ist, wird sie nicht als Ideal beschrieben. Ein bekanntes Jesuswort
aus der Bergpredigt bringt es auf den Punkt. Sorgt euch nicht um Euer
Leben, sagte der Meister. Seht die Lilien auf dem Feld. Sie sähen nicht und
ernten nicht und doch hat sie der himmlische Vater prächtiger gekleidet als

Salomo in all seiner Pracht.

"Darum sollt ihr euch nicht sorgen und sagen: Was werden wir essen oder
was werden wir trinken oder womit werden wir uns kleiden? Denn nach
allen diesen Dingen trachten die Heiden. Euer himmlischer Vater weiss ja,
dass ihr all dieser Dinge bedürft. Suchet vielmehr zuerst sein Reich und
seine Gerechtigkeit! Dann werden euch alle diese Dinge hinzugefügt
werden. Darum sorget euch nicht um den morgenden Tag; denn der
morgende Tag wird seine eigne Sorge haben. Jeder Tag hat genug an seiner
eignen Plage. "
Matthäus 6:31-33

Aus dieser Sorglosigkeit spricht nicht Lebensverachtung, sondern radikales
Gottvertrauen. Langes Leben ist kein Thema, das dem Menschen Sorge
bereiten soll. Die Lösung, die Jesus für die Krise der Langlebigkeit offeriert,
ist der Rückweg, die Umkehr zurück zum Ursprung, zum Geber allen
Lebens. Diese Umkehr ist so radikal, dass alles, was die Existenz betrifft,
zweitrangig wird. Auch wenn es nicht so gemeint war: Tatsache ist, dass die

jesuanische Vision der göttlichen Liebe das Ideal der Langlebigkeit in Frage
gestellt hat. Anstelle des langen tritt das ewige Leben. Wie ist es dazu

gekommen? Und was ist damit gemeint?

29



Die neutestamentlichen Schriften sind in relativ kurzer Zeit entstanden,
ausgelöst durch ein ebenso kurzes, wie dramatisches Ereignis. Das Leben
und Sterben Jesu. Man schätzt, dass Jesus etwa drei Jahre gewirkt hat und
bei seiner Hinrichtung ungefähr dreissig gewesen sein muss. Seine

Nachfolger lebten in der Erwartung des kommenden Gerichts. Sie waren
überzeugt, dass der Kosmos in den letzten Tagen liegt, dass die Endzeit
gekommen ist. Nicht nur die Predigt Jesu, auch die sogenannte
Naherwartung rückte das Ideal des langen, erfüllten Lebens in den

Hintergrund. Nicht vierzehntausend Schafe und tausend Eselinnen, sondern
ein Leben in Übereinstimmung mit dem göttlichen Willen in ständiger
Bereitschaft für die Wiederkunft des Herrn ist das Ziel.

Nun wissen wir, dass sich diese Wiederkunft etwas verzögert. Der Kosmos
ist langlebig. Aus der charismatischen Wandergemeinde wurde die Kirche.
Entsprechend veränderte sich der Ethos der Christengemeinde. Vor allem ein
Problem musste theologisch gelöst werden. Wer stirbt, bevor der Herr zum
Gericht erscheint, muss dafür sorgen, dass er in der Ewigkeit bei Gott und
nicht an einem anderen Ort landet. Aus der Sorge ums tägliche Leben wurde
die Sorge ums jenseitige Heil. Die endzeitliche Erwartung hat sich
individualisiert und mit dem religiösen und philosophischen Gedanken der

ewigen Seele verbunden. Daraus erwuchs eine Konkurrenz zwischen dem

langen Leben und dem ewigen Leben. Diese Konkurrenz war in ihrer
Wirkung sehr ambivalent. Sie hat die ursprüngliche Erkenntnis, dass die

Erdlinge sterbliche Wesen sind, als Unglück interpretiert. Damit ging die
Einsicht in die Endlichkeit der menschlichen Existenz verloren. Die

Entmaterialisierung der christlichen Religion, ihre Entfremdung vom
jüdischen Erbe, hat das Gottvertrauen in falsche Bahnen gelenkt. Anderseits
hat die Spiritualisierung des Lebens verhindert, dass menschliches Leben nur
unter dem Gesichtspunkt der Endlichkeit gesehen werden kann. Wenn nur
die Zahl der Jahre zählt, wird Leben auf ein knappes Gut reduziert. Ein rein
ökonomisches Verständnis der Lebenszeit ist weder human noch

philosophisch hinreichend. Leben ist kein Kapital das man aufzehren kann.

Wenn man Lebensglück nur dort sehen kann, wo langes Leben möglich war,
gerät man in doppelter Hinsicht in Schwierigkeiten. Zu vielen ist dieses

Glück nicht vergönnt. Und wenn Schmerzen, Leiden oder Einsamkeit
drohen, macht eine technische Verlängerung des Lebens keinen Sinn.
Versteht man hingegen Leben als eine Gabe wie Aufgabe, erschöpft sich
Lebenszeit nicht in Leistungsfähigkeit und Produktivität. Langlebigkeit ist
nicht nur eine quantitative Angelegenheit, sondern Lebensqualität.

30



In diesem Zusammenhang von Ewigkeit zu reden, provoziert ein
Missverständnis, das angesprochen werden muss, wenn theologisch über
Langlebigkeit nachgedacht wird. Ewiges Leben ist weder unendlich
verlängertes Leben noch Leben in der Unendlichkeit - es geht um die
göttliche Qualität, um das ursprünglich spendende, initiale Leben, um die
Quelle, nicht eine aufzehrbare Ressource. Es geht um jenen geheimnisvollen
Impuls, der den kreativen Prozess unserer Biographie inspiriert, begleitet
und - so glaubt es der Christ - in der Länge, Tiefe und Breite der Erfahrung
auch erfüllt. Das "Ideal der Langlebigkeit" ist kein Gegensatz zum ewigen
Leben, auch kein Ersatz für ewiges Leben, sondern eine Metapher für
gesegnetes, gelungenes und geglücktes Leben.

31


	Das "biblische Alter" - Theologisches zur Langlebigkeit

