
Zeitschrift: Intercura : eine Publikation des Geriatrischen Dienstes, des
Stadtärztlichen Dienstes und der Psychiatrisch-Psychologischen
Poliklinik der Stadt Zürich

Herausgeber: Geriatrischer Dienst, Stadtärztlicher Dienst und Psychiatrisch-
Psychologische Poliklinik der Stadt Zürich

Band: - (2003-2004)

Heft: 82

Artikel: Wo bleibt die Würde beim Leiden und Sterben? : Eine kritische
Auseinandersetzung mit unserem gängigen Würdeverständnis

Autor: Rüegger, Heinz

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-790168

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-790168
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Wo bleibt die Würde beim Leiden und Sterben?

Eine kritische Auseinandersetzung mit unserem gängigen Würdeverständnis'

Dr. theol. Heinz Rüegger, Leiter Stabsstelle Theologie der Stiftung
Diakoniewerk Neumünster, Schweiz. Pflegerinnenschule Zollikerberg und

freier wissenschaftlicher Mitarbeiter im Institut Dialog Ethik Zürich

Nur wenn wir die unantastbare Würde jedes Menschen als Person,
auch eines sehr pflegebedürftigen, verwirrten Menschen ohne

Einschränkung gelten lassen und wir ihm respekt- und liebevoll
begegnen, zeigen wir, ob unser Reden von der unantastbaren
Menschenwürde und vom Recht auf würdevolles Sterben mehr ist
als philanthropisches Gerede.

1. Ambivalenz des medizinischen Fortschritts

Unsere Zivilisation und unser Lebensgefuhl sind stark vom enormen
Fortschritt der Medizin im letzten Jahrhundert geprägt. Weil wir uns bereits

so daran gewöhnt haben, machen wir uns vielleicht nicht immer ganz klar,
wie einschneidend diese medizinisch-technischen Errungenschaften waren,
wie tief sie unser Lebensgefühl bestimmen und wie nachhaltig ihre Folgen
sich bemerkbar machen. Diese Folgen sind vorerst einmal zweifellos positiv
zu werten: als eine Segnung der modernen Zivilisation, die wir alle dankbar
entgegennehmen und die uns ein Gefühl von Sicherheit im Leben gibt, wie
es noch nie eine Generation in der Geschichte der Menschheit gekannt hat.
Wir alle greifen im Notfall gerne auf das heute zur Verfügung stehende
Instrumentarium der modernen Medizin zurück, um uns Hilfe zu
verschaffen.

Allerdings haben diese Errungenschaften und ihre Folgen auch eine
Kehrseite, in der die Ambivalenz unseres Verhältnisses zur Medizin
begründet liegt. In zwei Bereichen nehmen viele Zeitgenossinnen diese
Kehrseite besonders wahr:

Zum einen: Medizin, insbesondere Intensivmedizin, kann heute das
Lebensende immer weiter hinausschieben. Lungenentzündungen z.B., die

1

Dieser Text geht auf einen Vortrag zurück, den der Verfasser am 26.03.03 an der
Generalversammlung der Zürcher Vereinigung zur Begleitung Schwerkranker gehalten hat.

11



früher eine häufige Ursache eines relativ raschen Sterbens waren, können

heute mit Antibiotika-Therapie auch bei hochbetagten, kranken Patientinnen

relativ gut behandelt werden. Daran muss man heute meist nicht mehr

sterben. Nur, die Fälle sind gar nicht so selten, wo eine Verlängerung des

Lebens zugleich auch eine Verlängerung des Leidens bei immer mehr
abnehmender Lebensqualität bedeutet. Manche Menschen befürchten heute

beim Gedanken an eine Hospitalisation weniger, dass die Behandelnden

therapeutisch nicht genug unternehmen könnten, um ihnen zu helfen, als

vielmehr dies, dass möglicherweise zu viel gemacht wird, dass man als

Patientin in die Mühle einer eine Eigendynamik entwickelnden medizinischtechnischen

Maschinerie geraten könnte, die einen - wenn es denn so weit
wäre - nicht in Ruhe sterben lässt. Vor einer solchen technologischen
Verfremdung des natürlichen Sterbeprozesses fürchten sich viele.

Zum andern: Der Erfolg der modernen Medizin ist eine der wesentlichsten
Ursachen für die rasant zunehmende Langlebigkeit. Wir haben heute eine
durchschnittliche Lebenserwartung, von der frühere Generationen nicht
einmal geträumt haben - Tendenz weiterhin steigend! Nach der

Pensionierung beginnt heute für viele eine Lebensphase, in der sie frei von
Berufs- und Familienverpflichtungen das Leben noch bei guter Gesundheit
intensiv gemessen können. Allerdings beginnt so etwa ab dem 9.

Lebensjahrzehnt für immer mehr Menschen eine Phase, die Soziologen als
Phase der „Fragilität" bezeichnen, die dann bei vielen Hochaltrigen in eine
Phase zunehmender Abhängigkeit mündet. Früher starb man in der Regel
relativ rasch an einer sich heftig manifestierenden und zum Tod führenden
Krankheit. Heute müssen viele damit rechnen, eine längere Zeit chronischer
Krankheit und Pflegebedürftigkeit, u.U. mit fortschreitendem dementiellem
Abbau der geistigen Fähigkeiten zu durchleben, bevor sie sterben. Vor
einem solchen, sich lange hinziehenden Zerfallsprozess haben heute viele
Angst. Pointiert gesagt: Alle möchten heute möglichst lange leben, aber
niemand will wirklich alt werden mit allem, was das beinhalten kann. Für
viele beinhaltet die Vorstellung, den Lebensabend schwer pflegebedürftig
und dement in einem Pflegeheim verbringen zu müssen, etwas, das sie im
Blick auf ihre bisherige Lebensvorstellung und ihr bisherige
Lebensentwicklung als „entwürdigend" empfinden.

12



2. Wovor viele Menschen heute Angst haben

Was genau ist es, vor dem Menschen heute Angst haben? Ich denke, es sind

v.a. fünf Faktoren, die Menschen im Blick auf ihr Lebensende als

Bedrohung empfinden:

Ein erster Punkt: Das Erleiden von physischen Schmerzen oder von Atemnot.

Hier kann die moderne Schmerztherapie allerdings in den meisten Fällen
wirksame Hilfe anbieten. Im Normalfall müssen Menschen heute nicht mehr
starke Schmerzen erdulden.

Ein zweiter Punkt, vor dem viele Angst haben: Der geistige Abbau, der

Persönlichkeitszerfall im Zeichen einer zunehmenden Demenz. Die
Vorstellung, sich in der normalen, bisherigen Alltagswelt nicht mehr

zurechtzufinden, die Orientierung zu verlieren und vielleicht die nächsten

Angehörigen nicht mehr wiederzuerkennen, ist für viele belastend. Und die

therapeutischen Möglichkeiten, diesem Abbau entgegenzuwirken, halten
sich heute noch in ganz engen Grenzen.

Ein dritter Punkt ist die Abhängigkeit von der Pflege durch andere. Hier sind
es mehrere Aspekte, die uns Mühe machen: Nach meiner Wahrnehmung ist
es v.a. der Gedanke, einmal die Kontrolle über den eigenen Körper und seine

Ausscheidungen zu verlieren, der uns sehr unangenehm, ja peinlich berührt.
Dann stossen wir uns an der Vorstellung, auf andere angewiesen zu sein,
anderen zur Last zu fallen. Das möchten wir auf gar keinen Fall! Und
schliesslich erfüllt uns der Gedanke an einen möglichen Verlust der eigenen
vier Wände und an das Angewiesensein auf die Infrastruktur eines

Pflegeheimes mit Unbehagen.

Daraus ergibt sich ein vierter Punkt: der Autonomieverlust, also der Verlust
der Fähigkeit, geistig, physisch und sozial selbstständig zu leben, für sich
selber zu entscheiden und möglichst wenig fremdbestimmt zu werden. Das
ist ein sehr gewichtiger Punkt, denn in der Autonomie-Fähigkeit liegt für die
meisten Zeitgenossinnen der Inbegriff von Freiheit und Lebensqualität.

Wo die bisher genannten vier Faktoren unser Leben bestimmen, fürchten
manche nicht nur eine Einbusse an Lebensqualität, sondern viel tiefer
greifend: einen Verlust an Würde. Das ist der fünfte Punkt. Und die Angst
vor dem Verlust der eigenen Würde als Mensch sitzt tief und ist weit
verbreitet. Die eigene Würde zu verlieren ist vielleicht das Schlimmste, was
einem geschehen könnte - so jedenfalls empfinden viele.

13



Solche Befürchtungen im Blick auf Schmerzen, geistigen Abbau,

Pflegeabhängigkeit, Autonomie-Einbusse und letztlich Würdeverlust

gehören zum Motor, der die neuere Diskussion um Sterbehilfe in Gang

gebracht hat. Sie sind auch der Grund, warum Sterbehilfeorganisationen wie
EXIT oder Dignitas solchen Zulauf haben.

3. Problematische Verknüpfung mit Würdeverständnis

Ich bin überzeugt, wir alle teilen mehr oder weniger die genannten
Befürchtungen. Niemand von uns erträgt leicht Schmerzen, ist gerne dauernd

auf die Pflege durch andere angewiesen, niemand bewältigt den Verlust der

Fähigkeit, selbständig zu leben und zu entscheiden, problemlos. Die Angst
vor solchen Situationen ist mehr als nur begreiflich.

Problematisch hingegen scheint mir, dass es in unserer Gesellschaft gang
und gäbe ist, die Erfahrung solcher Entwicklungen im Leben als

Würdeverlust zu deuten. Wo das geschieht, stehen m.E. fundamentale

Fragen unseres Menschen- und das heisst auch unseres Selbstverständnisses

zur Diskussion. Ihre Beantwortung hat weitreichende und sehr existenzielle
Auswirkungen auf die Art, wie wir unser eigenes Leben bewältigen, und auf
die Art, wie wir als Gesellschaft mit Kranken, Pflegeabhängigen,
Behinderten und Sterbenden umgehen.

Darum soll im Folgenden dieser Angst vor dem Verlust der eigenen Würde
vertieft nachgegangen werden.

4. Das heute gängig gewordene Würdeverständnis

Die Art, wie heute in der Auseinandersetzung um Sterbehilfe gängigerweise
von Würde gesprochen wird, lässt sich gut an den Texten ablesen, in denen
sich die entsprechende Diskussion auf bundespolitischer Ebene in der
Schweiz in letzter Zeit niedergeschlagen hat.

Im Jahre 1994 reichte Nationalrat Victor RUFFY eine Motion ein, die dann
vom Nationalrat als Postulat an den Bundesrat überwiesen wurde. Sie lautet
wie folgt:

„Trotz allen Mitteln, die für Lebensverlängerung heute zur Verfugung stehen, gibt
es weiterhin unheilbare Krankheiten, welche mit fortschreitender Entwicklung die
Würde des Menschen in schwerer Weise beeinträchtigen. Angesichts dieser
Tatsache haben in unserer Gesellschaft immer mehr Menschen den Wunsch, selber

14



über ihr Ende mitbestimmen und in Würde sterben zu können. Daher ersuche ich
den Bundesrat, einen Entwurf für einen neuen Artikel 115bis des Schweizerischen

Strafgesetzbuches vorzulegen."

Das EJPD setzte daraufhin eine Expertenkommission ein, die 1999 einen

Bericht zur Sterbehilfe vorlegte. Die Kommissionsmehrheit plädierte darin
für eine Liberalisierung im Blick auf die aktive Sterbehilfe, und zwar mit der

Begründung, es sei

„problematisch, denjenigen zu verfolgen und zu bestrafen, der aus Mitleid diesen

(d.h. einen unheilbar kranken, schwer leidenden, H.R.) Menschen von einem Leben

erlöst, das nurmehr aus sinnlosem Leiden besteht. Wenn es um so Wesentliches

geht wie den Schutz des Lebens und der Menschenwürde, muss jeder Einzelfall
angemessen berücksichtigt werden."

Die Kommissionsminderheit lehnte eine Liberalisierung der Sterbehilfe ab;
sie weist aber in der Begründung ihrer Haltung auch darauf hin, dass eines
der Hauptmotive in der Bevölkerung für die Forderung nach aktiver
Sterbehilfe „nicht in unerträglichen Schmerzen (liegt), sondern in der Angst
vor Abhängigkeit, Vereinsamung, dem Verlust der Menschenwürde."

Dieser durchgängigen Art, von Würde zu reden, liegt ein Verständnis
zugrunde, das davon ausgeht, dass es schwere, medizinisch nicht
überwindbare Krankheitszustände gibt, in denen das Leben eines Menschen
„nurmehr aus sinnlosem Leiden besteht", und dass diese Zustände die dem
Menschen eigene Würde beeinträchtigen, und zwar nicht nur irgendwie,
sondern „in schwerer Weise!"

Anders gesagt: Schweres, unheilbares Leiden kann u.U. nur noch als sinnlos
empfunden werden und beeinträchtigt resp. zerstört das, was die Würde
eines Menschen ausmacht. Dementsprechend kann es nach diesem heute
gängig gewordenen Verständnis im extremen Einzelfall angezeigt
erscheinen, die Menschenwürde dadurch zu schützen, dass dem Patienten
durch Suizid-Beihilfe oder aktive Sterbehilfe die Möglichkeit eröffnet wird,
„in Würde", d.h. selbstbestimmt und zu einem Zeitpunkt zu sterben, da seine
Würde durch den irreversiblen Krankheitsverlauf noch nicht bis zu ihrem
vollständigen Verlust zerstört worden ist.

5. Würde als empirische Qualität
Das hier zum Ausdruck kommende Verständnis basiert auf einem
Würdebegriff, der Würde als eine empirische Qualität menschlicher

15



Befindlichkeit definiert. Sie ist abhängig von einer Reihe innerer und

äusserer Faktoren, die die Situation eines Menschen ausmachen. So werden

etwa - negativ formuliert - starke Schmerzen, körperliche oder geistige
Behinderung, Abhängigkeit von fremder Hilfe, Verlust der Selbstkontrolle
und der Fähigkeit, über sich selbst zu bestimmen, als die Würde eines

Menschen beeinträchtigend empfunden. Oder positiv formuliert: Würde
kommt einem Menschen dadurch zu, dass er gesund, körperlich und

intellektuell leistungsfähig und von niemandem abhängig ist, sondern sein

Leben autonom gestalten kann.

Würde ist nach diesem Verständnis nicht etwas, das einem Menschen

grundsätzlich zukommt, das ihm eigen ist, sondern das Resultat einer Reihe

von Fähigkeiten, Eigenschaften oder Qualitäten, die mehr oder weniger, im
schlimmsten Falle gar nicht mehr vorhanden sein können. Unheilbare
Krankheit und schweres Leiden sind dementsprechend Phänomene, die
menschliche Würde potenziell beeinträchtigen.

Der in der Sterbehilfe-Debatte immer wieder geäusserte Wunsch nach einem
Sterben in Würde meint in diesem Zusammenhang eine rechtzeitige
Beendigung des Lebens, um einerseits einem zunehmend entwürdigenden
Krankheitsverlauf zu entgehen und andererseits gerade durch den Akt
selbstbestimmten Sterbens der eigenen Würde nochmals Ausdruck zu
verleihen.

6. Differenzierung des Würdebegriffs
Die skizzierte Verwendung des Würdebegriffs ist weitgehend unreflektiert-
intuitiv. Es zeigt sich vor allem, dass eine fundamentale Unterscheidung
zwischen zwei ganz verschiedenen Würde-Begriffen nicht mehr
vorgenommen wird und dadurch das Entscheidende am Begriff der
Menschenwürde, das, was sein humanisierendes, befreiendes und
entlastendes Potenzial darstellt, aus dem Blickfeld zu geraten droht. Und aus
dem Blick gerät damit auch nicht weniger als die Basis der Menschenrechte,
die auf diesem Verständnis von Menschenwürde gründet.

In unserer abendländischen Tradition ging man bisher aus von der
Unterscheidung einer Würde, die dem Menschen als Menschen zusteht, die
ihm inhärent ist, und einer Würde, die ihm durch die Art seines Verhaltens,
durch seinen Stand oder die äusseren Bedingungen, in denen er lebt,
zukommt, also kontingent ist. Diese Unterscheidung zwischen einer

16



inhärenten Menschenwürde und einer kontingenten Würde ist fundamental

(vgl. Grafik am Schluss).

Die dem Menschen inhärente Würde zeichnet sich dadurch aus, dass sie ihm
mit seinem Sein selbst gegeben ist. Sie kann und braucht nicht erst durch

irgendwelche Leistungen oder äussere Lebensbedingungen angeeignet oder
verwirklicht zu werden. Sie ist einem Menschen allein schon dadurch

gegeben, dass er Mensch ist. Entsprechend kann sie auch nicht verloren

gehen oder durch irgendwelche Faktoren beeinträchtigt werden. Sie bleibt,
solange das menschliche Sein existiert. Und sie kommt grundsätzlich jedem
Menschen in gleichem Masse zu. Dort, wo wir von Menschenwürde oder

von den aus ihr sich ableitenden Menschenrechten sprechen, geht es immer
um diese dem Menschen inhärente Würde.

Anders steht es, wenn wir etwa von der Würde eines hohen politischen
Gastes oder eines geistlichen Würdenträgers sprechen. Die hier gemeinte
Würde ist nicht der betreffenden Person als Mensch inhärent, sondern sie ist

kontingent, also durch irgendwelche zufälligen Faktoren gegeben, die bei
einem anderen Menschen oder in einer anderen Situation fehlen können. Sie
stellt z.B. ein soziales Attribut dar und kommt dieser Person nur zu, insofern
sie eine bestimmte soziale Stellung inne hat oder eine bestimmte Rolle
ausübt. Diese Würde hat man nicht einfach, sondern man muss sie sich
erwerben (durch Qualitäten, berufliche Leistungen oder sonstige Verdienste,
die einem den Aufstieg in die betreffende Funktion ermöglichen). Mit dem
Rücktritt von der entsprechenden Position geht man dieser Würde
grundsätzlich auch wieder verlustig. Kontingente Würde ist
dementsprechend etwas Vorübergehendes - im Unterschied zur inhärenten
Menschenwürde, die unverlierbar ist.

Eine andere Art kontingenter Würde kommt in den Blick, wenn wir z.B. das
Verhalten einer Sportlerin oder eines alten Mannes als würdig bezeichnen.
Oder wenn wir gewisse äussere Lebensumstände als entwürdigend
empfinden. Hier geht es im ersten Fall um ein beeindruckendes Verhalten
oder Benehmen einer Person, im zweiten Fall um die Frage, inwieweit die
äusseren Umstände des Lebens die Würde einer Person angemessen
widerspiegeln. Kontingente Würde ist immer ungleich verteilt, weil sie sich
nicht auf die allen Menschen gleiche Menschennatur bezieht, sondern auf die
unterschiedlichen Qualitäten, Verhaltensweisen, Funktionen und
Lebensumstände der Menschen.

17



Demgegenüber gilt es festzuhalten: Menschenwürde als dem Menschen

inhärente Würde kann im strengen Sinn des Wortes also weder

abgesprochen noch angetastet oder verletzt werden, noch kann man sie

durch eigenes Verhalten oder die äusseren Rahmenbedingungen, unter
denen man zu leben gezwungen ist, verlieren. Auch verhöhnte und verachtete

Würde bleibt Würde. Verletzbar resp. antastbar ist nur der Anspruch auf
Achtung und Respekt, der sich aus der inhärenten Würde des Menschen

ergibt.

7. Person und Persönlichkeit des Menschen

Die dargestellte Unterscheidung zwischen inhärenter und kontingenter
Würde ist für ethische Überlegungen etwa im Blick auf den Umgang mit
kurativ nicht mehr behandlungsfähigen Langzeitpatienten oder im Blick auf
die Frage eines „würdigen Sterbens" von eminenter Bedeutung. Das wird
deutlich, wenn wir zwei weitere Unterscheidungen vornehmen.

Die erste Unterscheidung ist die zwischen Person und Persönlichkeit des

Menschen. Menschenwürde, so haben wir gesehen, ist jedem Menschen als

Person eigen. Von diesem Personsein zu unterscheiden ist die je konkrete,
sich verändernde Persönlichkeit, durch die ein Mensch seine individuelle
Gestalt hat. Zur Persönlichkeit gehören die psychische Konstitution, die
geistigen Fähigkeiten sowie die Prägung durch sozio-kulturelle Faktoren. Im
Unterschied zur Person, die als solche nicht empirisch fassbar ist, ist die
Persönlichkeit eines Menschen sehr wohl

„eine empirische Grösse, die ganz unterschiedlich entwickelt sein und durch
Krankheit, Behinderung und moralisches Versagen in Verlust geraten kann. Von der
fehlenden Entfaltung der Persönlichkeit darf aber nicht auf das Fehlen des

Personseins, vom Verlust von Persönlichkeitsmerkmalen nicht auf den Verlust des
Personseins und der Menschenwürde rückgeschlossen werden." (ULRICH ElBACH)

Das heisst: Ein Mensch kann krankheitsbedingt oder durch Behinderung
geistig verwirrt, hochgradig pflegeabhängig und in seinen sozialen
Interaktionen ausgesprochen mühsam sein, insgesamt also ein sehr
schwieriges Persönlichkeitsprofil aufweisen. All das ändert nichts daran,
dass dieser Person genauso eine inhärente Würde eigen ist wie seiner
gesunden, selbständigen, geistig hochdifferenzierten und im menschlichen
Umgang überaus zuvorkommenden Nachbarin. Weder fortschreitender
Zerfall der eigenen Persönlichkeit noch zunehmende körperliche
Gebrechlichkeit beeinträchtigen in irgendeiner Weise die Menschenwürde

18



und damit auch das Lebensrecht resp. das Recht auf Lebensschutz eines

Menschen.

Unter dem Blickwinkel der jedem Menschen inhärenten Würde muss darum
der Aussage in der Motion von Nationalrat RUFFY, wonach es „unheilbare
Krankheiten (gibt), welche mit fortschreitender Entwicklung die Würde des

Menschen in schwerer Weise beeinträchtigen," entschieden widersprochen
werden!

8. Wert und Nutzen des Menschen

Die hier verhandelte Problematik stellt sich bei uns auf dem Hintergrund
einer gesellschaftlichen Mentalität, die den Menschen immer mehr nach
seinem Nutzen oder seiner Funktionalität beurteilt. Demgegenüber ist nun
im Blick auf das Würde-Verständnis als zweite Unterscheidung diejenige
von Wert und Nutzen zu beachten. Von der inhärenten Würde des Menschen
reden heisst anerkennen, dass der Mensch einen Wert in sich darstellt, völlig
unabhängig von seinem gesellschaftlichen Nutzen. Das, was die Würde der
menschlichen Person ausmacht, liegt im Eigenwert ihres vorgegebenen
Seins, der einen unbedingten Anerkennungsanspruch in sich trägt. Wo daran
nicht mehr festgehalten wird, sind die Folgen v.a. im Bereich der
Langzeitpflege fatal.

Gerade im medizin- und pflege-ethischen Bereich ist entscheidend: Nur wo
die Würde des Menschen als inhärente Würde seiner Person verstanden und
als Eigenwert unabhängig von allen Nutz-Erwägungen anerkannt bleibt,
wird sichergestellt, dass unsere sozialen Beziehungen und die Kultur unserer
medizinischen und pflegerischen Einrichtungen von der Achtung vor der
Würde jedes Menschen geprägt bleiben. Dabei geht es um „eine Würde, die
allem Abbau, aller Demenz, aller Inkontinenz und allem menschlichen
Zerfall vorausliegt und von diesen Beeinträchtigungen der menschlichen
Autonomie unangetastet bleibt und die kraftvoll Anspruch auf Solidarität der
Gesellschaft mit allen Menschen erhebt" (RUTH BAUMANN-HÖLZLE).

9. Würde und Autonomie

Ein zentraler Aspekt von Menschenwürde liegt im Anspruch auf Autonomie.
Dieser Aspekt ist insbesondere vom Philosophen Immanuel Kant her fest in
unsere Tradition eingegangen: Die Würde des Menschen besteht darin, dass

19



er nicht ein Mittel zu irgendeinem Zweck ist, sondern ein Selbstzweck. Das

heisst, es ist ihm ein Anspruch eigen, von niemandem für einen ihm fremden

Zweck instrumentalisiert zu werden, sondern autonom über die eigene

Lebensführung bestimmen zu können. Dieses Autonomie-Ethos ist zum

Inbegriff des modernen, bürgerlichen Freiheitsverständnisses geworden und

gibt dem Würdebegriff heute sein Gepräge.

Aus dem Gefühl heraus, nur autonom gelebtes Leben sei ein

menschenwürdiges Leben, ist auch der Ruf nach dem „eigenen",
selbstbestimmten Tod entstanden. Sterben wird zunehmend als etwas

verstanden, was der Mensch in eigener Verantwortung zu gestalten, worüber
er nach Möglichkeit frei zu entscheiden und zu verfügen habe. Für den

modernen Machermenschen tritt der Tod aus dem Schatten eines verfügten
Schicksals ins Licht eines selber zu verantwortenden „Machsais" (Odo
MARQUARD), das im Zeichen menschlicher Autonomie zu kontrollieren ist.

In dieser Perspektive bekommt das Sterben gerade dadurch seine Würde,
dass es unserer Kontrolle und unserer autonomen Verfügungsmacht
unterworfen wird. Sterben in Würde heisst dann: selbstbestimmt sterben,
nicht das Sterben als ein Widerfahrnis erdulden und an sich resp. mit sich
geschehen lassen. Diese Haltung ist klassisch zusammengefasst in dem
Diktum von Joseph FLETCHER: „Kontrolle über den Tod ist wie
Geburtenkontrolle eine Sache menschlicher Würde. Ohne sie werden
Personen zu Marionetten."

Nun ist es zweifellos zu begrüssen, wenn heutige Menschen im Sinne der
Patientenautonomie sich rechtzeitig darüber Gedanken machen, welche Art
von medizinisch-pflegerischer Behandlung sie im Falle einer schweren
Erkrankung oder eines tödlichen Leidens möchten und auf was sie lieber
verzichten wollen. Es ist hilfreich, wenn solche Fragen mit Angehörigen
besprochen und in einer Patientenverfügung festgehalten werden. Trotzdem
scheint mir die heute mancherorts zu beobachtende extreme Betonung der
Autonomie als Voraussetzung für Würde eine dreifache Problematik in sich
zu tragen.

10. Autonomieanspruch und Autonomiefähigkeit
Zum Ersten liegt auch hier wieder eine mangelnde begriffliche und sachliche
Differenzierung vor. Denn in Analogie zum Würde-Begriff muss man auch
im Blick auf die Autonomie des Menschen zwei Ebenen unterscheiden. Das

20



eine ist die Autonomie als Anspruch. Wie die Menschenwürde haben

grundsätzlich alle Menschen Anspruch darauf, in ihrer Autonomie, in ihrem

eigenen Willen respektiert und von niemandem zu fremden Zwecken
instrumentalisiert zu werden. Dieser Autonomie-Anspruch ist unverlierbar
und unantastbar. Er bleibt z.B. auch bei hoch dementen, bei komatösen oder

aus anderen Gründen nicht mehr urteilsfähigen Menschen bestehen: die
ihnen zuteil werdende medizinische Therapie und Pflege hat sich an ihrem
mutmasslichen Patientenwillen zu orientieren, nicht einfach an dem, was die
Ärztinnen, Pflegenden und Angehörigen für sich als wünschenswert
betrachten! Darum ist das Instrument der Patientenverfügung so wichtig.

Ganz anders steht es um die (kontingente) k\xtonom\e-Fähigkeit im Sinne
konkreter Fähigkeit zur Selbstbestimmung. Diese kann krankheitsbedingt
abnehmen. Aber auch bei stark reduzierter Autonomie-Fähigkeit bleiben der

Autonomie-Anspruch und die Würde einer Person unangetastet. Das ist eine
erste Kritik an einem überzogenen, einseitigen Autonomieverständnis.

11. Autonomiefähigkeit ist keine Voraussetzung von Würde

Ein zweiter Gesichtspunkt: Durch die Überbewertung des um seiner Würde
willen selbst noch im Sterben autonom handeln und bestimmen müssenden
Menschen wird der Blick für die Bedeutung der inhärenten Menschenwürde
gerade verstellt. Denn deren humanisierendes Potenzial liegt eben darin, dass
sie vom Versuch entlastet, Würde in einer bestimmten Qualität des Handelns
sichern zu müssen. Dem amerikanischen Medizinethiker Daniel CALLAHAN
ist zuzustimmen: „Es gibt keine zwingende Korrelation zwischen einer
Kontrolle über den eigenen Tod und der Würde dieses Sterbens."

Umgekehrt scheint mir die Befürchtung nicht von der Hand zu weisen:
Wenn die Gesellschaft mehrheitlich die Ausübung der Autonomie als
Voraussetzung der Würde versteht, dann entsteht ein furchtbarer Druck auf
leidende, pflegeabhängige, in ihrer Autonomie-Fähigkeit beschränkte
Menschen. Das darf nicht sein. Aufgabe der Pflege, letztlich aber auch der
Gesellschaft als Ganzer ist es, Menschen in Situationen des Leidens, der
Fragilität und der Angewiesenheit auf Pflege ihre unverlierbare Würde
zuzusprechen und ihren Autonomieanspruch so gut wie möglich zu
respektieren.

21



12. Grundpassivität menschlichen Lebens

Und noch ein dritter kritischer Punkt zu einem einseitig verabsolutierten
Autonomieverständnis ist anzuführen: Wer mit der Abnahme der

Autonomie-Fähigkeit die Würde des menschlichen Lebens glaubt schwinden

zu sehen, verrät eine Unfähigkeit, menschliches Leben gerade in ganz
elementaren Grundvollzügen als etwas wahrzunehmen, was über alles eigene

Planen, Entscheiden, Machen und Kontrollieren hinaus geht. Der Wiener
Sozialethiker Ulrich H. J. KÖRTNER gibt zu bedenken, dass das menschliche
Dasein „vor aller Aktivität, aber nicht minder in allem Tätigsein durch eine

eigentümliche Grundpassivität gekennzeichnet (ist). ,Es gibt eine Passivität,
ohne die der Mensch nicht menschlich wäre. Dazu gehört, dass man geboren
wird. Dazu gehört, dass man geliebt wird. Dazu gehört, dass man stirbt'"
(Zitat von Eberhard JÜNGEL).

Diese Passivität gehört zur grundlegenden Struktur des Menschseins.

Menschsein, das seiner Bestimmung entsprechen will, wird das emst
nehmen und die Erfahrung von Grenzen eigener Autonomie, von
Abhängigkeit und Angewiesensein auf andere annehmen, positiv werten und
in den eigenen Lebensentwurf integrieren.

Das hat der bereits zitierte Daniel CALLAHAN sehr schön formuliert:

„Das Ziel, stets unabhängig zu sein, (kann) nur für begrenzte Zeit erreicht werden.
Früher oder später, für längere oder kürzere Zeit, werden wir von anderen abhängig
sein. Zumindest begleitet uns dieses Risiko immer, ist ein unentrinnbarer Teil
unseres Lebens. Wamm betrachten wir diese Tatsache als Desaster für uns
Menschen, als etwas, das um jeden Preis aus den Bedingungen des Menschseins
verbannt werden muss?" „Es ist ein ganz schwerwiegender Irrtum zu glauben, dass

unser Wert als Person sinkt, weil Abhängigkeit unser Teil sein wird, so als ob sie

uns notwendigerweise eine Grundbedingung unseres Selbst rauben würde. Das tut
sie nicht. Es liegt eine wertvolle und selbstverständliche Anmut in der Fähigkeit,
von anderen abhängig zu sein, offen zu sein für ihre Besorgtheit, bereit zu sein, sich
an ihre Stärke und ihre Fürsorge anzulehnen. Ein Selbst lebt in der ständigen
Spannung zwischen Abhängigkeit und Unabhängigkeit. Beide sind ein Teil von uns.
Die Unabhängigkeit mag uns ein besseres Gefühl geben, sie schmeichelt uns stärker.
Trotzdem bleibt sie nur die halbe Wahrheit unseres Lebens."

Darum gilt: Wie das Personsein eines Menschen auch durch starke
Beeinträchtigungen seiner Persönlichkeit nicht in Frage gestellt wird, wie
der Wert eines Menschen auch bei weitgehendem Schwinden seiner
Fähigkeiten und seines funktionalen, gesellschaftlichen Nutzens nicht
verloren geht, wie der Autonomieanspruch auch bei reduzierter Fähigkeit

22



zur Selbständigkeit und Selbstbestimmung nicht erlischt, so wird die
inhärente Würde eines Menschen dadurch, dass er leidet, pflegeabhängig,
dement oder gar am Sterben ist, nicht in Mitleidenschaft gezogen.

Es ist entscheidend, dass Menschen, die andere, z.B. pflegebedürftige,
demente Hochbetagte begleiten und betreuen, das mit dem Kopf und mit
dem Herzen begriffen und in ihr eigenes Menschenbild integriert haben. Nur
so wird es ihnen gelingen, den Menschen, die sie begleiten und pflegen,
durch ihr Reden, Handeln und durch ihr Verhalten Würde zuzusprechen, d.h.
sie in der Würde zu vergewissem, in der sie in ihrem Leiden, in ihrer
Schwäche und Abhängigkeit möglicherweise selber unsicher und dämm in
ihrem Selbstwertgefiihl erschüttert werden.

13. Zur Humanität und Würde der Leidenden

Umgekehrt muss aber ebenso entschieden der heute weit verbreiteten
Vorstellung widersprochen werden, Leiden sei an sich entwürdigend, sei

eines Menschen unwürdig und deshalb unmenschlich. Wir müssen uns von
der Ansicht befreien, Leiden und Würde stünden in grösserer Spannung
zueinander als etwa Gesundheit und Würde oder Glück und Würde.

Oft wird angenommen, Leiden sei entwürdigend, weil es sinnlos sei. Nun ist
es (ganz sicher von einer Aussenperspektive, meist aber wohl selbst von
einer Betroffenen-Perspektive aus) unmöglich, angesichts konkreten Leidens
ein abstraktes, theoretisches Urteil über die Sinnhaftigkeit dieses Leidens zu
fällen. Vielleicht lässt sich als direkt Betroffener im Rückblick einmal
erahnen, inwiefern sich ein bestimmtes Leiden als ,sinnvoll' erwiesen hat.
Aber auch das ist nicht sicher. Im übrigen verhält es sich mit gegenteiligen
Erfahrungen des Glücks oder des Erfolgs ja auch nicht grundsätzlich anders.
Oder ist uns denn in der Mehrheit der Glücks-Lälle klar, in welchem Sinne
diese eigentlich ,sinnvoll' sein sollen? Wohl kaum.

Wohl aber muss gesagt werden, dass Leiden immer schon und ganz
fundamental zu menschlichem Leben gehört. Es ist ein elementarer Teil
unserer condition humaine, ohne die wir uns Menschsein nicht vorstellen
können. Darum hat der katholische Ethiker Franz BÖCKLE recht: „Das Wort
vom sinnlosen Leiden ist ein gefährliches Wort. Es spiegelt einen sehr
oberflächlichen Standpunkt wider. Die Fähigkeit zu leiden gehört zum
Menschsein. Ein Leben ohne Leiden ist beinahe so unmenschlich wie ein

23



Leben ohne Freuden." Wenn Leben überhaupt einen Sinn haben soll, kann er

jedenfalls nicht unter Absehung von Leidenserfahrungen postuliert werden.

Worin sein Sinn im Einzelnen besteht, dürfte, wie schon gesagt, meist

schwer zu bestimmen sein. Immerhin entspricht es einer alten Weisheit der

Menschheitsgeschichte und einer Erkenntnis heutiger Psychologie, dass

Leidenserfahrungen massgeblich unsere persönliche und kollektive
Entwicklung prägen und vorantreiben. Mit den Worten des Psychiaters
Klaus DÖRNER: „Es gehört zur Wahrheit des Menschen, dass er durch
Leiden und leidend geboren wird und dass er nur durch das Leiden zu seinen

entscheidenden Entwicklungs- und Reifungsschritten kommt." Es gibt
keinen Grund anzunehmen, dass das nicht auch für den Prozess gilt, in dem

jemand das Abnehmen seiner Lebenskräfte und schliesslich sein Sterben

erleidet - auch wenn ihm die Sinnhaftigkeit dieser konkreten

Leidenserfahrung nicht einsichtig sein mag.

Im übrigen ist die Sinnhaftigkeit eines Geschehens ohnehin nie nur rein
individuell erschliessbar, sondern müsste sich aus dem ergeben, was dieses

Geschehen für das grössere Ganze bedeutet, an dem ein Einzelner teilhat. In
diese Richtung weisen Überlegungen von Matthias METTNER, der im Blick
auf Sinnfindungsprozesse in der Pflege und Betreuung kranker und
sterbender Menschen zur Überzeugung gelangt,

„dass diese Menschen uns die Würde menschlicher Bedürftigkeit zeigen. Der Kern
des Lebenssinnes ist, dass wir mit allen Sinnen begreifen, dass und wie wir
aufeinander angewiesen, voneinander abhängig sind, wie wir einander brauchen,
nötig haben. Häufig lernen wir dies erst schmerzhaft, wenn wir am eigenen Leib
erkranken oder ein uns naher Mensch erkrankt."

Doch wir tun gut daran, hier nicht allzu viel und allzu Konkretes sagen zu
wollen. Leiden darf nicht durch vermeintliche Sinngebung verharmlost
werden. Umgekehrt soll Leiden auch nicht allzu leichtfertig als sinnlos
erklärt und damit entwertet werden, bloss weil einem dessen Sinn nicht
erkennbar ist.

14. Fazit

Aus dem bisher Gesagten ergeben sich ein paar Schlussfolgerungen im Blick
auf heutige Praxis:

a) Angesichts der schleichenden Bedeutungsveränderung und der weit
verbreiteten fehlenden Differenzierung im Reden von Würde und

24



Autonomie des Menschen scheint mir dringend, dass wir unser
Verständnis von inhärenter Würde und Autonomie-Anspruch jedes
Menschen klären. Dass die inhärente Personwürde eines Menschen nicht
vom Zustand seiner Persönlichkeit, sein Wert nicht von seiner
Funktionalität und Leistungsfähigkeit, sein Autonomieanspruch nicht von
seiner Fähigkeit abhängt, sein Leben selbständig und selbstbestimmt zu
gestalten, das gehört zum ethischen Werte-Fundament, das keine
Gesellschaft ohne Schaden preisgeben kann.

b) Das Wissen um die unverlierbare, inhärente Würde jedes Menschen ist
für unsere klinische Praxis wie für unseren sozialen Umgang mit
Leidenden und Sterbenden von unaufgebbarer Relevanz, denn
• es nimmt Menschen die Angst vor dem Verlust ihrer

Menschenwürde am eigenen Lebensende, beim eigenen Sterben;
• es entlastet vom Druck, durch irgendwelche eigene Anstrengungen

„würdig" leiden und sterben, d.h. sich die eigene Würde selbst im
Sterben noch sichern zu müssen;

• es hilft zu einem ganzheitlicheren Menschenverständnis, das auch
Abhängigkeit von der Fürsorge anderer zulassen kann.

c) Die Menschenwürde ist massgebend nicht für die Art, wie ein Sterbender
sein Sterben gestaltet, sondern allein für den respektvollen, im
kontingenten Sinne würdevollen und d.h. der Würde des Sterbenden
gemässen Umgang von Angehörigen, Pflegenden und Ärztinnen mit
Sterbenden. Das Wissen um die inhärente Würde jedes Menschen hilft
Betreuenden und Pflegenden, einen Menschen nicht nur mit einem Blick
auf seine allfälligen Defizite, auf das möglicherweise Schwierige und
Unangenehme in seinem gegenwärtigen Zustand anzusehen, sondern
hinter diesem Vordergründigen, das uns selbst vielleicht abstossen oder
beelenden mag, die Würde seiner Person wahrzunehmen, zu achten und
ihn entsprechend zu behandeln. Wir sollen Sterbende so begleiten und
behandeln, dass sie spüren, dass wir sie auch in schwierigen Situationen
in ihrer Würde achten und respektieren.

d) Zu einem würdigen Umgang mit Sterbenden gehören

• das ethische Wissen um und das moralisch-praktische Ernstnehmen
von deren inhärenter Würde;

• die kontinuierliche persönliche Zuwendung und Begleitung durch
Personal und Angehörige;

25



• das Ernstnehmen des aktuellen oder allenfalls zu bestimmenden
mutmasslichen Patientenwillens (ggf. unter Berücksichtigung einer
vorhandenen Patientenverfügung!), und

• eine kompetente palliative Pflege.

e) Es ist unser aller Aufgabe, dazu beizutragen, dass in der Öffentlichkeit, in
der Politik, in den Medien und wo auch immer das heute weit verbreitete,
defizitäre Würdeverständnis korrigiert wird. Gelingt das nicht, wird der
Druck der Gesellschaft auf all jene, die nicht ganz so gesund, selbständig,
leistungsfähig und verstandesmässig klar sind, zunehmen und ihnen
schmerzhaft zu spüren geben, dass die Gesellschaft sie letztlich als

„würdelos" Lebende ansieht, die eigentlich, um der vermeintlichen
Wahrung ihrer Menschenwürde (und um der Einsparung eh schon

knapper Ressourcen im Gesundheitswesen!) willen, besser freiwillig aus
dem Leben scheiden würden. Nur durch ein neu gewonnenes
differenziertes Würdeverständnis können wir m.E. auch sicherstellen,
dass die gesellschaftlichen, institutionellen und ökonomischen
Rahmenbedingungen der Betreuung von schwer Leidenden,
Pflegebedürftigen und Betagten auch in Zukunft dergestalt sind, dass sie
die Bezeichnung human auch wirklich verdienen.

26



Graphik Unterscheidungen im Würdebegriff

Wesensmässige
(„inhärente") Würde

Von Faktoren abhängige
(„kontingente") Würde

mit dem Menschsein gegeben

Würde als Seinsbestimmung/
Wesensmerkmal

muss nicht errungen und kann
nicht verloren werden

kommt allen gleich zu

ist uns vorgegeben (Indikativ)

ruft nach unserer
Anerkennung/ Respektierung

Person
Wert

Autonomie-Anspruch

von zufalligen Merkmalen abhängig

Würde als Eigenschaft/ Qualität/
Errungenschaft

muss errungen und kann wieder
verloren werden

ist ungleichmässig verteilt

ist uns aufgegeben (Imperativ)

ruft unsere Hochschätzung/
Bewunderung hervor

Persönlichkeit
Nutzen

Autonomie-Fähigkeit

Zum Thema dieses Aufsatzes erscheint im Juli 2003 von H. Rüegger das
Buch: Sterben in Würde? Nachdenken über ein differenziertes
Würdeverständnis (Koedition der Verlage NZN und TVZ, Zürich).

27


	Wo bleibt die Würde beim Leiden und Sterben? : Eine kritische Auseinandersetzung mit unserem gängigen Würdeverständnis

