Zeitschrift: Intercura : eine Publikation des Geriatrischen Dienstes, des
Stadtarztlichen Dienstes und der Psychiatrisch-Psychologischen
Poliklinik der Stadt Zurich

Herausgeber: Geriatrischer Dienst, Stadtarztlicher Dienst und Psychiatrisch-
Psychologische Poliklinik der Stadt Zirich

Band: - (2003-2004)

Heft: 82

Artikel: Wo bleibt die Wiirde beim Leiden und Sterben? : Eine kritische
Auseinandersetzung mit unserem gangigen Wurdeverstandnis

Autor: Ruegger, Heinz

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-790168

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-790168
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Wo bleibt die Wiirde beim Leiden und Sterben?

. i . . o . os . 2% |
Eine kritische Auseinandersetzung mit unserem géngigen Wiirdeverstandnis

Dr. theol. Heinz Riiegger, Leiter Stabsstelle Theologie der Stiftung
Diakoniewerk Neumiinster, Schweiz. Pflegerinnenschule Zollikerberg und
freier wissenschaftlicher Mitarbeiter im Institut Dialog Ethik Ziirich

Nur wenn wir die unantastbare Wiirde jedes Menschen als Person,
auch eines sehr pflegebediirftigen, verwirrten Menschen ohne
Einschriankung gelten lassen und wir ihm respekt- und liebevoll
begegnen, zeigen wir, ob unser Reden von der unantastbaren
Menschenwiirde und vom Recht auf wiirdevolles Sterben mehr ist
als philanthropisches Gerede.

1. Ambivalenz des medizinischen Fortschritts

Unsere Zivilisation und unser Lebensgefithl sind stark vom enormen
Fortschritt der Medizin im letzten Jahrhundert gepragt. Weil wir uns bereits
so daran gewohnt haben, machen wir uns vielleicht nicht immer ganz klar,
wie einschneidend diese medizinisch-technischen Errungenschaften waren,
wie tief sie unser Lebensgefiihl bestimmen und wie nachhaltig ihre Folgen
sich bemerkbar machen. Diese Folgen sind vorerst einmal zweifellos positiv
zu werten: als eine Segnung der modernen Zivilisation, die wir alle dankbar
entgegennehmen und die uns ein Gefiihl von Sicherheit im Leben gibt, wie
es noch nie eine Generation in der Geschichte der Menschheit gekannt hat.
Wir alle greifen im Notfall gerne auf das heute zur Verfligung stehende
Instrumentarium der modernen Medizin zuriick, um uns Hilfe zu
verschaffen.

Allerdings haben diese Errungenschaften und ihre Folgen auch eine
Kehrseite, in der die Ambivalenz unseres Verhiltnisses zur Medizin
begriindet liegt. In zwei Bereichen nehmen viele Zeitgenosslnnen diese
Kehrseite besonders wahr:

Zum einen: Medizin, insbesondere Intensivmedizin, kann heute das
Lebensende immer weiter hinausschieben. Lungenentziindungen z.B., die

' Dieser Text geht auf einen Vortrag zurlick, den der Verfasser am 26.03.03 an der
Generalversammlung der Ziircher Vereinigung zur Begleitung Schwerkranker gehalten hat.

11



frither eine hiufige Ursache eines relativ raschen Sterbens waren, konnen
heute mit Antibiotika-Therapie auch bei hochbetagten, kranken PatientInnen
relativ gut behandelt werden. Daran muss man heute meist nicht mehr
sterben. Nur, die Fille sind gar nicht so selten, wo eine Verlangerung des
Lebens zugleich auch eine Verldngerung des Leidens bei immer mehr
abnehmender Lebensqualitit bedeutet. Manche Menschen befiirchten heute
beim Gedanken an eine Hospitalisation weniger, dass die Behandelnden
therapeutisch nicht genug unternehmen konnten, um ihnen zu helfen, als
vielmehr dies, dass moglicherweise zu viel gemacht wird, dass man als
PatientIn in die Miihle einer eine Eigendynamik entwickelnden medizinisch-
technischen Maschinerie geraten kénnte, die einen — wenn es denn so weit
ware — nicht in Ruhe sterben ldsst. Vor einer solchen technologischen
Verfremdung des natiirlichen Sterbeprozesses fiirchten sich viele.

Zum andern: Der Erfolg der modernen Medizin ist eine der wesentlichsten
Ursachen fiir die rasant zunehmende Langlebigkeit. Wir haben heute eine
durchschnittliche Lebenserwartung, von der frithere Generationen nicht
einmal getrdumt haben - Tendenz weiterhin steigend! Nach der
Pensionierung beginnt heute fiir viele eine Lebensphase, in der sie frei von
Berufs- und Familienverpflichtungen das Leben noch bei guter Gesundheit
intensiv geniessen konnen. Allerdings beginnt so etwa ab dem 9.
Lebensjahrzehnt flir immer mehr Menschen eine Phase, die Soziologen als
Phase der ,,Fragilitat” bezeichnen, die dann bei vielen Hochaltrigen in eine
Phase zunehmender Abhidngigkeit miindet. Frither starb man in der Regel
relativ rasch an einer sich heftig manifestierenden und zum Tod flihrenden
Krankheit. Heute miissen viele damit rechnen, eine langere Zeit chronischer
Krankheit und Pflegebediirftigkeit, u.U. mit fortschreitendem dementiellem
Abbau der geistigen Fahigkeiten zu durchleben, bevor sie sterben. Vor
einem solchen, sich lange hinziehenden Zerfallsprozess haben heute viele
Angst. Pointiert gesagt: Alle mochten heute moglichst lange leben, aber
niemand will wirklich alt werden mit allem, was das beinhalten kann. Fiir
viele beinhaltet die Vorstellung, den Lebensabend schwer pflegebediirftig
und dement in einem Pflegeheim verbringen zu miissen, etwas, das sie im
Blick auf ihre bisherige Lebensvorstellung und ihr bisherige
Lebensentwicklung als ,,entwiirdigend* empfinden.

12



2. Wovor viele Menschen heute Angst haben

Was genau ist es, vor dem Menschen heute Angst haben? Ich denke, es sind
v.a. funf Faktoren, die Menschen im Blick auf ihr Lebensende als
Bedrohung empfinden:

Ein erster Punkt: Das Erleiden von physischen Schmerzen oder von Atemnot.
Hier kann die moderne Schmerztherapie allerdings in den meisten Fallen
wirksame Hilfe anbieten. Im Normalfall miissen Menschen heute nicht mehr
starke Schmerzen erdulden.

Ein zweiter Punkt, vor dem viele Angst haben: Der geistige Abbau, der
Personlichkeitszerfall im Zeichen einer zunehmenden Demenz. Die
Vorstellung, sich in der normalen, bisherigen Alltagswelt nicht mehr
zurechtzufinden, die Orientierung zu verlieren und vielleicht die nachsten
Angehorigen nicht mehr wiederzuerkennen, ist filir viele belastend. Und die
therapeutischen Moglichkeiten, diesem Abbau entgegenzuwirken, halten
sich heute noch in ganz engen Grenzen.

Ein dritter Punkt ist die Abhdngigkeit von der Pflege durch andere. Hier sind
es mehrere Aspekte, die uns Miithe machen: Nach meiner Wahrnehmung ist
es v.a. der Gedanke, einmal die Kontrolle {iber den eigenen Korper und seine
Ausscheidungen zu verlieren, der uns sehr unangenehm, ja peinlich beriihrt.
Dann stossen wir uns an der Vorstellung, auf andere angewiesen zu sein,
anderen zur Last zu fallen. Das mochten wir auf gar keinen Fall! Und
schliesslich erfiillt uns der Gedanke an einen mdéglichen Verlust der eigenen
vier Wande und an das Angewiesensein auf die Infrastruktur eines
Pflegeheimes mit Unbehagen.

Daraus ergibt sich ein vierter Punkt: der Autonomieverlust, also der Verlust
der Fahigkeit, geistig, physisch und sozial selbststandig zu leben, fiir sich
selber zu entscheiden und mdéglichst wenig fremdbestimmt zu werden. Das
ist ein sehr gewichtiger Punkt, denn in der Autonomie-Fahigkeit liegt fiir die
meisten ZeitgenossInnen der Inbegriff von Freiheit und Lebensqualitit.

Wo die bisher genannten vier Faktoren unser Leben bestimmen, flirchten
manche nicht nur eine Einbusse an Lebensqualitit, sondern viel tiefer
greifend: einen Verlust an Wiirde. Das ist der fiinfte Punkt. Und die Angst
vor dem Verlust der eigenen Wiirde als Mensch sitzt tief und ist weit
verbreitet. Die eigene Wiirde zu verlieren ist vielleicht das Schlimmste, was
einem geschehen konnte - so jedenfalls empfinden viele.

13



Solche Beflirchtungen im Blick auf Schmerzen, geistigen Abbau,
Pflegeabhiingigkeit, Autonomie-Einbusse und letztlich Wiirdeverlust
gehdren zum Motor, der die neuere Diskussion um Sterbehilfe in Gang
gebracht hat. Sie sind auch der Grund, warum Sterbehilfeorganisationen wie
EXIT oder Dignitas solchen Zulauf haben.

3. Problematische Verkniipfung mit Wiirdeverstandnis

Ich bin Uberzeugt, wir alle teilen mehr oder weniger die genannten
Befiirchtungen. Niemand von uns ertragt leicht Schmerzen, ist gerne dauernd
auf die Pflege durch andere angewiesen, niemand bewaltigt den Verlust der
Fahigkeit, selbstandig zu leben und zu entscheiden, problemlos. Die Angst
vor solchen Situationen ist mehr als nur begreiflich.

Problematisch hingegen scheint mir, dass es in unserer Gesellschaft gang
und gdbe ist, die Erfahrung solcher Entwicklungen im Leben als
Wiirdeverlust zu deuten. Wo das geschieht, stehen m.E. fundamentale
Fragen unseres Menschen- und das heisst auch unseres Selbstverstindnisses
zur Diskussion. Thre Beantwortung hat weitreichende und sehr existenzielle
Auswirkungen auf die Art, wie wir unser eigenes Leben bewaltigen, und auf
die Art, wie wir als Gesellschaft mit Kranken, Pflegeabhingigen,
Behinderten und Sterbenden umgehen.

Darum soll im Folgenden dieser Angst vor dem Verlust der eigenen Wiirde
vertieft nachgegangen werden.

4. Das heute gingig gewordene Wiirdeverstindnis

Die Art, wie heute in der Auseinandersetzung um Sterbehilfe gingigerweise
von Wiirde gesprochen wird, ldsst sich gut an den Texten ablesen, in denen
sich die entsprechende Diskussion auf bundespolitischer Ebene in der
Schweiz in letzter Zeit niedergeschlagen hat.

Im Jahre 1994 reichte Nationalrat Victor RUFFY eine Motion ein, die dann
vom Nationalrat als Postulat an den Bundesrat tiberwiesen wurde. Sie lautet
wie folgt:

,» Irotz allen Mitteln, die fiir Lebensverldngerung heute zur Verfligung stehen, gibt
es weiterhin unheilbare Krankheiten, welche mit fortschreitender Entwicklung die
Wiirde des Menschen in schwerer Weise beeintrdchtigen. Angesichts dieser
Tatsache haben in unserer Gesellschaft immer mehr Menschen den Wunsch, selber

14



iiber ihr Ende mitbestimmen und in Wiirde sterben zu konnen. Daher ersuche ich
den Bundesrat, einen Entwurf fiir einen neuen Artikel 115bis des Schweizerischen
Strafgesetzbuches vorzulegen.*

Das EJPD setzte daraufhin eine Expertenkommission ein, die 1999 einen
Bericht zur Sterbehilfe vorlegte. Die Kommissionsmehrheit pladierte darin
fiir eine Liberalisierung im Blick auf die aktive Sterbehilfe, und zwar mit der
Begriindung, es sei

,,problematisch, denjenigen zu verfolgen und zu bestrafen, der aus Mitleid diesen
(d.h. einen unheilbar kranken, schwer leidenden, H.R.) Menschen von einem Leben
erlost, das nurmehr aus sinnlosem Leiden besteht. (...) Wenn es um so Wesentliches
geht wie den Schutz des Lebens und der Menschenwiirde, muss jeder Einzelfall
angemessen berticksichtigt werden.

Die Kommissionsminderheit lehnte eine Liberalisierung der Sterbehilfe ab;
sie weist aber in der Begriindung ihrer Haltung auch darauf hin, dass eines
der Hauptmotive in der Bevolkerung fiir die Forderung nach aktiver
Sterbehilfe ,,nicht in unertraglichen Schmerzen (liegt), sondern in der Angst
vor Abhéngigkeit, Vereinsamung, dem Verlust der Menschenwiirde.*

Dieser durchgingigen Art, von Wiirde zu reden, liegt ein Verstandnis
zugrunde, das davon ausgeht, dass es schwere, medizinisch nicht
tiberwindbare Krankheitszustdnde gibt, in denen das Leben eines Menschen
,.hurmehr aus sinnlosem Leiden besteht”, und dass diese Zustande die dem
Menschen eigene Wiirde beeintrdchtigen, und zwar nicht nur irgendwie,
sondern ,,in schwerer Weise!“

Anders gesagt: Schweres, unheilbares Leiden kann u.U. nur noch als sinnlos
empfunden werden und beeintrachtigt resp. zerstort das, was die Wiirde
eines Menschen ausmacht. Dementsprechend kann es nach diesem heute
gangig gewordenen Verstindnis im extremen Einzelfall angezeigt
erscheinen, die Menschenwiirde dadurch zu schiitzen, dass dem Patienten
durch Suizid-Beihilfe oder aktive Sterbehilfe die Moglichkeit eréffnet wird,
,»,in Wiirde®, d.h. selbstbestimmt und zu einem Zeitpunkt zu sterben, da seine
Wiirde durch den irreversiblen Krankheitsverlauf noch nicht bis zu ihrem
vollstandigen Verlust zerstort worden ist.

S. Wiirde als empirische Qualitit

Das hier zum Ausdruck kommende Verstindnis basiert auf einem
Wiirdebegriff, der Wiirde als eine empirische Qualitit menschlicher

15



Befindlichkeit definiert. Sie ist abhdngig von einer Reihe innerer und
ausserer Faktoren, die die Situation eines Menschen ausmachen. So werden
etwa — negativ formuliert — starke Schmerzen, korperliche oder geistige
Behinderung, Abhingigkeit von fremder Hilfe, Verlust der Selbstkontrolle
und der Fihigkeit, tiber sich selbst zu bestimmen, als die Wiirde eines
Menschen beeintrachtigend empfunden. Oder positiv formuliert: Wiirde
kommt einem Menschen dadurch zu, dass er gesund, korperlich und
intellektuell leistungsfdahig und von niemandem abhingig ist, sondern sein
Leben autonom gestalten kann.

Wiirde ist nach diesem Verstandnis nicht etwas, das einem Menschen
grundsatzlich zukommt, das ihm eigen ist, sondern das Resultat einer Reihe
von Fihigkeiten, Eigenschaften oder Qualitdten, die mehr oder weniger, im
schlimmsten Falle gar nicht mehr vorhanden sein koénnen. Unheilbare
Krankheit und schweres Leiden sind dementsprechend Phidnomene, die
menschliche Wiirde potenziell beeintrachtigen.

Der in der Sterbehilfe-Debatte immer wieder gedusserte Wunsch nach einem
Sterben in Wiirde meint in diesem Zusammenhang eine rechtzeitige
Beendigung des Lebens, um einerseits einem zunehmend entwiirdigenden
Krankheitsverlauf zu entgehen und andererseits gerade durch den Akt
selbstbestimmten Sterbens der eigenen Wiirde nochmals Ausdruck zu
verleihen.

6. Differenzierung des Wiirdebegriffs

Die skizzierte Verwendung des Wiirdebegriffs ist weitgehend unreflektiert-
intuitiv. Es zeigt sich vor allem, dass eine fundamentale Unterscheidung
zwischen zwel ganz verschiedenen Wiirde-Begriffen nicht mehr
vorgenommen wird und dadurch das Entscheidende am Begriff der
Menschenwiirde, das, was sein humanisierendes, befreiendes und
entlastendes Potenzial darstellt, aus dem Blickfeld zu geraten droht. Und aus
dem Blick gerdt damit auch nicht weniger als die Basis der Menschenrechte,
die auf diesem Verstandnis von Menschenwiirde griindet.

In unserer abendlindischen Tradition ging man bisher aus von der
Unterscheidung einer Wiirde, die dem Menschen als Menschen zusteht, die
thm inhérent ist, und einer Wiirde, die ihm durch die Art seines Verhaltens,
durch seinen Stand oder die &dusseren Bedingungen, in denen er lebt,
zukommt, also kontingent ist. Diese Unterscheidung zwischen -einer

16



inhdrenten Menschenwiirde und einer kontingenten Wiirde ist fundamental
(vgl. Grafik am Schluss).

Die dem Menschen inhdrente Wiirde zeichnet sich dadurch aus, dass sie ihm
mit seinem Sein selbst gegeben ist. Sie kann und braucht nicht erst durch
irgendwelche Leistungen oder dussere Lebensbedingungen angeeignet oder
verwirklicht zu werden. Sie ist einem Menschen allein schon dadurch
gegeben, dass er Mensch ist. Entsprechend kann sie auch nicht verloren
gehen oder durch irgendwelche Faktoren beeintrichtigt werden. Sie bleibt,
solange das menschliche Sein existiert. Und sie kommt grundsétzlich jedem
Menschen in gleichem Masse zu. Dort, wo wir von Menschenwiirde oder
von den aus ihr sich ableitenden Menschenrechten sprechen, geht es immer
um diese dem Menschen inhdrente Wiirde.

Anders steht es, wenn wir etwa von der Wiirde eines hohen politischen
Gastes oder eines geistlichen Wiirdentragers sprechen. Die hier gemeinte
Wiirde ist nicht der betreffenden Person als Mensch inhéarent, sondern sie ist
kontingent, also durch irgendwelche zufdlligen Faktoren gegeben, die bei
einem anderen Menschen oder in einer anderen Situation fehlen konnen. Sie
stellt z.B. ein soziales Attribut dar und kommt dieser Person nur zu, insofern
sie eine bestimmte soziale Stellung inne hat oder eine bestimmte Rolle
ausiibt. Diese Wiirde hat man nicht einfach, sondern man muss sie sich
erwerben (durch Qualitdten, berufliche Leistungen oder sonstige Verdienste,
die einem den Aufstieg in die betreffende Funktion ermdglichen). Mit dem
Riucktritt von der entsprechenden Position geht man dieser Wiirde
grundsatzlich auch  wieder verlustig. Kontingente Wiirde  ist
dementsprechend etwas Voriibergehendes — im Unterschied zur inhdrenten
Menschenwiirde, die unverlierbar ist.

Eine andere Art kontingenter Wiirde kommt in den Blick, wenn wir z.B. das
Verhalten einer Sportlerin oder eines alten Mannes als wiirdig bezeichnen.
Oder wenn wir gewisse dussere Lebensumstinde als entwiirdigend
empfinden. Hier geht es im ersten Fall um ein beeindruckendes Verhalten
oder Benehmen einer Person, im zweiten Fall um die Frage, inwieweit die
ausseren Umstdnde des Lebens die Wiirde einer Person angemessen
widerspiegeln. Kontingente Wiirde ist immer ungleich verteilt, weil sie sich
nicht auf die allen Menschen gleiche Menschennatur bezieht, sondern auf die
unterschiedlichen  Qualitdten,  Verhaltensweisen, Funktionen und
Lebensumstdnde der Menschen.

17



Demgegeniiber gilt es festzuhalten: Menschenwiirde als dem Menschen
inhiirente Wiirde kann im strengen Sinn des Wortes also weder
abgesprochen noch angetastet oder verletzt werden, noch kann man sie
durch eigenes Verhalten oder die dusseren Rahmenbedingungen, unter
denen man zu leben gezwungen ist, verlieren. Auch verhohnte und verachtete
Wiirde bleibt Wiirde. Verletzbar resp. antastbar ist nur der Anspruch auf
Achtung und Respekt, der sich aus der inhdrenten Wiirde des Menschen
ergibt.

7. Person und Personlichkeit des Menschen

Die dargestellte Unterscheidung zwischen inhdrenter und kontingenter
Wiirde ist fiir ethische Uberlegungen etwa im Blick auf den Umgang mit
kurativ nicht mehr behandlungsfahigen Langzeitpatienten oder im Blick auf
die Frage eines ,,wiirdigen Sterbens“ von eminenter Bedeutung. Das wird
deutlich, wenn wir zwei weitere Unterscheidungen vornehmen.

Die erste Unterscheidung ist die zwischen Person und Personlichkeit des
Menschen. Menschenwiirde, so haben wir gesehen, ist jedem Menschen als
Person eigen. Von diesem Personsein zu unterscheiden ist die je konkrete,
sich veriandernde Personlichkeit, durch die ein Mensch seine individuelle
Gestalt hat. Zur PersOnlichkeit gehdren die psychische Konstitution, die
geistigen Fahigkeiten sowie die Pragung durch sozio-kulturelle Faktoren. Im
Unterschied zur Person, die als solche nicht empirisch fassbar ist, ist die
Personlichkeit eines Menschen sehr wohl

.eine empirische Grosse, die ganz unterschiedlich entwickelt sein und durch
Krankheit, Behinderung und moralisches Versagen in Verlust geraten kann. Von der
fehlenden Entfaltung der Personlichkeit darf aber nicht auf das Fehlen des
Personseins, vom Verlust von Personlichkeitsmerkmalen nicht auf den Verlust des
Personseins und der Menschenwiirde riickgeschlossen werden.* (ULRICH EIBACH)

Das heisst: Ein Mensch kann krankheitsbedingt oder durch Behinderung
geistig verwirrt, hochgradig pflegeabhdngig und in seinen sozialen
Interaktionen ausgesprochen miihsam sein, insgesamt also ein sehr
schwieriges Personlichkeitsprofil aufweisen. All das andert nichts daran,
dass dieser Person genauso eine inhdrente Wiirde eigen ist wie seiner
gesunden, selbstdndigen, geistig hochdifferenzierten und im menschlichen
Umgang tberaus zuvorkommenden Nachbarin. Weder fortschreitender
Zerfall der eigenen Personlichkeit noch zunehmende korperliche
Gebrechlichkeit beeintrdchtigen in irgendeiner Weise die Menschenwiirde

18



und damit auch das Lebensrecht resp. das Recht auf Lebensschutz eines
Menschen.

Unter dem Blickwinkel der jedem Menschen inhdrenten Wiirde muss darum
der Aussage in der Motion von Nationalrat RUFFY, wonach es ,,unheilbare
Krankheiten (gibt), welche mit fortschreitender Entwicklung die Wiirde des
Menschen in schwerer Weise beeintrachtigen,” entschieden widersprochen
werden!

8. Wert und Nutzen des Menschen

Die hier verhandelte Problematik stellt sich bei uns auf dem Hintergrund
einer gesellschaftlichen Mentalitdt, die den Menschen immer mehr nach
seinem Nutzen oder seiner Funktionalitat beurteilt. Demgegeniiber ist nun
im Blick auf das Wiirde-Verstandnis als zweite Unterscheidung diejenige
von Wert und Nutzen zu beachten. Von der inhdrenten Wiirde des Menschen
reden heisst anerkennen, dass der Mensch einen Wert in sich darstellt, vollig
unabhdngig von seinem gesellschaftlichen Nutzen. Das, was die Wiirde der
menschlichen Person ausmacht, liegt im Eigenwert ihres vorgegebenen
Seins, der einen unbedingten Anerkennungsanspruch in sich tragt. Wo daran
nicht mehr festgehalten wird, sind die Folgen v.a. im Bereich der
Langzeitpflege fatal.

Gerade im medizin- und pflege-ethischen Bereich ist entscheidend: Nur wo
die Wiirde des Menschen als inhdrente Wiirde seiner Person verstanden und
als Eigenwert unabhéngig von allen Nutz-Erwigungen anerkannt bleibt,
wird sichergestellt, dass unsere sozialen Beziehungen und die Kultur unserer
medizinischen und pflegerischen Einrichtungen von der Achtung vor der
Wiirde jedes Menschen gepragt bleiben. Dabei geht es um ,,eine Wiirde, die
allem Abbau, aller Demenz, aller Inkontinenz und allem menschlichen
Zerfall vorausliegt und von diesen Beeintrachtigungen der menschlichen
Autonomie unangetastet bleibt und die kraftvoll Anspruch auf Solidaritét der
Gesellschaft mit allen Menschen erhebt” (RUTH BAUMANN-HOLZLE).

9. Wiirde und Autonomie

Ein zentraler Aspekt von Menschenwiirde liegt im Anspruch auf Autonomie.
Dieser Aspekt ist insbesondere vom Philosophen Immanuel KANT her fest in
unsere Tradition eingegangen: Die Wiirde des Menschen besteht darin, dass

19



er nicht ein Mittel zu irgendeinem Zweck ist, sondern ein Selbstzweck. Das
heisst, es ist ihm ein Anspruch eigen, von niemandem fiir einen ihm fremden
Zweck instrumentalisiert zu werden, sondern autonom iiber die eigene
Lebensfiihrung bestimmen zu konnen. Dieses Autonomie-Ethos ist zum
Inbegriff des modernen, biirgerlichen Freiheitsverstdndnisses geworden und
gibt dem Wiirdebegriff heute sein Gepréage.

Aus dem Gefithl heraus, nur autonom gelebtes Leben sei ein
menschenwiirdiges Leben, ist auch der Ruf nach dem ,eigenen®,
selbstbestimmten Tod entstanden. Sterben wird zunehmend als etwas
verstanden, was der Mensch in eigener Verantwortung zu gestalten, worliber
er nach Moglichkeit frei zu entscheiden und zu verfligen habe. Fir den
modernen Machermenschen tritt der Tod aus dem Schatten eines verfligten
Schicksals ins Licht eines selber zu verantwortenden ,,Machsals* (Odo
MARQUARD), das im Zeichen menschlicher Autonomie zu kontrollieren ist.

In dieser Perspektive bekommt das Sterben gerade dadurch seine Wiirde,
dass es unserer Kontrolle und unserer autonomen Verfligungsmacht
unterworfen wird. Sterben in Wiirde heisst dann: selbstbestimmt sterben,
nicht das Sterben als ein Widerfahmis erdulden und an sich resp. mit sich
geschehen lassen. Diese Haltung ist klassisch zusammengefasst in dem
Diktum von Joseph FLETCHER: ,Kontrolle iiber den Tod ist wie
Geburtenkontrolle eine Sache menschlicher Wiirde. Ohne sie werden
Personen zu Marionetten.“

Nun ist es zweifellos zu begriissen, wenn heutige Menschen im Sinne der
Patientenautonomie sich rechtzeitig dariiber Gedanken machen, welche Art
von medizinisch-pflegerischer Behandlung sie im Falle einer schweren
Erkrankung oder eines todlichen Leidens mdchten und auf was sie lieber
verzichten wollen. Es ist hilfreich, wenn solche Fragen mit Angehorigen
besprochen und in einer Patientenverfligung festgehalten werden. Trotzdem
scheint mir die heute mancherorts zu beobachtende extreme Betonung der
Autonomie als Voraussetzung fliir Wiirde eine dreifache Problematik in sich
zu tragen.

10. Autonomieanspruch und Autonomiefihigkeit

Zum Ersten liegt auch hier wieder eine mangelnde begriffliche und sachliche
Differenzierung vor. Denn in Analogie zum Wiirde-Begriff muss man auch
im Blick auf die Autonomie des Menschen zwei Ebenen unterscheiden. Das

20



eine ist die Autonomie als Anspruch. Wie die Menschenwiirde haben
grundsitzlich alle Menschen Anspruch darauf, in ihrer Autonomie, in ihrem
eigenen Willen respektiert und von niemandem zu fremden Zwecken
instrumentalisiert zu werden. Dieser Autonomie-Anspruch ist unverlierbar
und unantastbar. Er bleibt z.B. auch bei hoch dementen, bei komatdsen oder
aus anderen Griinden nicht mehr urteilsfahigen Menschen bestehen: die
ihnen zuteil werdende medizinische Therapie und Pflege hat sich an ihrem
mutmasslichen Patientenwillen zu orientieren, nicht einfach an dem, was die
Arztinnen, Pflegenden und Angehdrigen fiir sich als wiinschenswert
betrachten! Darum ist das Instrument der Patientenverfligung so wichtig.

Ganz anders steht es um die (kontingente) Autonomie-Fdhigkeit im Sinne
konkreter Fahigkeit zur Selbstbestimmung. Diese kann krankheitsbedingt
abnehmen. Aber auch bei stark reduzierter Autonomie-Fahigkeit bleiben der
Autonomie-Anspruch und die Wiirde einer Person unangetastet. Das ist eine
erste Kritik an einem tiberzogenen, einseitigen Autonomieverstandnis.

11. Autonomiefihigkeit ist keine Voraussetzung von Wiirde

Ein zweiter Gesichtspunkt: Durch die Uberbewertung des um seiner Wiirde
willen selbst noch im Sterben autonom handeln und bestimmen miissenden
Menschen wird der Blick fiir die Bedeutung der inhdrenten Menschenwiirde
gerade verstellt. Denn deren humanisierendes Potenzial liegt eben darin, dass
sie vom Versuch entlastet, Wiirde in einer bestimmten Qualitdt des Handelns
sichern zu missen. Dem amerikanischen Medizinethiker Daniel CALLAHAN
ist zuzustimmen: ,,Es gibt keine zwingende Korrelation zwischen einer
Kontrolle tiber den eigenen Tod und der Wiirde dieses Sterbens.

Umgekehrt scheint mir die Beflirchtung nicht von der Hand zu weisen:
Wenn die Gesellschaft mehrheitlich die Ausiibung der Autonomie als
Voraussetzung der Wiirde versteht, dann entsteht ein furchtbarer Druck auf
leidende, pflegeabhédngige, in ihrer Autonomie-Fahigkeit beschrinkte
Menschen. Das darf nicht sein. Aufgabe der Pflege, letztlich aber auch der
Gesellschaft als Ganzer ist es, Menschen in Situationen des Leidens, der
Fragilitit und der Angewiesenheit auf Pflege ihre unverlierbare Wiirde
zuzusprechen und ihren Autonomieanspruch so gut wie moglich zu
respektieren.

21



12. Grundpassivitit menschlichen Lebens

Und noch ein dritter kritischer Punkt zu einem einseitig verabsolutierten
Autonomieverstindnis ist anzufithren: Wer mit der Abnahme der
Autonomie-Fahigkeit die Wiirde des menschlichen Lebens glaubt schwinden
zu sehen, verrit eine Unfahigkeit, menschliches Leben gerade in ganz
elementaren Grundvollziigen als etwas wahrzunehmen, was tiber alles eigene
Planen, Entscheiden, Machen und Kontrollieren hinaus geht. Der Wiener
Sozialethiker Ulrich H. J. KORTNER gibt zu bedenken, dass das menschliche
Dasein ,,vor aller Aktivitat, aber nicht minder in allem Téatigsein durch eine
eigentlimliche Grundpassivitat gekennzeichnet (ist). ,Es gibt eine Passivitat,
ohne die der Mensch nicht menschlich ware. Dazu gehort, dass man geboren
wird. Dazu gehort, dass man geliebt wird. Dazu gehort, dass man stirbt**
(Zitat von Eberhard JUNGEL).

Diese Passivitat gehort zur grundlegenden Struktur des Menschseins.
Menschsein, das seiner Bestimmung entsprechen will, wird das ernst
nehmen und die Erfahrung von Grenzen eigener Autonomie, von
Abhéngigkeit und Angewiesensein auf andere annehmen, positiv werten und
in den eigenen Lebensentwurf integrieren.

Das hat der bereits zitierte Daniel CALLAHAN sehr schon formuliert:

,.Das Ziel, stets unabhdngig zu sein, (kann) nur fiir begrenzte Zeit erreicht werden.
Frither oder spiter, flir langere oder kiirzere Zeit, werden wir von anderen abhingig
sein. Zumindest begleitet uns dieses Risiko immer, ist ein unentrinnbarer Teil
unseres Lebens. Warum betrachten wir diese Tatsache als Desaster flir uns
Menschen, als etwas, das um jeden Preis aus den Bedingungen des Menschseins
verbannt werden muss? ,,Es ist ein ganz schwerwiegender Irrtum zu glauben, dass
unser Wert als Person sinkt, weil Abhédngigkeit unser Teil sein wird, so als ob sie
uns notwendigerweise eine Grundbedingung unseres Selbst rauben wiirde. Das tut
sie nicht. Es liegt eine wertvolle und selbstverstindliche Anmut in der Fahigkeit,
von anderen abhédngig zu sein, offen zu sein fiir ihre Besorgtheit, bereit zu sein, sich
an ihre Stirke und ihre Fiirsorge anzulehnen. Ein Selbst lebt in der stindigen
Spannung zwischen Abhédngigkeit und Unabhédngigkeit. Beide sind ein Teil von uns.
Die Unabhidngigkeit mag uns ein besseres Gefiihl geben, sie schmeichelt uns stirker.
Trotzdem bleibt sie nur die halbe Wahrheit unseres Lebens.*

Darum gilt: Wie das Personsein eines Menschen auch durch starke
Beeintrdchtigungen seiner Personlichkeit nicht in Frage gestellt wird, wie
der Wert eines Menschen auch bei weitgehendem Schwinden seiner
Fahigkeiten und seines funktionalen, gesellschaftlichen Nutzens nicht
verloren geht, wie der Autonomieanspruch auch bei reduzierter Fihigkeit

22



zur Selbstindigkeit und Selbstbestimmung nicht erlischt, so wird die
inhdrente Wirde eines Menschen dadurch, dass er leidet, pflegeabhangig,
dement oder gar am Sterben ist, nicht in Mitleidenschaft gezogen.

Es ist entscheidend, dass Menschen, die andere, z.B. pflegebediirftige,
demente Hochbetagte begleiten und betreuen, das mit dem Kopf und mit
dem Herzen begriffen und in ihr eigenes Menschenbild integriert haben. Nur
so wird es ihnen gelingen, den Menschen, die sie begleiten und pflegen,
durch ihr Reden, Handeln und durch ihr Verhalten Wiirde zuzusprechen, d.h.
sie in der Wiirde zu vergewissern, in der sie in ihrem Leiden, in ihrer
Schwache und Abhéngigkeit moglicherweise selber unsicher und darum in
ihrem Selbstwertgefiihl erschiittert werden.

13. Zur Humanitit und Wiirde der Leidenden

Umgekehrt muss aber ebenso entschieden der heute weit verbreiteten
Vorstellung widersprochen werden, Leiden sei an sich entwiirdigend, sei
eines Menschen unwiirdig und deshalb unmenschlich. Wir miissen uns von
der Ansicht befreien, Leiden und Wiirde stiinden in grdsserer Spannung
zueinander als etwa Gesundheit und Wiirde oder Gliick und Wiirde.

Oft wird angenommen, Leiden sei entwiirdigend, weil es sinnlos sei. Nun ist
es (ganz sicher von einer Aussenperspektive, meist aber wohl selbst von
einer Betroffenen-Perspektive aus) unmoglich, angesichts konkreten Leidens
ein abstraktes, theoretisches Urteil iiber die Sinnhaftigkeit dieses Leidens zu
fallen. Vielleicht lasst sich als direkt Betroffener im Riickblick einmal
erahnen, inwiefern sich ein bestimmtes Leiden als ,sinnvoll* erwiesen hat.
Aber auch das ist nicht sicher. Im tibrigen verhélt es sich mit gegenteiligen
Erfahrungen des Gliicks oder des Erfolgs ja auch nicht grundsatzlich anders.
Oder ist uns denn in der Mehrheit der Gliicks-Félle klar, in welchem Sinne
diese eigentlich ,sinnvoll® sein sollen? Wohl kaum.

Wohl aber muss gesagt werden, dass Leiden immer schon und ganz
fundamental zu menschlichem Leben gehort. Es ist ein elementarer Teil
unserer condition humaine, ohne die wir uns Menschsein nicht vorstellen
konnen. Darum hat der katholische Ethiker Franz BOCKLE recht; ,,Das Wort
vom sinnlosen Leiden ist ein gefdahrliches Wort. Es spiegelt einen sehr
oberflachlichen Standpunkt wider. (...) Die Fahigkeit zu leiden gehort zum
Menschsein. Ein Leben ohne Leiden ist beinahe so unmenschlich wie ein

23



Leben ohne Freuden.© Wenn Leben iiberhaupt einen Sinn haben soll, kann er
jedenfalls nicht unter Absehung von Leidenserfahrungen postuliert werden.

Worin sein Sinn im Einzelnen besteht, diirfte, wie schon gesagt, meist
schwer zu bestimmen sein. Immerhin entspricht es einer alten Weisheit der
Menschheitsgeschichte und einer Erkenntnis heutiger Psychologie, dass
Leidenserfahrungen massgeblich unsere personliche und kollektive
Entwicklung prigen und vorantreiben. Mit den Worten des Psychiaters
Klaus DORNER: ,,Es gehort zur Wahrheit des Menschen, dass er durch
Leiden und leidend geboren wird und dass er nur durch das Leiden zu seinen
entscheidenden Entwicklungs- und Reifungsschritten kommt.” Es gibt
keinen Grund anzunehmen, dass das nicht auch fiir den Prozess gilt, in dem
jemand das Abnehmen seiner Lebenskrifte und schliesslich sein Sterben
erleidet — auch wenn ihm die Sinnhaftigkeit dieser konkreten
Leidenserfahrung nicht einsichtig sein mag.

Im ibrigen ist die Sinnhaftigkeit eines Geschehens ohnehin nie nur rein
individuell erschliessbar, sondern miisste sich aus dem ergeben, was dieses
Geschehen fiir das grossere Ganze bedeutet, an dem ein Einzelner teilhat. In
diese Richtung weisen Uberlegungen von Matthias METTNER, der im Blick
auf Sinnfindungsprozesse in der Pflege und Betreuung kranker und
sterbender Menschen zur Uberzeugung gelangt,

,,dass diese Menschen uns die Wiirde menschlicher Bediirftigkeit zeigen. Der Kern
des Lebenssinnes ist, dass wir mit allen Sinnen begreifen, dass und wie wir
aufeinander angewiesen, voneinander abhdngig sind, wie wir einander brauchen,
notig haben. Haufig lernen wir dies erst schmerzhaft, wenn wir am eigenen Leib
erkranken oder ein uns naher Mensch erkrankt.*

Doch wir tun gut daran, hier nicht allzu viel und allzu Konkretes sagen zu
wollen. Leiden darf nicht durch vermeintliche Sinngebung verharmlost
werden. Umgekehrt soll Leiden auch nicht allzu leichtfertig als sinnlos
erklart und damit entwertet werden, bloss weil einem dessen Sinn nicht
erkennbar ist.

14. Fazit

Aus dem bisher Gesagten ergeben sich ein paar Schlussfolgerungen im Blick
auf heutige Praxis:

a) Angesichts der schleichenden Bedeutungsverianderung und der weit
verbreiteten fehlenden Differenzierung im Reden von Wiirde und

24



Autonomie des Menschen scheint mir dringend, dass wir unser
Verstindnis von inhdrenter Wiirde und Autonomie-Anspruch jedes
Menschen klaren. Dass die inharente Personwiirde eines Menschen nicht
vom Zustand seiner Personlichkeit, sein Wert nicht von seiner
Funktionalitdt und Leistungsfahigkeit, sein Autonomieanspruch nicht von
seiner Fahigkeit abhangt, sein Leben selbstindig und selbstbestimmt zu
gestalten, das gehdrt zum ethischen Werte-Fundament, das keine
Gesellschaft ohne Schaden preisgeben kann.

b) Das Wissen um die unverlierbare, inhdrente Wiirde jedes Menschen ist
fir unsere klinische Praxis wie fiir unseren sozialen Umgang mit
Leidenden und Sterbenden von unaufgebbarer Relevanz, denn

e es nimmt Menschen die Angst vor dem Verlust ihrer
Menschenwiirde am eigenen Lebensende, beim eigenen Sterben;

e es entlastet vom Druck, durch irgendwelche eigene Anstrengungen
,,wiirdig® leiden und sterben, d.h. sich die eigene Wiirde selbst im
Sterben noch sichern zu miissen;

e s hilft zu einem ganzheitlicheren Menschenverstandnis, das auch
Abhiéngigkeit von der Fiirsorge anderer zulassen kann.

¢) Die Menschenwiirde ist massgebend nicht fiir die Art, wie ein Sterbender
sein Sterben gestaltet, sondern allein fiir den respektvollen, im
kontingenten Sinne wiirdevollen und d.h. der Wiirde des Sterbenden
gemdssen Umgang von Angehdrigen, Pflegenden und Arztlnnen mit
Sterbenden. Das Wissen um die inhdrente Wiirde jedes Menschen hilft
Betreuenden und Pflegenden, einen Menschen nicht nur mit einem Blick
auf seine allfilligen Defizite, auf das moglicherweise Schwierige und
Unangenehme in seinem gegenwirtigen Zustand anzusehen, sondern
hinter diesem Vordergriindigen, das uns selbst vielleicht abstossen oder
beelenden mag, die Wiirde seiner Person wahrzunehmen, zu achten und
ihn entsprechend zu behandeln. Wir sollen Sterbende so begleiten und
behandeln, dass sie spiiren, dass wir sie auch in schwierigen Situationen
in ihrer Wiirde achten und respektieren.

d) Zu einem wiirdigen Umgang mit Sterbenden gehdren

e das ethische Wissen um und das moralisch-praktische Ernstnehmen
von deren inhdrenter Wiirde;

e die kontinuierliche personliche Zuwendung und Begleitung durch
Personal und Angehérige;

25



e das Ernstnehmen des aktuellen oder allenfalls zu bestimmenden
mutmasslichen Patientenwillens (ggf. unter Berticksichtigung einer
vorhandenen Patientenverfiigung!), und

e cine kompetente palliative Pflege.

e) Es ist unser aller Aufgabe, dazu beizutragen, dass in der Offentlichkeit, in
der Politik, in den Medien und wo auch immer das heute weit verbreitete,
defizitare Wiirdeverstandnis korrigiert wird. Gelingt das nicht, wird der
Druck der Gesellschaft auf all jene, die nicht ganz so gesund, selbsténdig,
leistungsfahig und verstandesmassig klar sind, zunehmen und ihnen
schmerzhaft zu spiiren geben, dass die Gesellschaft sie letztlich als
,wirdelos* Lebende ansieht, die eigentlich, um der vermeintlichen
Wahrung ihrer Menschenwiirde (und um der Einsparung eh schon
knapper Ressourcen im Gesundheitswesen!) willen, besser freiwillig aus
dem Leben scheiden wiirden. Nur durch ein neu gewonnenes
differenziertes Wiirdeverstandnis konnen wir m.E. auch sicherstellen,
dass die gesellschaftlichen, institutionellen wund Okonomischen
Rahmenbedingungen der Betreuung von schwer Leidenden,
Pflegebediirftigen und Betagten auch in Zukunft dergestalt sind, dass sie
die Bezeichnung human auch wirklich verdienen.

26



Graphik Unterscheidungen im Wiirdebegriff

Wesensmassige
(,inhdrente*) Wiirde

Von Faktoren abhingige
(,,kontingente*) Wiirde

mit dem Menschsein gegeben

- Wiirde als Seinsbestimmung/
Wesensmerkmal

muss nicht errungen und kann
nicht verloren werden

kommt allen gleich zu
ist uns vorgegeben (Indikativ)

ruft nach unserer
Anerkennung/ Respektierung

Person
Wert
Autonomie-Anspruch

von zufalligen Merkmalen abhédngig

Wiirde als Eigenschaft/ Qualitat/
Errungenschaft

muss errungen und kann wieder
verloren werden

ist ungleichmassig verteilt
ist uns aufgegeben (Imperativ)

ruft unsere Hochschatzung/
Bewunderung hervor

Personlichkeit
Nutzen
Autonomie-Fahigkeit

Zum Thema dieses Aufsatzes erscheint im Juli 2003 von H. Riiegger das

Buch: Sterben in Wirde?

Nachdenken iiber ein differenziertes

Wiirdeverstandnis (Koedition der Verlage NZN und TVZ, Ziirich).

27




	Wo bleibt die Würde beim Leiden und Sterben? : Eine kritische Auseinandersetzung mit unserem gängigen Würdeverständnis

