
Zeitschrift: Intercura : eine Publikation des Geriatrischen Dienstes, des
Stadtärztlichen Dienstes und der Psychiatrisch-Psychologischen
Poliklinik der Stadt Zürich

Herausgeber: Geriatrischer Dienst, Stadtärztlicher Dienst und Psychiatrisch-
Psychologische Poliklinik der Stadt Zürich

Band: - (2000-2001)

Heft: 69

Artikel: Mobilität als Lebenswert

Autor: Kappes, G. Tak

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-790042

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-790042
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Mobilität als Lebenswert
G.Tak Kappes*

Dass Mobilität ein Lebenswert sei, muss, so scheint es, für unsere Lebenswelt

ganz offensichtlich nicht sonderlich begründet werden. Man kann unsere

Kultur geradezu als eine Mobiltätskultur schlechthin bezeichnen.

Die Manifestationen dieser Tatsache "gipfeln" (in des Wortes speziellem
Sinn!) z.B. in den gesellschaftlichen Entwicklungen, zusammengefasst mit
dem Stichwort "Globalisierung" das am vergangenen Wochenende z.B. die
Liturgie der in Davos zelebrierten wirtschaftlichen Macht thematisch
bestimmte. Die Zelebranten und Repräsentanten dieser Macht haben selber ihre
Mobilität dadurch demonstriert, dass sie sich aus allen Himmelsrichtungen
innert kürzester Zelt am Treffpunkt einfanden, um ebenso flüchtig innert
weniger Tage wieder zu ihren Heimbasen zurückzukehren. Dass sie dabei
ausserhalb ihres engen elitären Zirkels aber auch eine beträchtliche Immobilität

erzeugten, sei der Vollständigkeit halber zumindest erwähnt.

Dieselbe Widersprüchlichkeit lässt sich auch im Blick auf das Mobilitätssymbol

des 20. und beginnenden 21. Jahrhunderts ausmachen, nämlich beim
"Auto-mobil". Das Auto hat die menschliche Mobilität in bestimmter
Hinsicht einerseits in einem ungeheuren Masse vergrössert und ausgeweitet,
andererseits aber auch wieder zunehmend eingeschränkt, wie die zur
vertrauten Begleitmusik von Nachrichtensendungen gewordenen Staumeldungen

Tag für Tag sehr eindrücklich dokumentieren.

Allerdings kann man sagen, dass bei der Auto-mobilität noch immer die -
wenn auch zunehmend illusionärer werdende - positive Einschätzung der
damit verbundenen Lebensweise überwiegt.
Das hängt vielleicht auch damit zusammen, dass Mobilität, stammesgeschichtlich

betrachtet, eine Grundbedingung der conditio humana ist und als
solche ursprünglicher als etwa die relative Immobiität, die mit der erst sehr

spät in der Entwicklung der Spezies homo einsetzenden Sesshaftigkeit
einhergeht.

*
Pfr. G.T. Kappes ist Spitalpfarrer am Stadtspital Waid Zürich. Diese Vorlesung

erfolgte im Rahmen der Vorlesungsreihe "Grundlagen und Praxis der Geriatrie/

Gerontopsychiatrie am 31.1.2000.

12



Wir sind von unseren Ursprüngen her mobile, umherziehende Wesen,
Wanderer, Nomaden, auf der Suche nach Nahrung und Lebensräumen.
Stanley Kubrick hat das in seinem Film "Odyssee 2001" sehr eindrücklich in
Bilder umgesetzt, wenn er mit der auf der Suche nach Wasser umherziehenden

Menschenhorde beginnt und mit dem durch die Weiten des Weltraums
nomadisierenden Raumschiff endet.

Immobilität ist, von den stammesgeschichtlichen Ursprüngen her gesehen,
gleichbedeutend mit Tod. In moderner Terminologie könnte man vielleicht
sagen: Immobilität ist gleichbedeutend mit Fortschrittsfeindlichkeit und
damit Verhinderung von Lebensqualität.
Ich vermute, dass dieses Grundgefühl uns sesshaft gewordene, unsere
Lebenswelt nach unseren Bedürfnisssen und Überlebensnotwendigkeiten
kultivierende und zivilisierende Menschen von heute unterschwellig, d.h. also in
den Tiefenschichten unseres Wesens, vielleicht sogar genetisch verankert,
noch immer prägt und in unserem Bemühen, tragfähige Strategien zur
Meisterung des Lebens zu finden, in grossem Masse bestimmt.

Soviel zum Einstieg. Ich möchte nun aber doch aus der angedeuteten
umfassenderen Sicht auf den engeren Fragehorizont zugehen, ohne das einleitend
Angedeutete ganz aus den Augen zu verlieren.

Wir fragen ja nach der Mobilität von Menschen in der dritten und vierten
Lebensphase, von älteren und alten Menschen, die ihre "Mobilität" gegen die

mit den Jahren zunehmenden Einschränkungen und Defizite psychologischer,

geistiger und physischer Natur zu erhalten und zu verteidigen suchen.

Dabei nehmen sie ab einem bestimmten Punkt, der natürlich individuell ganz
unterschiedlich bestimmt ist, die professionelle Hilfe der heilenden Zunft
(im umfassenden Sinne) in Anspruch. Sie fordern damit natürlich auch diese

heilende Zunft selber ganz dezidiert dazu heraus, über diesen in Frage
stehenden Lebenswert nachzudenken und ihn in die Gesamtheit der Werte
einzuordnen, die menschliches Leben ganz allgemein - aber speziell auch in der

letzten Lebensphase - lebenswert machen.

Was ist also Mobilität?
"Mobil" beweglich, marschbereit, nicht an einen festen Standort gebunden

sein, nicht festliegen. Das wird mir immer wieder bewusst, wenn ich spät am
Abend noch einmal mit meinem Hund zu einem Spaziergang aufbreche. Ich
realisiere dann von Zeit zu Zeit, dass es alles andere als selbstverständlich

13



ist, dass ich dabei meinem Hund folgen kann. Es beginnt aber damit, dass
ich mich am Morgen selbstständig aus meinem Bett erheben kann und damit
meine tägliche Routine beginne, die Mobilität einfach voraussetzt.
"Mobil" nicht gebunden sein, einsatzbereit sein. Unter diesem Aspekt
erlebe ich meine relative Freiheit wählen zu können, wohin ich gehe bzw. wo
ich sein möchte.
"Mobil" mobilmachen, Kräfte mobilisieren, munter sein, rege sein. Es ist
eine unausgesprochene, meist auch unbewusste Grundvoraussetzung für
mein positives Lebensgefühl, dass ich die Energie habe, die Kraft - ganz
physisch - mich in Bewegung zu setzen und in diesem Sinne lebendig zu
sein.
Es gibt aber noch andere Bedeutungsrichtungen. Denken Sie an das
sogenannte "Mobile", ein bewegliches Ganzes, dessen Teile frei beweglich
aufgehängt und ausbalanciert sind; also gewissermassen ein Bild für Ausgeglichenheit

und Balance und damit das genaue Gegenteil von Starrheit oder
Fixiertheit.
Wenn wir die lateinische Wurzel unseres Begriffes Mobilität: "mobilitas"
(mobilis) anschauen, dann sehen wir, dass damit z.B. auch geistige Beweglichkeit

gemeint ist, Beweglichkeit in Bezug auf die Lebensverhältnisse
insgesamt, sie umschreibt die Fähigkeit eines Menschen, sich den sich
wandelnden äusseren und inneren Lebensverhältnissen anzupassen bzw. diese

mitzugestalten.
Das "mobile"-telephone (engl.) schliesslich ist die neueste technische
Errungenschaft, die zu einem Symbol für Mobilität schlechthin geworden ist, das

überall hin mitnehmbare, unabhängig von einer fesselnden Schnur
funktionierende Telefon, das permanente Erreichbarkeit, bzw. ungebrochene
Kommunikationsfähigkeit sicherstellen soll.

Wenn ich noch im Pschyrembel zu unserem Stichwort nachschaue, dann

finde ich folgenden Hinweis: mobilis (lat.): beweglich; z.B. Cor mobile
(Wanderherz), Ren mobile (Wanderniere) - was gewiss eine eher
unerwünschte Form der Mobilität umschreibt, sowie: Mobilisation oder

Mobilisierung: Massnahmen zur körperlichen Aktivierung von Pat., v.a. bei Bettlä-

gerigkeit oder nach Op.

Mit letzterem Hinweis sind wir wieder näher bei unserer Fragestellung nach

der "Mobilität als Lebenswert". Ich habe schon angedeutet, dass Mobilität
z.B. in der Möglichkeit erfahren und erlebt wird, einen Spaziergang zu
machen. Für die meisten Menschen ist das aber so selbstverständlich, dass sie

14



es als Lebenswert erst dann wirklich wahrnehmen, wenn sie nicht mehr
Spazierengehen können.
Dies spiegelt sich auch in einer ganz elementaren Patientenerfahrung:
Hospitalisiert zu sein heisst in sehr vielen Fällen, seine Mobilität für eine gewisse

Zeit einzubüssen, und das ist dann nicht nur eine Einbusse an Beweglichkeit
im äusseren Sinne, sondern damit geht auch die Erfahrung einher, seine

relative Unabhängigkeit und das mit ihr zusammenhängende Gefühl der
Freiheit zu verlieren. Und selbstverständlich ist dieses Freiheitsgefühl
unmittelbar mit dem assoziiert, was wir als Selbstwertgefühl bezeichnen.
Zu einem eigentlichen existentiellen Problem und zum Auslöser schwerer
Lebenskrisen wird der Verlust der Mobilität darum meistens dann, wenn ihre
Wiedererlangung fragwürdig oder objektiv unmöglich geworden ist, also bei
irreversibler Schädigungen von für die Mobilität entscheidenden Organen
oder Funktionen, sei es aufgrund altersbedingter degenerativer Prozesse oder
durch akute, lebensbedrohliche und in einem absehbaren Zeitrahmen zum
Tod führenden Erkrankungen. Unter den Gründen, die nach meiner Erfahrung

ältere und alte Menschen nennen, wenn sie sich darüber äussern, warum

ihre Lebenssituation so schwer erträglich oder sogar unerträglich geworden

ist, rangiert der Hinweis auf den Verlust der Mobilität ganz vorne.
"Was hat das Leben noch für einen Sinn, wenn ich nicht mehr gehen kann?"
"Das ist das Schrecklichste, dass ich keine Kraft mehr in den Beinen habe!"
"Ach Gott, was bin ich nicht alles gelaufen, all' die schönen Bergtouren mit
meinem Mann, die Wanderungen, früher, mit den Kindern, oder bis vor kurzem

war ich immer noch mit meinen Kolleginnen unterwegs und jetzt
sitze ich im Rollstuhl, die ganze linke Seite ist gelähmt, ich kann nichts mehr
machen, für alles brauche ich Hilfe, es ist furchtbar, und es gibt wenig Hoffnung

auf Besserung - am liebsten wäre es mir, wenn ich am Morgen nicht
mehr erwachen würde."

Diese vor allem mit dem Alterwerden zunehmende Erfahrung des allmählichen

Schwindens und schliesslich gänzlichen Fehlens der Mobilität, wird
von den betroffenen Menschen sehr oft als Vorzeichen des Lebensendes

verstanden oder nicht selten zum Auslöser eines Sterbewunsches, der
zunächst sicherlich mit der durch die Immobilität ausgelösten Sinnkrise
verbunden und deshalb auch in diesem Sinne relativ ernst zu nehmen ist.

Kehren wir also zurück zur Frage: Wie gehen wir mit fehlender Mobilität im
Alter um? Wieweit sollen und können die medizinisch-pflegerischen
Anstrengungen gehen, um eine Wiederherstellung der Mobilität zu erreichen?

15



Welche Ressourcen soll und kann die Gesellschaft dafür zur Verfugung
stellen?
Ich möchte einen Aspekt hervorheben, der mir im Blick auf unser Thema:
"Mobilität als Lebenswert" wichtig und nachdenkenswert erscheint. - Mir
scheint, dass die Frage nach der Mobilität als Lebenswert eine Grundfrage
jeder individuellen Existenz aufwirft, nämlich die nach dem Ziel der
mobihtas. Mobilität, so meine ich, braucht eine Zielgerichtetheit, eine
Bestimmung, sonst ist sie nichts anderes als ein Bewegungssturm, eine

orientierungslose Betriebsamkeit und Hektik, die dann irgendwann einmal,
wenn sich die Energie erschöpft, in sich zusammenfällt.

Welches Verständnis von Mobilität nun für das Lebenskonzept eines
Menschen bestimmend und prägend ist, scheint mir auch im Blick auf allfällige
Überlegungen bedeutsam zu sein, die bei teilweiser oder vollständiger
Immobilität das medizinisch-pflegerische bzw. therapeutische Handeln leiten.

Um zu verdeutlichen was ich meine, möchte ich auf einen Archetyp der
Mobilität verweisen, von dem schon ganz am Anfang des ersten Testamentes
der Bibel die Rede ist. Dort wird von dem Stammvater Abram berichtet, der

gewissermassen an einem Überschneidungspunkt von mobil - nomadischer
und sesshaft - städtischer Kultur, die Aufforderung zum Aufbruch, d.h. zur
Mobilität erhält. Am Anfang von Genesis 12 (1-4) heisst es:

"Ferner sprach JHWH zu Abram:

Geh für dich weg von deinem Land und von deiner Verwandtschaft
und vom Hause deines Vaters, zu dem Land, das ich dir zeigen
werde.
Und ich werde dich machen zu einem Volksstamm, einem grossen,
und ich werde dich segnen, und ich werde gross machen deinen

Namen, und sei Segen.

Und ich werde segnen, die dich Segnenden, und die dich
Verwünschenden werde ich verfluchen, und Segen erlangen werden durch
dich alle Geschlechter der Erde.
Darauf ging Abram wie JHWH zu ihm geredet.
Und es ging mit ihm Lot. Und Abram war 75 Jahre bei seinem

Wegziehen von Haran."

16



Dem letzten Satz können wir entnehmen, dass das Alter nach biblischem
Verständnis kein Hinderungsgrund für Mobilität ist. Abram bricht trotz seines

auch zu seiner Zeit sicherlich schon sehr hohen Alters auf. Er ist, so
können wir sagen, trotz seines Alters mobil.
Diese Mobilität ist aber - und das scheint mir ganz wichtig zu sein -
zielgerichtet. Es geht um einen Aufbruch zu neuen Ufern, die er nicht kennt
und von denen er nichts weiss als dies, dass an ihnen auch eine Verheissung
ans Ziel kommt, nämlich dass er "Segen sei", d.h. ein Vermittler von
Lebenskraft und Lebensfülle in umfassendem Sinn, Segen, der sich also weit
über seine individuelle Existenz hinaus auswirkt. Die Mobilität, von der hier
die Rede ist, wird schliesslich gleichwohl in die Sesshaftigkeit führen, zu
einer städtischen und staatlichen Lebensform, aber das ist kein Widerspruch.
Entscheidend scheint mir zu sein, dass hier eine Mobilität in den Blick
kommt, die dadurch über eine nur äusserlich verstandene Mobilität hinausführt,

dass sie unabhängig vom Lebensalter ein Ziel ins Auge fast und damit
sinnhafte Existenz ermöglicht.

Ich möchte Sie dazu an ein eindrückliches Lebensschicksal erinnern, nämlich

an den Schauspieler Christopher Reeves, der vor wenigen Jahren die

Figur des Superman verkörperte, Inbegriff unbeschränkter Mobilität und
Kraft, der nach einem Sportunfall nun schon seit Jahren als Tetraplegiker an
den Rollstuhl gefesselt und ein hundertprozentiger Pflegefall ist. Er lebt sein
Schicksal unter dem Vorzeichen des Kampfes gegen die Resignation
angesichts des Unausweichlichen, indem er für verstärkte Anstrengungen im
Bereich der medizinischen Forschung wirbt, die es vielleicht irgendwann
einmal ermöglichen werden, Menschen, die von seiner Behinderung betroffen

sind, zu helfen.

Nun lässt sich dieses Beispiel gewiss nicht mit der Situation der Menschen

vergleichen, die sich in unseren geriatrischen Abteilungen mit dem Verlust
der Mobilität auseinanderzusetzen haben. Worauf es mir aber ankommt ist
dies:
Mobilität ist ein entscheidender Lebenswert, wenn wir sie nicht nur als
physische Gegebenheit, sondern auch als Haltung, als Lebenseinstellung verstehen,

die es einem Menschen auch dann noch ermöglicht in einem tieferen
Sinne "mobil" zu sein, wenn die körperlichen Ressourcen eigentlich
erschöpft bzw. gar nicht mehr vorhanden sind

17



Im Jahre 1943 schrieb in Deutschland der Dichter Jochen Klepper, der mit
seiner jüdischen Frau und seiner Tochter freiwillig in den Tod ging folgende
Zeilen:

Der du allein der Ewige heisst
und Anfang, Ziel und Mitte weisst,

im Fluge unsrer Zeiten,

bleib du uns gnädig zugewandt
und führe uns an deiner Hand,

damit wir sicher schreiten.

Diese Worte sind wie ein Spiegel jener biblischen Anfangserzählung von
Abram, denn hier wie dort geht es darum, dass sich ein Mensch einer tief
innen gewussten Führung anvertrauen kann, die ihn aus der Enge der real
erlebten gesellschaftlichen und individuellen Verhältnisse herausführt und
auf das eigene Lebensziel hin in Bewegung bringt, wobei dieses Ziel auch
der bewusst angenommene und als zum Leben gehörig akzeptierte Tod sein
kann.

So verstanden ist Mobilität nicht nur ein Lebenswert, sondern Voraussetzung
von sinnhafter Existenz, gerade auch im Blick auf die Herausforderung
durch die Tatsache der eigenen Endlichkeit und der Begrenztheit des
Lebens:

"...damit wir sicher schreiten" - auf ein Ziel hin. "Geh, brich auf, in ein Land,
das ich dir zeigen will! Und sei Segen!"

Ohne dass ich das jetzt noch weiter vertiefen kann, möchte ich doch wenigstens

noch andeutend darauf hinweisen, dass auch die christliche Lebensund

Weltdeutung auf eine Ursprungsgestalt, Jesus, zurückgeht, von dem wir
zwar nicht sehr viel, aber doch dies mit einiger Sicherheit wissen, dass er
nämlich ein Wanderpreàiger war, d.h. ein auf seine Weise ebenfalls der
Mobilität Verpflichteter.

Von hier aus lässt sich also sagen, dass sich im christlichen Sinne glaubende
Existenz immer als mobile Existenz versteht, mobil freilich, wie ich nun
schon mehrfach zu verdeutlichen suchte, in einem umfassenden Sinn.

Zusammenfassend möchte ich nun nach den Konsequenzen dieses
Mobilitätsverständnisses für die helfende Zunft - für uns - fragen.

18



Wenn Mobilität ein ganz entscheidender und zentraler Lebenswert ist, wenn
Mobilität mehr ist, als die Fähigkeit seine Extremitäten koordiniert zur
Fortbewegung einzusetzen, dann scheint sich die Frage: Mobilität um jeden
Preis? als eine rhetorische zu erweisen.

Es kann nicht unser Ziel sein, gerade bei unseren älteren Patientinnen und
Patienten, Mobilität in einem äusseren Sinne um jeden Preis wieder
herzustellen, wenn es vielleicht wichtiger und sinnvoller wäre, die Mobilität in
einem umfassenderen Sinne als eine Hilfe zur Meisterung des Lebens zu
entwickeln und zu fordern und damit eine Bewegung hin auf ein vom
einzelnen Menschen bejahtes und ihn tragendes Lebensziel zu ermöglichen.
Das heisst, Mobilität ist ein Lebenswert, dessen Wertigkeit im Blick auf jede
einzelne, individuelle Lebenssituation immer wieder neu zu bestimmen ist.
Darin vor allem liegt die Herausforderung an uns von der helfenden Zunft.

Ich schliesse mit einem Gedicht von R.M. Rilke, mit dem ich auch meinen
Verständnishorizont verdeutlichen will, wenn ich mich der Frage nach der
Mobilität als einem Lebenswert stelle, ein Verständnishorizont, den ich auch

in meiner Arbeit als Seelsorger im Spital in der konkreten Begegnung mit
den Patientinnen und Patienten umzusetzen versuche:

Ich lebe mein Leben in wachsenden Ringen,
die sich über die Dinge ziehn.

Ich werde den letzten vielleicht nicht vollbringen,
aber versuchen will ich ihn.

Ich kreise um Gott, um den uralten Turm,
und ich kreise jahrtausendelang;

und ich weiss noch nicht:
bin ich ein Falke, ein Sturm

oder ein grosser Gesang.

Wir Menschen haben Gemeinsamkeiten mit den Bäumen. Als Inbegriff von
Immobilität symbolisieren sie einen Aspekt unseres Wesens, der mit dem

anderen, von dem wir hier sprechen, der Mobilität, eine gegensätzliche Einheit

bildet: Auch wir brauchen einen Boden, in dem wir wurzeln können.

Auch wir brauchen Raum und Freiheit, um uns zu entfalten. Wie wichtig das

ist, merken wir vielleicht erst, wenn wir diesen Raum, diese Freiheit nicht

' R.M. Rilke. Gesammelte Gedichte, Insel-Verlag, Frankfurt 1962. (Erstes Buch. Das Buch vom mönchischen Leben

[1899])

19



mehr haben. Wir teilen mit den Bäumen auch das Wachsen und das Vergehen,

das Zurücksinken zur Erde. Bisweilen findet sich ein geknickter Baum
als Symbol auf einem Grabstein, ein Hinweis auf unsere Vergänglichkeit,
auf unsere Zerbrechlichkeit.

Wir werden an diese Bedingung unseres Lebens erinnert, wenn wir krank
werden, wenn wir gebrechlich sind oder einfach alt. Manchmal ist es ein
Fallen, wenn die Kräfte verbraucht sind. Manchmal ist es ein Gefälltwerden,
wenn das Ende zur Unzeit kommt, bevor das Leben sich - wie wir meinen -
voll entfalten konnte. Menschen und Bäume brauchen Zeit, um zu werden,
was sie sind. Diese Zeit ist uns gegeben, jeder und jedem nach ihrem, nach
seinem Mass, damit wir wachsen und uns ausstrecken können zu der Gestalt,
die uns vorgegeben ist. Aber eines Tages endet diese Zeit. Wir wissen nicht
wann, wir wissen aber, dass es so ist.

Als Kinder haben wir oft die Jahresringe auf den Schnittflächen gefällter
Bäume gezählt und über ihr Alter gestaunt. Bei uns Menschen sind die
Jahresringe zwar nicht in gleicher Weise sichtbar, weil sich die gemachten
Erfahrungen nicht immer eindeutig in unserer Haltung oder auf unseren
Gesichtern zeigen. Aber sie prägen selbstverständlich nichts desto weniger unser

Leben.

Rilke will sagen: Die Jahresringe nehmen mit den Jahren zu, sie wachsen
und spiegeln so das dichter werdende Geflecht zwischen uns und der Welt;
diese Entwicklung unseres Lebens strebt aber ins Offene, folgt gewissermas-
sen der Spur eines Versprechens, denn die letzte Vollendung dieses Wachsens,

das Ziel dieser Entwicklung liegt nicht unserer Hand. Den letzten Ring,
der alle anderen umschliesst, diesen letzten, der den Lebenslauf abrundet,
den "werde ich vielleicht nicht vollbringen". Da bleibt etwas unabgeschlossen

und ich kann nur hoffen, dass ein anderer Hand bietet, damit ein "Es ist
vollbracht!" möglich wird.
Diese Hoffnung, nimmt mancherlei Angst: die Angst, zu kurz zu kommen
oder die Angst, etwas schuldig zu bleiben, die Angst, nicht zu genügen, die

Angst, noch nicht da zu sein, wo ich "eigentlich" hinwollte, die Angst,
loszulassen, wenn die Zeit dazu gekommen ist, die Angst schliesslich, nicht
mehr weitergehen zu können, weil die Kraft oder der Mut oder die Hoffnung
versiegen könnten.

20



Rilke sagt: "Ich werde den letzten vielleicht nicht vollbringen, aber versuchen

will ich ihn."
Und dieser Versuch ist aufgehoben in der Mitte von allem, was ist, in Gott.
Kein Gott in der Höhe oder Tiefe, sondern Gott in der Mitte unseres Lebens,
Um ihn kreisen wir, um ihn, den "uralten Turm", dessen Geheimnis uns
anzieht wie ein Magnet, ein Geheimnis, für das wir oft keinen Namen haben,
das uns fremd ist und immer wieder auch unerträglich erscheint in seiner
Verborgenheit und Abgründigkeit, ein Geheimnis, von dem wir aber auch
nicht lassen können, weil wir von ihm die Antwort auf das Rätsel unseres
Lebens erhoffen:

...und ich weiss noch nicht:
bin ich ein Falke, ein Sturm

oder ein grosser Gesang.

Was ich bin, steht noch nicht fest. Auch Rilke gibt keine Antworten, sondern
lässt am Ende die Fragen stehen. Solange der letzte Ring noch nicht
geschlossen ist, wird es so sein müssen, dass die letzten Antworten offenbleiben.

Und das macht uns ja so menschlich, dass wir Fragen haben, auf die wir
noch keine Antworten wissen, dass wir den letzten Ring offenhalten, bis ER
ihn schliesst.

Weil unser Leben um eine Mitte wachsen kann, ist es stark genug, den

Kräften standzuhalten, die uns immer wieder entwurzeln wollen, fortreissen
ins Nichts, in die Hoffnungslosigkeit, in die Verzweiflung. Von dieser Mitte
her wird alles, was sich zuträgt, Erfahrung, die sich um uns legt und so

wachsen lässt. Von dieser Mitte her ist nichts sinnlos. Von dieser Mitte her

ist nichts umsonst. Alles ist aufgehoben bei dem, der den letzten Ring unseres

Lebens "vollbringen" wird.

Wenn es uns gelingt, solche zielgerichtete Mobilität in unserem eigenen
Leben zu leben und den Menschen, die von uns Hilfe erwarten, zu helfen,
solche Mobilität zum Agens ihres eigenen Lebensvollzuges zu machen, dann

haben wir sowohl ein wichtiges persönliches Lebensziel als auch ein zentrales

therapeutisch-pflegerisches Ziel erreicht.
Denk dir, das was jetzt Himmel ist und Wind,
Luft deinem Mund und deinem Auge Helle,
das würde Stein bis um die kleine Stelle

an der dein Herz und deine Hände sind.

21



Und was jetzt in dir Morgen heisst und: dann
und : späterhin und nächstes Jahr und weiter -
das würde wund in dir und voller Eiter
und schwäre nur bräche nicht mehr an.

Und das was war, das wäre irre und
raste in dir herum, den lieben Mund
der niemals lachte, schäumend von Gelächter.
Und das was Gott war, wäre nur dein Wächter
und stopfte boshaft in das letzte Loch
ein schmutziges Auge. Und du lebtest doch.*

R.M. Rilke: Gesammelte Gedichte, Insel, 1962, Neue Gedichte 1907, S. 260 ff.


	Mobilität als Lebenswert

