
Zeitschrift: Intercura : eine Publikation des Geriatrischen Dienstes, des
Stadtärztlichen Dienstes und der Psychiatrisch-Psychologischen
Poliklinik der Stadt Zürich

Herausgeber: Geriatrischer Dienst, Stadtärztlicher Dienst und Psychiatrisch-
Psychologische Poliklinik der Stadt Zürich

Band: - (1994-1995)

Heft: 48

Artikel: Ethisches Handeln angesichts des Todes

Autor: Bertschinger, Harry

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-790163

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-790163
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Ethisches Handeln angesichts des Todes
von Harry Bertschinger, Spitalpfarrer*

Unsere Einstellung zum Tod hat sich gewandelt
Mit der beginnenden Neuzeit hat sich das abendländische Lebensgefühl
immer stärker verdiesseitigt. Der Glaube an ein Jenseits ging fast ganz
verloren. Seit der Aufklärung entwickelte sich immer mehr ein
Verständnis vom Tod als das absolute Ende eines einmaligen Lebens.
Erwartete der Mensch früher die Erfüllung eines glücklichen Lebens im
Jenseits, so setzt er heute alles daran, ein möglichst leidfreies, schönes
Leben im Diesseits zu verwirklichen. Da die Gesundheit die grundlegende

Voraussetzung für ein leistungsfähiges und glückliches Leben
ist, bekommt die Medizin, die diese garantieren soll, eine pseudo-re-
ligiöse Stellung. Von ihr erwarten die Menschen nicht nur ein
möglichst leidfreies Leben, sondern auch das weitestmögliche Hinausschieben

der Todesgrenze.
Mit diesen Wünschen verband sich in unserem Jahrhundert der Glaube

an das Machbare. Die Entwicklung von Pharmazie und Technik gab
der Medizin ungeahnte Mittel zur Bekämpfung des Todes in die Hand.
Was technisch machbar ist, muss auch eingesetzt werden. Dieser
technische Imperativ bestimmte immer mehr das ärztliche Handeln. Das
moderne Krankenhaus wurde zum Spiegelbild der von der Technik

geprägten Industriegesellschaft.
Die Wandlung von der Agrar- zur Industriegesellschaft brachte auch
einen anderen Umgang mit dem Sterben mit sich. In meiner ersten
Gemeinde am Rande des Emmentals gehörte es noch dazu, dass die
meisten Menschen zu Hause starben, dort zwei bis drei Tage aufgebahrt

blieben und dann, nach dem traditionellen Leichengebet vor dem

Haus, auf den Friedhof geleitet wurden. - Als die Fabrik mit den

Pensionskassengeldern die ersten Wohnblocks baute, konnten die
Verstorbenen nicht mehr dort aufgebahrt werden. Eine Leichenhalle
wurde gebaut und fast gleichzeitig ein Pflegeheim. Der Tod wurde aus
der häuslichen Nähe verdrängt.
Heute wird das Sterben immer mehr ins Spital oder Pflegeheim verlegt.
Die Begleitung Schwerkranker und Sterbender, ja schon der Hochbetagten,

wird an die Institutionen abgegeben. Kranksein und Sterben

-52-



wird aus dem Leben verdrängt. Es wird nicht mehr als integraler Teil
des Lebens verstanden und erlebt. Dadurch fehlt unserer Lebenserfahrung

eine wichtige Dimension. Seit einigen Jahren hat eine Besinnung
und öffentliche Diskussion darüber eingesetzt, wie wir das Sterben
wieder in unser Leben integrieren könnten.

Ein christliches theologisch-ethisches Verständnis des Todes
Menschliches Leben ist Leihgabe des Schöpfers. Dies besagt schon die

theologische Aussage, dass der Mensch Geschöpf Gottes ist und als

solches, wie jede Kreatur, die Kraft, sich selbst ins Dasein zu bringen
und sich im Dasein zu erhalten, nicht aus sich selber hat. So verstanden,

ist das Leben Gabe auf Zeit, nicht fester Besitz.
Das, was die Bibel als "ewiges Leben" bezeichnet, ist nicht die Verlängerung

des irdischen Lebens ins Unendliche, bezeichnet nicht eine

Quantität, sondern eine Qualität: nämlich das von Gott angenommene,
trotz seiner Mängel voll akzeptierte Menschenleben, das sich mit ihm
verbindet und darum im Tod bewahrt wird. So verstanden, beginnt
ewiges Leben mitten im irdischen. - Daraus folgt, dass der Mensch die

Erfüllung seines Lebens nicht in der Verlängerung seiner Lebenstage,
sondern allein in der in diesem Leben beginnenden und auch im Tode
nicht zerstörten Gemeinschaft mit Gott findet, die zugleich in die
Gemeinschaft mit anderen Menschen hineinfuhrt. In dieser Lebensbeziehung

auf Gott und den Mitmenschen hin findet das Leben Tiefe,
Sinn, Wert und Erfüllung, die nicht unbedingt von der Quantität der

Lebenstage abhängig sind.
Aus der notwendigen Unterscheidung von Lehensqualität und -quanti-
tät ergibt sich, dass das Sterben eines Menschen nicht ein Müssen,
sondern in vielen Fällen auch ein Dürfen ist. Der Mensch hat ein Recht,
sterben zu dürfen! Dieses Recht müsste nicht als solches gefordert
werden, wenn der Tod als Grenze des irdischen Lebens notwendig zum
Leben gehörte. Wie die Geburt, ist auch das Sterben in unser Leben
aufzunehmen. Entsprechend der Geburtshilfe brauchen wir eine Sterbehilfe.

Die christliche Haltung eines Arztes hätte sich darin ethisch zu bewähren,

dass er seine Endlichkeit, seine Ohnmacht, seine letztlich bleibende

Hilflosigkeit gegenüber dem Tod so realisiert, dass er allen ihm von

-53-



aussen zugetragenen und von innen her aufsteigenden Allmachtsphantasien

zum Trotz in Selbstbescheidung Gott als den alleinigen Herrn
über Leben und Tod bekennt. Christliche Ethik hätte dafür einzutreten,
dass die Aerzte, die Pflegenden, überhaupt die Menschen unserer Zeit,
nicht der verführerischen Täuschung einer Leugnung des Todes verfallen.

Es gibt nicht nur ein befreiendes Sterben-dürfen für den Patienten,
es gibt auch ein befreiendes Sterben-lassen-dürfen für den Arzt. Eine
Ethik, die den Tod so realisiert, ist eine Ethik menschlicher
Selbstbescheidung, die das Herr-Sein Gottes und die Unverfügbarkeit des

Lebens anerkennt.

Plädoyer für die palliative Medizin
Die vorchristlichen antiken Aerzte haben es nicht nur aus Respekt vor
dem Tod abgelehnt, unheilbar kranke Menschen zu behandeln, sondern

vor allem, weil der voraussehbare Misserfolg ihrem Ruf als Aerzte nur
schaden konnte. Erst der Einfluss des Christentums hat seit der Antike
einen allmählichen Wandel herbeigeführt. Massgebend dafür war dafür
die Orientierung an Christus, dem Retter und Arzt, der sich gerade
denen zuwandte, die schwach und hilflos waren. Dies hat spätestens zu
Beginn des 4.Jahrhunderts zur Errichtung der ersten Hospitäler
geführt, in denen chronisch kranken und altersschwachen Menschen

Betreuung angeboten wurde. Hier unternahm man gar nicht den

Versuch, den Tod zu bekämpfen, sondern bemühte sich, die Leiden zu
lindern.
Lassen Sie mich an der schwierigen Stelle, wo entschieden werden

muss, von der Lebenserhaltung um jeden Preis abzusehen, die Aerztin
Elisabeth Nagel zitieren:
"Diese Stelle, wo palliative Zielsetzung die kurative ablöst,

' ist in

mancher Beziehung ausserordentlich kritisch, so kritisch, dass man sich

auf der juristischen Ebene am sichersten bewegt. Juristisch gesehen

muss der Sterbeprozess eingesetzt haben, das heisst, die Organe müssen

in ihrer Funktion irreversible Schädigungen aufweisen. Es ist uns
allen klar, wie schwierig es sein kann, diesen Zeitpunkt zu bestimmen
Der Jurist räumt hier dem Arzt einen grossen Ermessensspielraum ein
und bedauert, dass davon nicht mehr Gebrauch gemacht würde. Wenn
der Arzt die Herausforderung an dieser Stelle gut bewältigen will, muss

-54-



er in der Lage sein, für sich selbst, allenfalls für den Patienten, dessen

Angehörige und Betreuer zu formulieren, dass Heilung nicht mehr

möglich sei, Linderung der Schmerzen und Aengste jedoch sehr wohl,
und dass er bereit sei, sein ärztliches Wissen und Können für diesen
Zweck einzusetzen, dass er bereit sei, den Sterbenden als Arzt bis zum
Ende zu begleiten. Gerade hier darf der Arzt seine Sprache nicht verlieren

und muss sich zugleich seiner ärztlichen Verantwortung auch aus

juristischer Sicht bewusst sein. Das höchste Gut ist die Autonomie, der
Wille des Patienten. Es steht über der Pflicht des Arztes, Leben zu
erhalten. Die Urteilsfähigkeit des Patienten bemisst sich an dem zur
Diskussion stehenden Gegenstand. Ein Sterbender vermag seinem

Willen, dass sein Leben nicht mehr verlängert werden sollte, oft in
fortgeschrittenen Stadien irgendwie Ausdruck zu verschaffen, und wir
haben darauf zu reagieren. Ist der Patient nicht urteilsfähig oder
bewusstlos, hat der Arzt zusammen mit dessen Angehörigen und
Betreuern zu mutmassen, was in dieser Situation der Wille des Patienten

sein könnte, was seiner Lebensgeschichte ensprechen könnte.
Angehörige sollen informiert und angehört werden, haben jedoch kein
Recht, zu verfügen. Damit trägt der Arzt die letzte Verantwortung und
kann auch zur Rechenschaft gezogen werden. - Klagen bei Patientenstellen

sind heute häufiger als früher, auch dies mag ein Grund sein,
weshalb sich vor allem jüngere Aerzte lieber auf dem festen Boden des

"Leben erhalten" bewegen, als sich mit dem "Leiden lindern"
auseinanderzusetzen. Betreuung, die nur noch lindern will, heisst palliative
Betreuung. Palliare bedeutet, den Mantel über jemanden breiten, schützen

und Geborgenheit vermitteln." Soweit Frau Dr. Nagel.

Das Akutspital als Ort struktureller Todesverdrängung
Ich habe eingangs angedeutet, dass sich in unserer technisierten Zivilisation

die Auffassung von der Machbarkeit der Gesundheit bis hin zur
Leugnung des Todes durchgesetzt hat. Das moderne Medizinsystem ist
auf das Ziel hin organisiert, den Schmerz zu beseitigen, die Krankheit
auszutilgen und den Tod zu besiegen. Besonders in das Krankenhaus
hat die Gesellschaft ihre Erwartung der "Machbarkeit" von Gesundheit
institutionalisiert. Der Auftrag der Akutmedizin wird einseitig in der
Lebenserhaltung gesehen. Darum wird auch der unheilbar Kranke

-55-



meist bis zuletzt mit dem ganzen technischen Instrumentarium so

behandelt, als ob seine Erkrankung nicht zum Tode führe. Das Akutspital

ist auf Macht über den Tod organisiert. Der Verzicht auf technische

Machtausübung, erst recht das Aufkommen des Gefühls der
Hilflosigkeit und Ohnmacht, sind strukturell nicht vorgesehen. Derartiges
kann nur gegen die dem System immanente Struktur durchgesetzt
werden, aber auch nur dann, wenn man über eine entsprechende
Machtposition verfügt und wenn man sich als Arzt oder als Mitglied
des Pflegekaders zum Beispiel das Gefühl der Ohnmacht erlauben und
es gegenüber Mitarbeitern und Patienten zeigen kann und darf. Dies
erfordert menschliche Reife, die nur in einer bewussten Auseinandersetzung

mit dem eigenen Sterben errungen wird.

Die persönliche Bescheidung des Arztes und des Pflegekaders
angesichts des Todes wird sich auch auf die Zusammenarbeit mit dem
Patienten und auf die Respektierung seines Willens auswirken. Der
Umgang mit dem Pflegeteam beschränkt sich nicht auf das Verordnen,
sondern wird zum Meinungsaustausch im Interesse einer möglichst
ganzheitlichen Betreuung des Patienten. Auch gegenüber den Angehörigen

werden sich der Arzt und die Pflegevorgesetzten kommunikativ
verhalten, ihnen die Grenzen ihrer Möglichkeiten aufzeigen und sie

trotzdem auf ihrem letzten Weg mit dem Sterbenden nicht im Stiche
lassen. Dass ethische Kompetenz manchmal mehr auf Seiten der erfahrenen

Schwestern als bei den Aerzten zu suchen ist, wissen viele.
Dieser Erkenntnis auch Rechnung zu tragen, fällt schwer, schon vor
allem, weil damit hierarchische Strukturen ins Wanken geraten.
Realisierung der eigenen Endlichkeit und Fehlbarkeit schliesst ein, dass ich
bereit werde, ethische Entscheidungen im Gespräch mit anderen und im

Hören auf ihr Urteil zu fällen. Anders als in der Güterabwägung - und
das heisst im Dialog zwischen Patient, Angehörigen, Arzt und Pflegenden,

wie auch Seelsorger - ist ethisches Handeln heute kaum mehr

möglich.

-56-


	Ethisches Handeln angesichts des Todes

