Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 113 (2023)

Heft: 3-4

Artikel: Kirche firs Leben

Autor: Bilgri, Anselm

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1074549

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1074549
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Kirche fiirs Leben

Anselm Bilgri

Unsere Generalvikarin Anja Goller rief mich vor einiger Zeit an und frag-
te mich, ob ich bereit sei, den Impulsvortrag bei unserem Kongress zu
halten.! Man habe urspriinglich an eine Person gedacht, die zwei Katego-
rien erfiillen sollte: Sie sollte weiblich sein und einen Blick von aussen auf
unsere Kirche werfen. Es sei schwierig gewesen, solch eine Person zu
finden, daher habe man sich an mich gewandt. Beide Kategorien treffen in
meinem Fall nicht ganz zu:

Ich bin seit zwei Jahren Mitglied der altkatholischen Kirche, also noch
ein Neuling. Ich bin zwar nicht weiblich, aber queer. Uns wird klischee-
haft eine empathische, irgendwie weichere Seele nachgesagt. Die Tatsa-
che, dass es in der altkatholischen Kirche schon seit Jahrzehnten keine
Diskriminierung gleichgeschlechtlicher Partnerschaft mehr gibt, war fiir
mich auch einer der Anlisse, dieser Kirche beizutreten. Ich war 30 Jahre
lang Benediktinermonch, also «Hardcore-Katholik». Diese Prigung wirkt
noch nach, ich merke das an den kleinen Unterschieden bei den Antworten
in der Liturgie. Das Benediktinische driickt sich auch in meinen Interes-
sensgebieten Geschichte, Liturgie und Beschidftigung mit der Bibel aus.
So viel zu meinem Hintergrund, und vor diesem Hintergrund méchte ich
zu Thnen sprechen iiber eine «Kirche fiirs Leben».

Zu diesem Thema «Fiirs Leben» fallen mir spontan zwei Bibelverse
aus dem Johannesevangelium ein. Als 6-Jdhriger war ich mit meinem re-
ligios eigentlich unmusikalischen Grossvater auf der Theresienwiese zum
Eucharistischen Weltkongress in Miinchen 1960. Dieser Kongress war die
inoffizielle Vorbereitung des Zweiten Vatikanischen Konzils. Sein Motto
war «pro mundi vita» — fiir das Leben der Welt (Joh 6, 51). Der von Johan-
nes Overath fiir den Eucharistischen Kongress vertonte Kehrvers «Dies
Brot ist mein Leib fiir das Leben der Welt» bildet noch heute einen Ohr-
wurm, den ich friiher auch gerne spontan in der Liturgie angestimmt habe.

Die zweite Stelle steht bei Joh 10,10: «Ich bin gegkommen, damit sie das
Leben haben und es in Fiille haben.» Im Kloster hatten wir an einem Ge-
sprichstag die Ubungsaufgabe, ein Zeitungsinserat mit der Werbung fiir

I Impulsvortrag am 2. September 2022 beim 33. Internationalen Altkatholiken-
kongress in Bonn. Der Vortragsstil wurde beibehalten.

IKZ 113 (2023) Seiten 247-255 247



Anselm Bilgri

einen Klostereintritt zu entwerfen. Meine Gruppe gab sich den Namen
«Leben in Fiille».

Natiirlich war uns damals klar, dass dies eine iibertriebene, ja unzulis-
sige, aber gerade dadurch reizvolle Gleichsetzung des Klosterlebens war
mit dem, was das Johannesevangelium als «Bleiben in der Liebe Christi»
bezeichnet. Sagt nicht Benedikt von Nursia in seiner Klosterregel, dass
der Monch ein Leben lang Gott sucht? Aber wird uns Christen nicht des-
halb vorgeworfen, wir vertrosteten die Menschen auf die Fiille im Jenseits,
statt sie zu ermuntern, schon in diesem Leben dafiir zu kimpfen? In den
synoptischen Evangelien wird dieses Bleiben in Christus mit dem Bild
vom Reich Gottes verbunden, das mit seinem Kommen schon angebro-
chen ist.

Der als Modernist verurteilte franzdsische Theologe Alfred Loisy hat
das beriihmte Wort gesagt: «Jesus kiindete das Reich Gottes an und es
kam die Kirche.» Man mag es ironisch deuten, aber es driickt doch die
Versuchung einer jeden sich als Kirche bezeichnenden Sozialgestalt des
Christentums aus, sich mit dem Reich Gottes zu identifizieren.

Aufgabe von Kirche ist es hingegen, das Bewusstsein dafiir offen zu
halten, der Herrschaftsbereich Gottes fingt dort an, wo das Gebot der
Liebe regiert: Liebe als tiefe positive Zuwendung zu Gott, dem Nichsten,
zu sich selbst. Dass dies auch im Innenbereich von Kirche immer nur un-
zuldnglich verwirklicht wird, ist unsere tdgliche Erfahrung, eben weil wir
erst auf dem Weg der Suche nach der Fiille des Lebens sind. Sogar Bene-
dikt X VI. war sich dessen bewusst, als er den Satz von Loisy kommentier-
te: «Anstelle der grossen Erwartung von Gottes eigenem Reich, von der
neuen, durch Gott selbst verwandelten Welt, ist etwas ganz Anderes — und
wie Armseliges! — gekommen: die Kirche.»?

Und eine weitere grosse Gefahr droht der Organisation Kirche, nennen
wir es ekklesialer Atheismus. Zugegeben: In einer kleinen Kirche wie der
unseren mag diese Gefahr geringer sein als in den weltweit agierenden
Grosskirchen. Das System, der Apparat muss am Laufen gehalten werden,
die Geschifte miissen weitergehen, die Verwaltung funktionieren: etsi
deus non daretur: als ob es Gott nicht gibe.

Was sicher fiir die Altkatholiken bezeichnend und zugleich belastend
ist: Das Prinzip der Synodalitét auf allen drei Ebenen, verwirklicht in je-
weils zwel Gremien: der Gemeindeversammlung und dem Kirchenvor-
stand, der Landessynode und deren Synodalrat, der Bistumssynode und

2 BENEDIKT X V1., Jesus von Nazareth, Freiburg i. B. (Herder) 2007, 78.

248



Kirche fiirs Leben

deren Synodalvertretung. Georg Spindler meint dazu in der Sommeraus-
gabe 2022 von «Christen heute»:

Das alles klingt ganz grossartig und imponierend, wirkt aber eher befremd-
lich, wenn uns bewusst wird, dass der gesamte, riesige und sehr kostspielige
Aufwand fiir nicht einmal 16 000 Menschen zelebriert wird, fiir eine Gemein-
schaft also, deren Mitgliederzahl in Deutschland der einer romisch-katholi-
schen oder evangelischen Grossstadtpfarrgemeinde entspricht.?

Da hat der durch die Pandemie und den Lockdown bewirkte Zwang zur
Virtualitdt doch einen Schub zur Vereinfachung veranlasst. Allerdings
bleibt der fiir die Motivation nicht zu unterschétzende Frust, der in einer
Demokratie jeden trifft, der einmal bei einer fiir thn bedeutsamen und
wichtigen Abstimmung unterliegt. Mit der Synodalitit als konstituieren-
dem Prinzip unserer Kirche kénnen wir neben aller anderen Modernitiit
wie der Aufgabe des Pflichtzolibats, der Offnung des Zugangs zu allen
Amtern fiir alle Geschlechter, der Beendigung jeglicher Diskriminierung
von sexuellen Minorititen wirklich ein Beispiel geben fiir unsere romisch-
katholischen Mitchristen in ihrem Ringen darum. Gerade unsere 6kume-
nische Verbundenheit mit der anglikanischen Konfessionsfamilie legt den
Vergleich mit der britischen Verfassung nahe: Der Souverin ist «the crown
in parliament». Ubersetzt in unser System heisst das: the priest in assem-
bly, the bishop in synod. Beibehaltung der liturgisch/sakramentalen und
Wiedergewinnung der synodalen Tradition, so wiirde ich unsere Kirche
beschreiben. Mit diesem Gepick im Tornister, das offen auch die Schat-
tenseiten anspricht, braucht sich unsere Kirche in der deutschen Offent-
lichkeit nicht zu verstecken. Synodalitét iiberwindet die Kluft zwischen
dem demokratischen System der Bundesrepublik, das sich seit 1949 etab-
liert und bewihrt hat, und dem gewohnten hierarchischen Gefille des ro-
mischen Katholizismus. Wenn nicht alles tduscht, wird uns diese Kluft
gerade schmerzlich bewusst. Wenn wir den Berichten glauben konnen,
treten jetzt und sicher nach dem Zerschellen des Synodalen Weges am
romischen Felsen gerade die engagierten Mitglieder aus ihrer Kirche aus.
Unser Angebot wire dann ein Ausweg aus dem totalen Abschied von
Kirche. Daher mein Plddoyer fiir mehr Sichtbarkeit unserer Kirche. Las-
sen wir die Aufmerksamkeit, die uns in letzter Zeit zuteilgeworden ist,
nicht verpuffen. Schaffen wir einen Offentlichkeitsbeauftragten auf allen

3 GEORG SPINDLER, Synodalitidt oder Demokratie — oder keins von beiden? in:
Christen heute 66 (2022) Heft 8/9, 49f., hier 50.

249



Anselm Bilgri

Ebenen unserer kirchlichen Organisationen. Dabei kann es gerade bei ei-
ner Kirche, die die Okumene hochhiilt, nicht darum gehen, sich von ande-
ren abzugrenzen, sondern darum, das eigene prae ohne Polemik immer
wieder darzustellen. Wir konnen selbstbewusst sagen, dass unsere Syno-
dalitdt im Lauf der letzten 150 Jahre die Bereiche der Kirche reformiert
hat, die von unseren romisch-deutschen Mitkatholiken ersehnt werden.
Damit iiberwinden auch wir unsere Fixierung auf den antiromischen Af-
fekt der Anfangsjahre des Altkatholizismus hin zu dem, was ich neulich
auf einem Aufkleber am Fenster unseres Miinchner Déllingersaals gese-
hen habe: altkatholisch als Abkiirzung von alternativ-katholisch.

Vor kurzem erschien das Buch «Warum Kirche?» des Philosophen und
Soziologen Hans Joas.* Er fasst darin seine Gedanken zur Sékularisie-
rungsthese zusammen, die er verstreut in anderen Publikationen verof-
fentlich hatte. Eine Anregung mochte ich an dieser Stelle weitergeben,
eine Bemerkung, die mich unmittelbar beriihrt hat: Parallel zum Anfang
allen Philosophierens, zum Staunen dariiber, warum tiberhaupt etwas ist
und nicht nichts, stellt Joas die staunende Frage: Warum ist {iberhaupt
Kirche? Warum hat gerade das Christentum diese einmalige Sozialgestalt
hervorgebracht, die in keiner anderen Religion zu finden ist? Eine endgiil-
tige Antwort auf diese Frage kann er genauso wenig geben wie die Philo-
sophie, die sich seit ihren Anfdngen mit dem Staunen iiber die Existenz
der Welt und dem Nachdenken iiber sie beschiftigt. Wir konnen diese
Frage jenseits aller Ekklesiologie, der theologischen Fachdisziplin, die
sich mit dem Wesen der Kirche beschiiftigt, nur ganz personlich beant-
worten.

In den westlichen Gesellschaften wird schon seit dem 18. Jahrhundert
eine zunehmende Sikularisierung beobachtet. Im Zuge der Aufklirung
begann der Siegeszug der kausal erklidrenden Wissenschaften. Damit ver-
bunden war das Wegbrechen iibernatiirlicher Erkldrungen fiir fast alle
Erscheinungen in der Natur. Dies fiihrte dann schliesslich im Zusammen-
hang mit der Franzosischen Revolution und der Ausbreitung ihrer Ideen
tiber ganz Europa durch Napoleon zur Sikularisation von oben: Kloster
wurden aufgehoben, in Deutschland die geistlichen Fiirstentiimer media-
tisiert, kirchliches Eigentum eingezogen. Die kirchliche Organisation lag
fiir Jahrzehnte darnieder, was aber die Glaubigkeit der Bevolkerung zu-
nichst nicht wesentlich beeinflusste. In der Restauration konnte daher das

4 Hans Joas, Warum Kirche? Selbstoptimierung oder Glaubensgemeinschaft,
Freiburg (Herder) 2022.

250



Kirche fiirs Leben

kirchliche Leben wieder aufleben, allerdings hatte mit der Zerschlagung
der selbststindigen Bistumsverwaltungen der romische Zentralismus in
Einklang mit der staatlichen Bevormundung an Fahrt aufgenommen. Die
vorhandenen Stromungen des Febronianismus, des Gallikanismus und der
Idee einer deutschen Nationalkirche durch Dalberg und seinem General-
vikar Weissenberg vereinigten sich mit der Zuriickweisung des Ultramon-
tanismus durch Dollinger und seine Schule einer deutschen Theologie.
Dies alles lief parallel zu einem immer mehr auch breite Kreise des Biir-
gertums ergreifenden Sidkularismus von unten. Max Weber prigte dafiir
das Wort von der «Entzauberung» der Welt durch die Erkldrungen der
Naturwissenschaften. Heute, nicht zuletzt durch die Wiedervereinigung
Deutschlands mit den weitgehend konfessionslosen Gebieten der ehema-
ligen DDR, stehen alle Kirchen vor der Herausforderung einer Verkiindi-
gung des Evangeliums Menschen gegeniiber, denen unsere Worte, Begrif-
fe und Geschichten nichts mehr sagen. Wenn wir den Auftrag Christi aus
dem Ende des Matthidusevangeliums ernst nehmen: «Geht und macht alle
Volker zu meinen Jiingern» (Mt 28,19), miissen wir die Miihe auf uns
nehmen, unsere Botschaft in einer den Menschen unserer Zeit verstindli-
che Art und Weise zu vermitteln. Mein Eindruck aus den wenigen Jahren
meiner Annidherung an unsere Kirche besteht darin, dass uns das viel
leichter fallen miisste als den beiden Grosskirchen, denen es nicht gelingt,
aus ihren verfestigten Strukturen und der damit verbundenen Binnen-
sprache herauszukommen. Unser Problem scheint mir zu sein, dass wir
vielleicht, gerade weil wir an Zahl klein und an Territorium gross sind, in
unseren Gemeinden mehr mit unserer Binnenwelt beschiftigt sind, als
dass wir in unsere Gesellschaft hinausgehen. Ich konstatiere eine ehren-
volle Bescheidenheit, die uns aber bremst, diesen Appell Christi «ad ext-
ra» im Alltag zu realisieren.

Die Folgen dieser Sékularisation, der Entzauberung, spiiren wir natiir-
lich auch in der Schwierigkeit, hauptamtlichen geistlichen Nachwuchs zu
gewinnen. Auch das teilen wir mit den anderen Kirchen, auch mit denen,
die wie wir den Pflichtzolibat nicht kennen. Schwindende Kirchenbindung
in der Gesellschaft ldsst auch die Attraktivitit eines kirchlichen Berufes
schwinden. Eine Chance bietet da natiirlich unser Ehrenamt, die nebenbe-
rufliche Ausiibung der Leitungsfunktionen aus der Mitte der jeweiligen
Gemeinde. Das Prinzip der Pfarrer:innenwahl haben wir ja schon ver-
wirklicht. Von wenigen, dafiir umso bekannteren Ausnahmen abgesehen,
funktionieren die meisten unserer gesellschaftstragenden zivilen Vereine
auf der Basis von Ehrenamtlern, vom normalen Mitglied bis zum Priisi-

251



Anselm Bilgri

denten. Vielleicht miissen wir uns auch langfristig vom akademisch hoch-
gebildeten Pfarrer:innenbild verabschieden. Eine Verpflichtung zu theolo-
gischer Grundausstattung und regelmissiger Fortbildung miisste fiir
engagierte Gemeindemitglieder, die sich dafiir zur Verfiigung stellen,
natiirlich bleiben.

Ein sehr interessanter Ansatz, um der Sékularisierungsthese etwas Po-
sitives abzugewinnen, stammt von dem italienischen Philosophen Gianni
Vattimo.3 Er beschreibt ihn im kleinen Reclam-Heftchen «Glauben — Phi-
losophieren». Auf italienisch lautet der Originaltitel: «Credo di credere»
— Ich glaube zu glauben. Vattimo war nach einer Kindheit und Jugend als
engagierter Ministrant in Turin lange Jahre religidser Skeptiker, sogar so-
zialistischer Abgeordneter im Europaparlament. Erst, als er auf die Frage
eines Kollegen, woran er denn glaube, spontan die oben zitierte Antwort
«Ich glaube, dass ich glaube» gab, niherte er sich wieder dem Christentum
an. In der Philosophie vertrat er eine «schwache Metaphysik» (pensiero
debole). Er meint damit, dass in den letzten Jahrhunderten die Frage nach
einer Wirklichkeit jenseits des Sichtbaren immer schwiicher wurde. Die-
sen Vorgang des Schwiicherwerdens entdeckt er auch in der Theologie und
wendet es auf die Kirche an. Das ermoglicht ihm, eine positive Sicht auf
die Sdkularisierung zu gewinnen. Als die beiden Grundsédulen des Chris-
tentums erscheinen ihm die Inkarnation und die Caritas. Inkarnation, oder
anders gedeutet, kenosis, Entidusserung Gottes, deutet er als Abkehr von
der Allmacht Gottes hin zur Ohnmacht, wie sie uns im Kreuzestod Jesu
erscheint. Die Caritas, die gelebte Nichstenliebe, ist das Bleibende, das
sich seiner Meinung allméhlich aus der Kirche in die Gesellschaften und
staatlichen Ordnungen diffundiert hat, etwa in den Menschenrechten, wie
sie in fast allen westlichen Verfassungen aufscheinen. Seine These besteht
nun darin: Vielleicht ist es sogar Aufgabe der Kirche, sich selbst iiberfliis-
sig zu machen, indem sie im Lauf der Jahrhunderte dafiir gesorgt hat, dass
das Evangelium Jesu, wenn auch noch so anonym und verborgen, wie
Sauerteig unsere sdkularen Gesellschaften durchdringt und prigt. Wie
gesagt, eine steile These, die alle, die ihre Kirche lieben, etwas ratlos lésst,
woran man aber sich und den Grad der eigenen kirchlichen Bindung mes-
sen kann.

Schon in der Antike wusste man mit Tertullian: unus christianus, nul-
lus christianus. Ein einzelner Christ kann Christentum nicht leben, man
braucht die Gemeinschaft, um seinen Glauben leben und feiern zu kénnen.

5 GIANNI VATTIMO, Glauben — Philosophieren, Stuttgart (Reclam) 1997.

Vs



Kirche fiirs Leben

Durch die Taufe werden wir in die Kirche, die Gemeinschaft der Glauben-
den, eingegliedert, und im Sakrament der Eucharistie erleben, erinnern
und erneuern wir diese Eingliederung. In unserer Miinchener altkatholi-
schen Gemeinde wird nach der Austeilung der Kommunion immer wieder
das Wort gesprochen: «Bleiben wir, was wir empfangen haben: Leib
Christi.» Ich personlich erlebe Kirche in der konkreten Gestalt der Eucha-
ristie feiernden Gemeinde als Heimat. Nach den dreissig intensiven Klos-
terjahren und dem Weggang im Unfrieden hatte ich erst einmal genug
vom regelmissigen gemeinsamen Gebet und Ritual. Irgendwann begann
ich aber, mich religios heimatlos zu fiihlen. Mir fehlten die seit meiner
Kindheit und Jugend gewohnten Rituale, wie gemeinsames Singen und
Sprechen, Stehen, Gehen, Sitzen, Knien. Dazu kommt das zutiefst katho-
lische Bewusstsein: Die einmal erhaltene Weihe zum Priester kann man
nicht verlieren. Geweiht wurde ich nicht fiir mich, sondern fiir andere:
«pro hominibus constitutus», so lautete der Wappenspruch des beriihmten
Kolner Erzbischofs Kardinal Frings. In den Jahren meiner Entfremdung
wurde mir bewusst, dass Heilsegoismus, positiver gesagt, das Pflegen ei-
ner Privatspiritualitit natiirlich wichtig, aber eigentlich nur die Vorberei-
tung dafiir ist, sich in einer christlichen Gemeinschaft, ja in einer Kirche
einzubringen. Das oben zitierte Wort Webers von der Entzauberung pro-
voziert dazu, gerade den Zauber, der mit unserer Liturgie verbunden ist,
den Menschen unserer Tage nahezubringen. Mit Zauber verbinde ich nicht
etwas Magisches, sondern etwas Poetisches. «Verzauberung der Welt»
durch die Kraft der Narrative, der Erzihlungen, die nichts anderes sind als
geronnene Erfahrungen, eingebettet in die grossere Gemeinschaft einer
Kirche. Dort werden unsere Inhalte nicht nur erzihlt, sondern gefeiert und
durch die Feier vergegenwirtigt. Feiern kann man eben nicht alleine.
Nochmals zu Hans Joas: Er nennt diese Erfahrungen «Erfahrungen der
Selbsttranszendenz».6 Dies bedeutet: «Erfahrungen, in denen eine Person
sich selbst iibersteigt, nicht aber, zumindest zunichst nicht, im Sinne einer
moralischen Uberwindung ihrer selbst, sondern im Sinne eines Hinausge-
rissenwerdens von etwas, das jenseits meiner selbst liegt, einer Lockerung
oder Befreiung von der Fixierung auf mich selbst.»” Joas fiigt hinzu, diese
Erfahrung komme in dem etwas altviterlichen deutschen Wort «Ergrif-
fensein» schon zum Ausdruck.

6 Joas, Warum Kirche (wie Anm. 4), 79.
7 Ebd.

253



Anselm Bilgri

Kirche ist eben mehr als eine Moralagentur, als die sie ganz gern von
unserer postchristlichen Gesellschaft und unserem freundlich distanzier-
ten Staat in Anspruch genommen wird. In den staatlichen Ethikkommis-
sionen, die in den letzten Jahren zu fast allen Themen der gesellschaftli-
chen Diskussion eingerichtet wurden, sitzen Moraltheologen bzw.
Ethikprofessoren. Hier wird das Christentum mit seiner eigentlich ganz
einfachen Ethik, dem dreifachen Liebesgebot bzw. dem Prinzip der Rezi-
prozitit, wie es die Bibel und alle Kulturen in der Goldenen Regel kennen,
dann doch gebraucht: immer, wenn es um die Gefdhrdung des menschli-
chen Lebens und seiner Unversehrtheit geht. Der deutsche Verfassungs-
richter Ernst-Wolfgang Bockenforde brachte dieses Wissen mit seinem
beriihmten Satz zum Ausdruck: «Der freiheitliche, sidkularisierte Staat
lebt von Voraussetzungen, die er selbst nicht garantieren kann.» Natiirlich
ist eine dieser Voraussetzungen unsere christliche Kultur, sie ist aber mehr
als eine Anstalt, die ethische Normen zur Verfiigung stellt, iber die dann
treffend diskutiert werden kann, sei es der arbeitsfreie Sonntag, der Schutz
des Lebens zu seinem Beginn oder Ende oder die Kritik am Spétkapitalis-
mus. Unsere Kultur, das sind auch die Kirchenbauten, die Kreuze auf den
Gipfeln, die Bilder und Statuen voll biblischer Motive, das Glockengeliut,
die Musik und vieles mehr. Lange genug haben Generationen von Men-
schen Kirchen und deren Repriisentanten vor allem als Mahner fiir eine
moralisch einwandfreie Lebensfiihrung verstanden. Der moderne, selbst-
bestimmte Mensch lisst sich aber nicht mehr bis ins Detail vorschreiben,
wie er sein Leben zu gestalten hat. Er ist im besten Fall dankbar fiir Hilfen,
die er sich aus verschiedensten Quellen zusammensucht. Die Kirche ist
dabei ein Anbieter unter vielen. Sie kann auf diesem Markt der Sinnstifter
dann bestehen, wenn sie die Lebensdienlichkeit ihrer Botschaft glaubwiir-
dig darstellen kann. Es ist ein Gesamtpaket, das wir offerieren kdnnen,
das (fast) alle Bereiche des Menschlichen beriihrt. «Durch die Sinne
kommt Gott in den Sinn», so hat einer meiner geistlichen Lehrer, der
Miinchner Pfarrer Elmar Gruber, gesagt. Er war Ausbilder von Religions-
piadagogen und hat die Bilder der Bibel sehr sinnenfillig erklirt. Fiir den
«Schatz im Acker» (Mt 13,44) brachte er eine Schachtel voll Erde mit, in
der ein Briefchen aus vergoldetem Staniolpapier versteckt war. Das ist ei-
ner der Vorteile des Katholischen, dass es alle Sinne beriihrt und damit
dem Leben der Menschen auf die Spriinge hilft. Drei Dinge sind es, die
wir — nachweislich — dadurch vermitteln konnen: Die Frage nach dem Sinn
des Lebens, die viele Menschen umtreibt, findet eine Antwort bei uns: Es
macht Sinn, sein Leben an dem Gott auszurichten, den Jesus erfahren hat

254



Kirche fiirs Leben

und den die Kirche durch zwei Jahrtausende hindurch verkiindet hat. In
den letzten Jahren entdeckte die Wirtschaft den Wert der Sinnstiftung
(engl. purpose) fiir die Zufriedenheit der Mitarbeiter. Dann gelingt es re-
ligiosen Menschen offensichtlich besser, mit den Riickschldgen des Le-
bens umzugehen, heute nennt man das Resilienz, psychische Wider-
standskraft. Und schliesslich vermittelt kirchlicher Glaube eine der
schonsten und in unseren aufgeregten Zeiten wichtigsten Haltung: die
Gelassenheit. Sich selbst und den anderen gegeniiber. Eins der bekanntes-
ten Gebete wird dem evangelischen Theologen Reinhold Niebuhr zuge-
schrieben:

Gott, gib mir die Gelassenheit, Dinge hinzunehmen, die ich nicht dndern kann,
den Mut, Dinge zu dndern, die ich dndern kann, und die Weisheit, das eine
vom anderen zu unterscheiden.

Anselm Bilgri (* 1953 Unterhaching bei Miinchen D) trat 1975 in das Bene-
diktinerkloster St. Bonifaz in Miinchen und Andechs ein. Er studierte von
1973 bis 1980 Theologie in Miinchen, Rom und Passau. 2004 verliess er den
Orden, seit 2020 ist er Mitglied der altkatholischen Gemeinde St. Willibrord
in Miinchen und seit 2021 dort Priester im Ehrenamt.

Adresse: Gabelsbergerstr. 47, D-80333 Miinchen, Deutschland
E-Mail: anselm.bilgri@alt-katholisch.de

255



	Kirche fürs Leben

