
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 113 (2023)

Heft: 3-4

Artikel: Kirche fürs Leben

Autor: Bilgri, Anselm

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1074549

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1074549
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Kirche fürs Leben

Anselm Bilgri

Unsere Generalvikarin Anja Goller rief mich vor einiger Zeit an und fragte

mich, ob ich bereit sei, den Impulsvortrag bei unserem Kongress zu
halten.1 Man habe ursprünglich an eine Person gedacht, die zwei Kategorien

erfüllen sollte: Sie sollte weiblich sein und einen Blick von aussen auf
unsere Kirche werfen. Es sei schwierig gewesen, solch eine Person zu
finden, daher habe man sich an mich gewandt. Beide Kategorien treffen in
meinem Fall nicht ganz zu:

Ich bin seit zwei Jahren Mitglied der altkatholischen Kirche, also noch

ein Neuling. Ich bin zwar nicht weiblich, aber queer. Uns wird klischeehaft

eine empathische, irgendwie weichere Seele nachgesagt. Die Tatsache,

dass es in der altkatholischen Kirche schon seit Jahrzehnten keine

Diskriminierung gleichgeschlechtlicher Partnerschaft mehr gibt, war für
mich auch einer der Anlässe, dieser Kirche beizutreten. Ich war 30 Jahre

lang Benediktinermönch, also «Hardcore-Katholik». Diese Prägung wirkt
noch nach, ich merke das an den kleinen Unterschieden bei den Antworten
in der Liturgie. Das Benediktinische drückt sich auch in meinen Interes-
sensgebieten Geschichte, Liturgie und Beschäftigung mit der Bibel aus.
So viel zu meinem Hintergrund, und vor diesem Hintergrund möchte ich

zu Ihnen sprechen über eine «Kirche fürs Leben».
Zu diesem Thema «Fürs Leben» fallen mir spontan zwei Bibelverse

aus dem Johannesevangelium ein. Als 6-Jähriger war ich mit meinem
religiös eigentlich unmusikalischen Grossvater auf der Theresienwiese zum
Eucharistischen Weltkongress in München 1960. Dieser Kongress war die
inoffizielle Vorbereitung des Zweiten Vatikanischen Konzils. Sein Motto
war «pro mundi vita» - für das Leben der Welt (Joh 6,51). Der von Johannes

Overath für den Eucharistischen Kongress vertonte Kehrvers «Dies
Brot ist mein Leib für das Leben der Welt» bildet noch heute einen

Ohrwurm, den ich früher auch gerne spontan in der Liturgie angestimmt habe.

Die zweite Stelle steht bei Joh 10,10: «Ich bin gekommen, damit sie das

Leben haben und es in Fülle haben.» Im Kloster hatten wir an einem
Gesprächstag die Übungsaufgabe, ein Zeitungsinserat mit der Werbung für

1 Impulsvortrag am 2. September 2022 beim 33. Internationalen Altkatholiken-
kongress in Bonn. Der Vortragsstil wurde beibehalten.

IKZ 113 (2023) Seiten 247-255 247



Anselm Bilgri

einen Klostereintritt zu entwerfen. Meine Gruppe gab sich den Namen
«Leben in Fülle».

Natürlich war uns damals klar, dass dies eine übertriebene, ja unzulässige,

aber gerade dadurch reizvolle Gleichsetzung des Klosterlebens war
mit dem, was das Johannesevangelium als «Bleiben in der Liebe Christi»
bezeichnet. Sagt nicht Benedikt von Nursia in seiner Klosterregel, dass

der Mönch ein Leben lang Gott sucht? Aber wird uns Christen nicht
deshalb vorgeworfen, wir vertrösteten die Menschen auf die Fülle im Jenseits,
statt sie zu ermuntern, schon in diesem Leben dafür zu kämpfen? In den

synoptischen Evangelien wird dieses Bleiben in Christus mit dem Bild
vom Reich Gottes verbunden, das mit seinem Kommen schon angebrochen

ist.
Der als Modernist verurteilte französische Theologe Alfred Loisy hat

das berühmte Wort gesagt: «Jesus kündete das Reich Gottes an und es

kam die Kirche.» Man mag es ironisch deuten, aber es drückt doch die

Versuchung einer jeden sich als Kirche bezeichnenden Sozialgestalt des

Christentums aus, sich mit dem Reich Gottes zu identifizieren.
Aufgabe von Kirche ist es hingegen, das Bewusstsein dafür offen zu

halten, der Herrschaftsbereich Gottes fängt dort an, wo das Gebot der
Liebe regiert: Liebe als tiefe positive Zuwendung zu Gott, dem Nächsten,
zu sich selbst. Dass dies auch im Innenbereich von Kirche immer nur
unzulänglich verwirklicht wird, ist unsere tägliche Erfahrung, eben weil wir
erst auf dem Weg der Suche nach der Fülle des Lebens sind. Sogar Benedikt

XVI. war sich dessen bewusst, als er den Satz von Loisy kommentierte:

«Anstelle der grossen Erwartung von Gottes eigenem Reich, von der

neuen, durch Gott selbst verwandelten Welt, ist etwas ganz Anderes - und
wie Armseliges! - gekommen: die Kirche.»2

Und eine weitere grosse Gefahr droht der Organisation Kirche, nennen
wir es ekklesialer Atheismus. Zugegeben: In einer kleinen Kirche wie der
unseren mag diese Gefahr geringer sein als in den weltweit agierenden
Grosskirchen. Das System, der Apparat muss am Laufen gehalten werden,
die Geschäfte müssen weitergehen, die Verwaltung funktionieren: etsi
deus non daretur: als ob es Gott nicht gäbe.

Was sicher für die Altkatholiken bezeichnend und zugleich belastend
ist: Das Prinzip der Synodalität auf allen drei Ebenen, verwirklicht in
jeweils zwei Gremien: der Gemeindeversammlung und dem Kirchenvorstand,

der Landessynode und deren Synodalrat, der Bistumssynode und

2 Benedikt XVI., Jesus von Nazareth, Freiburg i. B. (Herder) 2007, 78.

248



Kirche fürs Leben

deren Synodalvertretung. Georg Spindler meint dazu in der Sommerausgabe

2022 von «Christen heute»:

Das alles klingt ganz grossartig und imponierend, wirkt aber eher befremdlich,

wenn uns bewusst wird, dass der gesamte, riesige und sehr kostspielige
Aufwand für nicht einmal 16 000 Menschen zelebriert wird, für eine Gemeinschaft

also, deren Mitgliederzahl in Deutschland der einer römisch-katholischen

oder evangelischen Grossstadtpfarrgemeinde entspricht.3

Da hat der durch die Pandemie und den Lockdown bewirkte Zwang zur
Virtualität doch einen Schub zur Vereinfachung veranlasst. Allerdings
bleibt der für die Motivation nicht zu unterschätzende Frust, der in einer
Demokratie jeden trifft, der einmal bei einer für ihn bedeutsamen und

wichtigen Abstimmung unterliegt. Mit der Synodalität als konstituierendem

Prinzip unserer Kirche können wir neben aller anderen Modernität
wie der Aufgabe des Pflichtzölibats, der Öffnung des Zugangs zu allen
Ämtern für alle Geschlechter, der Beendigung jeglicher Diskriminierung
von sexuellen Minoritäten wirklich ein Beispiel geben für unsere
römischkatholischen Mitchristen in ihrem Ringen darum. Gerade unsere ökumenische

Verbundenheit mit der anglikanischen Konfessionsfamilie legt den

Vergleich mit der britischen Verfassung nahe: Der Souverän ist «the crown
in parliament». Übersetzt in unser System heisst das: the priest in assembly,

the bishop in synod. Beibehaltung der liturgisch/sakramentalen und

Wiedergewinnung der synodalen Tradition, so würde ich unsere Kirche
beschreiben. Mit diesem Gepäck im Tornister, das offen auch die
Schattenseiten anspricht, braucht sich unsere Kirche in der deutschen
Öffentlichkeit nicht zu verstecken. Synodalität überwindet die Kluft zwischen
dem demokratischen System der Bundesrepublik, das sich seit 1949 etabliert

und bewährt hat, und dem gewohnten hierarchischen Gefälle des

römischen Katholizismus. Wenn nicht alles täuscht, wird uns diese Kluft
gerade schmerzlich bewusst. Wenn wir den Berichten glauben können,
treten jetzt und sicher nach dem Zerschellen des Synodalen Weges am
römischen Felsen gerade die engagierten Mitglieder aus ihrer Kirche aus.

Unser Angebot wäre dann ein Ausweg aus dem totalen Abschied von
Kirche. Daher mein Plädoyer für mehr Sichtbarkeit unserer Kirche. Lassen

wir die Aufmerksamkeit, die uns in letzter Zeit zuteilgeworden ist,
nicht verpuffen. Schaffen wir einen Öffentlichkeitsbeauftragten auf allen

3 Georg Spindler, Synodalität oder Demokratie - oder keins von beiden? in:
Christen heute 66 (2022) Heft 8/9, 49f., hier 50.

249



Anselm Bilgri

Ebenen unserer kirchlichen Organisationen. Dabei kann es gerade bei
einer Kirche, die die Ökumene hochhält, nicht darum gehen, sich von anderen

abzugrenzen, sondern darum, das eigene prae ohne Polemik immer
wieder darzustellen. Wir können selbstbewusst sagen, dass unsere Syno-
dalität im Lauf der letzten 150 Jahre die Bereiche der Kirche reformiert
hat, die von unseren römisch-deutschen Mitkatholiken ersehnt werden.
Damit überwinden auch wir unsere Fixierung auf den antirömischen
Affekt der Anfangsjahre des Altkatholizismus hin zu dem, was ich neulich
auf einem Aufkleber am Fenster unseres Münchner Döllingersaals gesehen

habe: altkatholisch als Abkürzung von alternativ-katholisch.
Vor kurzem erschien das Buch «Warum Kirche?» des Philosophen und

Soziologen Hans Joas.4 Er fasst darin seine Gedanken zur Säkularisierungsthese

zusammen, die er verstreut in anderen Publikationen
veröffentlich hatte. Eine Anregung möchte ich an dieser Stelle weitergeben,
eine Bemerkung, die mich unmittelbar berührt hat: Parallel zum Anfang
allen Philosophierens, zum Staunen darüber, warum überhaupt etwas ist
und nicht nichts, stellt Joas die staunende Frage: Warum ist überhaupt
Kirche? Warum hat gerade das Christentum diese einmalige Sozialgestalt
hervorgebracht, die in keiner anderen Religion zu finden ist? Eine endgültige

Antwort auf diese Frage kann er genauso wenig geben wie die
Philosophie, die sich seit ihren Anfängen mit dem Staunen über die Existenz
der Welt und dem Nachdenken über sie beschäftigt. Wir können diese

Frage jenseits aller Ekklesiologie, der theologischen Fachdisziplin, die
sich mit dem Wesen der Kirche beschäftigt, nur ganz persönlich
beantworten.

In den westlichen Gesellschaften wird schon seit dem 18. Jahrhundert
eine zunehmende Säkularisierung beobachtet. Im Zuge der Aufklärung
begann der Siegeszug der kausal erklärenden Wissenschaften. Damit
verbunden war das Wegbrechen übernatürlicher Erklärungen für fast alle
Erscheinungen in der Natur. Dies führte dann schliesslich im Zusammenhang

mit der Französischen Revolution und der Ausbreitung ihrer Ideen
über ganz Europa durch Napoleon zur Säkularisation von oben: Klöster
wurden aufgehoben, in Deutschland die geistlichen Fürstentümer media-
tisiert, kirchliches Eigentum eingezogen. Die kirchliche Organisation lag
für Jahrzehnte darnieder, was aber die Gläubigkeit der Bevölkerung
zunächst nicht wesentlich beeinflusste. In der Restauration konnte daher das

4 Hans Joas, Warum Kirche? Selbstoptimierung oder Glaubensgemeinschaft,
Freiburg (Herder) 2022.

250



Kirche fürs Leben

kirchliche Leben wieder aufleben, allerdings hatte mit der Zerschlagung
der selbstständigen Bistumsverwaltungen der römische Zentralismus in

Einklang mit der staatlichen Bevormundung an Fahrt aufgenommen. Die
vorhandenen Strömungen des Febronianismus, des Gallikanismus und der

Idee einer deutschen Nationalkirche durch Dalberg und seinem Generalvikar

Weissenberg vereinigten sich mit der Zurückweisung des Ultramontanismus

durch Döllinger und seine Schule einer deutschen Theologie.
Dies alles lief parallel zu einem immer mehr auch breite Kreise des

Bürgertums ergreifenden Säkularismus von unten. Max Weber prägte dafür
das Wort von der «Entzauberung» der Welt durch die Erklärungen der
Naturwissenschaften. Heute, nicht zuletzt durch die Wiedervereinigung
Deutschlands mit den weitgehend konfessionslosen Gebieten der ehemaligen

DDR, stehen alle Kirchen vor der Herausforderung einer Verkündigung

des Evangeliums Menschen gegenüber, denen unsere Worte, Begriffe
und Geschichten nichts mehr sagen. Wenn wir den Auftrag Christi aus

dem Ende des Matthäusevangeliums ernst nehmen: «Geht und macht alle
Völker zu meinen Jüngern» (Mt 28,19), müssen wir die Mühe auf uns
nehmen, unsere Botschaft in einer den Menschen unserer Zeit verständliche

Art und Weise zu vermitteln. Mein Eindruck aus den wenigen Jahren

meiner Annäherung an unsere Kirche besteht darin, dass uns das viel
leichter fallen müsste als den beiden Grosskirchen, denen es nicht gelingt,
aus ihren verfestigten Strukturen und der damit verbundenen Binnensprache

herauszukommen. Unser Problem scheint mir zu sein, dass wir
vielleicht, gerade weil wir an Zahl klein und an Territorium gross sind, in

unseren Gemeinden mehr mit unserer Binnenwelt beschäftigt sind, als
dass wir in unsere Gesellschaft hinausgehen. Ich konstatiere eine ehrenvolle

Bescheidenheit, die uns aber bremst, diesen Appell Christi «ad extra»

im Alltag zu realisieren.
Die Folgen dieser Säkularisation, der Entzauberung, spüren wir natürlich

auch in der Schwierigkeit, hauptamtlichen geistlichen Nachwuchs zu

gewinnen. Auch das teilen wir mit den anderen Kirchen, auch mit denen,
die wie wir den Pflichtzölibat nicht kennen. Schwindende Kirchenbindung
in der Gesellschaft lässt auch die Attraktivität eines kirchlichen Berufes
schwinden. Eine Chance bietet da natürlich unser Ehrenamt, die nebenberufliche

Ausübung der Leitungsfunktionen aus der Mitte der jeweiligen
Gemeinde. Das Prinzip der Pfarrer:innenwahl haben wir ja schon
verwirklicht. Von wenigen, dafür umso bekannteren Ausnahmen abgesehen,
funktionieren die meisten unserer gesellschaftstragenden zivilen Vereine
auf der Basis von Ehrenamtlern, vom normalen Mitglied bis zum Präsi-

251



Anselm Bilgri

denten. Vielleicht müssen wir uns auch langfristig vom akademisch
hochgebildeten Pfarrer.innenbild verabschieden. Eine Verpflichtung zu
theologischer Grundausstattung und regelmässiger Fortbildung müsste für
engagierte Gemeindemitglieder, die sich dafür zur Verfügung stellen,
natürlich bleiben.

Ein sehr interessanter Ansatz, um der Säkularisierungsthese etwas
Positives abzugewinnen, stammt von dem italienischen Philosophen Gianni
Vattimo.5 Er beschreibt ihn im kleinen Reclam-Heftchen «Glauben -
Philosophieren». Auf italienisch lautet der Originaltitel: «Credo di credere»

- Ich glaube zu glauben. Vattimo war nach einer Kindheit und Jugend als

engagierter Ministrant in Turin lange Jahre religiöser Skeptiker, sogar
sozialistischer Abgeordneter im Europaparlament. Erst, als er auf die Frage
eines Kollegen, woran er denn glaube, spontan die oben zitierte Antwort
«Ich glaube, dass ich glaube» gab, näherte er sich wieder dem Christentum
an. In der Philosophie vertrat er eine «schwache Metaphysik» (pensiero
debole). Er meint damit, dass in den letzten Jahrhunderten die Frage nach

einer Wirklichkeit jenseits des Sichtbaren immer schwächer wurde. Diesen

Vorgang des Schwächerwerdens entdeckt er auch in der Theologie und
wendet es auf die Kirche an. Das ermöglicht ihm, eine positive Sicht auf
die Säkularisierung zu gewinnen. Als die beiden Grundsäulen des

Christentums erscheinen ihm die Inkarnation und die Caritas. Inkarnation, oder
anders gedeutet, kenosis, Entäusserung Gottes, deutet er als Abkehr von
der Allmacht Gottes hin zur Ohnmacht, wie sie uns im Kreuzestod Jesu

erscheint. Die Caritas, die gelebte Nächstenliebe, ist das Bleibende, das

sich seiner Meinung allmählich aus der Kirche in die Gesellschaften und
staatlichen Ordnungen diffundiert hat, etwa in den Menschenrechten, wie
sie in fast allen westlichen Verfassungen aufscheinen. Seine These besteht

nun darin: Vielleicht ist es sogar Aufgabe der Kirche, sich selbst überflüssig

zu machen, indem sie im Lauf der Jahrhunderte dafür gesorgt hat, dass

das Evangelium Jesu, wenn auch noch so anonym und verborgen, wie
Sauerteig unsere säkularen Gesellschaften durchdringt und prägt. Wie
gesagt, eine steile These, die alle, die ihre Kirche lieben, etwas ratlos lässt,

woran man aber sich und den Grad der eigenen kirchlichen Bindung messen

kann.
Schon in der Antike wusste man mit Tertullian: unus christianus, nul-

lus christianus. Ein einzelner Christ kann Christentum nicht leben, man
braucht die Gemeinschaft, um seinen Glauben leben und feiern zu können.

5 Gianni Vattimo, Glauben - Philosophieren, Stuttgart (Reclam) 1997.

252



Kirche fürs Leben

Durch die Taufe werden wir in die Kirche, die Gemeinschaft der Glaubenden,

eingegliedert, und im Sakrament der Eucharistie erleben, erinnern
und erneuern wir diese Eingliederung. In unserer Münchener altkatholischen

Gemeinde wird nach der Austeilung der Kommunion immer wieder
das Wort gesprochen: «Bleiben wir, was wir empfangen haben: Leib
Christi.» Ich persönlich erlebe Kirche in der konkreten Gestalt der Eucharistie

feiernden Gemeinde als Heimat. Nach den dreissig intensiven
Klosterjahren und dem Weggang im Unfrieden hatte ich erst einmal genug
vom regelmässigen gemeinsamen Gebet und Ritual. Irgendwann begann
ich aber, mich religiös heimatlos zu fühlen. Mir fehlten die seit meiner
Kindheit und Jugend gewohnten Rituale, wie gemeinsames Singen und

Sprechen, Stehen, Gehen, Sitzen, Knien. Dazu kommt das zutiefst katholische

Bewusstsein: Die einmal erhaltene Weihe zum Priester kann man
nicht verlieren. Geweiht wurde ich nicht für mich, sondern für andere:

«pro hominibus constitutus», so lautete der Wappenspruch des berühmten
Kölner Erzbischofs Kardinal Frings. In den Jahren meiner Entfremdung
wurde mir bewusst, dass Heilsegoismus, positiver gesagt, das Pflegen
einer Privatspiritualität natürlich wichtig, aber eigentlich nur die Vorbereitung

dafür ist, sich in einer christlichen Gemeinschaft, ja in einer Kirche
einzubringen. Das oben zitierte Wort Webers von der Entzauberung
provoziert dazu, gerade den Zauber, der mit unserer Liturgie verbunden ist,
den Menschen unserer Tage nahezubringen. Mit Zauber verbinde ich nicht
etwas Magisches, sondern etwas Poetisches. «Verzauberung der Welt»
durch die Kraft der Narrative, der Erzählungen, die nichts anderes sind als

geronnene Erfahrungen, eingebettet in die grössere Gemeinschaft einer
Kirche. Dort werden unsere Inhalte nicht nur erzählt, sondern gefeiert und
durch die Feier vergegenwärtigt. Feiern kann man eben nicht alleine.
Nochmals zu Hans Joas: Er nennt diese Erfahrungen «Erfahrungen der
Selbsttranszendenz».6 Dies bedeutet: «Erfahrungen, in denen eine Person
sich selbst übersteigt, nicht aber, zumindest zunächst nicht, im Sinne einer
moralischen Überwindung ihrer selbst, sondern im Sinne eines Hinausge-
rissenwerdens von etwas, das jenseits meiner selbst liegt, einer Lockerung
oder Befreiung von der Fixierung auf mich selbst.»7 Joas fügt hinzu, diese

Erfahrung komme in dem etwas altväterlichen deutschen Wort
«Ergriffensein» schön zum Ausdruck.

6 Joas, Warum Kirche (wie Anm. 4), 79.
7 Ebd.

253



Anselm Bilgri

Kirche ist eben mehr als eine Moralagentur, als die sie ganz gern von

unserer postchristlichen Gesellschaft und unserem freundlich distanzierten

Staat in Anspruch genommen wird. In den staatlichen Ethikkommissionen,

die in den letzten Jahren zu fast allen Themen der gesellschaftlichen

Diskussion eingerichtet wurden, sitzen Moraltheologen bzw.

Ethikprofessoren. Hier wird das Christentum mit seiner eigentlich ganz
einfachen Ethik, dem dreifachen Liebesgebot bzw. dem Prinzip der
Reziprozität, wie es die Bibel und alle Kulturen in der Goldenen Regel kennen,
dann doch gebraucht: immer, wenn es um die Gefährdung des menschlichen

Lebens und seiner Unversehrtheit geht. Der deutsche Verfassungsrichter

Ernst-Wolfgang Böckenförde brachte dieses Wissen mit seinem
berühmten Satz zum Ausdruck: «Der freiheitliche, säkularisierte Staat

lebt von Voraussetzungen, die er selbst nicht garantieren kann.» Natürlich
ist eine dieser Voraussetzungen unsere christliche Kultur, sie ist aber mehr
als eine Anstalt, die ethische Normen zur Verfügung stellt, über die dann
treffend diskutiert werden kann, sei es der arbeitsfreie Sonntag, der Schutz
des Lebens zu seinem Beginn oder Ende oder die Kritik am Spätkapitalismus.

Unsere Kultur, das sind auch die Kirchenbauten, die Kreuze auf den

Gipfeln, die Bilder und Statuen voll biblischer Motive, das Glockengeläut,
die Musik und vieles mehr. Lange genug haben Generationen von
Menschen Kirchen und deren Repräsentanten vor allem als Mahner für eine
moralisch einwandfreie Lebensführung verstanden. Der moderne,
selbstbestimmte Mensch lässt sich aber nicht mehr bis ins Detail vorschreiben,
wie er sein Leben zu gestalten hat. Er ist im besten Lall dankbar für Hilfen,
die er sich aus verschiedensten Quellen zusammensucht. Die Kirche ist
dabei ein Anbieter unter vielen. Sie kann auf diesem Markt der Sinnstifter
dann bestehen, wenn sie die Lebensdienlichkeit ihrer Botschaft glaubwürdig

darstellen kann. Es ist ein Gesamtpaket, das wir offerieren können,
das (fast) alle Bereiche des Menschlichen berührt. «Durch die Sinne
kommt Gott in den Sinn», so hat einer meiner geistlichen Lehrer, der
Münchner Pfarrer Elmar Gruber, gesagt. Er war Ausbilder von
Religionspädagogen und hat die Bilder der Bibel sehr sinnenfällig erklärt. Für den
«Schatz im Acker» (Mt 13,44) brachte er eine Schachtel voll Erde mit, in
der ein Briefchen aus vergoldetem Staniolpapier versteckt war. Das ist
einer der Vorteile des Katholischen, dass es alle Sinne berührt und damit
dem Leben der Menschen auf die Sprünge hilft. Drei Dinge sind es, die
wir - nachweislich - dadurch vermitteln können: Die Frage nach dem Sinn
des Lebens, die viele Menschen umtreibt, findet eine Antwort bei uns: Es

macht Sinn, sein Leben an dem Gott auszurichten, den Jesus erfahren hat

254



Kirche fürs Leben

und den die Kirche durch zwei Jahrtausende hindurch verkündet hat. In
den letzten Jahren entdeckte die Wirtschaft den Wert der Sinnstiftung
(engl, purpose) für die Zufriedenheit der Mitarbeiter. Dann gelingt es

religiösen Menschen offensichtlich besser, mit den Rückschlägen des
Lebens umzugehen, heute nennt man das Resilienz, psychische
Widerstandskraft. Und schliesslich vermittelt kirchlicher Glaube eine der
schönsten und in unseren aufgeregten Zeiten wichtigsten Haltung: die
Gelassenheit. Sich selbst und den anderen gegenüber. Eins der bekanntesten

Gebete wird dem evangelischen Theologen Reinhold Niebuhr
zugeschrieben:

Gott, gib mir die Gelassenheit, Dinge hinzunehmen, die ich nicht ändern kann,
den Mut, Dinge zu ändern, die ich ändern kann, und die Weisheit, das eine

vom anderen zu unterscheiden.

Anselm Bilgri (*1953 Unterhaching bei München D) trat 1975 in das
Benediktinerkloster St. Bonifaz in München und Andechs ein. Er studierte von
1973 bis 1980 Theologie in München, Rom und Passau. 2004 verliess er den
Orden, seit 2020 ist er Mitglied der altkatholischen Gemeinde St. Willibrord
in München und seit 2021 dort Priester im Ehrenamt.

Adresse: Gabelsbergerstr. 47, D-80333 München, Deutschland
E-Mail: anselm.bilgri@alt-katholisch.de

255


	Kirche fürs Leben

