Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 113 (2023)

Heft: 3-4

Artikel: "Du lasst mich den Weg des Lebens erkennen.” (Ps 16,11) : Frs
Leben - fir mich

Autor: Walter, Thomas

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1074548

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1074548
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

«Du lasst mich den Weg des Lebens erkennen.» (Ps 16,11).
Fiirs Leben - fiir mich

Thomas Walter

1. Vom Leben infrage gestellt

Denn du iiberlidsst mein Leben nicht der Totenwelt, du lidsst deinen Frommen
die Grube nicht schauen. Du ldsst mich den Weg des Lebens erkennen, Freu-
de in Fiille vor deinem Angesicht, Wonnen in deiner Rechten fiir alle Zeit.
(Ps 16,10f)!

Oskar hat das Buch zugeschlagen. Die letzten Verse des Psalms 16 kann
er nicht mehr mitbeten. Oskar ist wiitend. Von wegen: «Du iiberldsst mein
Leben nicht der Totenwelt, du ldsst Deinen Frommen die Grube nicht
schauen» (Ps 16,10). Der Vater der jungen Ukrainerin, die er am Wochen-
ende im Pub getroffen hat, ist gestern bei einem Bombenangriff getotet
worden. Oskar kann den Weg des Lebens gerade nicht erkennen, auch
wenn er selbst in einer gewissen Sicherheit lebt. Aber was ist eigentlich
noch sicher? In der Kfz-Werkstatt, in der er arbeitet, reden sie in den Pau-
sen immer davon, dass Kurzarbeit ansteht. Lieferungen von Ersatzteilen,
die sie dringend bendtigen, bleiben aus. Das eine Fahrzeug steht schon drei
Wochen bei ihnen; sie konnen die Reparatur einfach nicht zu Ende brin-
gen. Und als er gestern am Abend nach Hause gekommen ist, hat ihm
seine Mutter einen Brief der Stadtwerke gezeigt. Die Heizkostenpauscha-
le erhoht sich drastisch. «Freude in Fiille vor deinem Angesicht, Wonnen
in deiner Rechten fiir alle Zeit.» «Schon wirs», denkt Oskar, «aber ich
kanns nicht glauben, und es gibt mir jetzt gerade keine Hoffnung.»

Oskar kann auch Karl heissen oder Sarah oder Helga, Peter oder Sven,
Maren oder Luise. Was Oskar denkt und fiihlt, diirfte niemandem von uns
fremd sein. Wir glauben und wollen glauben; wir engagieren uns fiir das
Leben, wollen in der Hoffnung leben, wollen an den Gott glauben, der das
Leben verheisst. Gleichzeitig leben wir in einer Wirklichkeit, die dazu in
einem krassen Gegensatz steht.

I Die zitierten Bibelstellen folgen der Einheitsiibersetzung (Stuttgart 2018). — Ta-
gesimpuls am 2. September 2022 beim 33. Internat. Altkatholikenkongress in Bonn.

IKZ 113 (2023) Seiten 243-246 243



Thomas Walter

2. Wie ldsst ER mich darin den Weg des Lebens erkennen?

«Du ldsst mich den Weg des Lebens erkennen.» Diese Formulierung weist
auf etwas Grundlegendes hin. Es heisst nicht «Ich erkenne» oder «Du
zeigst mir», es heisst: «Du ldsst mich erkennen.» Es geht um etwas, das
mir gegeben ist. Ich bin mir selbst gegeben, und das Leben ist mir gege-
ben. Wenn ich es aus dieser Perspektive betrachte, dann beginnt damit
schon dieser Weg des Lebens. Eine Gabe kann ein Geschenk werden,
wenn ich diese Gabe annehmen kann. Es beginnt ganz einfach bei mir
selbst. In der Meditationspraxis wird in diesem Zusammenhang auf den
Atem verwiesen. Der Atem ist etwas, das mir gegeben ist. In der zweiten
Schopfungserzihlung im Buch Genesis, wird erzéhlt:

Da formte Gott, der Herr, den Menschen, Staub vom Erdboden, und blies in
seine Nase den Lebensatem. So wurde der Mensch zu einem lebendigen We-
sen. (Gen 2,7)

Diesen Lebensatem kann ich spiiren; er ldsst mich leben oder im Zusammen-
hang der Fragestellung gesagt: Darin ldsst er mich den Weg des Lebens er-
kennen — in jedem Atemzug. «Es atmet mich» sagt man in der Meditations-
praxis, und damit wird ausgedriickt, dass der Atem eine Gabe ist. Miisste ich
jeden Atemzug bewusst tun, wire ich nur damit beschiftigt zu atmen, um
leben zu konnen. Aber ich darf leben, und es atmet mich. So wie mir der
Atem gegeben ist, so ist mir jeder Tag gegeben. Jeder Tag ist eine neue Mog-
lichkeit, den Weg des Lebens zu erkennen. Das fillt mir wohl leichter, wenn
es ein Tag ist frei von Pflichten. Tage, die nicht oder nicht ganz von aussen
bestimmt sind, lassen mich das mehr spiiren. Gegeben ist allerdings jeder
Tag, und wo es mir gelingt, ihn als gegeben anzunehmen, liegt darin auch
immer die Moglichkeit, das Leben zu spiiren, das mir gegeben ist.
Hilfreich und auch notwendig ist dazu aus der Haltung des Machens,
die unser Leben iiberwiegend bestimmt, in die Haltung des Empfangens zu
gehen. Das ist nicht ganz einfach, weil ich im Machen das Heft in der Hand
habe. Beim Empfangen dagegen muss ich mich 6ffnen, und wo ich mich
offne, da bin ich angreifbar und damit auch verletzlich. Aber ist das nicht
eigentlich «glauben»: mich vertrauensvoll 6ffnen fiir eine Wirklichkeit, die
grosser ist als ich selbst? Ist nicht gerade das gemeint mit dem Psalmvers
«Du ldsst mich den Weg des Lebens erkennen» (Ps 16,11)? Und natiirlich
gilt auch: Eine Gabe ist immer auch eine Aufgabe, und das heisst, was mir
gegeben ist, muss ich auch annehmen und nutzen. Erst dann kann das, was
mir gegeben ist, sich mir auch als Weg des Lebens erschliessen. Das
Gleichnis von den anvertrauten Talenten, wie es im Matthédus- und im Lu-

244



«Du ldsst mich den Weg des Lebens erkennen» (Ps 16,11). Fiirs Leben — fiir mich

kasevangelium iberliefert ist (Mt 25,14-30 par Lk 19,12-27), macht das
deutlich. Es geht nicht darum, wie viel mir gegeben ist, sondern dass ich
das, was mir gegeben ist, annehme und umsetze. Aber: Die Gabe kommt
vor der Aufgabe — ein wichtiger Aspekt fiir diesen Weg des Lebens.

3. Im Fragment: Schmerz und Sehnsucht

Alles schon und recht; das klingt so rund, hore ich Oskar jetzt sagen. Aber
was ist mit Menschen, die das Leben eher als einen Kampf ums Uberleben
erfahren? Was ist mit Obdachlosen, was mit unheilbar kranken Men-
schen? Was ist mit Menschen, die aus ihren Angsten und Depressionen
nicht herauskommen? Was ist mit Menschen, die Gewalt erfahren haben
und dieses Trauma nicht mehr loswerden? Was ist mit Menschen, die
durch Krieg und Terror alles verloren haben und auf der Flucht sind? De-
nen von der Gabe des Lebens zu erzéhlen, ist doch zynisch.

Ja, antworte ich, zynisch ist es dann, wenn ich es nur von meinem
Standpunkt aus sehe und sage. Zynisch ist es dort, wo das alles wie ein
Mantel iiber die Erfahrungen dieser Menschen gelegt wird, vielleicht so-
gar im guten Glauben, es sei eine Art Schutzmantel. Wo das so gemacht
wird, dort wird Religion benutzt, als wire sie ein Schmerzmittel gegen
alles, was das Leben verunsichert, gegen alle Briiche und Abbriiche, die
das Leben ebenso prigen.

Blickt man jedoch auf menschliches Leben insgesamt d.h. sowohl in seiner
zeitlichen Erstreckung als auch in seiner inhaltlichen Breite, so scheint mir
einzig der Begriff des Fragments als angemessene Beschreibung legitim.?

Was der Theologe Henning Luther so ausdriickt, 14sst sich im Leben ganz
praktisch erfahren. Wie viel ist mir im Leben genommen worden durch
widrige Umsténde, Schicksalsschlige, oder was habe ich verloren durch
eigenes Unvermogen und eigene Schuld? Jede und jeder kann das in ihrem
und seinem Leben fiir sich bedenken. Diese Erfahrungen beschreiben den
Begriff «Fragment» als etwas, das zerbrochen ist. Fragment hat aber auch
noch eine andere Bedeutung, die in die Zukunft weist, nach vorne gerich-
tet ist und in der Hoffnung steckt. Wenn ich in das Atelier eines Malers
komme und ein Bild sehe, das noch nicht zu Ende gemalt ist, das aber
ahnen lédsst, was daraus werden kann, dann ist das eine solche Art von
Fragment. Oder wenn ein junges Paar vor dem Rohbau des eigenen Hauses

2 HENNING LUTHER, Religion und Alltag. Bausteine zu einer Praktischen Theo-
logie des Subjekts, Stuttgart (Radius-Verlag) 1992, 168.

245



Thomas Walter

steht und die beiden zueinander sagen: «Im Sommer nichstes Jahr werden
wir hier einziehen», dann liegt darin Zukunft und Hoffnung. In dieser
Weise muss ich mit der Rede vom Leben als Gabe umgehen im Blick auf
gebrochenes Leben. In der Erfahrung von Briichen und Grenzen stellt sich
der Mensch selbst infrage. Wenn die Routine des Alltags durchkreuzt
wird, dann ist das immer auch ein Augenblick, in dem das Leben infrage
gestellt wird, und zwar in der Weise des Schmerzes oder der Sehnsucht.3

4. Auf Zukunft hin offen

Beide Weisen des Umgangs damit sind offen auf die Zukunft hin und zwar
auf eine Zukunft hin, die weiter ist, als es rein menschliche Zukunftshoff-
nungen sind; diese beiden Weisen des Umgangs mit Briichen und Grenzen
sind ewigkeitsoffen. Im Schmerz und in der Sehnsucht verbinden sich die
beiden Bedeutungen von Fragment. Im Schmerz zeigt sich die Trauer iiber
das, was verloren ist, und in der Sehnsucht die Hoffnung auf das, was noch
nicht vollendet ist. In beiden aber wird deutlich, dass der Mensch iiber sich
hinaus will. Auch im Schmerz ist der Mensch nicht nur riickwéartsgewandt,
sondern auch darin zeigt sich etwas, das iiber alles hinausweist. Ein Bei-
spiel dafiir ist ein Trauerprozess. Darin liegt immer auch die Chance, zu
einer Gelassenheit zu finden, die sich in einer Wirklichkeit geborgen
weiss, die Raum und Zeit iibersteigt. Mit dieser Chance ist deshalb nicht
nur gemeint, mit dem Verlust gut umgehen zu lernen, sondern darin eben
auch den Weg des Lebens erkennen zu diirfen, von dem Psalm 16 spricht.
All das lisst sich letztlich nicht fassen. Denken und Sprechen kommen
hier an eine Grenze. Hilfreich ist hier die Sprache der Poesie:

Sprich du das Wort, das trostet und befreit und das mich fiihrt in deinen gros-
sen Frieden. / Schliess auf das LLand, das keine Grenzen kennt, und lass mich
unter deinen Kindern leben. / Sei du mein téglich Brot, so wahr du lebst. Du
bist mein Atem, wenn ich zu dir bete.*

Thomas Walter (* 1954 Heidelberg D), Pfarrer i.R., 2012-2020 Rektor des
Geistlichen Zentrums Friedenskirche in Deggendorf/Niederbayern.

Adresse: Kolpingstrasse 13, D-68753 Waghdusel, Deutschland
E-Mail: towa54@gmx.de

3 LUTHER, Religion und Alltag (wie Anm. 2), 249.

4 HuuB QosTERHUIS, Ich steh’ vor Dir mit leeren Handen Herr, in: Eingestimmt.
Gesangbuch des Katholischen Bistums der Alt-Katholiken in Deutschland, Bonn
(Alt-Katholischer Bistumsverlag) 2015, 2. korrigierte und ergénzte Ausgabe, Nr. 511.

246



	"Du lässt mich den Weg des Lebens erkennen." (Ps 16,11) : Fürs Leben - für mich

